
A R N O S C H M I D T

DER GLANZ DES LOGOS
DIE PHILOSOPHIE DER KLASSIKER

SOKRATES
PLATON

ARISTOTELES

MIT RADIERUNGEN
VON ERNST MAROW

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1734

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1734


Arno Schmidt

Der Glanz des Logos
Die Philosophie der Klassiker

SOKRATES, PLATON und ARISTOTELES

mit Radierungen von Ernst Marow

λογος



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlag, Satz & Layout: Daniel Netz

©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2008
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-1734-2

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof ⋄ Gubener Str. 47
10243 Berlin
Tel.: +49 030 42 85 10 90
Fax: +49 030 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



Allen, die über den Tag

und den Konsum hinaus

denken und leben wollen.





Inhaltsverzeichnis

A VORWORT 7

1. Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

2. Handreichung für die Lektüre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8

3. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

B SOKRATES (469-399) 13

1. Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

2. Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

3. Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

4. Die Haltung als Lehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

5. Wege Sokratischen Denkens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

C PLATON (427-347) 63

1. Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

2. Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

3. Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen . . . . . . . . . . . . . . . 85

5. Die Lehre von den Ideen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

a) Der Höhlenmythos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

b) Zusammenfassende Bemerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . 104

c) Exkurs: PHAIDON . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

D ARISTOTELES (384-322) 131

1. Politische Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

2. Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

3. Schriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

a) Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

5



Inhaltsverzeichnis

b) Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

c) Werk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

4. Lehre (in Bezug auf den Menschen) . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

a) Sprache und Denken
ein enger Zusammenhang (symplokē) . . . . . . . . . . . . . . 146

b) Denken und Sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

c) Sein und Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

d) Bildung und Erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

e) Erziehung und Menschenbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

f) Die Seele und die Dimensionen des Wissens und Handelns . . 160

5. Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte . . . . . . 164

E ANHANG 169

1. Werke und Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

2. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen175

b) Fachausdrücke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

c) Sachindex . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211

6



A VORWORT

1. Vorbemerkung

Jüngst erschien in Basel im Rahmen des Grundrisses der Geschichte der Philo-
sophie von MICHAEL ERLER die große Monographie zu PLATON [ERLER
in UEBERWEG, 2007]. Die Bibliographie umfasst insgesamt 6559 Titel.

Angesichts dieser gewaltigen und von einem Einzelnen nicht mehr zu über-
schauenden Literaturfülle erscheint es vermessen, mit einem Buch zu PLA-
TON, dessen Lehrer SOKRATES und Schüler ARISTOTELES in die Öffent-
lichkeit zu gehen.

Es müssten schon ein besonderes Anliegen zu verzeichnen und Gesichtspunkte
zu nennen sein, die in einer so bedeutenden, unter dem Anspruch der Systema-
tik stehenden Abhandlung wie der von ERLER nicht ausführlicher behandelt
werden können.

So bemüht sich denn das vorliegende Buch, das in der Mitte einer Trilogie zur
antiken Philosophie steht, um die kursorische Darstellung der Philosophie des
SOKRATES, des PLATON und des ARISTOTELES in dem Sinne, dass die
Entwicklung menschlichen Erkennens und Wissens, insbesondere aber dieBil-
dung des Menschen, wie man sie mit den Augen der drei Großen betrachten
kann, in den Mittelpunkt treten.

Vor allem den zuletzt genannten Gesichtspunkt zum zentralen Anliegen eines
Buches zu machen, scheint gerade in dieser Zeit notwendig zu sein, da man al-
lenthalben in Wirtschaft, Gesellschaft und Staat, in Schule und in einer durch
Modularisierung gesprengten Universität nur noch dem Bedeutung zumessen
möchte, das durch Haushalte, Bilanzen, Zahlen, Maße und Punkte ausge-
drückt werden kann. Mit dieser Haltung werden die Bildung und der Geist
selbst zu Grabe getragen. Die Totengräber sitzen in den Parlamenten, Amts-
stuben, Kammern, Börsen, Konferenzen und Ministerien und diese sind auch
noch stolz darauf, dass sie die Jugend, Substanz und Hoffnung der Völker, in
das wohlfeile Korsett ihrer Maße spannen können und die Zukunftsfähigkeit
unseres Landes im Höchstmaße gefährden – und das noch mit dem Stolz sog.
Reformer.

Ihre Reue werden sie vielleicht selbst nicht mehr erleben können.

7



VORWORT

Dieses Buch möchte wachmachen. In diesem Sinne ist es didaktisch.

Wiederum ist es geschmückt mit Radierungen von Ernst Marow. Sie sollen,
abgehoben vom Text und als eigenständige künstlerische Leistung, zum gei-
stigen Auge führen und mit der lesenden Person den Aufstieg beginnen.

Wiederum sind Vorlesungen an der Marburger Philipps-Universität Hinter-
grund und Auslöser dieses Buches. Den Studierenden sei Dank für ihre Ge-
duld, für ihren Freimut und Offenheit des Fragens. Nur auf diesem Wege gerät
der konstruktive Dialog zur Erkenntnis.

2. Handreichung für die Lektüre

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man beim
Lesen eines Wortes zugleich weiß, auf welcher Silbe es betont wird. Von diesen
Akzenten wird im laufenden Text aber nur derAkut (acūtus) verwendet, wie
er sich z. B. bei philósophos, philía oder agathón findet.

Dort, wo es aus Gründen der Aussprache oder der Betonung zweckmäßig
erscheint, tragen lange Vokale einen Balkenstrich wie z. B. das letzte e bei
Periklēs. Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (´), liegt die
Betonung auf der Silbe mit dem langen Vokal wie bei Periklēs. Wenn mehrere
Silben einen langen Vokal haben, findet sich zusätzlich ein Balken unter der
betonten Silbe, wie das z. B. epistē

¯
mē (= Wissen) der Fall ist. Balkenstrich

oder acūtus finden sich bei lateinischen Wörtern nur in besonderen Fällen und
ausnahmsweise wie eben bei acūtus.

Bei Namen (von Göttern und Menschen) sowie auch bei geographischen Be-
zeichnungen finden sich die beiden Zeichen für Länge ¯ und Betonung ´ nur
im Register, nicht im laufenden Text.

Die Lebenszeiten vieler Personen können meistens nur näherungsweise ange-
geben werden. Abweichungen bis zu einigen Jahrzehnten sind möglich. Sie
finden sich in aller Regel nicht im laufenden Text, sondern nur im Register.

Die Lektüre dieses Buches setzt Kenntnisse der alten Sprachen, insbesondere
des Altgriechischen und Lateinischen, nicht voraus. Die ausgewählten Texte
sind ausnahmslos übersetzt; es handelt sich um eigene Übersetzungen, wenn
nichts anderes angegeben ist.

Unvermeidlich ist, dass in diesem Buch Fremdwörter und besondere Fachaus-
drücke verwendet werden. Diese Wörter und Ausdrücke sind am Ende des
Buches im Register erklärt. Das Gleiche gilt für alle Namen und geographi-
schen Bezeichnungen [Anhang E 2 a]. In den Sachindex [E 2 c] sind vorwiegend
wichtige Begriffe aufgenommen. Der Sachindex kann zugleich Auskunft über
die Entwicklung eines Wortes geben. Abkürzungen sind entweder unmittel-
bar einleuchtend (z. B.; v. a.; usw.), oder es wird bei griechischen Autoren
das Lexikon von H.G. Liddle/R. Scott [Oxford, 1934 ff.; Anhang I–V] heran-

8



Einleitung

gezogen. Sonst sind Abkürzungen verwendet, die „Der Neue Pauly – Enzy-
klopädie der Antike“, herausgegeben von HUBERT CANCIK und HELMUT
SCHNEIDER, Stuttgart/Weimar 1996 ff., Band I S. XII ff., insb. S. XXXVI
ff., aufführt.

Im Literaturverzeichnis sind Werke und Sekundärliteratur zusammengeführt.
Es handelt sich, wie immer, um eine kleine Auswahl. Aber jedes Buch ist für
seinen Bereich signifikant und unter der Fragestellung ausgewählt, ob es sich
eignet, eigenes Denken weiterzuführen.

Ich möchte nicht nur einem guten Brauch folgen, sondern einem Herzensbe-
dürfnis Ausdruck geben, wenn ich Frau Sabine Schlinke, die die Entstehung
des Manuskripts von Anfang an begleitet hat, ganz besonders an dieser Stelle
meinen Dank ausspreche.

3. Einleitung

Gegenstand der Darstellung sind die drei Denker der Griechen, die das Men-
schenbild Europas der folgenden Jahrtausende so stark und entscheidend ge-
prägt haben, dass wir die Folgen in Forschung und Lehre in den Geistes-
und Naturwissenschaften an den Universitäten und Schulen, vor allem aber
in dem, was man nach ihrem Vorbild Menschenbildung nennt, auf Schritt
und Tritt bis jetzt spüren können. Daher stehen dann auch ihre Gedanken zu
dem, was man Bildung nennt, im Mittelpunkt dieser Darstellung:

SOKRATES, PLATON und ARISTOTELES.

Das Wirken dieser drei Philosophen fällt in Zeiträume, über die jeweils ein-
gangs wenigstens kurz etwas gesagt werden muss.

9





SOKRATES Portrait





B SOKRATES (469-399)

1. Zeit

Seine Zeit ist durch die „politische“ Lebensform der Polis gekennzeichnet.
HERMANN BENGTSON [1969, S. 147 ff.] spricht auch vom „Zeitalter der
griechischen Polis“ (500-360).

„Griechenland“ , wie wir heute sagen, gab es noch nicht. Es gab nur einzelne
Städte (póleis), die jeweils eigene Grenzen, eigene Verfassungen und Institutio-
nen, sogar unterschiedliche Kalender und Münzen sowie sich unterscheidende
Gewohnheiten in Sitte und Religion hatten; dazu kommen die verschiedenen
Streitkräfte und Wirtschaftsformen. Jede Polis lebte für sich und achtete ge-
nau auf die eigene Souveränität; ein gesamtgriechisches Bewusstsein war
noch nicht oder nur wenig, allenfalls in den großen Spielen (z. B. in denen zu
Olympia) und Wettbewerben sowie in der Volksreligion entwickelt.

Und doch entfaltete sich auf griechischem Boden das Geistesleben zu einem
Höhepunkt, der heute als der erste Europas genannt werden kann.

Zu nennen sind die Philosophie, das Drama, die Geschichtsschreibung und
die bildende Kunst, auch die Technik. Alles wurde Vorbild für die folgen-
den Jahrtausende. Darum findet man in anderen Darstellungen [z. B. bei
PLOETZ, 1968, S. 138] auch das Wort „die Blütezeit Griechenlands“ (510-
404). Doch vor der geistigen Blüte galt es, einen mörderischen Krieg zu
bestehen, den Krieg gegen die Perser. Diese hatten sich zu einer aggressi-
ven Großmacht entwickelt und kontrollierten fast den gesamten Handel der
griechischen Poleis.

Und sie wollten noch mehr – die Poleis selbst.

Hier ging es nicht nur um wirtschaftliche Macht, sondern auch um eine Idee:

In Athen hatte sich Ende des 6. Jahrhunderts (um 510) eine ausstrahlende
politische Lebensform entwickelt, in der Entscheidungen an den Willen einer
Mehrheit gebunden wurden:

die Demokratie.

Im Anfang des Kampfes trug (der David) Athen die Hauptlast und war erfolg-
reich: Es besiegte die Perser (den Goliath) durch großes taktisches Geschick
bei Marathon (490) zu Land und bei Salamis zur See (480).

13



SOKRATES (469-399)

Das Bewusstsein, dass die griechischen Poleis gegen die Weltmacht Persien in
einem Boote sitzen, führte von einem losen Militärbündnis zur Gründung
des Attischen Seebundes (477) der Küsten- und Seestädte unter der Füh-
rung Athens. In die Bundeskasse flossen gewaltige Geldmittel, über die Athen
unkontrolliert verfügte. Das war die Grundlage für die Entfaltung Athens zur
politisch-militärischen, aber auch kulturellen Großmacht. Die rund 50 Jah-
re von 477-431 heißen Pentekontaetie (pentēkonta= 50, étos = Jahr). Sie
haben als Ergebnisse

1. den Sieg über die Perser; sie dürfen das ÄgäischeMeer nicht mehr befahren;

2. den zum „Reich der Athener“ geratenen attischen Seebund: für alle gibt es
jetzt ein einheitliches Münz- und Maßsystem;

3. Unterdrückung der Mitglieder des Bundes und Spannungen sowie Kämpfe
mit Sparta;

4. großartige Höhepunkte u. a. in der Philosophie, Literatur und in der bil-
denden Kunst, deren Ergebnisse wir noch heute bewundern können;

5. einen Bruderkrieg von unvorstellbarer Grausamkeit: Gemeint ist der Pe-
loponnesische Krieg (431 – 404), nach damaliger Einschätzung ein Welt-
krieg;

6. und letztlich den Niedergang der Polis und eine Entartung der Demokratie,
als deren prominentestes Opfer SOKRATES gelten kann. In die Pentekon-
taetie wuchs SOKRATES hinein (469 geboren). Er wurde ein Opfer der
Gesellschaft und der Politik seiner Zeit.

2. Leben

Das Erbe des SOKRATES ist von seinem tätigen Leben nicht zu trennen.
Daher sei mit ein paar Anmerkungen begonnen:

SOKRATES war Sohn des SOPHRONISKOS und der PHAINARETE. Wäh-
rend der Beruf des Vaters, eines Steinmetzen, wenigstens seine Jugend prägte,
hat der Beruf seiner Mutter, einer Hebamme, – jedenfalls im Bewusstsein sei-
ner Schüler und aller Späteren – ihn auf Dauer stark beeinflusst.

Die Hebammenkunst muss sich wohl so ausgewirkt haben, dass PLATON
[Tht. 149 a 2 ff; vgl. auch D.L. II 18] den SOKRATES sagen lässt, dass seine
Mutter „blosyrā“, „Respekt gebietend“ sei und er eigentlich auf anderer Ebene
ihren Beruf ausübe.

In seiner Jugendzeit soll er nach dem damals üblichen Schulbesuch viele na-
turphilosophische Schriften gelesen haben. Besonders stark war der Ein-
fluss des ANAXAGORAS und der Sophisten. Doch hat er sich, wie PLATON
[Phd. 96 a 6 ff.] sagt, schon sehr früh insbesondere von der Spekulation der
Naturphilosophen (physikoí) ganz entschieden abgewandt. Die Darstellung

14



Leben

des PLATON ist in diesem Zusammenhange auch deswegen glaubhaft, weil
er selbst keineswegs eine so große Distanzhaltung gegenüber den physikoí ein-
nahm, sondern seine Schüler eher einen philosophischen Zugang zu diesen
lehrte.

Die sehr ernste und auch mit Schärfe geführte Auseinandersetzung des SO-
KRATES mit den Sophisten seiner Zeit brachte ihn in der Fremdeinschätzung
sogar selbst in die Nähe seiner Gegner, was schließlich zu seinerVerurteilung
und zu seinem Tode führte (399).

Wie die Kinder seiner Zeit war auch er Soldat im Peloponnesischen Kriege
und dreimal als Infanterist eingesetzt; an drei schweren Gefechten hat er teil-
genommen. Er hat sich aber auch der Politik nicht entzogen, sondern war
im Jahre 406 sogar Prytane und bekleidete somit das höchste Staatsamt, das
Athen zu vergeben hatte.

Damals konnte er nicht verhindern, dass eine Reihe von attischen Offizieren
der Kriegsmarine zum Tode verurteilt und hingerichtet wurde, weil diese nach
der Seeschlacht bei den Arginusen Schiffbrüchige nicht gerettet hätten [X.
H.G. I 7]. Die tobende Menge, die diese Verurteilung forderte, konnte ihn nicht
dazu bewegen, seinen Einspruch gegen diesen Rechtsbruch zurückzunehmen.

Im siebten Brief des PLATON [324 d 6 ff.] wird sogar dargestellt, dass er es
abgelehnt hat, an Verhaftungen missliebiger Bürger teilzunehmen – in diesem
Falle des LEON von Salamis.

Die eben genannten lebensgeschichtlichen Daten sind uns höchstwahr-
scheinlich deswegen überliefert, weil sie besonders hervorzuhebende Charak-
terzüge und Überzeugungen des SOKRATES belegen sollen, also seine Pra-
xisorientierung, seine Entschlossenheit, seine Tapferkeit und Prinzipientreue,
seine Gesetzestreue und seine Furchtlosigkeit (er soll sogar dem ALKIBIADES
in einem Gefecht das Leben gerettet haben, wie PLATON im Symposion [220
d 5 ff.] berichtet).

Er war ein sehr unbequemer Zeitgenosse, von seinen Schülern hoch verehrt,
von seinen Gesprächspartnern, die er öffentlich „verhörte“ (ob sie auch wissen,
wovon sie sprechen), gehasst.

Er galt als der große Elenktiker (abgeleitet vom griechischen Wort elénchein
= prüfen, widerlegen). Die öffentliche Meinung war bis zum Hass gegen ihn
eingestellt: Der Komödiendichter ARISTOPHANES hat den SOKRATES in
seinem Stück „Die Wolken“ (423 aufgeführt) auf die übelste Art und Weise
im Stile unserer Boulevardzeitungen verunglimpft, ihn als einen geldgierigen
Sophisten mit Geheimlehren dargestellt, durch die die Jugend negativ be-
einflusst und zur Gottlosigkeit geführt werden sollte. Daraus folgten eine lang
andauernde Kampagne, der bekannte Prozess gegen ihn und schließlich seine
Hinrichtung. Die Anklage lautete so [Pl. Ap. 24 b 9 f.]:

15



SOKRATES (469-399)

„SOKRATES tut Unrecht dadurch, dass er die Jugend verdirbt und nicht an
Götter glaubt, an die die Stadt glaubt, vielmehr an andere neuartige Wesen.“

Es handelt sich also um zwei Anklagepunkte:

1. Zersetzung der Jugend und

2. Missachtung der Götter, die die offiziellen Götter der Stadt sind. Statt
dessen:

Neben der Tatsache, dass den offiziellen Gottheiten die Verehrung versagt
wird (asébeia), Einführung neuer göttlicher Wesen (daimónia), an die er
glaube.

Zur Sprache kommt ein mehr politischer und ein mehr die Religion berüh-
render Vorwurf.

Der Vorwurf der asébeia ist der schwerwiegendere und kann mit dem Tode
geahndet werden. Doch SOKRATES hat sich vor allem um die Widerlegung
des Vorwurfs bemüht, er übe wie die Sophisten einen zersetzenden Einfluss
auf die Jugend aus.

Wie er in der Apologie des PLATON sagt, gehe es ihm bei allen Gesprächs-
partnern nur um die Prüfung echten Wissens. Dabei habe er z. B. bei den
Sophisten, die er befragt habe, festgestellt, dass sie nur ein eingebildetes Wis-
sen besäßen, sie wüssten in Wirklichkeit aber nichts – Handwerker hingegen
besäßen wenigstens ein Wissen, das der Prüfung Stand halte, aber nur in dem
engen Bereich ihres Berufs. Er gibt zu:

Das ständige Fragen kann die Menschen gegen ihn aufbringen – er ist wie
eine Bremse, die sticht, oder wie ein Fisch, Kampfrochen genannt [Pl. Men.
80 a 4ff.; vgl. auch ARIST. H.A. 620 b 19 ff.], der elektrische Schläge austeilt
und seine Beute lähmt. Aber nur so ist er in der Lage, junge Menschen über
die Aporie in die Selbständigkeit zu führen, sie in den Stand zu versetzen,
Wissende zu werden und den Sophisten standzuhalten.

Die Richter (teils von SOKRATES selbst geprüft und für zu leicht befunden)
erklärten ihn mehrheitlich für schuldig. Danach konnten, wie es das Verfahren
vorsah, seine Kläger und dann er selbst Strafmaße vorschlagen. Die Kläger
schlugen die Todesstrafe vor, während SOKRATES seine Richter unglaub-
lich provozierte, zunächst durch seinen Antrag auf Speisung wie ein Staats-
gast, sodann durch den Ergänzungsantrag auf eine ganz geringe Geldstrafe,
für die seine Schüler obendrein bürgen wollten, da er selbst bettelarm war.

So war die Todesstrafe, Tod durch den Schierling, unausweichlich. (Botanisch
handelt es sich beim Schierling um conium maculatum, eine Staude, die als
giftig beschrieben wird [DSC. IV 78, PLIN. Nat XXV 151]. Im Deutchen findet
man auch die Bezeichnungen Herkulesstaude, Wüterich, Tollkerbel, Giftpeter-
silie.

16



Quellen

Einen Monat (bis zum Monat Anthestēriō
¯
n, dem Frühlingsmonat) musste

SOKRATES noch auf seinen Tod warten. In dieser Zeit führte er lange Ge-
spräche mit seinen Schülern, doch lehnte er die vorbereitete Befreiung aus
dem Gefängnis entschieden ab. Er starb bewundernswert gelassen, in Ruhe
und Frieden im Jahre 399.

3. Quellen

Wir stehen vor bemerkenswerten Tatsachen:

1. SOKRATES hat uns nicht eine einzige Zeile hinterlassen. Er wirkte nur
mündlich.

2. Über keine Persönlichkeit des 5. Jahrhunderts gibt es mehr Berichte als
über den SOKRATES.

Über die Ursache dafür, dass er uns nicht eine einzige Zeile hinterlassen hat,
kann man nur spekulieren oder darauf hinweisen, dass Buddha oder Jesus von
Nazareth ebenfalls nicht eine einzige Zeile schriftlich hinterlassen haben.

Die spekulative Aussage besteht darin, dass urlehrende Menschen Per-
sonen des Dialoges und der praktischen Menschenführung gewesen sind und
sind. Sie haben die persönliche Profilierung, wie sie im akademischen Bereich
durch Aufsätzchen, Artikelchen oder gar dicke Bücher üblich und leider not-
wendig geworden ist, nicht nötig; selbst PLATON war der Meinung, nicht alles
niederschreiben zu sollen und zu dürfen! Was ihm wichtig war, hat dieser sogar
ganz bewusst nicht schriftlich fixiert; man spricht auch von seinen schriftlich
nicht fixierten Lehrmeinungen (ágrapha dógmata) [vgl. KRÄMER bei KO-
BUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 249 ff.].

Der Begriff ágrapha dógmata findet sich wohl zum ersten Male bei ARISTO-
TELES in seiner Physik-Vorlesung [209 b 15]. Später im 2. Jahrhundert n.
Chr. schrieb NUMENIOS eine Monographie über das bei PLATON Ungesag-
te.

Wir müssen also, wenn wir über den historischen SOKRATES etwas wissen
wollen, andere befragen; diese sind:

1. ARISTOPHANES in seinem Stück: „Die Wolken“;

2. XENOPHON in seinen : „Erinnerungen an SOKRATES“;

3. Schüler des SOKRATES, insbesondere

4. PLATON, der sich mit SOKRATES identifizierte und im Jahre 408 seine
erste prägende Begegnung mit ihm hatte;

5. ARISTOTELES [vgl. OLOF GIGON, Mus. Helv. 16, 1959, S. 174 ff.];

17



SOKRATES (469-399)

6. auch CICERO könnte man noch nennen. An verschiedenen Stellen sei-
nes philosophischen Spätwerks hat er in guter Kenntnis der Entwicklung
griechischer Philosophie die sokratische Lehre von der platonischen her
dargestellt, z. B. in seinen Tusculanae Disputationes [I 57, I 71-72; I 97-
99].

Angesichts der vielen Quellen, die auch widersprüchliche Mitteilungen ma-
chen, ist für uns die Frage nach dem historischen SOKRATES sehr schwer
zu beantworten. Interessanterweise wurde diese Frage in der Antike überhaupt
nicht gestellt, auch nicht, wie es zu divergierenden Äußerungen kommen konn-
te.

Erst seit dem 18. Jahrhundert wurde die Frage nach den Quellen, deren
Wert und Gewicht, gestellt. Bis ins 19. Jahrhundert hinein wurde in der For-
schung XENOPHON als der einzige glaubwürdige Zeuge bezeichnet [PATZER
bei PESTALOZZI, 1999, S. 50 ff.]. Erst SCHLEIERMACHER hat mit der
Xenophonhypothese gebrochen [MAIER, 1913, S. 10.] und die so genannte
kritisch-eklektische Methode gegründet:

„Was kann SOKRATES noch gewesen sein, neben dem, was XENO-
PHON von ihm meldet, ohne jedoch den Charakterzügen und Lebens-
maximen zu widersprechen, welche XENOPHON bestimmt als sokra-
tisch aufstellt und was muss er gewesen sein, um dem PLATON Veran-
lassung und Recht gegeben zu haben, ihn so gut wie er thut in seinen
Gesprächen aufzuführen“ [zitiert bei ANDREAS PATZER, 1987, S. 10].

Neben PLATON und XENOPHON nennt SCHLEIERMACHER als dritte
Quelle von Gewicht den ARISTOTELES.

Hier setzte nun eine sehr intensive Diskussion ein, als deren Ergebnis schon
1920 DUPRÉEL [Socrate ..., Bruxelles 1920, bei A. PATZER, 1987, S. 160
ff.] der Auffassung war, dass der historische SOKRATES überhaupt nicht
erkennbar ist. Neben diesem prinzipiellen Agnostizismus hält sich bis in
unsere Tage der kritische Eklektizismus von SCHLEIERMACHER.

ANDREAS PATZER schließlich überzieht mit seinem Urteil dahingehend,
dass XENOPHON überhaupt nicht als Quelle für den historischen SOKRA-
TES [bei PESTALOZZI, 1999, S. 74] in Frage kommt.

Eine ebenso zutreffende wie schöne Bemerkung des Philosophen SENECA [ep.
6.6] soll diesen Abschnitt abschließen:

„PLATON, ARISTOTELES und auch die ganze Gruppe der <ande-
ren> Philosophen haben größeren Gewinn aus der Haltung als aus den
Worten des SOKRATES gezogen.“

Damit wird zugleich gesagt, was das für uns eigentlich Wichtige sein sollte.

18



Die Haltung als Lehre

4. Die Haltung als Lehre

Der Begriff „Lehre“ trifft eigentlich nicht das, was wir mit SOKRATES ver-
binden müssen. Nehmen wir daher aus dem soeben übersetzten Satz des SE-
NECA das Wort „Haltung“, lateinisch:mores, auf. Der älteste Beleg für die
mores des SOKRATES ist künstlerischer Art und findet sich in den „Wol-
ken“ des ARISTOPHANES, einer Komödie, die 423 vor Christus aufgeführt
worden war, allerdings in den Festspielen, die nach dem Gotte Dionysos Dio-
nysien genannt sind, nur auf den 3. Platz kam und uns nun in einer noch nicht
bühnenreifen Überarbeitung vorliegt.

Diese Komödie hat in der von PLATON nachempfundenen Verteidigungsrede
des SOKRATES („apología SOKRÁTŪS“) insofern eine Rolle gespielt, als der
Angeklagte [Pl. Ap. 18 a 7 ff.] sich als Opfer einer Jahrzehnte währenden,
großenteils anonymen und wahrheitswidrigen Hetzkampagne ausgesetzt sieht
und in diesem Zusammenhange nennt er schließlich als ein publizistisches
Beispiel [19 c 2] für die Kampagne gegen ihn die eben genannte Komödie des
ARISTOPHANES.

In dieser Komödie wird SOKRATES als Forscher und Lehrer dargestellt, ge-
nau:

Ein Zerrbild von Forscher und Lehrer wird vorgeführt, angeberisch, geld-
gierig, geistig und charakterlich verkommen. Hockend wie ein eitler Geck in
einer aus Weide geflochtenen über die Bühne als „Denkstube“ schwebenden
Gondel, lehrt und forscht er über das Unterirdische [180 ff.], das Irdische und
über das Himmlische und er verkündet zugleich auch die Abkehr von den alten
Göttern:

„Es gibt keinen ZEUS“.
„Götter stehen bei uns nicht hoch im Kurs“ [247 f.].

Seine „mores“ zeigen sehr schön die Verse 218 ff., wo so ein altes, hoch ver-
schuldetes, ein wenig einfältiges Bäuerlein mit dem Namen STREPSIADES,
von einem Schüler in die Schule eingeführt, auf ihn trifft.

Er fragt den Schüler:

„Wer ist denn dort der Mann im Hängekorb?“
Sch.: „Der Meister selbst!“
Str.: „Wer, ‘er selbst’?“
Sch.: „Sokrates!“
Str.: „O Sokrates, o liebstes Sokraterchen!“
S.: „Was rufst Du mich, Du Eintagsfliege?“
Str.: „Zuerst sage mir, bitte, was Du da tust!“
S.: „In der Luft wandele ich und umdenke die Sonne.“
Str.: „Was? Im Weidenkorb denkst du über die Götter hinaus, nicht
aber von der Erde aus, wirklich?“

19



SOKRATES (469-399)

S.: Ich hätt das Überirdische nicht richtig finden können, wenn ich nicht
schwebend meinen Scharfsinn mit der verwandten Luft verbunden hät-
te. Wenn ich aber auf dem Boden stehend von unten die Welt da oben
in den Blick nähme, hätte ich niemals etwas gefunden; vielmehr zieht
die Erde an sich mit Macht die Nässe des Gedankens...“

„Nässe des Gedankens“ – so recht versteht das hoch verschuldete Bäuerlein den
SOKRATES nicht; denn er möchte die Kunst des Redens [Vs. 239] lernen,
so dass er seinen Gläubigern das Bewusstsein einreden kann, sie seien die
Schuldner, nicht er.

Und SOKRATES steht in dem Ruf, auch diese Kunst zu beherrschen und zu
lehren.

In der Folge tritt ein Frauenchor auf, der ein wunderschönes Lied auf das
attische Land singt. Das Bäuerlein ist ein wenig gerührt und fragt nach den
Sängerinnen. SOKRATES erklärt ihm, dass es sich bei diesen um die himm-
lischen Wolken handele, große, bedeutende Göttinnen mit ganz besonderen
Fähigkeiten. Von diesen Göttinnen sagt SOKRATES [317-318]: „Diese gewäh-
ren uns

- Aufklärung (gnō
¯
mē)

- Diskursfähigkeit (diálexis)
- Verstand (nūs)

und auch [318]

- „Blenden mit Worten (terateía),

- Drumherumreden (perílexis),

- Totschlagsargumente (krūsis),

- Faszinationsfähigkeit (katálēpsis).“

Und die Kunden dieser Göttinnen und damit des SOKRATES, ihres Priesters
und Interpreten, sind Schüler, jung an Jahren und auch ältere. Sie sind von
der Lehre so begeistert, dass sie um dieser Lehre willen alles zu ertragen bereit
sind.

Das mögen die folgenden Verse [439 ff.], die das Bäuerlein – selbst ein solcher
Schüler – spricht, zeigen:

„Jetzt mögen sie durchaus mit mir tun, was sie woll’n,
meinen Leib da, gern biet ich ihn dar, dass sie mich
prügeln, Hunger und Durst
Hitze oder Kälte erleiden lassen, auch das Fell über die Ohren ziehen,
wenn ich nur aus meinen Schulden herauskommen werde.
Und die Welt nenne mich, wie sie will:
dreist, großmäulig, frech, unverschämt,
Stinkstiefel, verlogener Kotzbrocken,
Maulheld, Rechtsverdreher,

20



Mir ist alles recht – macht mit mir, was ihr wollt!



SOKRATES (469-399)

Lügenkittel, Schwätzer, Fuchs, Heuschrecke,
Schlitzohr, Heuchler, Schleimer, Aufschneider,
Spitzbube, attischer Schluchtenscheißer, Windhund, Hühnerficker,
Leckarsch –
Mit diesen Ausdrücken mag mich anreden,
wer mich trifft,
nur zu! . . .
und wenn sie wollen
sollen sie mich als Darmgehacktes
den Philosophen vorsetzen!“

Um jeden Preis also möchte sich das Bäuerlein, der Empfehlung der göttlichen
Wolken folgend [Vs. 437], dem SOKRATES und den anderen Lehrern in dieser
Schule anschließen.

Mögen die Leute also denken und sagen, was sie wollen, Hauptsache: SO-
KRATES bleibt unser Lehrer! Denn er lehrt die Schüler, was sie erwarten und
verfügt über das, was man heutzutage in der modernen Pädagogik „förderliche
Dimensionen des Lehrerverhaltens“ nennt.

Obwohl diese Worte das Bild des SOKRATES nicht nur verzerren, sondern
ihn so darstellen, dass nicht einmal er selbst – wie PLATON ihn sagen lässt –
sich wiedererkennt, geben sie uns doch wichtige Hinweise auf Weg, Richtung
und vielleicht auch Stil seines Denkens:

Ohne Zweifel gibt es eine Verwandtschaft zu den im Text als „Nichtstuer“ [Vs.
334] angesprochenen spekulativen Philosophen [Vs. 360] im weiteren Sinne
und im engeren Sinne zu einer Gruppe, deren Schwerpunkte die Rede und das
Wort sind. Letztere nutzen allerdings die Sprache so, dass sie für Geld andere
geschäftlich [Vs. 469 ff.] beraten oder sie gegen Bezahlung [Pl. Ap. 19 b 4 ff.]
lehren, im politischen Gespräch oder vor Gericht aus Schwarz Weiß oder aus
Unrecht Recht machen zu können, d. h. die schwächere Rechtsangelegenheit
zur stärkeren zu machen, eine auf schwachen Füßen stehende unbewiesene
These mit einem Totschlagsargument durchzusetzen.

In beide Gruppen, insbesondere in die letztere (Rechtsverdreher, Lügenkittel
und Schlitzohren genannt), reiht der Text den SOKRATES ein.

Der tatsächliche Hintergrund ist aber wohl der, dass diese so negativ gezeich-
nete Gruppe, u. a. auch Sophisten genannt, ebenso wie SOKRATES in Bil-
dung, Erziehung und in den Wissenschaften ein neues Paradigma vertreten,
das mit der attischen Demokratie gewachsen ist und von den Vertretern und
Wahrern der Konvention negativ gezeichnet und abgelehnt wird. Das ist es,
was den SOKRATES in die Nähe der Sophisten bringt.

Die Trennungslinie aber zwischen SOKRATES und den Sophisten verläuft bei
ARISTOPHANES ganz scharf zwischen den Versen 317 und 318:

22



Die Haltung als Lehre

SOKRATES sagt [317], dass die Göttinnen „Aufklärung, Diskursfähigkeit
(diálexis) und Verstand“ gewähren und [318] eine Redefähigkeit, die jeden
Gesprächsteilnehmer aufs Kreuz legen und umdrehen kann – durch alle mög-
lichen rhetorischen Tricks.

Damit werden durch den Dichter für das Denken des SOKRATES wichtige
Begriffe genannt, vor allen Dingen aber diálexis, mit der man sogar das
gesamte Denken des SOKRATES umschreiben kann:

Mit der neuen Art der Lehre und des Denkens geht es dem SOKRATES
nicht mehr um die monologische und kanonische Verkündigung von Wahrheit
und Vermittlung naturwissenschaftlicher Inhalte oder naturphilosophischer
Spekulation, sondern um Verständigung im Dialog und durch den Dialog.

Dazu gehört viel, vor allem gnō
¯
mē und auch nūs.

Dabei meint gnō
¯
mē so etwas wie ein Wissen, das alte durch Konventionen

gezogene, unreflektierte Grenzen übersteigt, kurzum:

„Aufklärung“.

Das lässt sich im Sinne des ARISTOTELES [S. 161] als eine ethische Tugend
fassen, die Ausdruck von Charakter ist; denn Aufklärungswissen ist durch
harte Arbeit und Selbstüberwindung gewonnen.

Hingegen meint nūs die individuelle Verstandestätigkeit, eine dianoētische
Tugend [a. a.O.], bei der es darum geht, durch formales Denken (dianoeín)
in unwirtlichem Gelände des Geistes den Pfad der Wahrheit und das Ziel zu
finden.

Nūs hat außerdem noch einen Hintergrund, den man teleologisch nennen
kann, was gleich noch dargestellt werden wird.

ARISTOPHANES wollte natürlich, wie das auch seine anderen Kollegen (z. B.
AMEIPSIAS) taten, den SOKRATES und seinen Kreis verunglimpfen, und
zwar so, dass er den drei genannten positiv besetzten programmatischen Be-
griffen gleich die negativen Gegenstücke, wie sie den Sophisten vorgeworfen
werden, zuordnet, nämlich:

terateía, perílexis, krūsis, katálēpsis.

Die sokratischen Programmbegriffe gnōmē, nūs in Verbindung mit diále-
xis führen ganz deutlich weg vom spekulativen Wissen der Naturphilosophie
und vor allem von der bisher so gewohnten Methode der Verkündung dieses
Wissens durch einen autoritär sich gebenden Lehrer, auch weg von der so-
phistischen Streitkunst, der es nicht um die Ermittlung der Wahrheit geht,
sondern allein darum, eine Mehrheit (im Gericht oder in der Volksversamm-
lung) so zu formen, dass sie glaubt, sie sei im Besitze der Wahrheit. Lehren
doch die Sophisten, den einzelnen Gesprächspartner aufs Kreuz zu legen und
bloßzustellen.

23



SOKRATES (469-399)

Dafür gibt es übereinstimmende Zeugnisse z. B. von PLATON, ARISTOTE-
LES, CICERO und SENECA. Diese Zeugnisse gehen wohl zurück auf feste
und gesicherte Traditionen und Abhandlungen aus den Schulen des PLATON
und des ARISTOTELES.

Letzterer trägt in seiner Metaphysikvorlesung [Metaph. 987 b 1 ff.] vor:

„SOKRATES beschäftigte sich mit den Gegenständen der Ethik, über-
haupt nicht jedoch mit der Natur in ihrer Gesamtheit. In der Ethik
jedoch suchte er das Allgemeine und als Erster richtete er sein Denken
auf Definitionen...“

Der dialogische (nicht sophistisch-eristische) Denkstil ist das eine. Das an-
dere ist die Frage nach dem Boden, auf dem sich bei SOKRATES der Denkstil
entwickelt hat:

Bei CICERO [acad. 1, IV 15] finden wir den bezeichnenden Satz:

„Es besteht allgemeine Einigkeit darüber: SOKRATES hat, wie mir
scheint, als erster die Philosophie von den verborgenen und von der
Natur eingehüllten Dingen, mit denen sich alle seine Vorgänger befasst
hatten, abgerufen und dem täglichen Leben zugeführt, indem er über
die Tugenden und Laster und überhaupt über das Gute (die guten
Dinge) und das Böse (die bösen Dinge) forschte, aber Vorgänge am
Himmel entweder als fern von unserer Erkenntnisfähigkeit beurteilte,
oder, falls diese doch voll erkannt seien, als bedeutungslos für ein Leben
in Anstand.“

SENECA schließlich beschreibt [ep. 71.7] SOKRATES als einen, „der die ge-
samte Philosophie auf die Ethik bezog und das als Gipfelpunkt der Weisheit
nannte, das Gute vom Bösen zu unterscheiden“.

Sein Gegenstand in der diálexis sind also die Normen und Maßstäbe, nach
denen Menschen ihr Verhalten untereinander und der Gottheit gegenüber ein-
richten. Denkstil, Methode und Gegenstand zusammen ergeben, was man
dialektische Ethik nennen kann. Man könnte auch von einer intellektua-
listischen, auf die Erhellung von Grundbegriffen bezogenen Ethik sprechen.
THEODOR GOMPERTZ nennt den SOKRATES denn auch einen „Begriffs-
philosophen“ und „seine Forschung insoweit dem Allgemeinen zugewandt“
[GOMPERTZ, 1896 ff., Band II, S. 46]

Hier wird eine erste Position entwickelt; wir bleiben stehen und besinnen uns:

Sokratische diálexis entfaltet sich am Gegenstand der Ethik.

Mit dem aber, was soeben dialektische oder dialogische Ethik genannt wur-
de, hebt sich die Kontur des SOKRATES scharf von den Sophisten ab, sowohl
methodisch (das meint „dialektisch“) als auch inhaltlich (das meint „Ethik“).
Die innere Schwierigkeit des Betrachters unserer Tage besteht darin, dass in
„dialektisch“, vor allem aber in „Ethik“ eine über zweitausendjährige Geschich-

24



Die Haltung als Lehre

te mitschwingt. Daher müssen wir versuchen, am Ursprung zu verharren und
beginnen mit dem sophistischen Hintergrund:

Die sophistische perílexis ist gekennzeichnet dadurch, dass ein beliebiger
Sachverhalt oder eine beliebige Norm als gültig und wahr erklärt und erwiesen
wird oder auch nicht und das im Verlaufe eines Gesprächs, das „der Meister“
mit dem/den Schüler/n führt. Dabei ist der Ausgangspunkt der sophistischen
perílexis der gleiche wie bei SOKRATES:

Es wird etwas, von dem man der Überzeugung ist, dass es allgemein gültig
und anerkannt ist, z. B. die Frömmigkeit, in Frage gestellt. Während Sophi-
sten durch den von ARISTOPHANES so schön gekennzeichneten Sprachstil
(„Blenden“, „Herumreden“, „Totschlagsargumente“, „Einwickeln“) das Denken
der Schüler manipulieren, bis hin zu einem beliebigen Ergebnis, ist sokratische
diálexis Diskurs im eigentlichen strengen Sinne:

SOKRATES hilft durch seine vorantreibenden Fragen den Schülern und diese
ihm, die Wahrheit zu finden, keine beliebige Wahrheit, sondern eine, die beide
verbindet und auch bindet:

Dabei ist SOKRATES wirklich nur ein Fragender, nicht einer, der kanonisch
Weisheiten verkündet oder seine Gesprächspartner, die Fragen stellen, ein-
wickelt und am Boden zerstört.

Für SOKRATES ist das Gespräch als Ausdruck der freien und vielleicht
auch schon durch die Demokratie geprägten Lebensform in Athen dasMit-
tel des Philosophierens. Während nun der Sophist als Weisheitsmeister
(sophistēs) von Anfang an die Autorität des Wissenden ins Spiel bringt, ist
Ausgangsdevise des SOKRATES eine radikal andere: oída udén eidōs, d. h.:
„Ich weiß <lediglich>, dass ich nichts weiß.“ Oder:

„Ich aber, wie ich nun kein Wissen habe, bilde mir auch nicht ein,
<Wissen zu haben>“ [Pl. Ap. 21d 5 f.].

SOKRATES geht also von einem prinzipiellen Nichtwissen aus und glaubt,
nur so ein wissender Mensch werden zu können; denn wer glaubt, etwas zu
wissen, ohne das Wissen zu haben, kann auch keine Fragen stellen, deren
Beantwortung allein zu Wissen und zur Wahrheit führt.

KARL JASPERS sagte das einmal sehr schön:

„SOKRATES ist das Auf-dem-Wege-Sein im Denken mit dem Wissen
des Nichtwissens“ [1964, S. 83].

So halten wir als besonderes Merkmal sokratischen Denkens das vor jeder
Untersuchung eingestandene bewusste Nichtwissen oder die geistig und verbal
bekannte Aporie fest.

PLATON lässt an anderer Stelle [Men.80 a 1-2] einen Gesprächspartner zu
SOKRATES sagen: „Du selbst bist in der Verlegenheit <des Unwissens> und
die anderen bringst du in dieselbe Verlegenheit.“ Das wäre eine erste Position.

25



SOKRATES (469-399)

Dem folgt zwangsläufig eine zweite Position – zwangsläufig deswegen, weil
ohne diese die Ausgangsthese in die Resignation einmünden müsste: Es ist die
des festen Vertrauens, etwas zu finden. Der Weg besteht in der beständigen
élenxis, dem dauernden Prüfen, woher man denn auch den SOKRATES einen
Elenktiker (= Prüfer) nennt. PLATON [Ap. 38 a 5-6] legt ihm sogar den Satz
in den Mund:

„Das Leben ohne prüfende Fragen ist nicht lebenswert für einen Men-
schen.“

Damit ist zunächst der Zustand permanenter Selbstprüfung gemeint und dann
die Tatsache, dass im Umgang mit SOKRATES andere permanent geprüft
werden; die Prüfung aber bezieht sich nicht auf spekulatives, naturphilosophi-
sches Wissen, sondern auf die Lebensführung und deren Normen, und zwar
auf die individuelle aretē, die ethischen Normen des Einzelnen [Pl. Ap. 38 a
3]:

„. . . jeden Tag über das gute Handeln Gespräche führen . . . “

Es hat Folgen, wenn man in diesem Sinne nicht lebt. BERT BRECHT nennt
sie im „Verwundeten SOKRATES“:

„. . . keine Gnade mehr mit denen, die nicht geforscht haben und doch
reden.“

Nun gehört es zum Prüfer, dass er selbst nichts in der Hand hat als das zu prü-
fende Objekt (also sich und andere, seine eigene oder anderer Vorstellungen).
SOKRATES ist einer, der etwas durch prüfende Fragen an den Tag bringt,
wie die Hebamme ein Kind mit der Entbindung an den Tag bringt, vor allem
bei seinen Gesprächspartnern:

„Zu entbinden zwingt mich der Gott, doch zu zeugen hat er mich ge-
hindert.“ [Pl. Tht. 150 c 7-8].

Seine beständige élenxis ist also der Tätigkeit seiner Mutter vergleichbar, einer
Hebamme, die auf die Wehen achtet und wartet, bis sie das Kindlein holen
kann. Das Wichtige an der Metapher ist, dass Erkenntnis und Wissen nicht
zu jeder Zeit und beliebig „geholt“ werden können, sondern nur, wenn jemand
(wie eine in den Wehen liegende Frau) im Geiste so weit ist, dass er gebären
kann:

„Du liegst . . . , mein Lieber . . . , in den Wehen, weil du nicht leer, sondern
schwanger bist“ [a. a.O. 148 e 6 – 7]. Abgesehen davon, dass der Lehrer die
rechte Zeit erkennt, da Bildung aus Wissen werden kann, ist Bildung etwas,
was „herausgeholt“ wird, nicht etwas, was gegeben wird:

Wissen, was durch die Hilfe des Lehrers ins Bewusstsein gehoben
wird, kehrt als Bildung zurück.

26



Die Haltung als Lehre

Eine dritte Position ist zu nennen; sie wird dem SOKRATES immer wieder
vorgeworfen, es ist das eirōneúesthai [Ap. 38 a 1], die eirōneía. Wir sprechen
von der sokratischen Ironie. Damit ist weniger gemeint, dass sich jemand
verstellt, schon gar nicht eine feinere Form des Spottes, sondern die sprach-
liche Erscheinung, dass mit einem Satz etwas anderes gemeint ist, als dieser
gesprochen wird. CICERO [ac. 2, 15] hat das fein erklärt:

„In einem Gespräch machte SOKRATES sich selbst gering und ließ
denen den Vorrang, die er widerlegen wollte. Da er dabei sich anders
sprachlich äußerte, als er meinte, nutzte er gewöhnlich diese Art der
Verstellung, die die Griechen eirōneía nennen . . . “

Das muss noch näher erläutert werden, da die Ironie nicht wie heutzutage in
der Politik eine verletzende Waffe, sondern die spezifisch-sokratische Form der
Wahrheitsfindung ist.

Spott kann bei der Wahrheitsfindung nicht hilfreich sein; Spott verletzt und
hat den Effekt, dass das Opfer des Spottes eher uneinsichtig auf der Richtigkeit
seiner Ansicht besteht oder niedergestreckt resigniert. Spott bewirkt Trotz
und Aggression oder Zerstörung der Person.

Über SOKRATES könnte man sagen, er sei ein dialektischer Ironiker. In
der diálexis stellt er sich auf den Gesprächspartner so ein, dass er sich dessen
Thesen oder Sätze zu eigen macht. Das heißt nun nicht, dass er sich nach
außen auch noch damit identifiziert; er nimmt nur die Worte und Sätze des
Gesprächspartners auf (wie im kontrollierten Dialog), um sicher zu sein, dass
er ihn auch richtig verstanden hat:

„Du bist also der Meinung, dass ...“ „Ich möchte aber von dir noch dazu wissen,
ob ...“. Der Gesprächspartner fühlt sich so ernst genommen und empfindet den
fragenden (nicht den seine eigene Weisheit wie ein Evangelium verkündenden)
SOKRATES als den, der ihm und sich selbst bei der Suche nach Wahrheit
hilft.

Naturgemäß entsteht der Eindruck, dass der Fragende derjenige ist, der Wis-
sen nicht hat. Oft genug muss sich bei PLATON SOKRATES wie ein kluger
Lehrer seiner Klasse gegenüber ganz zurücknehmen, obwohl er den Gesprächs-
partner sofort widerlegen könnte. Er hat eben so etwas wie den untrüglichen
Sinn für ursprüngliches und echtes, in Bildung umsetzbares Wissen und für
das, was dem Bereich bloß überlieferter und ungeprüfter Meinung zugerechnet
werden muss.

Doch zu der Auffassung, dass etwas nur eine ungeprüfte Meinung und Schein-
wissen ist, muss der Dialogpartner selbst kommen. Sokratische Ironie betrifft
immer oder vorrangig den SOKRATES selbst, nicht den Gesprächspartner.
Es gibt dabei kein Opfer. SOKRATES ironisiert nur sich selbst, indem er
sich selbst durch entsprechende Fragen aus dem Stadium der Unwissenheit
herausbringt bzw. herauszubringen versucht oder Entsprechendes behauptet.

27



SOKRATES (469-399)

In seinen Reden (das in der Dichtung übliche griechische Wort für „reden“ ist
eírein), die immer die Beiträge der Gesprächspartner aufnehmen, darf er eige-
ne Gedanken verbergen, sich auch als Nichtwissenden gering machen, insofern
auch sich selbst verstellen, um dann später im Dialog und durch den Dialog
zur Wahrheit zu finden, von der er möglicherweise am Anfang des Diskur-
ses selbst noch keine präzise Vorstellung hatte. Dieses Stück Untertreibung
wird für den Gesprächspartner tolerabel sein, wenn er dahinter den Willen
zur diálexis und zu der in der diálexis zutage tretenden Verständigung über
die Wahrheit weiß oder vermutet:

Die dialektische Situation präsentiert beide Gesprächspartner als Diener an
der Wahrheit.

Nach diesem Umweg, auf dem drei Merkmale sokratischen Denkens benannt
worden sind, entsteht die Frage, woran (d. h. an welchen Inhalten) sokrati-
scher Stil sich bewähren soll. Eine substantielle Antwort auf diese Frage kann
niemand geben; denn es geht dem SOKRATES nie um ein festes Ergebnis,
sondern stets um die Sicherung eines bestimmten Weges. Wer Philosophie
nur als Lehre von bestimmten Inhalten wie Lehrsätzen oder methodischen
Repertoires versteht, darf SOKRATES nicht zu den Philosophen rechnen.

Das macht ARISTOTELES, der zweite hier aufzuführende Zeuge, mit der
Beantwortung der Frage nach dem Boden sokratischen Denkens klar, natur-
gemäß in seiner eigenen Fachsprache. Wir dürfen ihm aber (wie indirekt dem
ARISTOPHANES) um so mehr vertrauen [vgl. de Strycker bei PATZER,
1987, S. 346 ff.], als er sich als langjähriger Schüler des PLATON und der
Akademie ernsthaft mit der Akademie und in der Akademie mit sokratischen
Gedanken täglich auseinandergesetzt hat. SOKRATES spielt hier naturge-
mäß eine große Rolle; denn die Akademiediskussion wurde noch intensiv von
Zeitzeugen (welche ARISTOTELES gehört und gesehen hatten) getragen.

ARISTOTELES berichtet [Metaph. 1078 b 27-29]:

„Zwei Dinge nämlich sind es, die jemand mit Recht als sokratisches
Gedankengut ausweisen könnte, die Induktionsbeweise und die
Allgemeindefinition.“

Wenn es sich hierbei auch um die Terminologie des Aristoteles handelt, kann
doch der Vorstellungshintergrund hinreichend deutlich gemacht werden:

ARISTOTELES meint mit den „Induktionsbeweisen“ (epaktikoí lógoi) Bewei-
se oder Beweisverfahren, kurzum: die „Zuwegung“, die „vom Besonderen“
ausgeht und „zum Allgemeinen“ führt [Top. 105 a 13 ff.].

Der Weg führt vom signifikanten Einzelbeispiel [Rh. 1393 a 26 f.] zum all-
gemeinen Begriff. In der Fachsprache spricht man von Induktion, was die
lateinische Übersetzung des griechischen Wortes epagōgē

¯
(=Hinzuführung)

ist.

28



Die Haltung als Lehre

ARISTOTELES beschreibt [z. B. Top. 108 a 38 ff.] das Verfahren der Wahr-
heitsfindung so, dass wir Einzelfälle aus unserer Erfahrung studieren und dabei
auf Spezifisches (also auf das Einzelbeispiel Bezogenes) und auf Gemeinsames
stoßen:

„Was aber mehreren gemeinsam ist, ist das Allgemeine“ [Metaph.
1038 b 11].

Nur darf man einen Fehler nicht machen:

Man darf das Ganze nicht mit dem Teil, das Einzelne nicht mit dem Allge-
meinen, das Beispiel nicht mit dem verwechseln, wofür dieses steht oder mit
dem, was gesucht wird.

ARISTOTELES benennt das gesamte induktive Verfahren (die epagōgē
¯
) als

spezifisch sokratisch, PLATON lässt es den SOKRATES in seinen Dialogen
immer wieder anwenden, wobei SOKRATES die Gespräche führt, das heißt:
vorantreibt. Also können wir mit hoher Sicherheit vermuten, dass wir mit dem
genannten Satz aus der Metaphysik (über die Induktionsbeweise) wirklich die
Methode des SOKRATES beschrieben finden, wenn auch mit dem Vokabular
des ARISTOTELES.

Wenn dann das Allgemeine vor uns steht, nichts Beliebiges, Zufälliges, Vor-
übergehendes, sondern das Wesentliche [Metaph. 1038 b 1 ff.], kann das Ein-
zelne besser verstanden werden, weil man es besser einordnen kann.

Das Ziel der Induktion ist die Wesensdefinition; das ist mit „Allgemeindefi-
nition“ (tó kathólu horízesthai) gemeint. Erst hier kann man überhaupt von
„Wissen“ sprechen.

Zur Präzisierung dieser Verbindung ziehen wir noch eine Stelle aus der Meta-
physikvorlesung des ARISTOTELES heran [987 b 1-4]:

„SOKRATES aber beschäftigte sich mit den Gegenständen der Ethik
(überhaupt nicht mit der Natur insgesamt); in diesen suchte er das
Allgemeine und er richtete als erster sein geistiges Bemühen auf Defi-
nitionen. . . “

Der Satz des ARISTOTELES umfasst also in Bezug auf SOKRATES sowohl
die Methode der Induktion als auch die angestrebte Wesensdefinition. Was
von SOKRATES gefunden wird, ist – platonisch gesprochen – tó eídos, das
heißt dasjenige, was den Einzelfällen zugrunde liegt, „ein und dieselbe Gestalt“
[Pl. Men. 72 c 7 und d 8].

Mit dieser eben aufgezeigten Methode der Induktion und der angestrebten
Wesensdefinition, von SOKRATES nur im Bereiche der Ethik angewandt,
stehen wir am Anfang jeglicher Wissenschaft. Daher ergänzt ARISTOTELES
den eben übersetzten Satz durch die Bemerkung [Metaph. 1078 b 29 f.]:

„Dieses beides begründet Wissenschaft.“

29



SOKRATES (469-399)

Zur weiteren Erläuterung könnte gesagt werden:

Bei der zuerst aufgeführten Erkenntnis handelt es sich nämlich nicht nur dar-
um, dass man durch die Untersuchung von Einzelbeispielen zu sicherem Wis-
sen kommen wird; es geht vielmehr darum, wie ein Lehrender überhaupt si-
cheres Wissen vermittelt:

Bis SOKRATES erfolgte nämlich die Vermittlung durch monologische Ver-
kündigung des Lehrenden. SOKRATES aber gelangte zu der Erkenntnis, dass
Wissen im Schüler/Gesprächspartner nur durch ein in Frage und Antwort ge-
führtes Gespräch gewonnen werden kann. Das ist bis zum heutigen Tage die
Situation vor allem in den Schulen, aber auch in den Seminaren der Hoch-
schulen, wenn diese ihren Namen verdienen. Wissen ist Wissen, das im
Dialog gewonnen worden ist. Die Unterrichtsform nennt man das gelenk-
te Lehrgespräch.

Bei der zweiten Erkenntnis geht es um die Beschaffenheit des gewonnenen
Wissens: Wissen ist nicht beliebiges Wissen vom Einzelnen, sondern We-
senswissen, das für SOKRATES im Bereich des Ethischen zeitlos ist und für
jeden Einzelfall gilt. Wissen ist durch Frage und Antwort im Dialog gewonne-
nes und außerhalb jeglicher Zeit stehendes Wesenswissen, an das herangeführt
(epágein) wird, indem es vom Einzelding abgehoben wird.

Mit Recht könnte man sagen, dass das Leben des SOKRATES für die Defini-
tion und das von PLATON so genannte eídos steht; und damit begründet er
Wissenschaft als Wissenschaft. Es geht ihm nicht um Gewinnung von belie-
bigem Wissen, wie es die ionischen Naturphilosophen taten, sondern um ein
durch einen gesicherten Erkenntnisweg methodisch gesichertes, zuverlässiges
Wissen, das im Bereiche des Ethischen nicht zufällig, beliebig und veränderlich
sein kann.

SOKRATES ist damit der erste europäische Wissenschaftstheoretiker; er be-
gründet Wissenschaft als Wissenschaft. Der eigentlich für die platonische Phi-
losophie tragende Begriff eídos (und idéa) leuchtet bei SOKRATES bereits
auf (sei es nur als Vorstellung oder schon als Begriff) und das wohl zum ersten
Mal in der Entwicklung abendländischer Philosophie. Er ist das Ergebnis der
Suche nach dem Unveränderlichen, das das Einzelne übersteigt und das den
einzelnen Gegebenheiten gemeinsam ist:

Damit überwindet SOKRATES die subjektivistischen, relativistischen und
utilitaristischen ethischen Konzepte der Sophisten.

Die Wirkungsgeschichte sokratischen Denkens können wir bis in die neuzeit-
liche Didaktik verfolgen:

Eine der Grundfragen der sog. didaktischen Analyse [KLAFKI, 1985, S. 87
ff., S. 214 ff.;MEYER, 2007, S. 200 ff.] ist z. B. die Frage des den Unterricht
vorbereitenden Lehrers danach, welche exemplarische Bedeutung der ins Auge
gefasste Unterrichtsinhalt hat. Exemplarisch heißt, dass ein einzelner Inhalt

30



Die Haltung als Lehre

als spezielles Beispiel das Verständnis für andere Inhalte liefert und dass die
Besonderheit des Einzelfalles so gestaltet ist, dass er zu einer allgemeinen
Einsicht führt.

Trotz des bereits genannten Vorbehalts wollen wir nun nach dem, was man bei
SOKRATES Lehre nennen könnte, suchen. Bisher fanden wir mit Hilfe des
ARISTOPHANES und des ARISTOTELES eine Menge Material, das den
geistigen Nährboden des SOKRATES, sein Methodenbewusstsein und sein
geistiges sowie wissenschaftliches Ziel – die Wesensdefinition – betrifft.

Jetzt stellt sich die Frage nach den Forschungsgegenständen selbst.

Soeben wurde aus der Metaphysik [987 b 1-4] des ARISTOTELES zitiert;
dort heißt es, des SOKRATES eigentliches Thema seien die Werte gewesen,
also das, was unter den Menschen und zwischen den Menschen und Göttern
(oder Gott) an Verhaltensnormen gültig ist. Es geht jetzt an dieser Stelle also
nicht um Formales oder Methodisches, sondern um die materiale Seite seines
Schaffens und hier wiederum

- um die Themen einerseits und um

- die Zuordnung der Themen zu einer Fundamentalanschauung vom Men-
schen andererseits.

Wir haben dazu zwei sehr instruktive Stellen in den „Erinnerungen an SO-
KRATES“ des XENOPHON (auch „Memorabilien“ genannt).

Es heißt zu den Dialogen und Gesprächsthemen, die ihn als ethischen Be-
griffsphilosophen und sein definitiorisches Verfahren bezeugen [Mem. I, 1, 11
ff.]:

„Er führte nicht, wie es die meisten anderen <Philosophen> tun, Ge-
spräche, indem er Betrachtungen darüber anstellte, wie es um den von
den Sophisten (Philosophen) so bezeichneten Kosmos bestellt ist und
mit welchen Notwendigkeiten jegliche Himmelsphänomene verlaufen;
vielmehr zeigte er, dass diejenigen, die darüber nachdenken, nicht rich-
tig im Kopfe sind... . Er hingegen führte stets Gespräche über das,
was die Menschen betrifft, indem er nachdachte, was fromm, gottlos,
schön, hässlich, gerecht, ungerecht, was Selbstbeherrschung, Zügellosig-
keit, Tapferkeit, Feigheit, was eine Polis, ein Politiker, was Herrschaft
über Menschen, was ein Herrscher über Menschen ist und über das
Sonstige, von dem er glaubte, dass die sich darin Auskennenden schön
und gut seien, dass aber die sich darin nicht Auskennenden zu Fug und
Recht Sklavenseelen genannt werden dürften.“

An diesem Satz ist bemerkenswert, dass die Auseinandersetzung mit den ge-
nannten Themen selbst als Fundament der Bildung angesehen wird („gut und
schön“ bedeutet „gebildet“). Von vornherein geht es dem SOKRATES (nach
Meinung des XENOPHON und/oder seiner Gewährsmänner) also nicht um
Philosophie als Philosophie, sondern um die mit geistiger Strenge durchge-

31



SOKRATES (469-399)

führte Prüfung (élenxis) als Grundlage und Ausdruck von Bildung, Bildung
als Kultur des Körpers (das meint „schön“) und der Seele (das meint „gut“);
andererseits geht es aber auch darum, überhaupt erst Bildung zu entfalten.

Insofern wird SOKRATES als jemand verstanden (als Pädagoge), der durch
Philosophie Bildung ermöglicht und zu ihr führt.

Der soeben vorgelegte Text (und die gesamte Schrift, der der Text entnommen
ist) gab und gibt Anlass zu philologischer Auseinandersetzung [PATZER bei
PESTALOZZI, 1999, S. 55 ff.; auch PATZER 1987]. Dabei ist hier nicht die
Sicherung des Textes das Problem, sondern die Frage, ob und wie weit diese
Stelle und andere überhaupt hinreichend sichere Quellen für die Lehre des
historischen SOKRATES sind: Als gesichert darf gelten:

Die Schrift des XENOPHON ist wohl etwa 30 Jahre nach dem Tode des SO-
KRATES verfasst und schöpft aus einer Gattung Literatur, die schon ARI-
STOTELES [PATZER a.a.O.] lógoi Sōkratikoí (= sokratische Literatur) [auch
Gudemann, 1934, S. 88] nennt [Arist.Po. 1447 b 11]. Er meint damit eine Lite-
ratur, die stilistisch zwischen Poesie und Prosa [D.L. III 37] steht und nicht die
Gespräche mit SOKRATES, wie sie tatsächlich stattgefunden haben, darstellt,
sondern die so stattgefunden haben könnten [Po. 1451 a 37]. Also: Fiktionale
Literatur, aber nicht „fiktionale Prosaliteratur“ [PATZER bei PESTALOZZI,
1999, S. 51].

Diese Literatur bietet nicht Fakten, sondern das, was im Sinne des SOKRA-
TES hätte geredet, gedacht und getan werden können.

Abgesehen von den eigenen Begegnungen mit SOKRATES schöpft XENO-
PHON aus diesen lógoi Sōkratikoí, wie ANDREAS PATZER nachgewiesen
hat [PATZER bei PESTALOZZI 1999, S. 50 ff.].

Für den Zusammenhang wichtig ist, dass der aufgeführte Text die Tatsache
belegt, dass SOKRATES mit der Naturphilosophie nicht (mehr) das Geringste
zu schaffen hat, sondern sich mit dem befasst, was die Menschen (untereinan-
der, miteinander, gegeneinander) angeht – also mit der Ethik.

In welchem Umfang nun XENOPHON sein Wissen aus der fiktionalen so-
kratischen Literatur geschöpft hat oder aus eigenen Begegnungen mit SO-
KRATES, ist ebenso wenig für unseren Zusammenhang von Bedeutung, wie
die Überlegung, ob er sokratisches und platonisches Fragen (elenktisches des
SOKRATES und definitorisches des PLATON) auseinanderhalten konnte.

Diese Bemerkung gilt auch für die Grundlegung einer philosophischen An-
thropologie in den Memorabilien III, 9. 4 – 5 (in Umschreibung):

„Bildung und sittliche Haltung (sophía, sōphrosýnē) unterschied er nicht,
sondern er hielt <als Kriterium> für wirkliche Bildung und Haltung
die Tatsache, dass derjenige, der gebildet ist, auch wie ein Gebilde-
ter handelt und andererseits, dass derjenige, der das Unsittliche kennt,
dieses auch meidet ... Sowohl Gerechtigkeit als auch jeglichen anderen

32



Die Haltung als Lehre

sittlichen Wert erklärte er als <Ausdruck von> Wissen (sophía)... Wer
Wissen (im Sinne von Bildung) besitzt, wirkt das Schöne und Gute.“

Die Grundlage sittlicher Werte und ihrer Verkörperung im Menschen ist also
Wissen. Wer sich ernsthaft um das Wissen bemüht hat (und damit ein Ge-
bildeter ist, weil er – danach geprägt – um das Schöne und Gute weiß), wird
dann auch richtig handeln. PLATON [R. 350 b 3-5] sagt daher auch:

„Der Wissende ist gebildet (sophós), der Gebildete (sophós) ist gut.“

Daraus dürfen wir folgern, dass der Wissende gut ist – SOKRATES folgert an
der entsprechenden Stelle außerdem, dass der Unwissende (amathēs) schlecht
(kakós) ist.

Menschliche Handlung ist also in dem Maße als menschlich qualifiziert, als
diese auf Wissen beruht.

Die Richtigkeit des Handelns steigert sich im Maß des Wissens. Je besser ich
weiß, umso richtiger, d. h. besser handle ich. Richtiges Handeln ist Handeln
in Übereinstimmung mit dem, was man als richtig erkannt hat und weiß.

Das hat nun aber nichts mit der vereinfachten Formel der deutschen Aufklä-
rung „Tugend ist gleich Wissen“ zu tun. Vielmehr entspringt dieser Gedanke
dem griechischen téchnē – Denken [HIRSCHBERGER, 1948 ff., I 65]:

Wer sein Handwerk (téchnē) versteht, wendet seine Kenntnisse angemessen an
und schafft ein gutes Produkt, ein gutes Brot, eine leckere Torte, einen stabilen
schönen Tisch – eben gut! Wer das Gute als das den Menschen zum Menschen
tauglich Machende, also das spezifisch Menschliche erkannt hat, handelt auch
gut und das in seinem eigenen Interesse und er wird eher Unrecht hinnehmen
als Unrecht tun, d. h.: Er kann gar nicht anders handeln, wie das Beispiel des
Handwerks (téchnē) zeigt.

Das bezeugte übrigens SOKRATES durch Annahme seines Todes in Ergeben-
heit.

Aber damit sind mehrere bei PLATON und SOKRATES diskutierte Inter-
pretationsmodi des Guten ausgeschlossen. Nicht Lust und Neigung können
Kriterien des Guten sein. Wie schnell schlägt Lust in Ekel, Neigung in Über-
druss um. Es gibt auch die Lust am Ekelhaften, z. B. wenn ein an Krätze
Erkrankter sich kratzt; auch die Neigung zu Gewalt gibt es, wobei andere
an Gesundheit und Leben angetastet werden. Auch das Brauchbare oder das
Nützliche können Kriterien nicht sein, da diese unter höheren Zwecken stehen,
etwa Recht als das, was dem Stärkeren nützt.

So sind denn Hedonismus und Utilitarismus überwunden und es bleibt die
sophía, das Wissen im Sinne von Bildung, als Kriterium des Guten.

Und daraus folgt, dass Werte lehrbar sind, so wie die téchnē des Arztes oder
Schuhmachers lehrbar ist. Wert, aretē, ist also ein Wissen von dem, was in der
jeweiligen Situation zu tun ist, sei es das Wissen des Arztes, der einen Arm

33



SOKRATES (469-399)

oder Kiefer einrenkt, oder eines Bildhauers, der die Skulptur eines Menschen
fertigt. Wissen und Wert sind die Größen, die in der Ethik des SOKRATES
vereint sind.

Wenn wir den Ursprung dieser engen Verbindung bedenken, dann sind ethi-
sche Sachverhalte wie handwerklich-künstlerische Sachverhalte aufzufassen.
HIRSCHBERGER [a. a.O. I. S. 65] und UEBERWEG/PRÄCHTER [1953,
S. 130] sprechen nicht ganz unzutreffend vom „sokratischen Intellektualismus
in der Ethik“. Gemeint ist damit, dass auch der ethische Diskurs eine Frage
der téchnē ist.

Also:
So wie der gute Bauhandwerker gut bauen wird, handelt der gute Mensch
gut – er muss (besser: beide müssen) nur das jeweils Gute in richtiger Weise
und ganz gelernt haben. Von daher kann der gute Mensch nichts Böses tun,
jedenfalls nicht freiwillig [Pl., Ti. 86 d 7 f.; Grg. 468 e 6 ff. auch sonst an vielen
Stellen, z. B. Sph. 228 c 1 ff.] und er wird eher Unrecht erleiden als Unrecht
tun.

Insgesamt dürfen wir also von einer intellektualistischen, stark vom Ver-
stande, von Einsicht und vom Technedenken geprägten Ethik sprechen. Un-
sere Beobachtung deckt sich in der Feststellung des ARISTOTELES, wonach
im sokratischen Sinne [NE 1144 b 19 f.], „alle sittlichen Vorzüge Ergebnis sitt-
licher Einsichten seien“und erst unter den genannten Voraussetzungen wird
der Satz, dass Tugend Wissen sei, richtig eingeordnet.

Der sokratische Gedanke von der Einheit sittlichen Handelns und sittlichen
Bewusstseins hat auch PLATON, XENOPHON und auch ARISTOTELES
fasziniert; letzterer freilich hat ihn dahingehend modifiziert, dass er die Gleich-
setzung von Einsicht und Handeln (wer gut ist, handelt gut), kritisierte, aber
auch betonte, dass das sittliche Bewusstsein schon eine notwendige (wenn
auch nicht immer hinreichende) Voraussetzung für sittliches Handeln sei.

Man kann auch sonst dem genannten missverständlichen Satz mit aristoteli-
schen Vorstellungen näher kommen:

Dieser spricht nämlich, sokratische Ethik differenziert in seine Psychologie ein-
beziehend [s. u. S. 152ff.], nicht von epistē

¯
mē =Wissen, sondern von phrónēsis.

Das ist sein terminus technicus für ein besonderes Wissen.

ARISTOTELES unterscheidet nämlich zwei Seelenteile, den, der

- lógos hat und den, der
- lógos nicht hat (= àlogos).

Ersterer wiederum gliedert sich in den lógos theōrētikós und lógos prak-
tikós [s. u. S. 160f.].

Dem lógos theōrētikós zugeordnet ist das Wissen höchster Seinsgründe, Wis-
sen aus dem Bereich der Naturphilosophie, also Wissen im materialen Sinne.
Der aristotelische Fachausdruck dafür ist „epistē

¯
mē“.

34



Die Haltung als Lehre

Dem handlungsorientierten lógos praktikós zugeordnet ist der Bereich der
téchnē und der phrónēsis, also der Bereich des Handelns, wie ein Spezialist
oder Fachmann handelt, und der Bereich sittlich guten Handelns aus Ein-
sicht. Diese beiden Bereiche sind Ausdruck der ethischen aretē (praktisches
Handeln und Verhalten in der Gemeinschaft), in deren Besitz wir im Prozess
der Erziehung durch Gewöhnung (ěthos) gelangen.

Auf ethischer aretē gründen Einsicht und Verstehen, ein Wissen, das durch
den Umgang mit Inhalten zu beidem reift; man könnte hier für beide gut den
bei ARISTOPHANES [nu. 317] aufgeführten Begriff „gnō

¯
mē“ anwenden, das

sokratische Programmwort oder auch den Schlüsselbegriff des SOKRATES:

Denn bei gnō
¯
mē handelt es sich um etwas individuell mit dem jeweiligen Trä-

ger Gewachsenes, das nur zu einem geringen oder kleinen Teil in die Wiege
gegeben wird. Es wächst durch eigenes Bemühen umWissen, insbes. durch Be-
lehrung und Gewöhnung im Prozess der Erziehung und ist Grundlage mensch-
licher Handlung. Dieser Begriff macht das deutlich, was spätere Zeiten „Auf-
klärung“ nannten; nicht unsere Aufklärung ist gemeint, durch die wir (nach
KANT) aus der „selbstverschuldeten Unmündigkeit“ befreit werden sollten.
Sokratische Aufklärung (gnō

¯
mē) heißt:

Reflexion über die gewachsenen sittlichen Werte (aretaí), Klärung der Vor-
stellung mit dem Ziel, Wissen (und nicht Scheinwissen) zu erwerben und Um-
setzung des als richtig Erkannten in Handlung.

In diesem Sinne gibt es die sokratische Einheit von Wissen und Handeln. Diese
ist das Ergebnis eines langen Erziehungsprozesses, der zur gnō

¯
mē führt.

Gnō
¯
mē in diesem Sinne ist Aufklärung als Einheit von Wissen und Handeln.

Zum Begriff „Wissen“ müsste noch einiges gesagt werden:

Das deutsche Wort erscheint in sprachlichem Austausch als einfach und so,
als gäbe es keine unterschiedliche Arten des Wissens. Im Griechischen sieht
das ganz anders aus. Da lernt man für unser Wort Wissen viele andere Wörter
kennen, je nach dem, was gemeint ist:

- Begonnen sei gleich mit dem eben genannten Verbum „lernen“.

Da gibt es ein Wort für ein Wissen, das man durch bewusstes Lernen er-
wirbt:máthēsis. Man könnte an den Vokabeln lernenden Schüler denken
oder den Grundbegriffe der Anatomie lernenden Studenten.

- Es gibt auch ein Wort für Wissen, das durch Erfahrung gewonnen wird:
empeiría

- oder für ein Wissen, über das ein Spezialist (z. B. ein Schreiner) oder ein
älterer, gesetzter Mensch verfügt: sophía.

- Man findet auch einen Wissensbegriff, der auf den Ursprung des Wissens
aus der sinnlichen Wahrnehmung hinweist: eidénai (= wissen).

35



SOKRATES (469-399)

- Das schriftlich niedergelegte Wissen – grámmata – gehört zum Wort
graphein, was schreiben heißt.

- Das im Prozess der Erziehung und Unterrichtung gewachsene Wissen
heißt paideía und paídeuma. Letzteres meint sowohl den Prozess als
auch dessen Ergebnis bis zum Inhalt, der vermittelt wurde, also:

Unterrichtsgegenstand oder Fach, sofern es für die Bildung kanonisch ist.

- Wenn man nicht nur den mechanischen Lernprozess als Voraussetzung des
Wissens (máthēsis), sondern den oft beschwerlichen, den Charakter for-
dernden und prägenden Denkprozess meint, dann verwendet man gnōsis
oder gnō

¯
mē.

- Meint man ein Wissen mit dem Charakter der Zuverlässigkeit, dann findet
sich im Griechischen epistē

¯
mē. Das Wort hängt mit „stehen“ zusammen:

Worauf man stehen kann.

Vielleicht war das der Hintergrund, der den ARISTOTELES zur Ent-
scheidung für seinen Fachausdruck epistē

¯
mē führte.

Aber es gibt nicht nur die genannten (sondern noch mehr differenzierende)
griechische Begriffe für „Wissen“; darum ist es wichtig, das Griechische selbst
zu lernen, wenn man sich eine eigene Meinung bilden will. Eine Übersetzung,
so gefällig sie auch sei, kann da nicht weiterhelfen.

Nun könnte man fragen: Warum handelt der Gute gut, der Gerechte gerecht,
der Fromme fromm usw.? Es ist die Frage nach dem universalen Hand-
lungsmotiv.

Mit der Antwort beginnen die Sophisten, doch erst SOKRATES eröffnet eine
Debatte, die bis in unsere Tage reicht:

SOKRATES nennt die „eudaimonía“ als universales Handlungsziel (und
zugleich Handlungsmotiv), also das, was man mit „Glückseligkeit“ übersetzt.

Auch hier gibt es Fragen und Beobachtungen. KANT z.B. lehnt dieses Hand-
lungsmotiv rigoros ab, weil es mit seinem kategorischen Imperativ unvereinbar
ist:

Das Gute muss um seiner selbst willen im Sinne von Pflicht getan werden.
Andere (MARX oder AUGUSTINUS) sehen das Glück des Menschen in der
Aufhebung seiner Unvollkommenheit oder in der dauerhaften Lust (EPIKUR
oder J. LOCKE) und in dem, was zur Lust reizt (also das „Reizvolle“ [W.
Schmid, 1998, passim]) oder im Glück anderer (möglichst vieler) Menschen
(J. BENTHAM).

Die sokratische Auffassung meint das innere Gutsein, die eudaimonía als Zu-
stand, der eintritt, wenn man im Sinne der eigenen Tauglichkeit handelt, also
zum Handeln keines materiellen Anstoßes von außen, keiner äußeren Güter
und Werte bedarf. Bezeichnend dafür ist eine von XENOPHON mitgeteilte
Geschichte:

36



Die Haltung als Lehre

Da ruft SOKRATES angesichts eines üppig mit Waren gefüllten Marktes aus,
jetzt endlich sei er glücklich, denn er wisse, wie vieler Dinge er nicht bedürftig
sei!

Für die sokratische gnō
¯
mē, wie sie ARISTOPHANES als Schlüsselbegriff

nennt, ist noch ein Gesichtspunkt wichtig. Er berührt weniger das sittliche
Handeln, sondern die Sicht der Welt. Man könnte auf diesen Gesichtspunkt
kommen, wenn man neben gnō

¯
mē und diálexis den dritten Begriff bedenkt,

den ARISTOPHANES nennt:

nūs.

Damit ist nicht nur der individuelle Verstand gemeint, der Dreiecke zu kon-
struieren hilft und philosophische Systeme baut, sondern auch das Ergebnis,
das sich aus einer frühen Phase des Lebens des SOKRATES präsentiert: Da
beschäftigte er sich noch mit den Naturphilosophen, insbesondere mit ANA-
XAGORAS.

SOKRATES hat zwar für sich die materialen/inhaltlichen Ergebnisse natur-
philosophischen Denkens verworfen, aber es ist ein Denkstil aus dem geistigen
Erbe des ANAXAGORAS geblieben, der aller Bewegung auf den Grund geht
und an das Ziel denkt.

nūs steht nämlich bei ANAXAGORAS für eine geordnete geistige Bewegung,
die wie jede Bewegung Ausgang und Ziel hat – nūs ist noch nicht Gott, aber
eine hochdynamische Größe [vgl. 59 B 12 DK = II S. 38.3 und 11 – 12]:

„Der nūs besitzt von allem vollkommene Kenntnis. . . “

11-12: „Alles, was jetzt ist und wie es sein wird, alles ordnet der nūs. . . “

Von hier hat wohl SOKRATES seine Teleologie:

Alles, was ist, hat ein télos, ein Ziel und dieses Ziel ist vorgegeben, von
wem auch immer. Ausgeführt findet sich dieser Gedanke wiederum bei XE-
NOPHON. Dieser sagt das so [Mem. I 4,4 ff.]:

„Die zweckhaften Gegenstände sind Produkte der schöpferischen Ver-
nunft“ (gnō

¯
mēs érga).

In der Folge des Textes wird dann die Zweckbestimmung der menschlichen
Organe dargetan und zusammenfassend gesagt:

„Diese gleichen ganz und gar dem künstlerischen Handeln eines weisen
und Lebewesen liebenden Schöpfers. . . “

Die bei XENOPHON aufgeführte Erörterung des SOKRATES endet mit der
interessanten, in eine Frage gekleideten Bemerkung [4–8]:

„Du weißt doch wohl auch dieses, dass du in deinem Körper

- einen kleinen Teil der weiten Erde hast und auch
- ein wenig vom <Element des> Feuchten, das weithin sich findet

37



SOKRATES (469-399)

- und dass dein Körper sich im Kleinen aus den im Großen sich
findenden anderen <Elementen> zusammenfügt!“

SOKRATES steht hier in einer festgefügten Traditionslinie griechischen Den-
kens. Schon früh haben griechische Philosophen zwischen dem Menschen als
Ganzem und dem Kosmos enge Verbindungen gesehen; zu denken ist z. B. an
die Vorsokratiker und frühen Mediziner. „Was im Weltall ein Element, das
<ist> im Lebewesen ein Saft, wie denn auch in der Zeit ein Zeitabschnitt.“
So heißt es dazu in einem späten unter dem Namen des GALEN überlieferten
Kommentar zur Schrift des HIPPOKRATES „Über die Säfte“ [Schmidt, 1964,
S. 78].

Auch in dieser Hinsicht ist die Beschäftigung mit der Naturphilosophie in
den frühen Jahren nicht spurlos an SOKRATES vorübergegangen, nur hat
SOKRATES andere Schlüsse aus dem Material gezogen.

Während Naturphilosophen Ergebnisse in einem naturwissenschaftlichen Sin-
ne fanden und aufbereiteten, ging es dem SOKRATES um Rückschlüsse auf
Gott und überhaupt um das Nachdenken über Gott, insbesondere über die
Beziehung zwischen Gott und Mensch:

Wie SOKRATES im Kosmos eine ordnende Vernunft als Gottheit vorfindet,
so findet er im Menschen die Seele als Spiegel des Göttlichen. Sie hat Anteil
am Göttlichen [X.Mem. IV 3].

Wenn das so ist, sind die aretaí, die im Seelischen liegen, Ausdruck des Gött-
lichen. Umso wichtiger ist es dann, die Seele rein zu halten, sie nicht verun-
reinigen zu lassen. Sittliches Verhalten ist also nicht Verhalten, das sich an
beliebigen Normen orientiert, sondern Ausdruck der Verehrung Gottes. In-
dem ich meinen Mitmenschen mit Achtung und Respekt begegne, drücke ich
Gottesfurcht aus.

Unversehens sind wir von der Teleologie in die Theologie des SOKRATES
übergeglitten; es gibt da keine exakt zu ziehenden Grenzen. Vielleicht verste-
hen wir auch von der sokratischen Theologie her seine befremdlich wirkende
Ethik:

Zwar hat sich SOKRATES von der Naturphilosophie abgewandt; das heißt
aber nicht, dass diese ohne Einfluss geblieben ist. Den engen Zusammenhang,
den SOKRATES zwischen Makrokosmos (für ihn insbesondere die Gottheit)
und Mikrokosmos sieht, macht er dadurch deutlich, dass er die gemeinsame
geistige Substanz, das Band zwischen beiden Bereichen, mit einem Wort be-
zeichnet:

gnō
¯
mē.

Ursprünglich war er wohl von dem sehr beeindruckt, was ANAXAGORAS
über den Ordnungsstifter des Makrokosmos – den nūs – lehrte und nahm wohl
auch, wie wir bei ARISTOPHANES sehen, den nūs als programmatischen
Grundbegriff für sich auf. Doch später fand er einen Begriff, der über das

38



Die Haltung als Lehre

Intellektuelle hinausgeht und schon immer im Griechischen mehr bezeichnete
als nur die Denkkraft und dessen Produkt, den Gedanken.

Es war gnō
¯
mē.

Dieser Begriff meint über nūs hinaus auch, dass es etwas gibt, was die Seele als
Ganzes charakterisiert, nicht nur wie nūs partiell den intellektuellen Bereich
des Seelischen. gnō

¯
mē bezeichnet auch das in die Person eingewachsene und die

ganze Person im Charakter erfassende Wesenswissen, das handlungsorientiert
ist und in personaler Handlung sich äußert [s. o. S. 35]:

gnō
¯
mē zeigt sich am Mikrokosmos Mensch im sittlichen Handeln, bei dem es

letztlich ja auch um Ordnung geht, bis hin zu einer Ordnung, deren kodifi-
zierte Form das Gesetz ist.

Das Gesetz des Staates, der pólis, zu achten, so proklamiert SOKRATES
immer wieder in seinen Gesprächen, ist der Weg gottgefälligen Lebens [X.
Mem. IV 3, 16].

SOKRATES hat nicht mit den Göttern Athens gebrochen. Sie waren für ihn
das, was für viele von uns heute z. B. das Glaubensbekenntnis ist, ein in ge-
wachsener Sprache vordergründig sich äußerndes Kleid um einen Wesenskern,
der nicht anders als in diesem historischen Grund sich ausdrücken und uns
ansprechen kann. Sie sind ein Zeichen auf Dahinterliegendes.

So ist für den Griechen SOKRATES die Generation der olympischen Götter
mit all ihren zum Teil amüsanten Geschichten die geschichtliche Entfaltung
der Gottheit, die nach Belieben alles lenkt und alles weiß und sieht [X. Mem.
I 4, 17]. Religion ist also so etwas wie eine im Geschichtlichen sich entfaltende
Mode, die auf einen Kern hinweist und nicht mit diesem zu verwechseln ist.

Wir finden in den Zeugnissen der griechischen Literatur über SOKRATES
immer wieder den Wechsel „Gott“ und „Götter“, [X. Mem. IV 3, 13], ohne dass
man sagen könnte, dass SOKRATES Polytheist oder Monotheist war; beide
Begriffe sind Ergebnis wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins [GADAMER];
sie sind aber dem SOKRATES nicht angemessen. Dieses Problem ist vielleicht
nicht so wichtig, wie eine Besonderheit, auf die noch aufmerksam gemacht
werden soll:

SOKRATES betont bei vielen Gelegenheiten seinen sehr persönlichen Zugang
zu Gott, man könnte auch sagen Verhältnis zur Gottheit, wie wir Moderne es
bei unseren kleinen Kindern beobachten – oder bei uns selbst, wenn wir zum
Sterben kommen oder in einer Krankheit Grund zu der Annahme haben, dass
der Tod bevorsteht.

Gott wird dann unmittelbar Dialogpartner, man bedauert, dass es nicht
schon viel früher, abgesehen von der Kindheit, zu diesem sehr persönlichen
Dialog gekommen ist.

SOKRATES nun war Zeit seines Lebens in der Lage, dieses Verhältnis zu
haben. Er spricht immer wieder vom daimónion. Dieses ist wohl auch der

39



SOKRATES (469-399)

Grund für den Passus seiner Anklage, er führe andere neue daimónia ein
(abgesehen davon, dass er die Staatsgottheiten nicht mehr als gültig ansehe).

Unser psychologisierendes Zeitalter machte daraus z. B. ein „subjektives Un-
lustgefühl“, weil tó daimónion immer dann sich bemerkbar machte, wenn SO-
KRATES etwas nicht tun sollte. Es hat also abgeraten – XENOPHON [Mem.
IV 3, 12] interpretiert dahingehend, es habe angezeigt, „was zu tun und nicht
zu tun notwendig ist“.

Es gibt eine Menge Beispiele für das Wirken des daimónion und dafür, dass
SOKRATES gehorcht hat, z. B. hat er die Befehle der Behörden seines Staates,
den missliebigen LEON aus Salamis zu verhaften, auf Anraten seines daimó-
nion nicht befolgt. Richtig sieht es wohl XENOPHON [Mem. IV 8, 6 und IV
3, 12], der im daimónion die Stimme Gottes oder der Götter sah, so wie Gott
und Götter schon immer zu Menschen gesprochen haben, in Delphi indirekt
der Gott APOLLON oder auf dem Sinai Gott unmittelbar zu MOSES. Aber
hier gibt es noch eine Besonderheit:

Gott äußert sich (in aller Regel abratend) in einer ganz speziellen Lebenssi-
tuation zu einem einzigen Menschen.

Aber es gibt immer zwei Wege – der Weg von Gott zum Menschen und vom
Menschen zu Gott. SOKRATES kannte beide Wege; denn die Kenntnis des
einen ist die Voraussetzung für die Kenntnis des anderen. Das ist Grundlage
für das Wissen um einen persönlichen Gott. Für viele sind die Wege verloren
gegangen. Die Bibel spricht dann von denen, die hören und doch nicht hören.
Das von SOKRATES so genannte daimónion war seine persönliche Weise der
Offenheit Gott gegenüber: Er ließ sich von Gott ansprechen. Gott kam zu ihm.

Und SOKRATES ging zu Gott und gehorchte.

Aber er wandte sich auch als betende Person an Gott (oder Götter) und
erlebte so in seinem Gebet und in der Antwort seines Gottes die Zwiesprache
und beide Wege.

SOKRATES zahlte für seinen Gehorsam einen hohen Preis – er zahlte mit
seinem Leben. Nichts konnte ihn von seiner Haltung, es sei besser Unrecht
zu leiden als Unrecht zu tun und gottgefälliges Leben vollziehe sich in der
Achtung der Gesetze der Polis abbringen,

- nicht der Hinweis auf seine trauernde Familie und seine betrübten und
verlassenen Freunde,

- nicht der Hinweis auf den billigen Triumph seiner Gegner:

Die Gelegenheit zur Flucht aus dem Gefängnis (sogar die attischen Behör-
den hätten dieses gern gesehen, da sie sich des Urteils gegen SOKRATES
schämten), nutzte er nicht, sondern er trank, ruhig und gelassen, seinen Blick
fest auf seinen Henker richtend, den Schierlingsbecher, starb in Frieden und
Würde.

40



Wege Sokratischen Denkens

SOKRATES setzte den Gehorsam gegenüber dem Gesetz höher als seinen ei-
genen subjektiven Eindruck, unter einem nicht angemessenen Urteil zu stehen;
denn die konkreten Klagepunkte hat er insgesamt entkräftet:

Er zersetzte nicht die Jugend, er führte auch keine neuen Götter ein und kehr-
te sich auch nicht von den Staatsgöttern ab. Was seine Mitbürger irritierte,
waren seine ganz andere Art zu denken und zu reden, die Art, seinen Mitbür-
gern lästig zu werden wie eine Bremse, die Inkarnierung eines neuen geistigen
Paradigmas, das das gültige Normensystem der Polis neu beleuchtet, vielleicht
sogar mit dem Ziel, dieses System auf neue Füße zu stellen.

So kam es zu diesem Konflikt. HEGEL nannte ihn im eigentlichen Sinne tra-
gisch. Der Ausgang dieses Konflikts beeinflusste das Denken der folgenden
Jahrtausende und wirft seine Schatten auf den Anfang.

Ausgang und Anfang sind eine Einheit. Diese Einheit zu verstehen, dazu aller-
dings bedarf es nicht der Haltung des Historismus, der nach dem historischen
SOKRATES fragt und nur die Quellen sprechen lassen möchte. Wir haben
bei PLATON und ARISTOTELES einen philosophisch gestalteten Zugang
zu SOKRATES greifbar und stehen mitten in einer ungeheuren Wirkung,
die dieser entfaltete. Das ist viel mehr für jeden, der sich mit SOKRATES
beschäftigt. Jeder hat die Chance, SOKRATES über diesen Zugang in seine
Bildung, d. h. seine personale Selbstdefinition, einzubeziehen. Das ist mehr
und wichtiger, als die Analyse und Bewertung von Quellen, die SOKRATES
als einen Geschichtlichen erhellen sollen.

Der historische SOKRATES ist tot, der philosophische lebt und der pädagogi-
sche wirkt bis heute in jeder guten Unterrichtsstunde an den Gymnasien und
Universitäten Europas.

5. Wege Sokratischen Denkens

Bisher musste die Darstellung dessen, was SOKRATES dachte und tat, allge-
mein und an der Oberfläche bleiben. Wir sahen dabei, dass man den histori-
schen SOKRATES, wenn man das für wichtig hält, nur ganz schwer aus den
vielen Darstellungen u. v. a. aus der nach seinem Tode einsetzenden fiktiona-
len Literatur des SOKRATIKÓS diálogos herausschälen kann.

Wir fanden zudem, dass andere Zugänge als die quellenkritischen für uns noch
wichtiger sein können – gemeint ist damit zum Beispiel der philosophische
Zugang, den uns PLATON, der wohl bedeutendste Schüler des SOKRATES,
ermöglicht.

Den horizontalen, sich um die Oberfläche und das Ganze bemühenden Weg
werden wir jetzt verlassen und uns vertikal in die Höhe führen. Unser Helfer
soll PLATON sein und zwar mit einem Dialog, der nach übereinstimmen-
der Auffassung [vgl. UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 218; PATZER bei

41



SOKRATES (469-399)

PESTALOZZI, 1999, S. 57 f.] zu den Frühschriften, vielleicht an deren Ende,
gehört, also um 390 v. Chr. entstanden, noch vor seiner ersten Reise nach
Unteritalien (389), von der wir noch hören werden.

Der Dialog, der uns mit Hilfe des PLATON den SOKRATES öffnen soll,
trägt den Namen EUTHYPHRON. Seine Handlung spielt im Todesjahr des
SOKRATES, also 399 v. Chr.

Gesprächsteilnehmer sind:

- SOKRATES – philosophischer Lehrer in Athen,

- EUTHYPHRON – Theologe = „Seher“ und Priester in Athen

- Erwähnt wird außerdem: MELETOS; dieser hat den SOKRATES wegen
„Gottlosigkeit“ angeklagt.

Gegenstand des Gesprächs zwischen SOKRATES und EUTHYPHRON:

Die Frömmigkeit. Es geht um die Definition des ethischen Begriffs.

SOKRATES hofft, vom Theologen und praktizierenden Pfarrer etwas lernen
zu können und verspricht sich Hilfe für den von MELETOS gegen ihn in Gang
gebrachten Prozess.

PLATON wählte als Rahmen für seine Abhandlung die Begegnung dieser
beiden Männer, des eben genannten EUTHYPHRON und des SOKRATES.
Beide bekunden einander ihre Überraschung über die Begegnung an unge-
wohntem Orte:

Es ist das Staatsgebäude der Athener, in welchem öffentliche Klagen wegen
Mordes bzw. Totschlags und wegen, wie es heißt, Gottlosigkeit schriftlich ein-
gereicht werden. Beide Verbrechen auf schriftlichen Antrag zu verfolgen, liegt
im öffentlichen Interesse; sie fallen also sozusagen als eine causa publica (öf-
fentliche Angelegenheit) in den Bereich des árchōn basileús.

In dessen Amtsräume gehört SOKRATES nun ganz gewiss nicht. Sein Platz
ist das gymnásion Lýkeion im Osten Athens bei der Jugend, mit der er in
geführten Dialogen spricht.

Jetzt aber ist der Menschenbildner Opfer einer Anklage wegen eines Tatbe-
standes, den die Griechen „asébeia“, ein Verbrechen, nennen. Das Wort meint
nicht Gottlosigkeit, sondern lediglich die Tatsache, dass z. B. SOKRATES
nicht die Götter verehren soll, die die Stadt verehrt; es wird ihm unterstellt,
dass er statt dessen andere neue Götter einführen wolle. Und damit verderbe
er, wie sein dichtender Ankläger namens MELETOS so schreibt, „der Jugend
Wachstum“ [3 a 1].

Mit ganz wenigen Worten führt PLATON in die Gesprächssituation ein – eine
scheinbar ganz einfache Angelegenheit – doch SOKRATES wird hier schon
vorgeführt als das Opfer (nicht nur als Gesprächsteilnehmer).

42



Wege Sokratischen Denkens

Und EUTHYPHRON? Er ist eine Art Priester und stellt sich als solcher eher
neben SOKRATES, auf dessen daimónion er hinweist. Er beurteilt die Klage
gegen SOKRATES als Ausdruck des Neides oder Hasses seines Anklägers
MELETOS, wie ja auch er selbst, EUTHYPHRON, als Priester Verkünder
des Göttlichen und der Zukunft in der Öffentlichkeit der Volksversammlungen
Gegenstand des Neides und Hasses der Mitbürger sei:

„Aber darum darf man sich nicht kümmern; wir müssen dagegen ange-
hen“ [3 c 4-5].

Er fühlt sich also mit SOKRATES in einem Boote sitzend.

Auffällig ist, dass SOKRATES auf die Erläuterungen des EUTHYPHRON
zum daimónion als Ausdruck einer besonderen Nähe zum Göttlichen [3 b 5
ff.] nicht eingeht. So liegt die Frage des SOKRATES nahe, in welchen Pro-
zess denn EUTHYPHRON verstrickt sei. Er ist höchst entsetzt, als er hört,
EUTHYPHRON verklage seinen eigenen Vater wegen Mordes an einem Ar-
beiter, der auf dem Landgut der Familie (auf der Insel Naxos) alkoholisiert
einen Sklaven getötet hatte. Etwas langatmig erläutert EUTHYPHRON den
Fall und kommt auf den Punkt, als er von der Kritik der Familie an seinem
Vorgehen spricht:

„Sie werfen mir vor, ‚es sei anhósion‘ (=‚unfromm‘), wenn der Sohn
wegen Mordes (Totschlags) gegen den Vater gerichtlich vorgehe; dabei
wissen sie selbst nur schlecht darüber Bescheid, wie sich das Göttliche
im Hinblick auf das hósion und das anhósion verhält“ [4 e 1-3].

Das Adjektiv „hósios“ wird zur Kennzeichnung des Verhaltens der Person ver-
wendet, die sich aus ihrem „Wesen“ (esse) heraus mit Respekt und Scheu dem
Göttlichen nähert.

Was man im zwischenmenschlichen Verkehr höflich nennt, heißt im Umgang
mit Gott fromm (= hósion) – das Gegenteil davon ist aber keineswegs „gott-
los“, oder „ruchlos“ (SCHLEIERMACHER), wie man das Wort oft übersetzt,
sondern meint nur diejenige Haltung, die einem Gott Respekt und Verehrung
versagt; wenn man nicht das Wort „unfromm“ nehmen möchte, bietet sich eher
noch die inzwischen umgangssprachlich gewordene Bezeichnung „respektlos“
an.

Der soeben mitgeteilte Satz, der vom Göttlichen her einen Bezug zum mensch-
lichen Verhalten herstellt, bewegt den SOKRATES sehr, sich dem, wie er
meint, wissenden EUTHYPHRON als Schüler anzubieten; denn jetzt könne
er aus dem lernenden Umgang mit EUTHYPHRON selbst ein „rechtgläubiger“
Mensch werden (orthōs nomítsein) [5 b 1] und seinem Ankläger mit Erfolg ge-
genübertreten. Implizit kommt hier also seine schon genannte Grundhaltung
zum Ausdruck:

„Ich weiß, dass ich nichts weiß.“

43



SOKRATES (469-399)

Indem er sich jetzt in die Rolle eines Schülers begibt, verstellt er sich im
Sinne seiner Ironie. Er tut so, als ob er von dem, dessen priesterlicher Beruf
die Frömmigkeit ist, lernen kann, was denn wirklich inhaltlich in den Bereich
der Frömmigkeit fällt.

Die Frage des SOKRATES lautet [5 d 7]:

„Sage mir nun, was nennst du fromm und was unfromm?“

Die Frage ist höchst interessant, nicht wegen ihres, wie es scheint, einfachen
Charakters, sondern wegen ihrer sprachlichen Form – es ist nicht mehr ganz
die sokratische Form, wie sie ARISTOPHANES in seinen „Wolken“ [1174]
spöttisch vortragen lässt und noch nicht ganz rein die platonische Form.

Das muss etwas erklärt werden:

SOKRATES ärgerte oft – wie bereits dargestellt – seine Gesprächspartner
mit seiner Bemerkung: „Was meinst du damit, wenn du (das und das)
sagst?“ Sein Gesprächspartner musste dann annehmen, dass SOKRATES eine
Redewendung oder einen Satz nicht verstanden hat und war gezwungen, seine
Gedanken noch einmal anders und vor allem klarer auszudrücken.

Oft genug gelang die gewünschte Präzisierung nicht, vielleicht weil dem Ge-
sprächspartner die zur Sprache gebrachten Gedanken selbst noch nicht klar
waren. Und überführt zu werden, dass man etwas mit Überzeugung und Be-
stimmtheit vorgetragen hat, was eigentlich noch nicht durchdacht war, ist
ärgerlich und schafft im Wiederholungsfalle zunächst Ärger, dann Hass und
Feindschaft, zumindest aber Verärgerung.

Was nun von SOKRATES als eine Methode der Klärung beabsichtigt war,
kann ein anderer im Gespräch als äußerst wirksame Waffe einsetzen; denn die
Last der Argumentation wird stets dem anderen aufgebürdet; der Gesprächs-
führer ist immer aus dem Schneider. Er kehrt die Beweislast um und erreicht
sogar, dass aus dem Täter das Opfer wird, wie uns ARISTOPHANES den
STREPSIADES triumphierend sagen lässt [nu. 1175]:

„Man gibt sich den Schein erlittenen Unrechts, wo man doch selbst
Unrecht tat.“

Die platonische Form hebt sich von der eben genannten Formel („Was meinst
du damit?“) ab: PLATON erstrebt eine Definition, deren Ausgangsfrage aber
lautet (z. B.):

„Was ist Frömmigkeit?“

Und dann ringt man im Gespräch um die Definition.

Die in PLATONS EUTHYPHRON formulierte Frage lautet [5 d 7]:

„Sage <mir> nun, was ist, wie du behauptest, das Fromme und das
Unfromme?“

44



Wege Sokratischen Denkens

Hier wird also das sokratische „Was meinst du...?“ in das platonische „Was ist
...?“ langsam übergeleitet, ohne dass es sich bereits um die platonische Defi-
nitionsfrage handelt. Man darf wohl mit Recht daran denken, dass PLATON
dem SOKRATES noch sehr nahe ist, dass also der Dialog EUTHYPHRON
in die frühe Schaffensphase fällt.

Die Situation sollte noch klarer hervorgehoben werden:

SOKRATES muss ganz offensichtlich in das Gerichtsgebäude hinein, um seine
Einrede gegen die Klage schriftlich und mündlich der zuständigen Amtsperson,
dem árchōn basileús oder dessen Beauftragtem, vorzubringen.

EUTHYPHRON kommt gerade aus dem Gebäude heraus. Er hat seine Kla-
geschrift überreicht und wohl auch erläutert. Ersterer ist Opfer, letzterer ist
Täter, wie übrigens auch der bereits genannte MELETOS Täter ist.

Nicht ausdrücklich, wohl aber zwischen den Zeilen von PLATON vorgebracht
ist es, dass nicht EUTHYPHRON dem SOKRATES, sondern dass eigentlich
die beiden Täter, ohne es zu wissen, einander nahestehen, eben als diejenigen,
die – im Besitz des „rechten Glaubens“ – die religiöse Konvention der atheni-
schen Gesellschaft verteidigen zu müssen überzeugt sind, indem sie Menschen
mit Klagen verfolgen, die sich nach ihrer Auffassung „ins Aus gesetzt“ haben.
Die kurze Einleitung nimmt also zwischen den Zeilen eine Typisierung der
Personen vor.

PAUL FRIEDLÄNDER [1964, II 76 f.] weist, was für diesen Zusammenhang
wichtig ist, auf neun im Phaidros vorgetragene Lebensformen hin; danach ge-
hört EUTHYPHRON, der Theologe und Priester, in die Mitte, der Ankläger
und „Volksverführer“ MELETOS aber – man könnte ihn auch „tyrannisch“
nennen – an das Ende. SOKRATES jedoch gehört als Philosoph und Freund
der Schönheit an die erste Stelle. Wir hätten dann sogar eine zweifache Ty-
pisierung – zum einen die Typisierung in die Maßeinheit Opfer/Täter, zum
anderen in die Lebensformen Philosoph, Seher und Demagoge. Beiden aber,
dem theologisierenden Seher und dem dichtenden Demagogen, eignet ein be-
stimmtes Wissen und ein bestimmter Wille, das Wissen um religiöse, gesell-
schaftsstabilisierende Güter und Werte und der Wille, jeden an diese – notfalls
– auch mit Gewalt zu binden oder sich durch Hinrichtung von ihm zu trennen.

So erscheinen denn, wenn auch nicht ausdrücklich, SOKRATES als Opfer, EU-
THYPHRON als der Ideologe und MELETOS als der dümmliche und brutale
Macher, der Wünsche anderer umsetzt; je weniger er sprachlich auftritt, um
so stärker ist seine Wirkung.

Für das Drama, das PLATON vor uns ablaufen lässt, ist diese Einleitung aber
eine künstliche Größe, ein Artefakt – denn PLATON komponiert zwei zeitlich
getrennte Ereignisse in einen Akt:

Die Klage des EUTHYPHRON liegt nämlich eine ganze Reihe von Jahren
vor der Klage gegen SOKRATES; denn die Insel Naxos, auf der der Vater des

45



SOKRATES (469-399)

EUTHYPHRON als Kleruchos ein Gut bewirtschaftete, ging schon vor 404
verloren, SOKRATES stand aber erst 399 vor Gericht.

Doch eines scheint wichtig zu sein:

Der kleine und einfache, scheinbar einfache Vorspann bietet ein Stück sokra-
tischen Erbes:

Es ist SOKRATES, der sich redlich um Wissen und klare Vorstellungen be-
müht und sich hintansetzt. Seine Unwissenheit, die ihn in die Schülerrolle
spielen lässt, ist gewiss Ausdruck seiner Ironie; denn er untertreibt, macht
sich gering und lässt seine Unwissenheit heraus. Das ist natürlich keine Un-
wissenheit in einem absoluten Sinne, sondern eine relative:

Sie bezieht sich stets auf das, was man schon weiß, aber bei sich lässt, weil
man um die engen Grenzen seines Vorwissens weiß und weil man den Ge-
sprächspartner an seiner Entfaltung nicht hindern möchte.

Das zweite Stück sokratischen Erbes zeigt sich in dieser Einleitung darin, wie
PLATON den SOKRATES zum Begriff führen lässt.

Der Begriff, vor allem der ethische – da liegt das sokratische Urinteresse -,
ist kein Selbstzweck. Ziel „sokratischer Begriffsethik“ [THEODOR GOM-
PERZ] ist die Sicherung eben dieses Begriffes im Rahmen der diálexis. Dieses
bestätigt uns übrigens ARISTOPHANES in seinen 423 aufgeführten „Wolken“
[317 ff.] und viel später ARISTOTELES [Metaph. 1078 b 27-29], wenn er das
induktive Verfahren und die Wesensdefinition als das sokratische Erbe
bezeichnet. Sehr schön kann das auch noch die bekannte Stelle des ARISTO-
TELES [Metaph. 987 b 1 ff.] deutlich machen:

„SOKRATES beschäftigte sich mit den Gegenständen der Ethik (über-
haupt nicht mit der Allnatur); in diesen suchte er das Allgemeine und
er richtete sein geistiges Bemühen als erster auf Definitionen.“

Und so endet die Einleitung in der bereits genannten Frage: „Was nennst du
fromm und was dessen Gegenteil?“

Zuvor aber gibt SOKRATES noch einen Hinweis. Dieser überrascht weniger
durch die Tatsache, dass er überhaupt erfolgt, als vielmehr durch die verwen-
deten Begriffe.

SOKRATES möchte wissen, was das Fromme ein für alle Mal ist, in jeder
Handlung mit sich selbst identisch und

„habend eine einzige Gestalt“ (míān idéān) [5 d 3-4].

Er präzisiert später noch, indem nach dem gefragt wird, wodurch alle frommen
Handlungen fromm [6 d 10-11] sind. SOKRATES möchte die idéa kennen
lernen [6 e 3 ff.] und diese soll ihm ein parádeigma sein, ein Muster, das man
in den Blick nehmen kann, um dann das Fromme (oder welchen Sachverhalt
der Ethik immer) als solches zu identifizieren. Das sokratische Erbe, das sich
um die Sicherung des Allgemeinen ein für alle Male bemüht, wird nun sehr

46



Ohne Chance



SOKRATES (469-399)

unvermittelt [LEISEGANG, 1950, 2406] übergeleitet in ein signifikantes Stück
PLATON.

Es folgt im Dialoge nun eine Reihe von Definitionen, mit Unterdefinitio-
nen sind es je nach Standpunkt ihrer neun, wobei die neunte auf die erste
zurückgeführt ist.

Sie lauten:

1. Fromm ist, was ich gerade jetzt mache.

2. Fromm ist das den Göttern Angenehme.

3. Fromm ist, was alle Götter lieben.

4. Fromm ist das Gerechte.

5. Fromm ist der Teil des Gerechten, der sich auf die Pflege des Göttlichen
bezieht.

6. Fromm sind Gebete und Opfer.

7. Fromm ist, zu wissen, wie man Götter um etwas bittet und ihnen etwas
schenkt.

8. Fromm ist ein Handelsgeschäft zwischen den Menschen und den Göttern.

Die drei ersten Definitionen [5 d 8 ff.; 6 e 10; 9 e 1–3] werden von SOKRATES
allesamt widerlegt, nachdem er sie durch entsprechende Fragen dem EUTHY-
PHRON entlockt hat:

1. Fromm ist, was ich in dieser Situation – jetzt also – tue [5 d 8 ff.].

2. Fromm ist das, was Götter lieben bzw. was ihnen angenehm ist [6 e 10].

3. Fromm ist, was alle Götter lieben bzw. was allen Göttern angenehm ist [9
e 1-3].

Zunächst soll jede einzelne der drei Definitionen ein wenig erläutert werden.

Zu der ersten Definition:

Zweierlei könnte man hier beanstanden; zum einen die sophistische Eigenheit,
das eigene Denken zum Maß der Dinge zu machen und nicht den Dingen selbst
das Maß zu entnehmen.

SOKRATES ist höflich genug, seinen Gesprächspartner nicht auf diesen Man-
gel, vielleicht handelt es sich sogar um einen Charaktermangel, aufmerksam
zu machen. Denn dann wäre das Gespräch beendet, bevor es richtig begonnen
hat. So kann SOKRATES nur sagen, dass EUTHYPHRON einen Einzelfall
vorträgt, indem er sein eigenes Handeln als Muster nennt, aber keine Wesens-
aussage macht. EUTHYPHRON nennt ein Beispiel, erklärt aber nicht das,
wofür dieses steht. Aber gerade danach wird gefragt. Gegenstand und dessen
Abbild, platonisch gesprochen, werden verwechselt, bzw. es werden nur eine
zufällige Eigenschaft („páthos“) oder ein zufälliges Abbild genannt.

48



Wege Sokratischen Denkens

Das zufällige oder beliebige Abbild aber vom Gegenstand X könnte auch,
wenn man die Perspektive wechselt, durch ein anderes ersetzt werden.

Über den Gegenstand ist also nichts ausgesagt. Die erste Definition würde in
Orientierungslosigkeit und Beliebigkeit enden [vgl. R. 479 a 5-b 2] und nicht
weiterführen. Sowohl nach den Maßstäben des sokratischen Erbes als auch der
platonisch-akademischen Schuldiskussion ist diese Definition erledigt; denn sie
klärt nicht den Gegenstand und die Beziehung, die zwischen dem Beispiel und
dem besteht, wofür das Beispiel eingesetzt ist.

Grundlage der zweiten Definition ist die Theologie des EUTHYPHRON
oder sagen wir vorsichtiger: sein Denkstil. Er ist Vertreter, vielleicht ein etwas
einfältiger und daher gelegentlich belächelter Vertreter der überkommenen
und offiziellen Einstellung der attischen Gesellschaft zu dem, was uns Men-
schen transzendiert, zur Religion und damit zu den historisch gewachsenen
Entfaltungen des Heiligen, welche letztere den Griechen bei HOMER vollen-
det präsentiert werden.

Das Paradigma des Mythos, für das EUTHYPHRON der theologische Re-
präsentant schlechthin ist, zeigt den Menschen (auch noch) der damaligen
attischen Gesellschaft die Entstehung des Kosmos und der Urgewalten des
Kosmos sowie die gesellschaftlichen und zwischenmenschlichen Beziehungen
in sprachlichen Bildern und weist den Phänomenen und vor allem deren Ur-
sachen bildhaltige mȳthoi zu.

Dieses Paradigma manifestiert sich auch in einer religiösen Grundhaltung,
einer Frömmigkeit, die alles Geschehen, das äußere im Vogelflug, Gewitter,
Wachstum und Ernte, das innere im Traum und in den Gefühlen auf das
Wirken von Götterpersonen wie ZEUS, POSEIDON, HERA usw. zurückführt.

Nicht nur EUTHYPHRON, sondern auch MELETOS, der dichtende Ankläger
des SOKRATES, ist im ästhetischen Sinne ein Vertreter dieses Denkstils und
über diesen Denkstil gibt es zwischen beiden eine für SOKRATES tödliche
Nähe.

Beide, insbesondere EUTHYPHRON, nehmen den Mythos und seine Bilder,
so wie sie überliefert sind, wörtlich. EUTHYPHRON ist als Theologe des My-
thos in seiner gedanklichen Durchdringung des mythischen Denkparadigmas
nicht einmal so weit gekommen wie rund 200 Jahre vor ihm schon THALES
oder ANAXIMANDROS, die beispielsweise Naturphänomene ohne jede my-
thische Attribuierung allein aus sich selbst erklären wollten, aber ohne auf
den Gedanken an Gott zu verzichten [SCHMIDT, 2002, S. 128].

Er war in seinem Denken auch dahin nicht gelangt, dass er die Göttermythen
als historisch gewachsene Bilder für das Numinöse [RUDOLF OTTO], ver-
stand, als Metaphern für das sprachlich unausdrückbare Göttliche, geschweige
denn als längst überholte oder gar falsche Metaphern für die Gottheit.

49



SOKRATES (469-399)

SOKRATES hat diese Phasen theologischer Aufarbeitung der Volksreligion
längst hinter sich (ohne sie zu verachten) und steht erneut, jetzt als Theologe,
zuvor als Logiker, vor einer falschen Definition.

Zwei Paradigmata stoßen also aufeinander, das durch den Theologen EU-
THYPHRON und durch MELETOS repräsentierte offizielle und traditionelle
(eben das mythische) einerseits und das kritisch-rationale des SOKRATES
andererseits.

SOKRATES ist wiederum taktvoll genug, um den EUTHYPHRON dort ab-
zuholen, wo er steht. Er weist auf die als moralische exempla in sich wider-
sprüchlichen Göttergeschichten hin und fragt [6 b 3-4]:

„Glaubst du wirklich, dass diese so geschehen sind?“ Vielleicht könnte durch
diese Frage EUTHYPHRON sich der Metaphorik der Geschichten um Ent-
mannung, Entmachtung, Entfremdung, Feindschaft und Krieg der im Mythos
beschriebenen Gestalten wie ZEUS oder APHRODITE bewusst werden.

Doch EUTHYPHRON bleibt an der Unmittelbarkeit des Bildes, seiner Bil-
der, haften, die Tiefendimension des philosophischen Erbes seit THALES oder
auch nur des sokratischen Erbes ist ihm fremd – die Zeit und die philosophi-
sche Diskussion sind an ihm und seinen Zeitgenossen, wie MELETOS, vor-
beigegangen; darum musste SOKRATES auch sterben.

Überhaupt macht dieser zweite Definitionsversuch, aber auch dieser Dialog
als Ganzes die Tragik des Todes dieses Mannes deutlich:

Er fällt eben nicht einem Verbrechen zum Opfer, einer verbrecherischen In-
trige, sondern einer gutgläubigen, aber brüchig gewordenen Gesellschaft, die
glaubt, durch den kritischen Rationalismus des Philosophen ihrer Grund-
lagen beraubt zu werden.

Die Unklarheit der dem mythischen Denkparadigma entstammenden Defini-
tion versucht EUTHYPHRON nun zu beseitigen, indem er eine dritte Defi-
nition versucht; er fügt der zweiten Definition ein Wort hinzu:

„Fromm ist, was alle Götter lieben“.

Die Kluft der beiden Paradigmata wird hier, ohne dass sie direkt angespro-
chen sind, besonders deutlich. EUTHYPHRON hat nicht begriffen (und kann
es auch nicht), dass zuvor das Wesen der Gottheit überhaupt in den Blick ge-
nommen werden muss, bevor man sich auf die Übereinstimmung aller Götter
in den mȳthoi zurückzieht. Wer aber die Frage nach dem Wesen der Gott-
heit stellt, wird auf den Gedanken, etwas könnte den Göttern lieb sein, nicht
kommen. Denn ein solcher Gedanke weist darauf hin, dass die Gottheit mit
menschlichem Maße, nicht aber mit dem dieser innewohnenden Maße gemes-
sen wird.

Indirekt weist PLATON hier noch auf anderes hin:

50



ein Greis im Denken



SOKRATES (469-399)

Es ist die attische Gesellschaft seiner Zeit, die aus einer zutiefst „unfrommen“,
orthodoxen Haltung heraus im Höchstmaß der Frömmigkeit widersprechende
Verhältnisse und Maßlosigkeiten zulässt und auch erlaubt, dass ein Wichtig-
tuer wie der Ankläger MELETOS, jung an Jahren, aber ein Greis im Denken,
das Schicksal eines Mannes bestimmt, der dem Glauben der Hellenen ein neues
Fundament zu geben versucht und auch geben kann.

SOKRATES nun geht seine Aufgabe nochmals als schülerzentrierter Logiker
an, indem er sich auf den Rahmen des mythischen Paradigmas einstellt; der
Pädagoge holt seinen Schüler dort ab, wo er steht.

Und so muss er untersuchen, welchen Zusammenhang es zwischen „fromm“
und „gottgeliebt“ gibt; denn der Priester sieht den Zusammenhang so, dass
zwischen beiden ethischen Begriffen das Verhältnis der Identität besteht. So-
krates muss also nachfragen und lässt den Priester feststellen [10 d 1 ff.]:

Das Fromme ist etwas, was von den Göttern geliebt wird. Und es wird geliebt,
weil es das Fromme ist (in Paraphrase).

Aber SOKRATES sucht (sogar innerhalb des mythischen Paradigmas) nach
einer eigenständigen ethischen Größe und kann nicht nur dasjenige das From-
me nennen, das von den Göttern geliebt wird. Denn es gibt auch noch anderes
(jenseits des Frommen), was die Götter lieben, z. B. gutes Essen und Trinken,
die Freuden der Liebe, Lug und Trug oder gar, was wir nicht wissen können
oder was zu wissen uns nicht ansteht. Kurzum:

Fromm und gottgeliebt sind nicht das Gleiche.

SOKRATES kommentiert noch ein wenig – das sind vielleicht schon einige
Vorstellungen PLATONS, die dem SOKRATES unterlegt sind:

Die Definition hat, logisch gesehen, nur einen Aspekt genannt, einen beliebi-
gen Zustand – páthos – [11 a 8], nicht aber das Wesen – usía – [11 a 7]. Dieser
Kommentar, der die Definition beurteilt, ist wohl insgesamt schon Fachspra-
che der platonischen Akademie, wie die zuvor aus der Definition genannte
Schlussfolgerung, beide Begriffe seien nicht identisch, sokratisches Erbe dar-
stellt.

PLATON unterwirft [10 e 9 ff.] das erzielte Ergebnis, dass fromm und gottge-
liebt nicht identisch, also verschieden, sind, im Rahmen einer vierten Defi-
nition einer weiteren Untersuchung; dabei erweist sich SOKRATES insofern
als wissender Führer der Diskussion, als er Schlüsselwörter einbringt und um
deren Überprüfung bittet.

Doch hier wird ein Bruch deutlich:

EUTHYPHRON weiß nicht weiter; er empfindet – vielleicht vor Anstrengung
schwitzend – das Gespräch als eine fortwährende Kreisbewegung [11 b 6 ff.].

52



Wege Sokratischen Denkens

„Sokrates, ich weiß nicht, wie ich dir ausdrücken soll, was ich denke.
Denn, was immer wir im Gespräch hervorbringen, das dreht sich im
Kreise um uns herum und will nicht bleiben, wohin immer wir es gestellt
haben.“

Es geht also nicht weiter und SOKRATES verweist auf DAIDALOS. Von
dessen Kunstwerken heißt es, sie stünden niemals still. Und so gehe es, meint
EUTHYPHRON, mit den lógoi (den in Sprache gesetzten Gedanken) des
SOKRATES; sie seien die Bewegung schlechthin.

SOKRATES leidet ein wenig unter diesem Gang des Gesprächs. Auch ihm
wäre es lieber, dass die lógoi fest und unbeweglich am Platze stünden [11 d
7-8]. Doch wenn sein Wunsch in Erfüllung ginge, würde er von dem abrücken,
was PAUL FRIEDLÄNDER „Abzielen auf das ewig Seiende“ [1964, II S. 83]
nennt.

Natürlich ist die Kreisbewegung kein Selbstzweck. Am Ende der intensiven
Kreisbewegung als Bewegung des Denkens steht die bis an die Wurzel gehende
Wandlung der Person und der Ausbruch aus dem Kreise.

Aber so weit ist das Gespräch noch lange nicht.

SOKRATES muss nun, wie gesagt, verstärkt sich selbst und sein auf Selbstver-
trauen beruhendes Wissen einbringen und er ergreift mit einer auf die vierte
Definition zielenden Frage die Initiative [11 e 4-5]:

„Sieh, ob es dir nicht als notwendig erscheint, dass im vollen Umfang
das Gerechte im Frommen aufgeht!“

EUTHYPHRON gesteht, dass er nun nicht mehr folgen kann; der Zuordnung
des Gerechten zum Frommen vielleicht, nicht aber, in welchem Umfang, ganz
oder teilweise, beide Begriffe aufeinander zu beziehen sind. Diese Stelle ist phi-
losophiegeschichtlich der wohl älteste Beleg für das Definitionsverfahren, das
den Weg vom Gattungsbegriff zur spezifischen Differenz (differentia specifica)
geht:

„definitio fit per genus proximum ac differentiam specificam“, sagt der
an ARISTOTELES geschulte Scholastiker. Die Begriffe werden in ihrer Wer-
tigkeit untersucht und hierarchisch aufeinander bezogen. Man sucht also den
nächst gelegenenOberbegriff (= proximum genus, z. B. für Löwe „Tier“) und
das, was ihn von anderen Tieren abhebt, die spezifische Differenz genannt
(also Raubtier).

Kommentatoren wie BONITZ, NATORP, APELT, LEISEGANG und PAUL
FRIEDLÄNDER sind sich einig, dass für einen Hellenen das Fromme seit
jeher eng mit dem Gerechten zusammenhängt.

„Das ist für den antiken Menschen nicht so fremdartig, wie es uns scheint“
[FRIEDLÄNDER, 1964 II S. 80]. Denn als moderner Leser ist man natürlich
ganz überrascht, dass im Verlaufe der vielen Definitionsversuche nun plötzlich
die Frage nach dem Verhältnis von „fromm“ zu „gerecht“ aufgeworfen wird.

53



SOKRATES (469-399)

Verwunderlich ist, dass der argumentativ und theologisch gewiss nicht unge-
schulte EUTHYPHRON in diesem Gesprächsprozess versagt, wo er sich doch
sonst in den Abschnitten, die dem von ihm selbst vertretenen Denkparadig-
ma entstammen, als verständnisvoll und wortreich erweist. Offensichtlich ragt
eben hier, wo schon stärker differenziert wird, der neue lógos hinein, der
sokratisches Erbe mit dem Definitionsdenken in der platonischen Akademie
vereint.

Was hier geschieht, ist zweierlei:

Zum einen wird für den Begriff „fromm“ ein diesen überragender ethischer
Wert gesucht, ein Begriff, der in vollem Umfang als Maßstab für „fromm“
dienen kann: SOKRATES nennt – jetzt unbestrittener Gesprächsführer – als
den umfassenderen Begriff den des Gerechten. Das ist der Schlüsselbegriff, der
auch sonst auf die Natur und Gesellschaft, Menschen und Götter universal
anwendbar wird.

So heißt es denn weiter:

Wo Frommes ist, findet sich in jedem Fall Gerechtes, doch nicht in
jedem Fall, wo sich Gerechtes findet, findet sich auch Frommes.

Doch aus dem Umfeld des mythischen Denkparadigmas, wie es EUTHY-
PHRON vertritt, kann ein übergeordneter ethischer Maßstab für fromm nicht
gefunden werden; dazu ist die herkömmliche Götterwelt zu ordnungs- und
maßlos, eben nicht gerecht.

Zweitens leuchtet ein anderer Gottesbegriff auf und zwar in der ersten Ent-
faltung der neuen Prozessdefinition, die man auch als den fünften Definiti-
onsversuch begreifen kann:

So sagt denn EUTHYPHRON:

„Der Teil des Gerechten, der sich auf die Pflege an den Göttern bezieht,
ist das Fromme.“ [12 e 5 ff.]

Doch schnell bringt SOKRATES diese Entfaltung ins Wackeln, da es bei der
Pflege an Jemandem (z. B. des Jägers am Hunde, des Stallmeisters am Pferd)
immer um eine Verbesserung geht. Die jeweilige aretē wird nach dem ihr
eigenen Maß vom Pflegenden entfaltet.

Nun kann man Gott nicht verbessern – denn Gott ist in seiner aretē bereits
entfaltet; er ist „gut“.

Wie sich das mythische und das kritisch-rationale Denkparadigma bezüglich
der theologischen Perspektive voneinander unterscheiden, kann man hier se-
hen:

EUTHYPHRON bewegt sich auf der anthropozentrischen Ebene. Er kann
Gott nur vom Menschen aus sehen und vermessen.

Anders SOKRATES oder PLATON:

54



Wege Sokratischen Denkens

Ihr Verständnis geht von der Gottheit aus; sie denken theozentrisch. Doch
der neue lógos sagt durch SOKRATES und PLATON den neuen Gott noch
im Bilde des Überkommenen an; sonst würde sie niemand verstehen. Daher
bemerkt SOKRATES so nebenbei:

„Es gibt nichts Gutes, was uns die Götter nicht schenken“ [15 a 1-2];
und:

„Wir dienen ihnen, in der Form, dass sie uns als Helfer gebrauchen [13
e 10-11].“

Wir sind also Instrumente des Göttlichen. Aus der Pflege wird im Verlaufe
des sokratischen Gesprächs ein Dienen. Das Wirken des Göttlichen zeigt
sich in dem, was wir Menschen tun.

Die Götter sind also Handelnde und Wirkende durch uns; wir Menschen haben
die uns einende Eigenschaft, „Diener“ zu sein. Aus dieser Grundauffassung des
SOKRATES und auch der platonischen Schule wird dann die Vorstellung vom
Einzelmenschen als einem Wesen, das „mit anderen Knecht Gottes“ [PHAI-
DON 85 b 4 ff.] ist.

Diese Vorstellung hat das Denken der Folgezeit stark beeinflusst:

In den Mysterienreligionen des Hellenismus findet sich der Begriff „Knecht
Gottes“ wieder [R. REITZENSTEIN, 1927, S. 192] und PAULUS [Röm. 1.1;
Gal. 1.10] bezeichnet schließlich sich selbst als „Knecht Gottes“ bzw. „Knecht
des Christos“.

Aus dem bereits ausgeführten Technedenken des sokratischen Erbes heraus
ergibt sich die Frage danach, worin denn nun der Kern dessen besteht, was
die Götter mit unseren Händen bewirken. EUTHYPHRON bleibt die Antwort
schuldig und sagt ausweichend, dass es sich um „Vieles und Schönes“ handelt.

Bevor die letzten Gesprächsbeiträge des EUTHYPHRON in eine geradezu
traurige Plattheit verkommen, soll hier ein wenig eingehalten und gefragt
werden:

Was an Visionen steckt hinter den Fragen, die PLATON den SOKRATES
fragen lässt und hinter den Antworten, die SOKRATES nun selbst geben
muss?

Betrachten wir die beiden bereits genannten Schlüsselbegriffe (gerecht und
gut und deren Verbindung) des neuen lógos, auf die EUTHYPHRON nicht
kommen und mit denen er auch nichts anfangen konnte; sie bewirkten in
EUTHYPHRON, dass er sich dauernd im Kreise bewegt bzw. dass er sich
von des SOKRATES Denken fortwährend im Kreise geführt fühlt. Er kann
aus dem Kreis nicht ausbrechen. Indirekt wird damit gesagt, dass dieses den
geistigen Tod bedeutet und andererseits, dass der Ausbruch aus dem Kreise
als geistige Wandlung ein Leben auf anderer, neuer Ebene eröffnet.

Die beiden Begriffe aber sind „gerecht“ und „gut“ und deren Verbindung.

55



SOKRATES (469-399)

Diese Verbindung bringt eine Entwicklung zum Höhepunkt, die in höchster
Abstraktion endet.

Mit dem Gerechten, das auch, aber nicht einmal vorwiegend der Sphäre des
Rechts und der Gesetze zuzuordnen ist, verbinden sich Maß und Ordnung im
weitesten Sinne, wo auch immer.

Wenn SOLON [frg. 11 DIEHL] vom „allergerechtesten Meer“ spricht, dann
meint er, dass die unberechenbare Gewalt sturmgepeitschten Wassers einer
Ordnung und einem Maße weicht, die Leben überhaupt erst möglich machen.
SOLON stellt schon sehr früh den Zusammenhang von Mikrokosmos und Ma-
krokosmos, Gesellschaft und Natur her. Deshalb kann auch in der akademi-
schen Schuldiskussion „Gerechtigkeit“ (dikaiosýnē) nicht nur eine mehr oder
weniger subjektive oder auf Recht und Gesetz bezogene Größe sein. Es handelt
sich vielmehr um einen schwer übersetzbaren physikalischen Fundamentalbe-
griff, der bei philosophischer Betrachtung umschlägt in „das Gute“.

In einer solchen Ordnung, wo das Gerechte vollendet wird, findet der Mensch
seine Heimat. Im späten Werk PLATONS erfahren wir noch mehr über diese
Heimat und über die Gottheit, die die Welt schafft und für uns gerecht, d. h.
heimisch macht, nämlich, dass diese (d. h. die Gottheit) selbst gut ist und
nichts anderes als das Vollkommene schaffen kann.

Wenn diese Gottheit gut ist, setzt sie, da sie sich der Menschen bedient, das
Maß für die Menschen. PLATON stellt das in den „Gesetzen“ plastisch dar.

Es heißt [716 c 4-5]:

„Der Gott dürfte für uns im eigentlichen Sinn Maß aller Dinge sein.“

Dann aber ist die Götterwelt des mythischen Paradigmas ohne Maß – aus der
Sicht des sokratischen Erbes eben maßlos. Für den neuen lógos jedoch kann
es ohne ethisches Fundament keine Religion und keine angemessene Aussage
über Gott geben.

Daher kann auch EUTHYPHRON die Frage des SOKRATES nach den Wer-
ken [13 e 11-12] der Götter nicht verstehen.

Zunächst weicht er aus und spricht von den „vielen schönen Werken“. Die
verrichten Generäle und Bauern auch, muss SOKRATES erwidern [14 a 1 und
a 5]; er möchte mehr erfahren und den Schwerpunkt des Wirkens der Götter
in den Blick nehmen. Er fragt also nach dem Wesen göttlichen Wirkens –
sozusagen nach dem, worin dieses Wirken seinen Höhepunkt findet und von
wo aus alles Einzelne verständlich wird.

Doch EUTHYPHRON versagt mit seiner Bestimmung dessen, was die Götter
verrichten. Er müsste schon ein anderes Gottesbild haben, so dass er mehr
beitragen könnte als nur dieses selbst aus dem mythischen Denkparadigma
heraus Falsche.

56



Wege Sokratischen Denkens

Und ganz unvermittelt reicht EUTHYPHRON mit seinem sechsten Defi-
nitionsversuch Hinweise auf das dar, was Menschen mit frommen Werken
hauptsächlich tun:

„Schlicht und einfach sage ich dir nun Folgendes:

Immer, wenn jemand es versteht, den Göttern das, was ihnen gefällt,
zu sagen und zu tun – in Gebet und Opfer -, so ist das fromm und sol-
ches Verhalten rettet sowie erhält das private und das allen gehörende
Staatseigentum.“ [14 b 2–5]

EUTHYPHRON nennt also religiöses Verhalten, so, wie er es versteht, die
notwendige Voraussetzung für den Erhalt der bestehenden politischen Da-
seinsordnung. Daraus dürfen wir schließen, dass derjenige, der das so verstan-
dene religiöse Verhalten bzw. die entsprechende Ansicht nicht vertritt, an der
Zerstörung der gegenwärtigen politischen Ordnung arbeitet.

Aber EUTHYPHRON hat nicht begriffen, worauf SOKRATES hinauswollte
und was er deutlich machen musste, nämlich:

Wer will, dass die Gesellschaft bleibt, wie sie ist, will nicht, dass sie bleibt!

Wiederum geht SOKRATES auf seinen Gesprächspartner ein und definiert in
dessen Sinne (das ist nun die siebte Definition) Frömmigkeit als ein Wissen
darum, wie man Götter um etwas bittet und ihnen etwas schenkt [14 d 1-2].

Indem ich aber so definiere, hebe ich meine eigene Definition auf; denn ich
bitte vor allem um das, dessen ich bedarf und ich gebe, dessen ein anderer
bedarf. Folge dieser Anthropozentrierung des Göttlichen wäre die Definition,
dass Frömmigkeit eine Art Handelsgeschäft zwischen Göttern und Menschen
ist (achte Definition).

Mit dieser Absurdität aber stehen wir wieder am Anfang. Denn ich gebe im
vernünftigen Sinn nur das, was jemandem lieb ist – in diesem Fall, was den
Göttern lieb ist; diese Definition aber war bereits am Anfang des Dialoges von
SOKRATES zurückgewiesen worden, weil fromm und gottgefällig oder dem
Gotte lieb nicht identisch sind.

Zu dem bisher Gesagten ist eine Anmerkung noch nachzutragen. Hinter dem
Text steckt die Vorstellung, dass nicht nur wir der Götter bedürfen, sondern
dass auch die Götter unser bedürfen. Diese Vorstellung, dass Gott uns benö-
tigt, ist durch die nun 2000 Jahre währende Entwicklung christlichen Denkens
in uns so ausgelöscht, dass wir die Vorstellung als absurd oder lästerlich emp-
finden müssen. Wir können uns nur vorstellen, dass wir Gott benötigen, nicht
aber, dass er uns nötig hat.

Und doch liegt da eine zutiefst früh-griechische, im Paradigma des Mythos
[Schmidt 2002, S. 27 ff.] wurzelnde Vorstellung zugrunde, nämlich, dass Götter
allein schon deswegen uns benötigen, weil sie großes Vergnügen und Genug-
tuung darüber empfinden, dass wir zu ihnen beten, ihnen opfern und ihnen
Angenehmes tun sowie Freude machen.

57



SOKRATES (469-399)

Völlig befremdlich ist uns die Vorstellung des HOMER, dass die Götter auf
dem Olymp keine größere Tafelfreude kennen, als Erzählungen von mensch-
lichem Leid. Sie weiden sich daran, von menschlichen Irrungen, Wirrungen,
Leid und Tod zu hören.

Vorstellungen dieser Art sind von der christlichen Theologie völlig unterdrückt
worden.

Erst in der neueren Zeit haben Dichter und Denker wie Nietzsche und Höl-
derlin, die aus dem mythischen Paradigma geradezu gelebt und dieses als
Quell ihres Denkens empfunden haben, den Hintergrund dessen, was der im
mythischen Paradigma lebende EUTHYPHRON gesagt hat, in ihrer Weise
ausgeleuchtet.

Als Beispiel sei ein Stück aus dem Gedicht „Der Rhein“ von Friedrich Hölderlin
hier mitgeteilt:

„... Es haben aber an eigener
Unsterblichkeit die Götter genug und bedürfen
die Himmlischen eines Dings,
so sind’s Heroen und Menschen
und Sterbliche sonst. Denn weil
die Seligsten nichts fühlen von selbst,
muss wohl, wenn solches zu sagen
erlaubt ist, in der Götter Namen
teilnehmend fühlen ein anderer,
den brauchen sie ...“

Bei allem, was Götter und Menschen voneinander unterscheidet, sind auch die
Götter auf etwas, wenn nicht angewiesen, so doch verwiesen – auf Menschen.
Diese Verwiesenheit wird auch nicht durch die Sterblichkeit der Menschen
unterdrückt. Obwohl die Menschen sterblich sind, sind sie sogar Gegenstand
des Neides der Götter; denn sie unterscheiden sich von ihnen nicht nur durch
ihre Sterblichkeit (das wäre sicherlich kein Grund, sie zu beneiden), die Götter
beneiden die Menschen um ihre Existenz, weil sie nämlich etwas können, was
Götter nicht können, und weil sie etwas haben, was Götter nicht haben:

Sie können huldigen und sich an etwas wenden, das noch über ihnen steht;
dieses können sie preisen. Sie fühlen einfach das sie Übersteigende, das Tran-
szendente und drücken es im Worte des Epos, des Gebets und im Liede aus
oder sie versuchen es auszudrücken. Erhabene Gefühle wie diese können Göt-
ter nicht haben; denn es gibt nichts, was sie übersteigen könnte.

PLATON/SOKRATES nimmt Gedanken dieser Art, die sich aus dem Vortrag
des EUTHYPHRON ergeben, nicht weiter auf, sondern sieht das Gespräch als
zum Ausgangspunkt zurückgekehrt an.

„Unsere Erörterung hat sich im Kreise gedreht; wir stehen wieder am
Anfang“ [15 b 11 f.]... „Von vorne also müssen wir anfangen mit der
Untersuchung, was denn das Fromme sei.“ [15 c 11 f.]

58



Wege Sokratischen Denkens

Doch EUTHYPHRON ist am Ende.
Er muss, wie er sagt, noch rasch anderswohin:
Seine Chance hat er nicht genutzt.

An dieser Stelle wird wohl auch die ganze Metaphorik des Dialoges deutlich:

Das in der Person des EUTHYPHRON Fleisch gewordene mythische Denkpa-
radigma präsentiert als Lösung der Frage nach Wesen und Wirken des Göttli-
chen das Bild des Kreises, in dem sich EUTHYPHRON schwitzend herumge-
führt sieht. Der Kreis aber bleibt bei sich selbst, er führt nicht aus sich heraus
hin zur angestrebten Wesensschau Gottes. Ein anderer, neuer, aber noch un-
bekannter Gott wird durch das Bild angesagt – doch ihn zu erkennen, dazu
bedarf es einer radikalen Wendung des Geistes, der metanóēsis, wie sie dem
SOKRATES gelungen ist, des Ausbruches aus dem Kreise!

Einige Komponenten des platonischen Zugangs zu SOKRATES sollen zum
Schluss noch erläutert werden:

SOKRATES brach, um im Bild zu bleiben, den Kreis des mythischen Para-
digmas auf, indem er seine auf Wissen zielenden Fragen jeweils in Aporien
[ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 363 ff.] enden ließ und anderen die Augen
und alle Sinne für das Ewige öffnete (stets als Wissen um das Ewige bei Gott).

Seine neue Antwort im Sinne des neuen lógos auf die Gottesfrage ist diese:

Gott wirkt durch uns das Gute und Gerechte; denn er selbst ist gerecht und
gut.

Indem wir als Hände Gottes das Gute wirken, sind wir gottähnlich, oder
wir bemühen uns Gott ähnlich zu werden, auch im Gebet und durch Opfer.
Das „Ungute“, das wir zweifelsfrei auch wirken, zeigt unsere Gottesferne an
und ist Folge der Gottesferne. Diese aber ist unser Werk, nicht die Folge von
Verlassenheit oder gar von Gottesverlassenheit.

So darf sich eigentlich auch nur ein gerechter und guter Mensch der Gott-
heit nähern. Gott sich in Unreinheit zu nähern, ist Frevel. Nur der gute und
gerechte Mensch darf sich bei Gott (wie es später bei Pseudo-DIONYSIOS
heißt – dem „Überguten“) heimisch fühlen und kann es auch. Er kann es aus
Wissen; denn nur aus dem Wissen als Wesenswissen um etwas erwächst das
Gegenteil von Beliebigkeit und es erwächst noch etwas, was in eusébeia auch
steckt:
Ehrfurcht.
Wer so Frömmigkeit definiert, stellt den Glauben auf ein neues Fundament. So
ging mit SOKRATES ein neues Licht, ein neuer lógos auf in der Finsternis,
doch die Finsternis hatte es noch nicht begriffen. Ein neuer Tag brach an,
doch die Finsternis sah selbst die zarten Rosenfinger am Morgenhimmel des
neuen lógos nicht.

Die Zeit war ihr davongelaufen, so wie sie dem EUTHYPHRON davongelaufen
war.

59



Doch das Neue darf das Alte als das Dunkle nicht abtun. SOKRATES ist
daher jetzt nicht hochmütig oder in einem ironischen Sinn betrübt, dass ihm
das Alte sich verweigert; er ist ehrlich betrübt, denn:

Er möchte mit Wissen neue Wege gehen und lernend (auch am Alten ler-
nend) ein anderes Leben führen als besserer Mensch und mit Hilfe des EU-
THYPHRON wissen, was fromm und was das Gegenteil davon ist. So hätte
er auch durch eine sachverständige Verteidigung den Prozess, den MELETOS
gegen ihn anstrengt, und sein Leben gewonnen.

Wir sind am Ende des Bildes:

Das Alte entzieht sich dem SOKRATES und verweigert dem Manne die Chan-
ce zu lernen. Das ist sein Tod – doch aus seinem Tode leuchtet die Geburt
des neuen lógos und mit dem neuen lógos ersteht ein neuer, noch unbekannter
Gott.



PLATON Portrait





C PLATON (427-347)

1. Zeit

Wie zuvor schon bei SOKRATES soll auch zunächst einiges zur Zeit des PLA-
TON gesagt werden.

Prägende Jahre liegen gewiss im sogenannten Peloponnesischen Kriege
(431–404). Hier sah er, wie eng in Athen Größe und Machtarroganz neben
tiefem Fall liegen:

Die athenische Flotte ging 413 [BENGTSON, 1969, S. 240 ff.] vor Syrakus
unter, das Heer (Seeleute und Infanteristen) wurde am Assinaros (8. Oktober
413) geschlagen. Das Vietnam der Athener lag auf und um Sizilien – nur, dass
die athenischen Kriegsgefangenen in den Steinbrüchen bei Syrakus verreckten.
Nach dieser Peripetie nahm der Krieg, wie wir es später nach Stalingrad sahen,
den so üblichen Verlauf; es gab weitere Niederlagen, zwischendurch auch noch
athenische Siege.

Dem Verlust der gesamten Flotte (405) folgte die Belagerung Athens zu Lande
und zu Wasser. Der Belagerung folgte der Hunger, diesem die Kapitulation.

Die Niederlage Athens 404 war der äußere Schluss einer inneren Entwicklung,
in der die Demokratie preisgegeben wurde.

Einzelpersönlichkeiten wie ALKIBIADES und Gruppen beherrschten die Polis
Athen und fügten ihr schweren Schaden zu, indem sie Gesetze nach Belieben
anwandten oder auch völlig missachteten. Sparta war zwar Sieger, aber der
Gewinner des Krieges war Persien. Preisgegeben waren die Griechen Klein-
asiens und die Stadtstaaten des griechischen Festlandes führten ungehindert
Einzelkriege.

Der sog. Korinthische Krieg (395-387), geführt mit persischem Geld, geriet
zu einem verworrenen Bild der Bündnisse, Kämpfe, Teilabkommen und en-
dete mit dem persischen Friedensdiktat von Sardeis 387: „. . . der Großkönig
hält für gerecht, dass die Städte Asiens ihm gehören . . . dass die anderen
Griechenstädte . . . autonom sein sollen“ [X., H. G., V 1. 31].

Sparta sollte zwar der Friedensgarant von Persiens Gnaden sein; es hatte mit
der Besetzung der Insel Aigina die Hand an der Gurgel Athens. Ansonsten

63



PLATON (427-347)

aber war die Folge des Friedensdiktats mit seiner festgestellten Autonomie
jeder Einzelpolis Ohnmacht statt Eintracht. HERMANN BENGTSON spricht
in diesem Zusammenhange aus gutem Grund von dem „Danaergeschenk der
Autonomie“ [a. a.O., S. 271].

Doch die Tage Spartas sind gezählt.

Im mittleren Griechenland kommt mit Theben eine neue Macht auf und berei-
tet (371 bei Leuktra) durch eine revolutionierte Kriegstaktik (die sog. „schiefe
Schlachtordung“) Sparta die 1. große Niederlage seiner Geschichte in offener
Feldschlacht, so wie Napoleon durch seine neue Taktik die starr-gedrillten
Preußen niederkartätschte.

Die sich anschließende Hegemonie Thebens war aber nur eine Episode. Sie
endete 362 mit dem Tode des großen Heerführers EPAMINONDAS.

Im Norden war eine andere als fremd und nicht-griechisch (also barbarisch)
betrachtete Macht im Kommen:

die Makedonen mit ihrem König PHILIPP II (geb. 382), der übrigens von
seinem 15. bis 17. Lebensjahr (367-365) Geisel in den Händen der Thebaner
war.

Das hat er wohl nie vergessen.

PHILIPP II hat den geographischen Norden Griechenlands geeint, den Zugang
zumMeere auf Dauer gesichert und wurde durch seine erstarkende Flotte, aber
auch durch seine Soldaten, die das Gefecht der verbundenen Waffen gelernt
hatten, zu einer großen Gefahr für Athen. Von den philippischen Reden des
DEMOSTHENES liefert dafür v. a. die erste aus dem Jahre 349 – also kurz
vor dem Tode des PLATON – ein anschauliches Zeugnis.

Diese wenigen Worte sollen den Rahmen deutlich machen, innerhalb dessen
PLATON lebte und wirkte.

2. Leben

Die intensivste und bis in unsere Zeit hinein andauernde Wirkung des SO-
KRATES zeigte sich zuerst bei PLATON. Daher wird PLATON Gegenstand
der Darstellung sein; das soll so geschehen, dass zunächst sein Leben kurz
vorgestellt wird.

Da Leben und Werk nicht zu trennen sind, werden einzelne Dialoge und in
diesen Dialogen geäußerte Gedanken herangezogen werden.

Das Leben des PLATON hatte große Höhen und auch Tiefen.

Er wird 427 im großen Kriege geboren und entstammt einer adeligen Familie,
die von jeher in Athen politische Führungspositionen innehatte.

64



Leben

Mütterlicherseits führen uns seine Wurzeln zu SOLON [Tim. 20 e]. Der Onkel
seiner Mutter namens KRITIAS [Chrm. 153 c, Prt. 316 a] gehörte zu den so
genannten „Dreißig“, einer Gruppe von Tyrannen, die, von den Spartanern
in Athen eingesetzt, kurz nach dem Peloponnesischen Kriege in Athen die
Herrschaft von Mordbrennern ausübten.

Er selbst hatte zwei Brüder, ADEIMANTOS [Ap. 34 a] und GLAUKON [R.
I. 327 a] und eine Schwester namens POTONE [D. L. III 4, IV 1] und war
selbst das jüngste Kind. Seine Mutter heiratete nach dem frühen Tode seines
Vaters wieder, und zwar den PYRILAMPES, mit dem sie noch einen Sohn
namens ANTIPHON hatte [Prm. 126 b]. PYRILAMPES gehörte dem Kreis
um PERIKLES an und war Gesandter am Persischen Hofe.

PLATON erhält eine sehr sorgfältige Erziehung und Unterricht in Gramma-
tik, Musik und Gymnastik [D. L. III. 4]; er soll sogar als Ringkämpfer bei
den Isthmischen Spielen aufgetreten sein. Man sagt, er habe auch gemalt, ge-
dichtet und sogar Lieder komponiert. Die Einzelheiten sind umstritten, doch
darf man soviel sagen, dass es sich um eine in vieler Hinsicht äußerst begab-
te und entwicklungsfähige Persönlichkeit handelt, gewiss kein Stubenhocker
oder „Schulstubenprofi“, sondern ein junger Mensch, der sich alle Erscheinun-
gen seiner Zeit geistig und körperlich angelegen sein ließ. Wie ARISTOTELES
[Metaph. 987 a 29 ff.] uns berichtet, ist er durch KRATYLOS, einen Anhän-
ger HERAKLITS, in die Philosophie eingeführt worden, vor allem in die des
HERAKLIT:

„Denn in früher Jugend war er mit KRATYLOS und den Lehren des
HERAKLIT bekannt geworden, wonach alle Erscheinungen der sinnli-
chen Wahrnehmung sich stets im Flusse befinden und es daher auch
keine Wissenschaft davon geben könne – dieses blieb auch später seine
Auffassung.“

Den entscheidenden Einschnitt in sein Leben bedeutet das Jahr 407, als er
20jährig dem SOKRATES begegnet. In seinem berühmt gewordenen 7. Brief,
dessen Echtheit heute unbestritten ist, berichtet er über die Ereignisse – die
inneren und äußeren – bis zum Tode des SOKRATES 399 und darüber hinaus.
Vor allem zeigt er, warum er sich von der Politik zurückzog und sich ganz von
der Philosophie in den Bann ziehen ließ:

Da waren die Vorgänge des Peloponnesischen Krieges, insbesondere die Si-
zilische Expedition, die Schreckensherrschaft der „Dreißig“ und die gleiche
Schreckensherrschaft der Demokraten, die den SOKRATES vor Gericht stel-
len und hinrichten ließen.

Er gelangt zu einer Überzeugung, die des Öfteren gern zitiert wird und auch
dem Charakter unseres Zeitalters gut täte, nämlich dass erst dann das Ende
des Übels für die Menschen gekommen sei, wenn entweder die Gruppe der
Philosophen in politische Ämter gelangt sei oder die Gruppe der <jetzt> in
den Staaten Herrschenden von Grund auf philosophisch gebildet sei [ep. VII
326 b 1-4]:

65



PLATON (427-347)

„Die Menschheit wird – dies ist meine Meinung – nicht eher vom Elend
befreit werden, bis entweder die Gruppe derer, die professionell und
mit Bindung an die Wahrheit philosophieren, in die politischen Ämter
gelangt sind, oder die Gruppe der Machthaber in den Staaten durch
so etwas wie göttliche Fügung bis in die Wurzeln ihrer Existenz von
Philosophie durchdrungen sind.“

Im Übrigen betonte er in demselben Briefe [326 a 2 ff.]:

„Meine Ansicht ist, dass sich alle Staaten der Gegenwart in einer mise-
rablen Verfassung befinden ...“.

Und er lobte an der richtigen Philosophie (orthē philosophía), dass sie die
Maßstäbe dafür liefere, was im öffentlichen und im privaten Leben als gerecht
angesehen werden kann [326 a 6-8].

PLATON liefert uns in den eben genannten Sätzen für unseren Zusammen-
hang zwei Schlüsselworte seiner Philosophie:

„gerecht“ (díkaios) und „richtig“ (orthós).

Beide Begriffe sind in diesem Zusammenhange auffällig und bedürfen der Er-
läuterung. Man möchte meinen, dass er nicht von „gerecht“ spricht, sondern
von „gut“; denn er beklagte den moralisch verkommenen (kakōs [326 a 3]) Zu-
stand der Staaten. Das entsprechende Wort, das das Gegenteil von „schlecht“
meint, ist „gut“ – jedenfalls nach unserer Vorstellung. Doch „gerecht“ (díkai-
os) meint mehr und vor allem anderes, was schon im EUTHYPHRON [s. o.
S. 55f.] deutlich wurde:

„Gerecht“ meint den für alles fundamentalen Sachverhalt der physika-
lischen Balance.

Der Begriff macht klar, dass es zwischen Kosmos und Natur einerseits und
Gesellschaft sowie Menschen andererseits einen Zusammenhang gibt. Dieser
Zusammenhang hat schon früh die griechische Philosophie bewegt; PLATON
greift die Diskussion auf und erörtert diesen Begriff, v. a. im 1. Buch seiner
Abhandlung über den Staat.

Ort des Nachdenkens über das Gerechte ist die Philosophie.

Zugleich nennt PLATON das besondere logische Anliegen der Philosophie:

Es geht um das, was richtig (orthós) ist – und dieses ist vor allem auchwahr;
dieses aber schließt das Falsche aus. Noch versteckt ist hier der Gedanke,
dass es in der Philosophie auch noch um mehr geht – es geht um den reli-
giösen Hintergrund, der den Charakter des Wahren unversöhnlich bestimmt;
wir sprechen heute in Aufnahme dieses Gedankens von Orthodoxie.

Sein erstes Anliegen ist es, das öffentliche und private Leben in Übereinstim-
mung zu bringen; doch er muss erkennen, dass dieses bei der Verkommenheit
der politischen Klasse seiner Gegenwart unmöglich ist. Daher zieht er sich aus
dem politischen Leben zurück.

66



Leben

Zwischen den Zeilen kommt aber noch durch, dass es ein zweites Anliegen
gibt:

Es geht um die Wesensbestimmung des Menschen, es geht nicht um
die kosmologischen Theorien der Gegenwart und der Vergangenheit. Dieses
frühe Interesse an der Wesensbestimmung des Menschen geht indirekt aus
dem genannten Briefe hervor. Die Wesensbestimmung macht PLATON fest
an der Darstellung der Lebensart der Einwohner Italiens, insbesondere der
von Syrakus. Er schreibt da [ep. VII 326 b 5 ff.]:

„Mit dieser Überzeugung trat ich meine erste Reise nach Italien und
Sizilien an. Als ich angekommen war, mochte mir das dort so genann-
te süße Leben überhaupt nicht gefallen. Es war gefüllt mit italischen
und syrakusanischen Sauf- und Fressgelagen. Man lebte, indem man
sich zweimal am Tage vollfraß und des Nächtens niemals im Bett allein
schlief und tat, was sonst noch mit diesem Leben zusammenhängt. Auf-
grund dieser Lebensweise dürfte niemand unter dem Himmel, wenn er
von Kindesbeinen an so lebt, in der Lage sein, ein vernünftiger Mensch
zu werden; <denn> mit einer so bewundernswerten Natur ist niemand
ausgestattet – und <übrigens> dürfte auch niemand <überhaupt> die
Absicht haben, vernünftig – besonnen zu werden.

Und so könnte man denn auch sonst in gleicher Weise vom sittlichen
Handeln sprechen.

Keine Gesellschaft dürfte in Übereinstimmung mit den Gesetzen ein Le-
ben des Friedens und in Ruhe führen, und zwar bei Männern, die glau-
ben, sie müssten im Übermaß alles genießen und andererseits glauben,
sie dürften in jeder Weise eine Null-Bock-Mentalität haben, außer bei
den <genannten> Fress- und Saufgelagen sowie bei den mit Lust und
hoher Intensität betriebenen Sexorgien. Gesellschaften mit Menschen
dieser Art müssen mit großer Notwendigkeit hin und her pendeln, und
zwar von Diktaturen Einzelner zu Parteidiktaturen und <von dort> zu
Demokratien <und wieder zurück>; und die <jeweils> Herrschenden
finden es geradezu zum Kotzen, wenn sie im Zusammenhang mit ihrer
Verfassung die Begriffe ‚gerecht‘ und ‚gleich vor dem Gesetz‘ hören.“

PLATON äußert sich also zu drei Komplexen,

1. zum Lebensstil des Einzelnen,

2. zum Zustand der jeweiligen Gesellschaft und

3. zum Wandel politischer Lebensformen.

Dabei ist wichtig hervorzuheben, dass hier kein schlapper Moralapostel oder
Gutmensch spricht, der unmoralisch nennt, was andere Menschen nach ande-
ren Regeln oder Werten tun. Es ist wohl eher die Einseitigkeit gemeint:

67



PLATON (427-347)

Die einseitige Betonung dessen, was wir „dolce vita“ oder „süßes Leben“ nen-
nen, steht geistigem Wachstum entgegen. Dieses geistige Wachstum mit dem
Ziel der sōphrosýnē, des vernünftigen Aufgeklärtseins, dürfte wohl das plato-
nische Lebensziel sein.

Das schließt den Genuss des Lebens nicht aus – platonisches Gastmahl schließt
gutes Essen und Trinken nicht aus; platonische Liebe ist durchaus auch kör-
perliche Liebe unter den Menschen.

Aber die einseitige Betonung dessen lässt Menschen physisch und geistig ver-
kommen und produziert eine Spaßgeneration, die sich überhaupt nicht mehr
und über nichts mehr freuen kann, und sie produziert eine Spaßgesellschaft,
die aus der Depression nicht mehr herauskommt.

GOETHE umschreibt diesen Zustand [Faust I. Wald und Höhle] so, dass man
schließlich vor sich selbst erniedrigt wird:

„So taumel ich von Begierde zu Genuss und im Genuss verschmacht ich
nach Begierde.“

Wir sind damit beim 2. Komplex.

Eine Gesellschaft, deren Kennzeichen

- der Spaß ist und die
- einseitig auf körperliche Genüsse (wellness) aus ist, also Spaßmenschen
mit Instantmentalität,

kommt nicht zur Ruhe (des Denkens) und Muße. Sie ist gefüllt mit Hektik
und unentwegtem Treiben und einer Leere (in den Pausen), die Gewalttätig-
keit produziert. Ihre Menschen sind für nichts mehr zu motivieren, außer zu
dem, was Spaß macht. Also Nullbockmentalität, v. a. in Bezug auf öffentliche
Belange.

Also wird der Staat Opfer Einzelner oder von Gruppen und es etablieren sich
Diktaturen von Einzelnen oder Parteien oder des Pöbels, bei PLATON De-
mokratie genannt. Fundamentales wie Gerechtigkeit oder Gleichbehandlung
gehen über Bord.

Soweit erste Gedanken zu einer Wesensbestimmung des Menschen und der
Gesellschaft, wie sie sich in einem Briefe, zugegebenermaßen späten Briefe,
des PLATON finden. Später wird darüber mehr ausgeführt werden.

Im Jahre 399, als SOKRATES hingerichtet wurde, war PLATON, wie er in
seinem Dialoge PHAIDON schrieb [59 b 10], krank; am Prozess selbst hat er
[Ap. 33 d 8 ff] teilgenommen und er gehörte zu denen, die für SOKRATES eine
Bürgschaft leisten wollten [a. a.O. 38 b 6 ff.], falls das Gericht den SOKRATES
nur zu einer Geldstrafe verurteilen sollte.

Nach dem Tode des SOKRATES zog er sich zunächst zu EUKLEIDES zu-
rück, der in Megara lebte und übrigens beim Tode des SOKRATES anwesend
war [Phd. 59 c 1]. Letzterer ist Schüler des SOKRATES und gilt als Grün-

68



Leben

der der sog. megarischen Philosophenschule. Diese Schule bemühte sich um
die Synthese von Gedanken der frühgriechischen Philosophie (Eleatismus) mit
Gedanken des SOKRATES und wendete die Lehre des SOKRATES zur Me-
taphysik. Einer der markantesten Sätze der megarischen Schule lautet: [Cic.
ac. 2, 129]:

„Das allein ist gut, was eines, gleich und immer dasselbe ist“ (d. h.
unveränderlich).

Bei DIOGENES LAERTIOS [II 106] heißt es in Bezug auf EUKLEIDES:
„Dieser legte dar, dass das Gute eine Einheit darstelle und mit vielen Namen
versehen sei – mal Einsicht (phrónēsis), mal Gott (theós), dann auch Vernunft
(nūs) und vieles mehr.“

Dort blieb er relativ kurze Zeit – es ist unwahrscheinlich, dass er, wie berichtet
wird, fast 4 Jahre des EUKLEIDES Gast war. Wahrscheinlich kehrte er bald
nach Athen zurück und begann zu lehren. Jedenfalls war er 395-393 als Reiter
Soldat im korinthischen Kriege gegen Sparta.

Strittig in der Literatur ist der Wahrheitsgehalt des Berichts, wonach er zwi-
schen 393 und 389 in Ägypten und in Kyrene gewesen sei [WILAMOWITZ,
1959, S. 185 ff; UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 183]:

Er soll bei den Priestern in Ägypten Mathematik und Astronomie gelernt
haben und in Kyrene Gast des THEODOROS gewesen sein.

THEODOROS (470–390), damals bekannter Mathematiker, Astronom und
Musiker, hat das Verdienst, die Theorie der irrationalen Zahlen ausgebaut
zu haben, nachdem die Pythagoreer schon erkannt hatten, dass

√

2 irrational
ist. Irrational sind Zahlen, die sich nur als unendliche Dezimalbrüche ohne
Periode ausdrücken lassen, also

√

2 oder π.

THEODOROS ist in einem späteren Dialog des PLATON mit der Überschrift
Theaitetos Gesprächspartner des SOKRATES.

Sicher ist, dass PLATON sich im Frühjahr 389 auf Reisen begab, zuerst nach
Tarent, dann nach Syrakus, worüber er uns in dem eben genannten 7. Brief
berichtet (1. italische Reise 389–388).

In Unteritalien hatte er eine ganz intensive Begegnung mit Pythagoreern und
dem Pythagoreismus. Eine enge Freundschaft verband ihn mit ARCHYTAS
und TIMAIOS.

ARCHYTAS war ein politisch (sieben Mal zum Strategen gewählt [D. L. VIII.
79]) engagierter Philosoph, Mathematiker, Musiker und Mechaniker in Tarent.
Als Musiker postulierte er z. B., dass unterschiedliche Tonhöhen auf unter-
schiedliche Ausbreitungsgeschwindigkeiten des Schalls zurückzuführen sei [47
A 19 a und B 1 DK]. Als mathematische Hauptleistung wird die Lösung
des Problems der Würfelverdopplung angesehen. Er betonte die enge Ver-
wandtschaft von Musik und Mathematik, indem er z. B. das arithmetische
und geometrische Mittel auf musikalische Proportionen bezog [47 B 2 DK].

69



PLATON (427-347)

Als praktischer Mechaniker soll er eine Rassel für kleine Kinder gebaut haben
[47 A 10 DK] oder eine Holztaube, die fliegen kann [47 A 10 a DK].

Lehrer des ARCHYTAS war PHILOLAOS aus Tarent [PLATON, Phaidon 61
d/e], dessen bedeutendes Buch (perí phýseōs) PLATON in Syrakus erworben
haben soll und das seinerseits für PLATON Anregung zu einer kosmologischen
Abhandlung war, welcher er den Titel TIMAIOS gab. (Mit letzterem wurde
PLATON in Unteritalien eng befreundet. Ob er PHILOLAOS noch persön-
lich kennen gelernt hat, ist unsicher [44 A 5 DK]; DIOGENES LAERTIOS
behauptet dieses.) PHILOLAOS stellt [44 B 1 DK] in seiner Kosmologie dar,
dass die Welt – wohl geordnet – aus Grenzenlosem und Begrenztem bestehe.

Große Aufmerksamkeit erregte schon damals die Behauptung, dass auch die
Erde sich bewege [44 A 1 DK]. Die Wirkung des PHILOLAOS war so groß,
dass durch ihn später NIKOLAUS COPERNICUS, wie dieser selbst sagt, zur
Aufgabe seines geozentrischenWeltbildes angeregt wurde [Bilinski, 1977, S. 62
ff.].

Nach Tarent besuchte PLATON Sizilien, vor allem Syrakus. Er selbst spricht
von einer schicksalhaften Fügung [ep. VII 326 e 1], die ihn nach Syrakus brach-
te. Andere Quellen sprechen von Neugier, vor allem die Insel und speziell den
Ätna zu besichtigen, auch das Gemeinwesen von Syrakus kennen zu lernen.
Es heißt auch, der Tyrann von Syrakus DIONYSIOS I (gest. 367) habe ihn
eingeladen [Diog. L. III. 15; Nep. X 2].

Am Hofe des Königs lernte er dessen Schwager DION kennen, einen sehr jun-
gen Mann, dessen Begabungen zu höchsten Hoffnungen berechtigten. PLA-
TON fand an dieser Persönlichkeit, die sich so ganz von dem abhob, was er an
Menschen in Unteritalien kennen gelernt hat, großen Gefallen; denn PLATON
selbst sagt, [ep. VII 327 a 6 ff.] „er war von leichter Auffassungsgabe für alles,
insbesondere aber für das, was ich in Diskursen äußerte und er hörte so genau
und konzentriert zu wie keiner der jungen Leute, die ich jemals traf, und er
wollte sein künftiges Leben in deutlichem Unterschied zu den meisten Italie-
nern und Sizilianern führen; denn er liebte die Tugend mehr als das sinnliche
und dem Perversen sich ausliefernde Leben“.

Im höfischen Konzert spielte PLATON nicht mit; statt dessen, so dürfen wir
vermuten, brachten seine Diskurse und Vorträge solche Unruhe, dass er bald
eine arge Last wurde und bei DIONYSIOS I im Sommer 388 in Ungnade fiel.

Man ließ ihn in eine Falle laufen:

Das Schiff, das ihn nach Athen zurückbringen sollte, setzte ihn auf der Insel
Aigina ab, die damals von den Spartanern besetzt war. Diese behandelten
den PLATON wie den Bürger eines Feindstaates und nahmen ihn gefangen.
In damaliger Zeit hieß das, er wurde Sklave und stand zum Verkauf auf dem
Sklavenmarkt von Aigina. Der zufällig anwesende ANNIKERIS aus Kyrene
erkannte ihn wieder und kaufte ihn frei, so dass er im Sommer 388 nach Athen
zurückkehren konnte. Dort nahm er sofort seine Lehre wieder auf, jetzt (ab

70



Dion: Ich aber will nicht mehr!



PLATON (427-347)

387) aber in eigenen vier Wänden, in einer eigenen Schule. Diese erhielt nach
dem Flurstück, auf dem sie stand, den Namen AKADĒMEIA; in der Form
„Akademie“ hält sich das Wort bis heute. Genau genommen handelte es sich
um „einen religiösen Verein, dessen Mittelpunkt ein gemeinsamer Kultus der
Musen bildete“ [UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 184].

Etwa 20 Jahre (bis 366) konnte sich PLATON intensiv der Arbeit in der
Akademie widmen. Sein eigener und seiner Schüler Ruf drang weit über Attika
hinaus.

Neben der Pflege der Einzelwissenschaften (Mathematik, Astronomie, Geo-
graphie, Naturwissenschaften) galt die Forschung und Lehre der Philosophie
und hier insbesondere der Ideenlehre, der Ethik, der Wissenschaftstheorie
und auch allem, was kreatives Gestalten in der Kunst genannt werden kann.

Die Akademie stellte sich außerdem in den Dienst der Politik, so dass die
Schüler zur politischen Betätigung angeregt wurden. Die Akademie galt als
„Vorbereitungsanstalt zu staatsmännischer Betätigung“ [UEBERWEG/PRÄ-
CHTER, 1953, S. 185]. Es gab, wie berichtet wird, eine Menge Schüler, die
später als Staatsmänner und Gesetzgeber im Mittelmeerraum wirkten.

PLATONs eigenes politisches Engagement zeigte sich darin, dass er 366 eine
zweite Reise nach Sizilien (366–365) antrat, nachdem er die Leitung der
Schule dem EUDOXOS übertragen hatte. DION und nunmehr DIONYSIOS
II hatten ihn eingeladen. PLATON hoffte, jetzt nach dem Tod des DIONY-
SIOS I durch seine konzeptionelle Vorarbeit politische Reformen in Syrakus
durchsetzen zu können. Es ging ihm darum [ep. VII 327 d 4 ff.] „ohne Mord
und Totschlag ... ein glückliches und wahrhaftiges Leben im ganzen Lande
heraufzuführen.“

Der Empfang war feierlich. Nach dem Opfer am Strande lenkte DIONYSIOS
II die Staatskarosse persönlich [PLIN. n h. VII 30] zur Burg.

Dann begann die geistige Arbeit; denn PLATON wirkte darauf hin, dass DIO-
NYSIOS sein Leben änderte, eben in dem Sinne, dass der Herrscher philo-
sophisch gebildet werden soll.

Und das geistige Mittel der philosophischen Ausrichtung des „Tyrannen“, wie
PLATON sagt, ist die Geometrie.

Es ist merkwürdig, dass die Sekundärliteratur [z. B. WILAMOWITZ, 1959,
S. 428 ff., 531 ff.; RITTER, 1910, I, S. 113 ff.] darauf nicht eingeht.

Was birgt die Geometrie in sich, dass sie nach Ansicht des PLATON in der
Erziehung eingesetzt werden soll, und was findet PLATON in der Geometrie so
Wesentliches, dass es sogar die Haltung eines Tyrannen beeinflussen könnte?

Das ist die Frage.

Es muss wohl etwas zu tun haben mit der platonischen Bildungs- und
Wissenschaftstheorie; immerhin stand über dem Eingang der Akademie:

72



Leben

„Hier gehe niemand hinein, der nichts von Geometrie versteht!“

Schwerpunkt der platonischen Arbeit war also neben dem Versuch, die Schüler
politisch zu motivieren, die Geometrie:

Die Geometrie hat deswegen Vorrang im platonischen Bildungskanon, weil
sie allein oder vorrangig die Seele zur Wissenschaft und zu ganz besonde-
rem Wissen führen kann. Welcher Art das anzustrebende Wissen ist, finden
wir in einem Texte des Dialogs PHAIDON [81 a 4 ff.]:

„... <die Seele> gelangt in den Bereich dessen, was ihr wesensverwandt
ist, in den Bereich des Unsichtbaren, des Göttlichen, des Unsterblichen
und in die Hellsichtigkeit (phrónimon), wo sie – nachdem sie dorthin
gekommen ist – in einen Zustand des Glückes gerät; sie ist dann frei
von Irrungen und Wirrungen, Unwissenheit und Anwandlungen von
Furcht oder Angst sowie von roher Geschlechtlichkeit und all den an-
deren menschlichen Leidenschaften – es heißt bei den Esoterikern:

Sie teilt in Wahrheit die übrige Zeit mit den Göttern.“

Die Geometrie also ist in der Lage, die menschliche Seele so zu bilden, dass
diese in den Zustand der phrónēsis [PHAIDON 79 d 6/7], der Hellsichtigkeit,
gelangt und in der Wahrheit ihr Heim findet.

Das ist eine ganz andere Gegenstandswelt als die den Sinnen zugängliche, es
ist die eigentlich-reale, die Welt der Ideen – ein Konzept, das Platon bis
366 (also dem Jahre seiner zweiten Reise nach Italien und Sizilien) weit voran-
getrieben hat. Das Instrument, diese Welt zu schauen und die aus dieser Welt
kommenden Impulse durch die Veränderung des eigenen Lebens umzusetzen,
ist die Geometrie. Aber Erkenntnis der Wahrheit des Seins (mit unseren
Worten „Bildung“ genannt) ist nach SOKRATES und PLATON mit einer
Änderung des Lebens verbunden [ep. VII. 339 e 4–5]; Lebensziel ist Erkennt-
nis und das Streben (érōs) zu einem Leben, das nach sittlichen Maßstäben
geführt wird.

„Ohne auf dieses Ziel hinzuarbeiten, ist das Leben nicht lebenswert“
[340 c 4].

Als ein Beispiel dafür, dass die Geometrie diese ideale Gegenstandswelt im
Wesen berührt, kann zu unserem besseren Verständnis der Tangentensatz an-
geführt werden:

Bekanntlich ist die Tangente eine Gerade, die einen Kreis nur in einem Punkte
berührt. Doch niemand ist in der Lage, eine Tangente so zu zeichnen, dass sie
wirklich einen Kreis nur in einem einzigen Punkte berührt.

Gleichwohl hat dieser Satz seine Gültigkeit, nämlich eine ideale Gültigkeit
wie (ich nehme jetzt ein Beispiel aus unserer Zeit) das spezifische Gewicht der
Elemente.

73



PLATON (427-347)

Das spezifische Gewicht einzelner Elemente ist ein idealer Wert, der in der
sinnlichen Gegenstandswelt nicht oder zufällig und ausnahmsweise vorkommt,
weil unsere Messinstrumente zu grob sind. Jeder einzelne Versuch, z. B. das
spezifische Gewicht von Eisen zu bestimmen, wird ein anderes Ergebnis brin-
gen. Was bleibt, ist ein idealer Wert, der mit unserer die Sinne berührenden
Gegenstandswelt nichts zu tun hat; gleichwohl gibt es diesen Wert.

PLATON macht den idealen Charakter des Seins als Sein in diesem 7. Brief
folgendermaßen klar [342 a 7 - 344 d 2]:

Es gibt fünf Stufen der Erkenntnis des eigentlichen Seins und des Erkennt-
nisprozesses.

Am Beispiel des Kreises finden wir zunächst das, was diesen bezeichnet:

Das Wort (ónoma) für den Kreis, in jeder Sprache lautet es anders.

Sodann finden wir die Erklärung (lógos)dessen, was ein Kreis ist; dieser
lógos setzt sich wie jeder Satz aus Substantiven und Verben zusammen, al-
so: eine Kreislinie ist dasjenige, „was allseitig von den Endpunkten bis zum
Mittelpunkt die gleiche Entfernung hat“ [342 b 7 f.].

Das Dritte ist das Bild (eídōlon), das ich an die Tafel male, aber auch
wegwischen kann. Doch davon wird der Kreis an sich [342 c 3] nicht berührt.
Der Kreis an sich ist etwas Anderes als das Tafelbild.

Das Vierte ist dasWissen (epistē
¯
mē) selbst, die wissenschaftliche Kenntnis

der Geometrie des Kreises; diese hat ihren Sitz in der Seele, sie ist aber nicht
die Seele. Doch sie kommt der fünften Stufe sehr nahe:

Die fünfte Stufe des Prozesses selbst berührt die Idee der verschiedenen
Gestalten – des Runden, Geraden, des Guten, Schönen und Gerechten, für
natürliche Körper ebenso wie für künstliche Körper. Wer das nicht begreift,
in dessen Seele kann die Philosophie keine Wurzeln schlagen [344 a 2 ff.].

Doch was der Lehrer erwartet und gibt und was der Schüler nimmt und bie-
tet, das sind letztlich ganz verschiedene Dinge; denn die Interessenlagen beider
können weit auseinander gehen, vor allem wenn es sich um Erwachsene han-
delt, die bereits wie DIONYSIOS II über ein festes Verhaltensmuster und auch
über ein festes Wissen verfügen. Bei DIONYSIOS ist das aber nach PLATONs
Meinung leider nur Scheinwissen (dóxa), was PLATON später daran zu se-
hen glaubt, dass dieser sein Wissen in einem Buche veröffentlicht und als sein
eigenes ausgegeben hat.

PLATON ist zwar auch an DIONYSIOS selbst gescheitert, vor allem aber an
den höfischen Intrigenspielen, als deren ideales Opfer der zutiefst unpolitische
Philosoph sich erwies.

Sein Freund DION wurde, wie im Sprichwort der Hund, geschlagen – PLA-
TON aber war gemeint. DION wurde nach Italien deportiert, klugerweise
ging dieser gleich weiter nach Athen und erwarb in der Nähe der Akademie
PLATONs ein Grundstück.

74



Leben

PLATON hingegen (immerhin war er schon 60 Jahre alt) musste in der Burg
von Syrakus Quartier beziehen und war Staatsgast und Gefangener zugleich.
Vielleicht trifft das Wort vom goldenen Käfig zu; denn da steckt man jeman-
den hinein, den man in egoistischer Weise schätzt, gar liebt, und ganz für
sich haben möchte, ohne doch auf dessen persönliche Situation Rücksicht zu
nehmen.

Die Abwesenheit des DIONYSIOS nutzte PLATON, um nach Athen zurück-
zukehren, wo er seine altgewohnte Tätigkeit wieder aufnahm bis 361:

Da traf ihn nun wiederum die Einladung des DIONYSIOS (3. italische Rei-
se von 361 bis 360). Leider können wir über die psychische Situation eines
Machthabers nur spekulieren. Wir erleben bei solchen Herren eine Mischung
aus Großmannssucht und dem Hang, sich mit Schöngeistern zu umgeben, die
das ersetzen, was an Vollkommenheit noch fehlt oder zu fehlen scheint:

Die geistige Durchdringung der Wirklichkeit als eine Art Heiligenschein für
diese Wirklichkeit.

PLATON schien zu zögern, auch angesichts des ungeklärten Schicksals sei-
nes Freundes DION, doch pythagoreische Freunde aus Tarent und Briefe des
geschätzten ARCHYTAS bewogen ihn schließlich, das syrakusanische Kriegs-
schiff zu besteigen, das DIONYSIOS II für PLATON nach Athen gesandt
hatte, und nach Syrakus zu DIONYSIOS zu reisen.

Das war im Jahre 361, in dem die dritte und letzte Reise des PLATON nach
Syrakus stattfand.

Er sollte aber bald nach der Ankunft merken, dass er als das Pfand in der
Hand des DIONYSIOS gegen DION betrachtet wurde. Weder die Pythagoreer
um ARCHYTAS noch er selbst hatten erkannt, dass es zwischen DIONYSIOS
und DION um mehr ging als nur um persönliche Neigung oder Abneigung.

Es ging um Macht und damals damit um Sein oder Nichtsein. Der inzwischen
weltbekannt gewordene Philosoph (auch der viel über den Staat nachdenkende
und beachtliche Reformkonzepte entwickelnde Philosoph) war blind wie ein
Grubenpferd und stolperte wie ein Depp über simple Tages- und Machtpolitik.
Er war wieder einmal in die Falle gelaufen.

Das hatten nun aber endlich seine pythagoreischen Freunde, vor allem AR-
CHYTAS, erkannt; und daher taten sie alles, um ihn herauszuholen, wie im-
mer. So geschah es im Frühsommer des Jahres 360.

PLATON kehrte nach Athen heim.

Nach der Heimkehr füllte PLATON die letzten Jahre bis zu seinem Tode (etwa
von 360-347) mit intensiver Arbeit.

Die Zeiten seiner Reisen nach Unteritalien und Sizilien waren:

75



PLATON (427-347)

1. Reise 389–388

2. Reise 366–365

3. Reise 361–360.

Nach der letzten Reise sind zwei Schwerpunkte der Arbeit erkennbar.

Zum einen die Staatstheorie, die sich in seinem letzten posthum herausge-
gebenen Werk „nómoi“ (= „Gesetze“) niederschlägt, zum anderen die Ideen-
lehre, der er in einer Reihe von Vorträgen („Vorträge über das Gute“) seine
letzte – mündliche – Fassung gab.

Wir hören lediglich, dass ARISTOTELES [Simpl. Phys. A 4 S. 151.6 DIELS]
mit anderen Akademikern bei diesen Vorträgen anwesend war und mitge-
schrieben habe (ein Reflex darüber findet sich im ersten Buch seiner Meta-
physikvorlesung).

347 soll PLATON entweder bei einem Trinkgelage [D. L. III. 2] oder schreibend
[CIC. Cato 5,13] im 81. Lebensjahr gestorben sein.

Darüber hinaus haben wir festzustellen, dass sich mit wachsendem zeitlichen
Abstand von seinem Tode um die Gestalt immer mehr und intensivere Legen-
den entwickelten. PLATON wurde schließlich zum „göttlichen Mann“, gezeugt
vom Gott APOLLON und damit den Musen geweiht wie seine Schule, die
Akademie.

3. Werk

In einem zweiten Anlauf sollen zuerst ein paar Worte allgemeiner Art zu dem
Werke PLATONs vorgebracht werden:

Das soll so geschehen, dass zunächst einige Vorbemerkungen zur Form des
Werks und zur Entstehungszeit gemacht werden. Sodann soll auf eine wichtige
hermeneutische Frage eingegangen werden, auf die Frage danach nämlich,
was ARISTOTELES in Bezug auf PLATON die „ungeschriebenen Lehrmei-
nungen“ nennt, die „ágrapha dógmata“.

Das Auffällige an der Form des platonischen Werks ist der Dialog.

Und in der Tat: PLATON hat uns – wenn wir einmal von der Apologie des SO-
KRATES, einer Reihe von Briefen und einigen dichterischen Versuchen (z. B.
ein Epigramm auf den toten DION für dessen Grab) absehen – 34 Dialoge
hinterlassen. Die Form öffentlicher Rede über seine Lehre ist also der Dialog
und hier spielt bis auf das letzte Werk SOKRATES die Rolle dessen, der mit
anderen die Gespräche führt.

Die Briefe und die Dialoge sind die Quellen unseres Wissens über PLATON,
und natürlich auch ARISTOTELES, der sich an verschiedenen Stellen als
Schüler über PLATON geäußert hat – durchaus kritisch!

76



Werk

Geordnet sind seine Schriften in Gruppen zu je 4 Schriften, die nach ihrem
wichtigsten Gewährsmann, dem im 1. Jahrhundert nach Christus lebenden
Grammatiker THRASYLLOS, auch thrasyllische Tetralogien genannt wer-
den. Schon im Altertume galten einige Dialoge als unecht [Diog. L. III 62 –
z. B. ERYXIAS, ALKYON].

Die PLATON-Kritik hat eine enorm intensive gedankliche Arbeit geleistet, so
dass wir heute mit ziemlicher Sicherheit die echten von den unechten Schriften
trennen können. Kriterien für die Echtheit liefern unter anderem der Stil, der
künstlerische Aufbau, der Inhalt, die Sprachstatistik und natürlich Zeugnisse
aus der Antike (wie z. B. ARISTOTELES), auch zeitgeschichtliche Andeu-
tungen zwischen den Zeilen. Ziemlich sicher sind wir auch über die zeitliche
Abfolge der platonischen Schriften, wenigstens auf welchen Zeitraum des Le-
bens des Philosophen Gruppen von Schriften bezogen werden können.

Was nun die Abfolge der platonischen Schriften betrifft, so kann man in der
Forschung zwei Konzepte unterscheiden:

Das statarische (nach FRIEDRICH SCHLEIERMACHER) sagt, dass PLA-
TON bereits ein festes Konzept gehabt habe, als er an die Veröffentlichung
ging; die Reihenfolge der Schriften sei das Ergebnis platonischer Didaktik.

Das genetische Konzept von KARL FRIEDRICH HERMANN möchte die
geistige Entwicklung PLATONs in den Dialogen zeigen.

Ich neige zu der Auffassung des genetischen Konzepts, bekenne aber auch
[UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 188], dass aus methodischen und didak-
tischen Gründen dieser oder jener Dialog von PLATON für eine bestimmte
Gelegenheit eigens komponiert worden ist.

Wir befinden uns also auf relativ sicherem Boden. Im Folgenden wird ver-
sucht, die echten Schriften in Gruppen zu nennen und diese in die Platonvita
einzuordnen [vgl. UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 189 f., LEISEGANG,
RE, XX 1950, S. 2349 ff, 2369].

Bis zum Frühjahr 389 (das ist das Jahr seiner ersten Reise nach Tarent und
Syrakus) sind folgende Dialoge verfasst:

Apologie, KRITON, ION, LACHES, das erste Buch der POLITEIA, LYSIS,
PROTAGORAS, CHARMIDES, EUTHYPHRON, wohl auch GORGIAS und
HIPPIAS MINOR.

PLATON präsentiert sich hier noch als Sokratiker, der sich um die Klärung
ethischer Grundbegriffe bemüht.

In die Jahre 388 bis zum Beginn der zweiten italischen Reise (366–365) fallen:

MENON, EUTHYDEMOS, KRATYLOS, MENEXENOS, SYMPOSION,
PHAIDON, POLITEIA (beendet 374), auch PARMENIDES, THEAITETOS
und PHAIDROS.

77



PLATON (427-347)

PLATON verbindet hier die Sokratik mit dem Pythagoreismus (Unsterblich-
keit der Seele, Seelenwanderung) und weitet die Logik/Ethik zurMetaphysik
der Ideenlehre.

In die Jahre 365 bis 347 fallen:

SOPHISTES und POLITIKOS (zwischen 365 und 361, dem Jahr der 3. Reise),
TIMAIOS, KRITIAS, PHILEBOS (zwischen 360, dem Jahr der Heimkehr,
und 357, da DIONYSIOS von DION vertrieben wird), NOMOI, Brief VII
sowie die lógoi perí tū agathū (Vorträge über das Gute).

Die Produktion wird wohl nur durch die 3. italische Reise (361–360) unter-
brochen.

Hier wendet sich PLATON stärker dem durch die Sinne erfassten Realen zu,
sowohl der Natur in der Form der naturwissenschaftlichen Studien als auch
dem Politisch-Realen des Staates. Zugleich zog er in den genannten Vorträgen
unter Einbeziehung des Pythagoreismus Bilanz in Bezug auf die Ideenlehre,
indem er seine „Ideen“ den pythagoreischen Zahlen zuordnete. Das aber sind
nur lógoi, die er akademieintern hielt und von denen wir nur durch die Berich-
te anderer (z. B. durch den bereits erwähnten ARISTOTELES, Metaphysik,
1. Buch) Kenntnis erhalten.

Die hermeneutische Grundfrage [vgl. dazu ERLER in UEBERWEG 2007,
S. 406 ff.] ist so alt wie die PLATON-Interpretation überhaupt. PLATON
selbst hat den Hinweis gegeben, und zwar im PHAIDROS [274 b 6-278 e 4]
und in Brief 7 [341 b 5-342 a 1]. – Auch bei ARISTOTELES [Ph. 209 b 14 f.]
ist sie angesprochen:

Begonnen werde mit der Stelle aus dem Dialoge PHAIDROS:

Immer, wenn es schwer wird, die rechten und vor allem neue Worte für einen
bisher nicht gedachten, aber in das Bewusstsein des Gesprächspartners zu
bringenden Sachverhalt zu finden, erzählt der SOKRATES des PLATON
einen Mythos, hier den von einem Daimon namens TEUTH (ägyptisch: Toth).

Diesem wird nachgesagt, dass er die Zahl und die Mathematik erfunden habe,
und es heißt, er werde von den ägyptischen Schreibern verehrt, weil er die
Schrift sich ausgedacht habe.

Dieser begab sich nun nach Theben zum Pharao THAMU und stellte diesem
die Vorzüge aller seiner Künste vor. THAMU prüfte die Künste wie Geometrie,
Rechnen und Astronomie.

Zur Schrift aber sagte er:

„Und jetzt als Vater der Schrift hast du aus Voreingenommenheit das
Gegenteil von dem berichtet, was die Schrift eigentlich vermag. Denn
diese <Kunst> wird Vergessenheit bewirken in den Seelen derer, die
sie erlernt haben – aus Achtlosigkeit gegenüber ihrer Merkfähigkeit,

78



Werk

weil sie sich im Vertrauen auf das Geschriebene von außen von fremden
Schriftzeichen erinnern lassen, nicht aber aus ihrem Inneren durch sich
selbst. Also hast du nicht für die <individuelle> Merkfähigkeit, sondern
<nur> für die <kollektive> Erinnerung ein Mittel gefunden. Von Weis-
heit aber bringst du deinen Schülern nur Schein, nicht Wahrheit; denn
wenn sie in deinem Auge Leute sind, die vieles gehört haben, ohne <ei-
ne richtige> Unterrichtung (didachē), dann bilden sie sich ein, Vieles
Wissende zu sein, doch sie sind großenteils unwissend und dünkelhafte
Weise geworden, statt <richtiger> Weiser“ [274 e 9 ff.].

SOKRATES selbst liefert im Folgenden die Interpretation des Mythos. Er
versteht diesen Mythos dahingehend, dass die Schrift allenfalls bereits Wis-
senden dazu dient, sich an das zu erinnern, worüber schon einmal gesprochen
worden ist.

Wenn SOKRATES zwischen Merkfähigkeit (mnē
¯
mē) und Erinnerung (anám-

nēsis) unterscheidet, dann meint er, dass die Schrift auf Dauer etwas bewahren
kann, das im Laufe der Zeit der Menschheit verloren gehen könnte. Schrift do-
kumentiert für die Zukunft, was man bereits weiß und dient der Erinnerung
für die, die schon wissen; sie ist aber nicht geeignet, Denkprozesse, die in Dis-
kursen oder Dialogen zu Wissen führen, zu befördern. Wissen gewinnt der
Einzelne durch Hören und Teilnahme an Diskursen. Nur bereits erworbenes
Wissen, das über den Tod hinaus durch Erinnerung nachfolgenden Genera-
tionen erhalten werden soll, darf man den Buchstaben anvertrauen. Aber da
gibt es eine große Gefahr:

Schrift hat als Folge, dass sich Worte wahllos umhertummeln bei Wissenden
und Unwissenden, und auf Rückfragen ist der geschriebene Text stumm wie
ein Ölgemälde. Dazu sagt SOKRATES [275 d 4 ff.]:

„Denn irgendwie, PHAIDROS, ist dieses das Beängstigende an der
Schrift und in der Tat ist <die Schrift etwas> der Malerei Ähnliches:

Denn auch bei jener (der Malerei) stehen die Bilder da, als lebten sie;
doch immer, wenn du Fragen an sie hast, schweigen sie feierlich.

Ebenso ist das auch bei den Texten:

Man könnte meinen, sie sprächen so, als hätten sie Verstand; immer
aber wenn du eine Frage stellst, weil du etwas von dem, was da steht,
<nicht verstanden hast und> verstehen möchtest, dann zeigt <dir>
der Text stets wieder nur ein und dasselbe.“

PHAIDROS bestätigt ergänzend, dass es sich um ein viel schöneres Spiel
handelt, wenn man in der Lage ist, mit dem Worte umzugehen und über
Gerechtigkeit und andere Dinge zu plaudern.

SOKRATES [276 e 4 ff.] beendet die Klimax mit der Darstellung, dass es wohl
das Schönste ist, wenn man mit Ernst, nachdem man eine geeignete Seele
gefunden hat, in diese Seele unter Anwendung der Kunst der Dialektik Worte

79



PLATON (427-347)

einpflanzt oder sät, die ihrerseits Frucht bringen und die Aussaat unsterblich
machen und den Besitzer in einen Zustand des Glückes nach Menschenmaß
bringen.

Die Kunst der Dialektik aber besteht im Definieren und nach Aufstellung
der Definition im Zerlegen des zur Debatte stehenden Gegenstandes in seine
Bestandteile bis hin zur Grenze der Teilbarkeit [277 b 7]. Nach dem Auffin-
den und Benennen der Teile werden diese dann dem dafür zugänglichen Teil
der Seele zugeordnet; dieses Zerlegen eines Gegenstandes nennt PLATON „di-
haíresis“(= Zerteilung); zu einem späteren Zeitpunkt wird darauf noch näher
eingegangen werden.

Jemand, der im Besitze der Wahrheit ist, kann dem, der ihn zu dem befragt,
was er geschrieben hat, helfen und ist so in der Lage, durch sein Entfalten im
Wort das Geschriebene im Vergleich zum persönlichen Dialog als minderwertig
zu erweisen. Ein solcher Mann sollte philósophos [278 d 4] genannt werden.

Der hingegen, der nichts Wertvolleres hat, als nur seine Schriften, könnte
Dichter, Schriftsteller oder Ähnliches genannt werden.

„Wenn jemand nichts Kostbareres hat als das, was er zusammengesetzt
oder geschrieben hat, wobei er <dieses> herauf- und herunter-, hin und
her wendet, aneinander klebt und auseinander reißt, <dann> wirst du
<diesen> mit Recht irgendwie einen Dichter, Prosaschriftsteller oder
Verfasser von Gesetzen nennen“ [278 d 8].

Wir sehen, dass PLATON den SOKRATES unterscheiden lässt zwischen dem,
was wertvoll und wertvoller ist.

Wertvoll ist zum Beispiel die Tätigkeit und das Produkt derer, die schreiben
[278 d 8 ff.] und sich um die Worte mühen, indem sie diese, wie es bei PLATON
heißt, lange hin und her wenden, verbinden und ausstreichen; (im Deutschen
würden wir wohl vom „Feilen“ sprechen).

Wertvoller aber ist das, was nicht schriftlich niedergelegt wird (to ágra-
phon), was also im dialektischen Prozess des Austausches der Worte und der
Rede als Wahrheit aufleuchtet in der Begegnung z. B. zwischen SOKRATES
und PLATON und denen, die lernen wollen.

Hier im PHAIDROS macht PLATON deutlich, dass er das gesprochene Wort,
das den sofortigen Austausch und Rückfrage ermöglicht, für wertvoller hält
als das schriftlich Niedergelegte; anders gewendet:

Bestimmte Bereiche des Denkens sind nur durch das entfaltende, gesproche-
ne Wort aufzuschließen; naturgemäß umfassen diese das Wesentliche als das
Wichtige und Zentrale der Lehre und das ist nur durch den klärenden Diskurs
zwischen gleichberechtigten Gesprächspartnern darzustellen.

Wir sprechen heute vom herrschaftsfreien Diskurs.

Das geschriebene Wort aber verkürzt und ist nur eine Krücke.

80



Werk

Wir haben also das in den Blick zu nehmen, was man Oralität und das,
was man Literalität der menschlichen Sprache nennen kann, vor allem bei
PLATON, der den verehrten Lehrer SOKRATES das Gespräch führen lässt.

PLATON interpretiert danach sich selbst als jemanden, der Sprache eher vom
gesprochenen als vom geschriebenen Wort her betrachtet. Daraus ergibt sich
wohl auch die Dialogform bei PLATON.

Aber der geschriebene Dialog vollzieht nur nach, was vorher bereits unter den
Gesprächspartnern der Schule im Gespräch vollzogen worden ist.

PLATON selbst also dokumentiert statisch in seinen dialogischen Komposi-
tionen das, was im mündlichen Diskurs Prozess gewesen ist und längst auf die
Gesprächsteilnehmer gewirkt und persönliche Ergebnisse gebracht hat.

Seine Schriften (speziell der PHAIDROS) dienen also der „Wiedererinnerung“
[KOBUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 252], nicht aber einer ersten, das Wissen
eröffnenden Mitteilung; der platonische Dialog setzt die Existenz der Akade-
mie und die Kenntnis ihrer Diskurse voraus, die Schriften bedeuten nur eine
Hilfe für die Mitglieder der Akademie, sich an das Gesagte zu erinnern [a. a.O.
S. 253].

RICHARD HARDER [1960, S. 79] spricht bei PLATON auch von der „inneren
Oralität“ als Triebkraft seines Wirkens.

Chronologisch liegt im Abendland die Grenze zwischen Oralität und Litera-
lität etwa um die Mitte des 4. Jahrhunderts vor Christus. Das bedeutet für
uns, wenn wir PLATON ein wenig verstehen wollen:

PLATON sah Sprache und das in den Dialogen die mündliche Lehre doku-
mentierende geschriebene Wort stets vom gesprochenen Wort her.

Zeitlich nach PLATON beginnt schon die „innere Verschriftlichung“, die Lite-
ralität der Sprache, in deren Dienst ARISTOTELES schon ganz steht.

Wenn denn das Höchste des Denkens in den Bereich der inneren Oralität
fällt, birgt dieser Bereich Wesenswissen in sich – er geht also über das in den
Dialogen Gesagte bzw. schriftlich Niedergelegte und überhaupt in jeder Form
Darstellbare hinaus; dessen Ergebnis bleibt unauslöschlich im Gedächtnis haf-
ten [PLATON, ep. VII. 344 d 9-e 2].

Daher ist eine Veröffentlichung im Wege einer Schrift unnötig (es sei denn,
Eitelkeit und verwerflicher Ehrgeiz bewegen jemanden zur Darstellung in der
Schriftform).

PLATON selbst sagt dazu [ep. VII 344 c 1 ff.]:

„Jeder Mann, der ernst genommen werden möchte, wird weit davon entfernt
sein, über ernste Gegenstände sich schriftlich zu äußern“; denn er stürzte durch
die Verschriftlichung seine Mitmenschen (auch die nachfolgenden Generatio-
nen) in Streit und Verlegenheit:

81



PLATON (427-347)

Eigentlich steht an dieser Stelle ein griechisches Wort, das „Übelwollen“ be-
deutet, nicht so sehr Streit. Gemeint ist wohl, dass nachfolgende Generationen
an dem geschriebenen Wort Anstoß nehmen, weil es so zutreffend und gut ist,
dass man sich ärgert, es selbst nicht so formuliert zu haben – das nennt man
Neid (phthónos). Statt dass man sich also um den geschriebenen Text bemüht,
ist er ein Ärgernis. Dementsprechend wird mit dem Text umgegangen.

Es kann aber auch sein, dass der Leser den Text nicht versteht; man gerät also
in Verlegenheit (aporía). Im Prozess eines Gesprächs könnte man Rückfrage
halten; eine Rückfrage an den geschriebenen Text aber ist nicht möglich; man
könnte allenfalls den Text durch Interpretation klären – doch da gilt der rö-
mische Spruch: quot capita, tot sensūs – wie viele Köpfe, so viele Meinungen.

Eine solche Situation mündet in Streit.

Wenn also jemand seine Wahrheit nur schriftlich äußern will, dann ist das
nicht sein voller Ernst. Ist es aber dennoch voller Ernst, dann haben ihm
(wenn es nicht gerade Götter sind) sterbliche Menschen die Sinne verwirrt.

Dieses müssen wir natürlich auch auf PLATON selbst beziehen:

Wenn er gegen seine Überzeugung die Schriftform verwendet, dann steht im-
mer im Hintergrund, dass er bereits in Rede und Gegenrede Gesagtes und
unter den Gesprächsteilnehmern Geklärtes schriftlich dokumentiert, oft sogar
mehr oder weniger ausdrücklich darauf zurückverweist [zu Stellen der Verwei-
sung oder des Verschweigens vgl. KOBUSCH/MOJSISCH, a. a.O. 254, Anm.
30].

Doch PLATON hat zwei Sorgen:

1. Die eine besteht darin, dass das für ihn Wichtige (Kern und inneres Wesen
seiner Philosophie) durch die Schriftform gedanklich reduziert und bis zur
Banalität verkürzt dargestellt werden könnte.

In diese Situation, durch die Schriftform missverstanden und falsch inter-
pretiert zu werden, möchte er seine innere Lehre nicht kommen lassen.

Dazu sagt er im PHAIDROS [275 d 9 ff.]:

„Jedes Wort, wenn es denn erst einmal schriftlich niedergelegt ist,
wird <von da an> nach allen Seiten hin und her gewälzt, in gleicher
Weise bei denen, die es verstehen, wie auch gleich so bei denen, für
die es keine Bedeutung hat.“

Es ist also im gewissen Sinne leichter, im Diskurs einer Sache auf den Grund
zu gehen (das heißt aber stets, dass der dialogische Prozess auch den betei-
ligten Personen auf den Grund der Seele geht) als in einer Schrift; letztere
klammert den dynamischen Prozess der Begegnung unter Menschen aus.

2. Die zweite Sorge findet sich wiederum in seinem 7. Brief [341 b 5 - 342 a
1] dargestellt. Mit Ärger trägt PLATON da vor, dass es eine Menge Leute

82



Verwirrung, keine Klarheit durch Diskurs



PLATON (427-347)

gibt, die sich wie DIONOYSOS II in Schriften oder Büchern über seine
Lehre geäußert haben. Über diese sagt er:

„Die können unmöglich etwas von der Sache verstehen, meiner Mei-
nung nach“ [341 c 3-4].

Das bezieht er auch auf die, die sich in der Zukunft noch zu seiner Lehre
schriftlich äußern werden. Er selbst habe sich dazu bisher schriftlich nicht
geäußert und werde es auch nicht tun.

[c 5 ff.]: „Denn <was mir eigentlich am Herzen liegt> lässt sich <an-
ders als> bei anderen Lerninhalten überhaupt nicht <schriftlich>
ausdrücken. Vielmehr <geht es> ganz plötzlich und unberechen-
bar auf aus dem intensiven Umgang mit der Sache selbst und der
Lebensgemeinschaft, wie das von einem abspringenden Funken ent-
zündete Licht, und es entwickelt sich in der Seele weiter und nähret
sich dann durch sich selbst“.

PLATONS Lehre kann nur der erfassen, der sich nicht <nur> literarisch,
sondern vor allem in einem ständigen Dialoge wissenschaftlich mit ihr be-
schäftigt, mit ihr eine Einheit eingeht (synusía), und dieses möglichst in der
Gemeinschaft mit Gleichgesinnten.

Hier zeigt sich PLATON als Schüler des PYTHAGORAS, dessen Lehre erst
durch die Lebensgemeinschaft Gleichgesinnter geistige und körperliche Wirk-
lichkeit wird. Für PLATON ist eben das „seine“ Akademie.

Dabei geht es auch nicht mehr wie in den übrigen Wissenschaften nur um
diskursive Erkenntnistätigkeit; es geht um intuitive Akte, die im Verlaufe des
Studiums und der menschlichen Begegnung im Dialog ganz spontan aufflam-
men und zur Erleuchtung führen. Dieses alles muss erlebt und erfahren wer-
den, das lässt sich nicht durch den Text, in dem man nur liest, vermitteln.

An dieser Stelle fassen wir den Kern dessen, was man Bildung nennt, ins
Auge:

Bildung ist natürlich einerseits ein Stück Selbstdefinition und Selbstfor-
mung und hier, wie Geborenwerden und Sterben, etwas zutiefst Individuelles:

Der Einzelne verweilt ganz bei sich selbst. Andererseits steckt in Bildung auch
ein Stück Begegnung:

Ich begegne einer Sache, einer Situation, einem Gedanken, einem Blick in ei-
ner Gemeinschaft, die ein Diskurs (ideal wäre ein herrschaftsfreier Diskurs)
zusammengeführt hat. Der sich im gesellschaftlichen Diskurs ergebende Im-
puls dringt in mich ein und verändert, wandelt oder bestätigt mich. Letzteres,
das Sich-Öffnen, ist ein intuitiver Akt, der nicht steuerbar ist.

In diesem Sinne ist Bildung Gnade der Teilhabe und die Bezeichnung „Bil-
dungswissenschaft“, wie sich die Pädagogik auch noch nennt, eher ein Un-
wort. „Bildungspolitik“ sollte besser sogar das „Unwort“ des Jahrhunderts ge-
nannt werden.

84



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Wir sahen schon [s. o. S. 78], dass PLATON sich im Rahmen von Vorträgen
am Ende seines Lebens doch noch zu dem, was ihm eigentlich am Herzen lag,
geäußert hat, und dass einige Schüler, darunter ARISTOTELES, von diesen
Vorträgen Niederschriften gefertigt haben [ERLER in UEBERWEG, 2007,
S. 419 ff.].

ARISTOTELES spricht das in seiner Physikvorlesung an, als er sich auf die
sog. „ágrapha dógmata“ [209 b 14-15] des PLATON bezieht (allerdings in ei-
nem anderen, hier nicht wichtigen Zusammenhange). Jedenfalls sind die nicht
schriftlich niedergelegten Lehren des PLATON Gegenstand intensiver philo-
logischer und philosophischer Bemühungen und es gibt da Ergebnisse [vgl.
KRÄMER bei KOBUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 249 ff und jüngst Villers,
2005 und Ferber, 2007], die sich auf die Dialektik selbst, auf die Lehre vom
Sein und die Ideenlehre beziehen.

Damit genug:

Wir verstehen die Schriften PLATONs nur dann richtig, wenn wir die Diskurse
in der Akademie als Hintergrund zu sehen uns bemühen; denn die Schriften
sind vorwiegend Dokumentationen dieser Diskussionen.

4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen

PLATON äußert sich an einer für uns wichtigen Stelle des bereits kurz einge-
führten Dialogs PHAIDROS [277 b 5 ff.] über die Kunst der Rede:

„Bevor nicht jemand das Wesen der jeweils zur Debatte (d. h. in Wort
und Schrift) stehenden Gegenstände kennt und einen jeden für sich als
Ganzheit zu bestimmen fähig ist und <danach> es wieder versteht,
<diesen> in seine Unterarten zu zerlegen, bis es nicht mehr geht, <des
weiteren:

Bevor nicht jemand> ebenso den Durchblick durch die Beschaffenheit
der Seele gewonnen hat und die jeweils zu <dieser> Beschaffenheit pas-
sende Rede gefunden, so eingesetzt und ausgestaltet hat, dass er einer
facettenreichen <Seele> facettenreiche und alle klangliche Differenzie-
rungen einbeziehende Worte zugeordnet hat, einer schlichten Seele aber
schlichte Worte – <also:

Ohne die eben genannten Voraussetzungen> wird es nicht möglich sein,
kunstgerecht ... Reden einzusetzen, weder, wenn man etwas <im Unter-
richt> vermitteln noch wenn man <in einer Diskussion> überzeugen
möchte...“.

Wir sind mit diesem langen Satz in der Mitte der platonischen Dialektik und
insbesondere seiner Logik angelangt.

Dieser Komplex soll noch etwas entfaltet werden; denn wir stehen durch den

85



PLATON (427-347)

Zusammenhang zwischen Logik und Metaphysik im Vorhof der Pyramide, als
die wir die platonischen Ideen auffassen können. Wenn es nämlich Ideen gibt,
müssen sie im Dialog begrifflich-sprachlich, also im Wort (ónoma) und im Satz
(lógos) ausgedrückt und deutlich gemacht werden können [vgl. ep. VII. 342 a
7 ff.]; das heißt:

Die Ideen werden wenigstens am Anfang nur über die Sprache und ihre Zei-
chen zugänglich und sie können aus diesen Zeichen als besondere Welt wahr-
genommen und ermittelt werden. Daraus folgt, dass man mit Sprache äußerst
genau umgehen muss. Methodisch heißt das z. B., dass man aus einem ganz
allgemeinen Begriff die Unterbegriffe herauspräpariert und deren Beziehun-
gen darstellt, bis man zu dem kommt, was nicht mehr teilbar ist (das átomon,
was wir mit dem lateinischen Begriff das „Individuelle“ bezeichnen). PLATON
nennt dieses Verfahren dihaíresis. Das griechische Wort dihaíresis heißt Tei-
lung, Trennung, auch Unterscheidung.

Dihaíresis ist die Aufgabe seiner Dialektik, die, sofern sie die Ideenlehre auf-
klärt, im Dienste der Metaphysik steht.

Im Dialoge Sophistes [219 a 4 ff.], der PLATONs letzter Schaffensperiode
entstammt, macht er das Verfahren der dihaíresis am Beispiel der Definition
des Sophisten deutlich. Die Definitionsmethode wird dann so dargestellt, dass
PLATON sich der Angelfischerei als eines Übungsbeispiels bedient, um dann
zur Definition eines Sophisten zu gelangen.

Wiederum zeigt es sich, dass (wie der Lehrer SOKRATES) PLATON vom
Leichten ausgeht, um dann spielerisch zum Schweren zu gelangen [218 c 7 ff.;
insbes. e 3 ff.]:

„Nicht wahr, der Beruf des Fischers ist doch etwas, was jeder kennt,
und es lohnt sich eigentlich nicht, sich damit überhaupt viel Mühe zu
machen!“

„So ist es“, antwortet darauf der Gesprächspartner.

Na, dann wollen wir mal anfangen, heißt es sinngemäß weiter.

Die erste Frage, die der Fremdling aus ELEA (also einmal nicht SOKRATES
– dieser hört nur zu) stellt, ergibt sich aus der Überlegung, dass der Beruf
des Fischers gewisse Fertigkeiten verlangt, so, wie man es auch bei anderen
Berufen findet:

„Der Beruf des Fischers ist eine téchnē wie die des Landwirts, Schrei-
ners, Goldschmieds, eines bildenden Künstlers und Arztes. Nun gibt
es wiederum zwei Arten von téchnai; zum einen wird mit einer téchnē
etwas produziert – also Weizen oder ein Schrank; zum anderen ist die
téchnē zu nennen, durch die etwas erworben wird, ohne dass durch
eigene Arbeit etwas hergestellt wird:

86



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Die beiden Künste werden „erwerbende“ (ktētikē
¯
) und die „hervor-

bringende“ (poiētikē
¯
) genannt.

Das Jagen (= Angeln) von Fischen gehört zur „erwerbenden Kunst“.

Hier ist nun nicht weiter zu diskutieren, ob es nicht bessere Unterteilungen
gibt – PLATON selbst sieht das nämlich an anderen Stellen anders:

Er unterscheidet z. B. im Politikos [258 e 4 ff.] zwischen praktischen und theo-
retischen Künsten, in anderen Dialogen gibt es noch andere, weitergehende
Unterscheidungen.

Wenn man die erwerbende Kunst betrachtet, so wird man wiederum zwischen
freiwilligem Erwerb im Sinne eines Tausches und Kaufes und gewaltsamer An-
eignung unterscheiden. Gewiss hat das Jagen nichts mit Freiwilligkeit, sondern
mit Gewalt und Hinterlist zu tun. Objekt der Jagd sind insbesondere Tiere,
also lebende Wesen. Davon gibt es wiederum Land- und Wassertiere. Wenn
man Enten und anderes auf und an dem Wasser lebendes Geflügel ausnimmt,
bezieht sich die Jagd auf im Wasser lebende Tiere, also Fische. Diese wie-
derum kann man durch Netze, Reusen usw. fangen, ohne sie zu verwunden.
Daneben gibt es die Jagd mit Harpunen oder Angeln, wodurch die Fische aber
verletzt und getötet werden. Auch die Zeit der Jagd ist einzubeziehen: Man
kann nachts bei Feuerschein Fische fangen oder bei Tage durch Stich von oben
mit der Harpune oder durch Haken von unten.

Die dihaíresis schließt mit einer Zusammenfassung, die zugleich nochmals
deutlich macht, was unter dihaíresis zu verstehen ist [221 a 7 ff.]:

„Jetzt also sind wir, du und ich, nicht nur über dieBezeichnung (óno-
ma) einig geworden, sondern haben auch den begrifflichen Inhalt (ló-
gos), der mit dem Gegenstand selbst zusammenhängt, hinreichend er-
fasst.“

Die dihaíresis bemüht sich also um die Klärung eines komplexen Sachverhalts,
indem sie Unterteilungen aufstellt und diesen Bezeichnungen (onómata) zu-
weist und diese inhaltlich klärt (lógos).

87



PLATON (427-347)

Das könnte schematisch so dargestellt werden:

durch Kampf

lebloser Wesen

Landtiere

Wasservögel

durch Netze

bei Nacht

durch Stich von oben

 

  

durch Tausch   durch unmittelbare Besitzname

      erwerbende

     mit Hinterlist

lebender Wesen

      Wassertiere

  Fische

         durch verwundene Geräte

      bei Tage

durch Stich von

schaffende

Kunst

(9)

(8)

(7)

(6)

(5)

(4)

(3)

(2)

(1)

Stufen:

[Soph. 219 a 4 ff.]

unten (Hakenjagd) (Harpunenjagd)

Der Fremde aus Elea zerlegt also ganz konkret einen Oberbegriff in zwei Unter-
begriffe und dann den jeweils gefundenen weiter über insgesamt neun Stufen.
Jeder Begriff erhält so den allein ihm zukommenden Ort im Anwendungs-
schema. PLATON nimmt in der Folge [253 d 1 ff.] das an einem Beispiel
beschriebene Verfahren auf und beschreibt es nochmals genau und allgemein
zugleich:

„Aufgabe der dialektischen Wissenschaft ist nach unserer erklärten Auf-
fassung, die richtige Unterscheidung der Begriffe vorzunehmen und we-
der ein und denselben Begriff verschiedenen Bedeutungen noch ver-
schiedenen Begriffen dieselbe Bedeutung beizumessen. . . Also, wer dies
zu tun im Stande ist, der nimmt wahr, dass ein Begriff sich über viele
<andere>, die unter sich im Gegensatz stehen, erstreckt und dass viele,
voneinander verschiedene Begriffe durch einen Begriff von außen (also
von einem Oberbegriff) umschlossen werden; ferner, dass ein Begriff
mit allen anderen Begriffen im Zusammenhang steht und endlich, dass
viele in völligem Gegensatz zueinander stehen. Das heißt, man sollte
in Bezug auf einen Begriff zu unterscheiden wissen, inwiefern in jedem
einzelnen Fall eine Verbindung stattfinden kann und inwiefern nicht.“

Als Erläuterung soll zu dieser Übersetzung hinzugefügt werden, dass die Be-
zeichnung „Begriff“ im griechischen Text als génos, eídos und idéa erscheint;
demgegenüber unterscheidet PLATON in der zuvor aufgeführten dihaíresis am
Beispiel des Angelfischers zwischen ónoma und lógos [221 b 1].

88



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Was also in der Grammatik als ónoma (Begriff) oder lógos (Satz) erscheint,
ist im Bereiche der Ontologie génos, eídos, idéa. Damit wird uns ein Zusam-
menhang zwischen Grammatik und Ontologie eröffnet; diese schon bei den
frühen Griechen sich findende Analogie zwischen Sprache, Denken und Sein
wird später von ARISTOTELES zur Kategorienlehre entwickelt.

Wir würden aber dem Ernste der dihaíresis nicht gerecht, wenn wir diese nur
als gedankliches Spiel sehen, in dem man komplexe Inhalte zerlegt und diesen
auf den Grund geht. Das geschieht – zur Klärung eigenen Sprachverhaltens –
natürlich auch.

Insgesamt aber ist dihaíresis Mittel zu dem Zweck, das, was ist, abzugrenzen
von dem, was nicht ist.

Wenn man z. B. spricht, sagt man etwas aus. Ein Etwas aber kann nicht
über das Nichts ausgesagt werden; denn Nichts ist nicht. Und allein schon die
Aussage, man könne Nichtsein nicht ansagen, ist in sich absurd, da eben eine
Aussage stets eine Aussage von einem Etwas ist.

Was ist denn nun das Sein dessen, das eben „Etwas“ genannt wurde und wie
müssen wir das „Sein“ insgesamt auffassen?

Sein ist Bewegung (HERAKLIT) und Ruhe (PARMENIDES) zugleich. Es
ist also ein ambivalenter, mehrere untereinander sich widersprechende Kompo-
nenten umfassender Begriff; denn Bewegung und Ruhe stehen im Widerstreit;
beiden kommt Seinscharakter zu, ohne dass das Sein als Ganzes sich mit ei-
nem der beiden vollkommen deckt. Es ist also in sich verschieden, das heißt,
es kann sich weder nur bewegen noch nur ruhen. Den platonischen Ausweg
aus dieser genannten Aporie bietet die Dialektik:

Sie klärt die Beziehungen der Begriffe (also der sprachlichen Zeichen) zuein-
ander. Sie sucht insbesondere, wie Begriffe untereinander verbunden sind, also
das Gemeinschaftliche und Trennende, und z. B. wie es zu einem Urteilssatz
kommt, und welchen Wahrheits- oder Erkenntniswert ein Satz (lógos) hat.

Nun kann man, was man sucht, nicht an einer Riesenmenge von Begriffen
abarbeiten. PLATON findet im Dialog Sophistes [254 b 7 ff.] paradigmatisch
fünf alles umfassende Gattungen (mégista génē) und untersucht diese fünf
Gattungen mit dem Ziele, ihren Zusammenhang, ihre Verbindungen und das
sie Trennende zu klären. Diese Untersuchung sei Sache des Philosophen, der
durch seine Dialektik die Verbindung herstellt zwischen dem Nachdenken über
diese „génē“, die er auch idéai nennt, und dem „Auge seiner Seele“, das dem
Göttlichen (= idéai) besonders nahe ist [254 a 10]. Nur der Philosoph verbindet
Grammatik und Logik mit Metaphysik.

89



PLATON (427-347)

Sein

Ruhe

Verschiedenheit

Bewegung

            Identität

Die fünf Grundgattungen oder Grundideen sind:

Vier von diesen Grundideen stehen zueinander im Gegensatz:

Ruhe zu Bewegung, Identität zur Verschiedenheit. Zugleich aber haben sie
Gemeinsames; denn sie haben Seinscharakter und Anteil am Sein.

In diesem Sinne ist das Sein in allen vieren, ohne selbst ganz darin aufzugehen.
Es ist das „allgemeine Sein“ (tó pantelōs ón).

Und jetzt kommt eine ganz scharfe Abgrenzung zu dem, was z. B. PARMENI-
DES dachte, die Erkenntnis nämlich, dass es einen Zusammenhang zwischen
Sein und Nichtsein gibt.

PARMENIDES hatte entschieden davor gewarnt, über das Nichtsein über-
haupt zu forschen; denn Nichtsein ist nicht.

PLATON hingegen sieht das so:

Ruhe ist Nicht-Bewegung und Bewegung ist Nicht-Ruhe; und Identität ist
Nicht-Verschiedenheit, Verschiedenheit ist Nicht-Identität. Das sprachlich-lo-
gische Symbol „nicht“ drückt also nicht rigoros ein absolutes „nicht“ aus, son-
dern nur ein „anders als“.

So heißt es auch im Sophistes bei PLATON, dass das Nichtseiende nur das
Andere des Seienden ist (tó mē ón . . . tū óntos héteron mónon [257 b 3–4].

90



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Insofern kann das Sein als Idee auch das Nichtsein aufnehmen, als dieses eben
ein Anderssein ist.

Der Philosoph geht hier über seine in seinem Dialog „Vom Staate“ geäußerte
Auffassung hinaus. Da erklärte [477 a 1 ff.] er es noch (wie PARMENIDES)
für völlig unmöglich, überhaupt ein Wissen vom Nichtsein zu erhalten bzw.
letzteres zu erkennen. Es ist ihm aber mit Hilfe seiner Dialektik gelungen,
die vielfältige Verflechtung der Ideen untereinander, also auch des Seins mit
dem Nichtsein darzustellen. PLATON hat an dieser Stelle den PARMENIDES
überwunden. Er sagt das [258 d 5 ff.] so:

„Wir haben nicht nur dargetan, dass das Nichtseiende ist, sondern wir
haben auch die Idee (eídos), die es vom Nichtseienden gibt, nachgewie-
sen.“

Und jetzt kann er am lógos, also an einem Satz, in Bezug auf die Sophisten,
klarmachen:
Ein Satz ist entweder wahr (dann stellt er z. B. ein Seiendes als seiend dar)
oder falsch (dann sagt der Satz z. B. ein anderes Seiendes aus). Mit letzte-
ren Sätzen arbeitet die Sophistik, die PLATON als eine Scheinkunst entlarvt.
Aber es geht im Dialog Sophistes nur vordergründig um die Definition des-
sen, was ein Sophist ist, wobei wir als Muster für die Methode der Definition
die „dihaíresis“ des Angelfischers fanden. Der sophistēs wird als Jäger ent-
larvt, als ein Menschenjäger, der sich nur den Schein von Universalität und
Allwissenheit gibt:
Da aber ein Mensch nicht alles wissen kann, ist der sophistēs einer, der wie
ein Maler nur etwas vortäuscht, also mit Bildern von einer Wirklichkeit vor-
täuscht, diese seien bereits die Wirklichkeit. Das Besondere an den Sophisten
ist, dass sie nicht die Kunst der Abbilder (eikastikē) [236 b 2] verstehen,
sondern die Kunst der Scheinbilder (phantastikē) [236 c 4]; diese aber sind
Ausdruck des Meinungs- bzw. Scheinwissens (doxastikē epistē

¯
mē [233 c 10]).

Die dichterisch-kompositorische Kunst des PLATON zeigt sich dort, wo er die
Berufsgruppe der Sophisten mit Hilfe eines bestimmten Definitionsverfahrens
(dihaíresis) definiert, indem er die Sophistik unter die nachbildenden Künste
einordnet, und sich zugleich in diesem Zusammenhange über Sein, Nichtsein,
Schein, Abbild, Wahrheit, Unwahrheit, über Fundamentaldinge der Welt bis
hin zur Ideenlehre äußert. Lógos und Auge der Seele gehen dabei eine Einheit
ein, die so kompliziert ist, dass er an anderer Stelle zu einem Mythos greifen
muss; es handelt sich um den Höhlenmythos, der noch zu behandeln ist.

An dieser Stelle können wir sehen, wie das Paradigma des Mythos einen neuen
Aspekt erhält, vielleicht sogar des ursprünglichen Charakters entblößt wird.
Während der Mythos der frühen Griechen die Aufgabe hatte, durch Zuweisun-
gen von bildgefüllten Geschichten (der Dreizack des POSEIDON als Auslöser
eines Erdbebens) ein offenkundiges Ereignis zu erklären, hat jetzt der Mythos
die Aufgabe, etwas, was bisher verborgen und im Dunklen blieb, an das Licht
zu bringen und diskutierbar zu machen.

91



PLATON (427-347)

Diesen Zustand übrigens, dass etwas aus dem Verborgenen herausgetreten
ist und sich nicht mehr verbirgt, sondern „entbirgt“, nennen die Griechen
im anfänglichen Sinne alētheia, was landläufig, aber missverständlich, mit
„Wahrheit“ übersetzt wird.

Doch zuvor muss noch ergänzt werden:

In der platonischen Lehre von der dihaíresis steckt auch ein Stück der py-
thagoreischen Zahlenlehre. Denn wer, wie PLATON meint, bei der dihaíresis
sorgfältig vorgeht [Politikos 284 d 1 ff.; 287 b 10 ff.], wird herausfinden, dass
man einer Idee einen bestimmten Zahlenwert zuordnen kann. Dieser Zahlen-
wert drückt ihren Stellenwert in einer Pyramide oder Matrix aus, ein Mehr
oder Weniger und zeigt als „Ideal“-Zahl die unverwechselbare Stellung einer
Idee im Kosmos der Ideen. Von daher verstehen wir auch den Bericht des
ARISTOTELES, dass für PLATON die Ideen sogar Zahlen gewesen sind.

Das dialektische Verfahren soll abschließend zusammengefasst werden:

Man zerlegt einen allgemeinen Begriff, wie z. B. den Begriff téchnē (Fertig-
keit), in verschiedene Teile und diese ihrerseits wieder, bis man den unver-
wechselbaren Einzelbegriff gefunden hat. Bei allem gefundenen Vielen, also
der Summe des Gefundenen, ist es sinnvoll, dennoch von Einheit zu sprechen,
weil der obere Begriff alles Darunterfallende in sich birgt. Sofern durch die
Differenzierung sehr Spezielles und Differierendes genannt ist, dürfen wir von
Vielheit reden. Das Viele ist aber auch insofern das miteinander Identische,
als es Anteil hat am Oberen.

Mit der von oben nach unten durchlaufenden Idee tritt eben viel Differieren-
des auf; das heißt, das Differierende wächst in die Einheit, je näher es der
Idee kommt, und findet seine Vielheit in der Welt, also in der Trennung und
Absonderung von der Idee. Schließlich kann das Seiende zugleich auch ein
Nichtseiendes sein, weil es in Bezug auf ein anderes Seiendes zu sehen ist und
eben dieses andere nicht ist.

Was wir hier als Bild sehen können, ist also eine Gemeinschaft der Ideen,
und diese erfasst sowohl Sein wie Nichtsein, Eines und Vieles, Identisches und
Verschiedenes.

Grundlage dieser Synthese ist der bereits genannte Gedanke der Teilhabe,
denn das Untere hat Anteil am Höheren und das Höhere wiederum an dem,
was noch höher steht.

So findet das Viele seine Einheit und die Einheit entfaltet sich im Vielen.
Durch die Teilhabe gibt es einen Gesamtzusammenhang der Dinge.

PLATON führt also die divergierenden Gedanken seiner Vorgänger PARME-
NIDES und HERAKLIT so zusammen, dass die Synthese eine oberste Idee
ergibt, die er die „Idee des Guten“ nennt bzw. die, allerdings missverständ-
lich, als „Idee des Guten“ übersetzt wird.

Doch wie sind wir überhaupt in der Lage, auf den Gedanken zu kommen, es

92



geblendet, auf dem Wege nach oben



PLATON (427-347)

gäbe Ideen, eine Ideenpyramide und in dieser Pyramide eine oberste Idee, und
welches ist unser Weg der Erkenntnis zu diesen Ideen? Wie können wir selbst
Wissen gewinnen und Wissen im Sinne von Bildung bei anderen und bei uns
auslösen? Was bedeutet denn nun die Übersetzung „Idee des Guten“?

Den gedanklichen und klärenden Hintergrund für die Antwort auf solche –
scheinbar – einfachen Fragen finden wir z. B. in der buddhistischen Literatur
des alten Indiens, im sog. Milindapañha [Buch I, 1. Kapitel = MEHLIG, 1987,
II. S. 367]. Es heißt da:

„Wer da nicht wiedergeboren wird, weiß der wohl, dass er nicht wieder-
geboren wird?“
„Ja.“
„Wie . . . kann er das wissen?“
„Weil die nähere Ursache (hetu) und die entferntere Ursache (paccaya)
der Wiedergeburt aufgehört haben, für ihn zu existieren . . . “
„Gib mir ein Bild!“

Und dann erzählt der Mönch NAGASENA dem König MILINDA (= MEN-
ANDROS I SOTĒR, gest. 130 v. Chr.) einen Mythos, er „gibt“ also das
„Bild“, das den Text aufklärt. Und der König hat durch das vorgetragene
Bild verstanden, was der weise Mönch mit „nähere Ursache“ und „entferntere
Ursache“ meint.

PLATON antwortet auf die eben aufgeführten Fragen, indem er uns „ein
Bild“ gibt, d. h. einen Mythos komponiert; es handelt sich um den Höhlen-
mythos aus seinem Werk „Über den Staat“ [514 a 1-517 a 7].

5. Die Lehre von den Ideen

a) Der Höhlenmythos

Der Höhlenmythos [vgl. dazu ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 399 ff.] findet
sich im 7. Buche des Dialoges, der die Überschrift „Über den Staat“ oder
„Staat“ trägt. Der Dialog fällt in die mittlere Schaffensperiode des PLATON;
etwa 374 v. Chr. ist vermutlich das gesamte Werk abgeschlossen worden.

Der Rahmen des Mythos besteht aus einer Geschichte, in der SOKRATES am
Festtage der Göttin BENDIS mit GLAUKON, einem Bruder des PLATON,
von Athen nach Piräus wandert. Auf dem Rückweg werden beide festgehalten
und begeben sich in das Haus des POLEMARCHOS, wo sich dessen Vater,
Brüder und Bekannte aufhalten.

SOKRATES berichtet nun über die Gespräche, die er dort führte. In dem
genannten 7. Buch äußert sich der Philosoph zur Entfaltung der Wahrheit am
Menschen.

94



Die Lehre von den Ideen

Anstelle einer Übersetzung wird der Text paraphrasiert; gelegentlich sind
wörtliche Übersetzungen eingeschoben.

Das Thema des Mythos ist jedoch – vordergründig – zunächst nicht die
Ideenlehre, sondern die Bildung des Menschen, wie SOKRATES eingangs
[514 a 1-2] sagt:

„...vergleiche nun ... unsere Natur in Hinsicht auf den Zustand ihrer
Bildung und Unbildung mit folgender Situation!“

Zustand 1:

Stelle dir Menschen vor, die in einer unterirdischen Behausung alsGefangene
sich aufhalten! Sie sind seit frühester Kindheit gefesselt an Kopf und Beinen, so
dass sie sich nicht bewegen können und nur in der Lage sind, in eine bestimmte
Richtung auf eine Wand zu schauen. Als Licht haben sie in ihrem Gefängnis
hinter sich ein Feuer, das sie aber direkt nicht sehen können; zwischen dem
Feuer und ihnen selbst verläuft ein Mäuerchen und auf diesem Mäuerchen
befindet sich eine Art Bühne, wie sie Gaukler oder Artisten auf Märkten
errichten zur Präsentation ihrer Kunststücke. Auf dieser Bühne – so stelle dir
weiter vor – laufen Menschen, teils redend, teils schweigend; sie tragen allerlei
Gerät, Bildsäulen aus Holz und Stein.

Was sehen nun, außer sich selbst, diese gefesselten Menschen? Nun, es sind
die Schatten, die das Feuer auf die vor ihnen stehende Wand wirft. Und
wenn einer der Vorübergehenden spräche, dann glauben die Gefesselten sicher,
dass der vorübergehende Schatten redet. Sie sind also lediglich in der Lage,
Schatten zu sehen, diese reden zu hören und Bilder der Gegenstände für die
Gegenstände selbst, also die Schatten für das Wahre zu halten.

Zustand 2:

Wenn nun einer der Gefesselten befreit würde aus dem Zustande des Unver-
standes [515 c 5] und gezwungen würde, sofort den Kopf zu drehen, zu gehen
und in die Richtung der Lichtquelle, also des Feuers (nicht direkt in das Feu-
er) zu blicken, dann dürften ihm die Augen höllisch schmerzen; er könnte,
geblendet, die Dinge überhaupt nicht erkennen, von denen er zuvor
wenigstens die Schatten gesehen hat.

Wenn ihm zudem einer sagte, er habe früher nur Quatsch gesehen, dass er
„ jetzt aber, dem Seienden irgendwie näher und dem zugewandt, was stärke-
re Seinsqualität hat, die richtigere Wahrnehmung habe“, dann würde er das
nicht glauben, vielmehr „der Meinung sein, dass die frühere Wahrnehmung die
größere Fülle der Wahrheit in sich berge im Vergleich zu dem jetzt Präsen-
tierten“ [515d 5-7]. Immerhin konnte er in seinem alten Zustand seine Augen
benutzen und sehen!

Zustand 3:

Wenn man ihn jetzt zur Lichtquelle selbst (also zum Feuer in der Höhle)
brächte, würde er da nicht noch größere Schmerzen erleiden und gern schnell

95



PLATON (427-347)

sich wenden und dorthin zurückkehren, wo er alles wieder sehen kann, fest
überzeugt, „dass dieses in seinem Sein (d. h. tatsächlich) deutlicher sei als das
<eben> Präsentierte“ [515 e 3-4]?

Zustand 4:

Wenn man ihn nun wiederum mit Gewalt überhaupt aus der Höhle her-
aus und an das Tageslicht brächte, dann wären seine Augen vom Lichte so
geblendet, dass er gar nichts sehen könnte von dem, was ihm jetzt als das
Wahre benannt wird.

Dieser Aufstieg wäre dann eigentlich ein Abstieg.

Wir dürfen sicher sein, dass PLATON (wie sein Lehrer SOKRATES) auch
bei HERAKLIT zu Hause ist und das heißt, er weiß, dass Erwerb von Wissen
auch ein Methodenproblem ist.

Aus dem eben als fatal beschriebenen Weg des Gefesselten ergibt sich in den
Augen des PLATON, dass derjenige, der auf demWege nach oben ist, langsam
eingewöhnt werden muss:

Also zunächst sollte er sich, aus dem Dunklen der Höhle an das Tageslicht
gelangt, die Schatten der Menschen ansehen, dann erst einmal ihre etwas
helleren und farbigen Spiegelbilder im Wasser und dann sie selbst.

Den Himmel selbst würde er sich zunächst bei Nacht ansehen und das Leuch-
ten der Sterne und viel später das des hellen Mondes. Schließlich wird er in
der Lage sein, am Tage die Sonne selbst zu sehen.

Nach langer Gewöhnung [516 a 5 ff.] wird er darauf kommen, dass [516 b 10
ff.] „sie es ist, die die Jahreszeiten und Jahre schafft und alles, <was es > in
der sichtbaren Welt <gibt>, an seinen Platz bringt und von all jenem, was
sie (in der Höhle) sahen, irgendwie die Ursache darstellt.“

Erst jetzt wird er sich im Vergleich zu seinem alten Zustand glücklich preisen,
seine ehemaligen Mitbewohner aber zutiefst bedauern. Er wird darüber er-
haben sein (vielleicht sogar unfähig dazu), die dortigen Spiele mitzumachen,
z. B. die vorbeiziehenden Schatten genau identifizieren und voneinander un-
terscheiden zu wollen. Lob, Ehre und Ansehen bzw. die Maßstäbe dafür da
unten wird er nicht mehr verstehen, d. h. er könnte sie auch nicht mehr ak-
zeptieren – er würde lieber Tagelöhner bei einem armen Bauern sein, als dort
unten zu leben.

Und nun das größte Unglück – wir Modernen würden mit der Sprache der
Technik sagen „Der GAU“!

Zustand 5:

Wenn er nun wirklich zurückginge und sich auf seinen alten Schemel setzte,
was geschähe dann? Dann wären seine Augen voller Finsternis, er wäre blind
und man würde ihn auslachen, da er mit verdorbenen Augen von oben zu-
rückgekommen sei; ja, man gelangte zu der ehrlichen Überzeugung, dass jeder

96



wieder zurück: geblendet



PLATON (427-347)

getötet werden müsste, der versuchte, jemanden von unten nach oben zu ho-
len. Denn das sei der Versuch, jemanden durch Blenden in den Zustand der
Finsternis zu bringen und ihn dumm zu machen.

Soweit die Paraphrase des so genannten Höhlengleichnisses.

Und nun zur Deutung, die übrigens SOKRATES [517 a 8 ff.] selbst vornimmt
[s. u.]:

Wir erleben den Weg des Menschen oder, wie PLATON selber sagt, den Weg
der Seele nach oben und zurück in fünf Stufen, und ihre paideía, ihre Bildung.
Wir erkennen einen Weg über verschiedene Stationen mit all den Schwierig-
keiten, die wir auch an uns selbst kennen, aber auch mit den Schwierigkeiten,
die wir unter Umständen mit unseren Mitmenschen haben und die diese un-
ter Umständen mit uns haben. SOKRATES hatte diese Schwierigkeiten – sie
führten ihn in den staatlich befohlenen Gifttod durch den Schierlingsbecher,
Jesus von Nazareth starb am Marterholz.

Das Sein als Ganzes ist also in sich gestuft und jede Stufe oder Schicht hat
in Bezug auf ihre Wahrheit einen besonderen Charakter. Jede Stufe hat eine
besondere Wahrheit und einen besonderen (höheren oder eingeschränkten)
ontischen Status.

Interessanterweise kann im Griechischen das substantivierte Partizip tó ón
(= das Seiende) gesteigert werden, wie auch das Adjektiv „wahr“ gesteigert
wird – also seiend, seiender, am seiendsten oder wahr, wahrer, am wahrsten:

Die Stufung des Seins oder desWahren können wir nur onto-logisch, sprachlich-
logisch aber überhaupt nicht nachvollziehen. Logisch würden wir sagen:

Entweder wahr oder nicht wahr. In Bezug auf das ón würden wir ebenso sagen:
„seiend“ oder „nicht seiend“.

Vielleicht versteht man jetzt auch, dass für unseren Zusammenhang und die
eigene Urteilsbildung die Kenntnis des Griechischen notwendig ist und über-
dies den geistigen Horizont und das Differenzierungsvermögen weitet:

Eine Übersetzung ist kein Ersatz für den originalen Text, das gedanklich Da-
hinterliegende bliebe im Dunklen, wenn es nicht aus dem griechischen Original
geborgen werden kann.

Ontologisch gesehen also eignet jeder Seinsvollkommenheit eine eigene Wahr-
heit und diese entfaltet sich wie das Sein bis zur höchsten Stufe.

Wir bleiben noch ein wenig bei der Stufung. Hier stellt sich die Frage nach dem
Hintergrund dieser Erkenntnis. Deswegen muss der Text nochmals betrachtet
werden. SOKRATES selbst [517 b 6 ff.] gibt eine Deutung des Bildes; sie
lautet:

„Gott mag wissen, ob meine Hoffnung das Richtige trifft, aber:

Was sich mir zeigt, zeigt sich so, dass ganz zuletzt und in Vollendung
(teleutaía) im Bereiche des geistig Erfassbaren die Idee des Guten

98



Die Lehre von den Ideen

(hē tū agathū idéa) <wenn> auch <nur> mit äußerster Anstrengung
(mógis) wahrgenommen wird; wenn sie aber wahrgenommen ist, dann
ist zwingend zu folgern, dass sie für alle <verständigen Beobachter>
die Ursache alles Richtigen und Schönen ist, <wobei gemäß dieser
Denkweise die Idee des Guten> im Bereiche des mit den Augen Sicht-
baren das Licht und dessen hauptsächliche Quelle (die Sonne) gebiert;
andererseits ist sie im Bereiche des nur durch das Denken Erfassbare
unmittelbar die Herrin, die die Wahrheit und deren Innewerden (d. h.
deren Erkennen oder Aufspüren) hervorbringt,“

d. h. sie bringt etwas aus dem Verborgenen heraus (alētheia) und macht dieses
ver-„nehmbar“, erkennbar, verständlich. Sie hilft, „Witterung“ aufzunehmen,
die „Nase“ (nóēsis) für etwas zu bekommen.

Jeder Schicht des Seins und der diesem Sein zugeordneten Wahrheit kommt
auch eine Wertigkeit zu, nicht physischer, psychischer oder moralischen Art,
sondern im Grad der Entfaltung der Qualität.

Das Wort „das Gute“ (tó agathón) meint nicht moralische Qualität der jewei-
ligen Stufe:
Wenn wir z. B. von der „Güte“ des Wassers oder von der Güte eines Gerä-
tes sprechen, dann meinen wir damit eine Tauglichkeit, die dem jeweiligen
Seienden so zukommt, dass dieses seinen Sinn und Zweck erfüllen kann.

MARTIN HEIDEGGER übersetzt to agathón durch „das Tauglichmachende
. . . “ [1996, S. 228].

Und das am meisten und in vollkommener Weise tauglich Machende ist die
idéa tū agathū, die „Idee des Guten“.

Die „Idee des Guten“ hat also eine doppelte Funktion:
Zum einen ist sie im Erkenntnisprozess eine Art Scheinwerfer, der etwas aus
dem Finsteren herausholt und beleuchtet, so dass es selbst scheint (alētheia);

zum zweiten ist sie es, durch die etwas überhaupt erst ein Seiendes wird, also
Sein gewinnt:

Die oberste Stufe ist also die Idee des Guten, die zugleich Ursache von all dem
ist, was SOKRATES „richtig“ (orthós) und „schön“ (kalós) nennt. Nur schwer,
heißt es, ist diese zu erkennen.

Und danach beginnt SOKRATES von unten nach oben zu entfalten; Pädago-
gen sprechen vom Wege, der vom Leichten zum Schweren führt.

Soweit unsere sinnliche Wahrnehmung reicht (die unterste und leichteste Stu-
fe), ist die Idee des Guten die Mutter (tekūsa) des Lichts und von dem, was das
Licht gebiert (die Sonne); im Bereich des nur durch das Denken Erfassbaren
ist sie selbst die Herrin (also nicht so sehr Mutter und Gebärende) und sie gibt
Sein (= „Wahrheit“) und verleiht die Fähigkeit, etwas aufspüren und denken
zu können; sie gewährt das Instrument, mit dem man dieses Sein erkennen
kann.

99



PLATON (427-347)

Vernehmen (d. h. das Denken und Innewerden einer Wahrheit) ist also nicht
eine Größe eigenen Rechts, sondern eine Gabe der Gnade, die uns für das
dargereicht wird, das erkannt werden soll.

Durch Gnade haben wir das Vermögen des Vernehmens.

Das könnte auch durch einen Vergleich deutlich gemacht werden, also etwa:

Was im Bereich der Idee des Guten das Richtige und Schöne ist, ist im Bereiche
des Sichtbaren das Licht und die Sonne und im Bereiche des Denkbaren die
Wahrheit und deren Vernehmen (also deren Erkenntnis).

Das Gute : das Sichtbare : das Denkbare =

das Richtige/Schöne : Sonne/Licht : Wahrheit/Erkennen

Über allen Stufen steht die Idee des Guten; sie ist gebärende Mutter des
Sichtbaren, aber unmittelbar Herrin des nur durch das Denken Fassbaren.

Zwischen den Zeilen lesen wir, dass die ideale Wirklichkeit der Hervorbringung
nicht bedarf; sie ist da, wird vorgefunden, wie Gott vorgefunden wird.

Wir Lichtmenschen hingegen sind geschaffene Kinder der Idee des Guten.
Doch ob wir zu dem gelangen, wozu wir durch das tauglich Machende geschaf-
fen sind oder scheitern, ist die Frage, die jeder für sich beantworten muss.

Wir sind da vor uns selbst verborgen und wohl auf der Suche nach uns selbst
ein Leben lang. Den unbedeutendsten Teil dieses Prozesses nennen sogenannte
Bildungspolitiker „Lebenslanges Lernen“, als ob Bildung die Kaufhandlung in
einem Warenhause nachvollzieht.

Was aber das Geistige betrifft, so wird dieses von der Idee des Guten nicht
nur geboren: Es bleibt auch unter dem Regiment dieser Idee und erhält allein
von ihr beständige Gültigkeit.

Die Idee ist der Souverän (kýrios).)

So tragen die Stufen oder Schichten unterschiedlichen Charakter, sie weisen
unterschiedliche Qualitäts- und Gültigkeitsgrade auf.

Der große Schüler des PLATON, ARISTOTELES, hat diese Schichtenontolo-
gie in seiner Psychologie entfaltet, indem er die Pflanzenseele von der Tierseele
und diese von der Menschenseele unterschied (auch vegetative, Sinnen- und
Geistseele genannt). Darüber wird im Folgenden noch zu sprechen sein. Sehr
grundsätzlich und für die Folgezeit (speziell für die Scholastik) richtungswei-
send hat DIONYSIOS der Areopagite (um 500 n. Chr. in Syrien wirkend)
die Schichtenlehre entfaltet, indem er platonische und christliche Gedanken
vereinte und die Idee des Guten Gott zuordnete:

In Gott als dem Überguten ist alles vereint; er gewährt (wie bei PLATON die
Idee des Guten) die Fülle des Seins, in ihm ist alles eines so wie im Mittelpunkt
eines Kreises alle Kreise oder im Punkte alle Geraden.

100



Die Lehre von den Ideen

In Gott sind alle Anfänge (archaí) und alle Schlussfolgen (symperásmata),
[vgl. de divinis nominibus, V 8]. Gott lässt die Dinge aus sich heraus hervor-
gehen und so wird Welt verwirklicht, indem sie aus ihm fließt (Emanation).
Und alle Dinge haben an Gott als dem Oberguten Anteil, aber doch in unter-
schiedlicher Weise:

Je näher Seiendes bei Gott steht, umso mehr hat es Anteil und um so stärker
ist seine Einheit ausgeprägt. Größere Ferne hat weniger starke Einheit und
größere Vielheit zur Folge:

„Alles Leblose hat nur insofern Anteil, als es ist. Das Leben hat Anteil
an seiner (Gottes) ... lebensschaffenden Macht. Und was Geist und See-
le besitzt, hat ... Anteile an seiner ... vollkommenen, übervollendeten
Weisheit“ [de caelesti hierarchia, IV 1].

Dieser Schichtungsgedanke, der auf die dihaíresis der platonischen Dialek-
tik [s. o. S. 83 ff.] zurückgeführt werden kann, geht von hier aus ein in die
scholastische Philosophie und wird deren konstitutiver Bestandteil. Die
großartige Ergänzung dieser Schichtungsontologie ist der Gedanke, dass alles
mit unterschiedlicher Wahrheitskraft ausgestattete Seiende, das stets Teilhabe
am obersten Guten, also an Gott, bedeutet, zu Gott zurückkehrt:

Allem Seienden eignet ein Sehnen nach dem Guten und Schönen und dem
Einen – der Weltprozess ist aus Gott und ist zu Gott, Ent- oder Ausfaltung
und Rückfaltung, Rückentwicklung von unten nach oben bis zur ekstatischen
Vereinigung mit dem einen – durch Reinigung, Erleuchtung und Vollendung.

Der Stufungs- oder Schichtungsgedanke wird uns noch im gesamten Platonis-
mus bis zu BOETHIUS begleiten.

Die von PLATON aufgeführten Seins- und Wahrheitsstufen sind zugleich
Erkenntnis- und Bildungsstufen.

Der Weg beginnt in der Bildungslosigkeit (apaideusía) und endet in der pai-
deía. AlsWesen der Bildung wird die periagōgē

¯
hólēs tēs psychēs beschrie-

ben, der Umschwung der ganzen Seele, nicht nur einzelner Teile.

Wenn es sich um eine Art kreisende Bewegung handelt, in der man in die Nähe
eines Ausgangspunktes zurückkehrt, dann handelt es sich um die Bewegung
wie auf einer Spirale, in der ein späterer Ausgangspunkt oberhalb des früheren
liegt. Neuzeitliches Lehrplandenken spricht vom Spiralcurriculum.

Messlatte ist immer der Zustand der Bildungslosigkeit:

Im Vergleiche zum neuen Zustand ist der alte, vergangene, ein Nichts, das
Gegenstück zu dem, was ist:

Hier wirkt die platonische Dialektik so hinein, dass man die Verbindung von
Ideenlehre und Dialektik sehen kann.

101



PLATON (427-347)

Wenn nun aber jemand, der die eine höhere Stufe der Spiralbewegung der
Seele erreicht hat, zurückkehrt zu seinem Ausgangspunkt und zu denen, die
dort verharren, dann wird er eine Überraschung erleben:

Auf dieser Stufe wird er erkennen, dass er blind geworden ist für das Dortige
und die Dortigen, er wird verhöhnt werden und angegriffen werden, wenn er
versucht, Menschen ihrem Zustand zu entreißen und dorthin zu führen, wohin
er gekommen ist. Hier wird auf das Schicksal des SOKRATES angespielt, wir
könnten JESUS von Nazareth oder zahllose andere Märtyrer anführen.

Aber eine solche Stufe ist eine für die Beschreibung von Wahrheit notwendige
[HEIDEGGER, 1996, S. 223 ff.].

So wie das Wesen von Bildung in der gewonnenen alētheia besteht, stellt Un-
bildung oder Bildungslosigkeit den Hintergrund von Bildung und lē

¯
thē den

Hintergrund von alētheia dar.

Alētheia meint nicht so sehr veritas oder verum, was man wie alētheia als
Wahr-heit übersetzt, sondern den Zustand des Entrissenseins (alpha privati-
vum: a-lētheia) aus dem Zustande des Vergessen- und Verborgenseins (lē

¯
thē).

Und was dem in der Dunkelheit Verborgenen entrissen ist, ist geborgen und
aufgehoben im Lichte, ist erleuchtet.

Wenn man also an die Quelle des griechischen Wortes und damit wohl auch
an die Quelle des Gleichnisses geht, wird man erkennen, dass man mit der
Übersetzung von alētheia als Wahrheit (veri-tas) in die Irre geht. Dieses Wort
meint dasjenige, zu dem wir im Wege unserer Bildung gelangen:

Wir werden zu dem geführt, was anfänglich im Dunklen verborgen ist; im An-
fang sind wir sogar uns selbst gegenüber verborgen. Und mit dem Entbergen
des bisher Verborgenen – man könnte es das Wesen, die phýsis, oder im plato-
nischen Sinne Ideen nennen – werden wir uns selbst gegenüber entborgen und
gelangen im Aufleuchten dessen, als was wir uns in der Bildung erkennen, zu
uns selbst.

Wir werden zu uns selbst entrissen, sind „hin“-gerissen.

Wir werden unser ge-„wahr“.

Etymologisch hängt „Wahr“-heit mit der Wurzel zusammen, die im Althoch-
deutschen als gi-war erscheint und so viel wie „mit den Sinnen erfassend“, =
„wahr-nehmend“ bedeutet. Am Ende der Entwicklung der Wörter „alētheia“
und „Wahrheit“ steht die Bedeutung, die die Übereinstimmung von Aussage
und ausgesagtem Sachverhalt meint.

Am Anfang der Entwicklung beider Worte steht die gemeinindoeuropäische
Vorstellung davon, dass etwas aus dem Dunkel ins Licht der sinnlichen Wahr-
nehmung gelangt, wahr wird und Gewähr, d. h. Sicherheit und Geborgenheit
bietet.

102



die Wirklichkeit dahinter?



PLATON (427-347)

b) Zusammenfassende Bemerkungen

Im folgenden Abschnitt wollen wir uns dem nähern, was landläufig die Lehre
von den Ideen genannt wird [vgl. ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 390 ff.].

Zuvor ein paar Bemerkungen, die bereits Gesagtes aufnehmen. Der Dialog
EUTHYPHRON bietet ein echtes Stück SOKRATIK und SOKRATES, den
dialogischen Begriffsethiker, der unerbittlich nach dem sucht, was das Wesen
eines Gegenstandes ist.

In diesem Dialoge geht es zum Beispiel um die Frömmigkeit, im Dialoge LA-
CHES um die Tapferkeit, im ION um Wissen und Wissenschaft, im CHAR-
MIDES um das, was die Griechen sōphrosýnē nennen (wir können das auch
mit Selbstbeherrschung oder Besonnenheit übersetzen), im ersten Buche der
POLITEIA geht es um die Gerechtigkeit.

Was an diesen frühen Dialogen PLATONs, die ganz besonders stark unter
dem Einflusse des SOKRATES stehen, beeindruckt, ist die immer sich wie-
derholende strenge Prüfung (élenxis) landläufiger Meinungen und schnell hin-
geworfener Definitionen mit dem Ziel, die Definition schlechthin und damit
das Unveränderliche und das nicht bestreitbare Wesen zu finden. Der Fach-
ausdruck dafür ist schon im Dialog EUTHYPHRON zu finden; er lautet idéa
oder auch eídos.
Idéa ist etwas, was schon immer bestand, bis heute Bestand hat und immer
Bestand haben wird. Während SOKRATES dabei stehen blieb, im Dialog
ethische Gegenstände zu klären, ging nun PLATON darüber hinaus. Er wei-
tete die ursprüngliche Bedeutung des griechischen Wortes (= äußere Erschei-
nung, die man sehen (ideín) kann) [ERLER a. a.O., S. 391] und formte seinen
Fachausdruck: idéa als etwas, was sich eben nicht als äußere, der sinnlichen
Wahrnehmung zugängliche Erscheinung präsentiert, sondern nur durch das
Denken zugänglich wird.

Er entwickelte auf der Grundlage der Begriffsuntersuchungen seine Ideenlehre.
Die Entstehung wird z. B. von WINDELBAND/HEIMSOETH [1957, S. 98
f.] als „eine der schwierigsten und verwickeltsten Vorgänge in der gesamten
Geschichte des europäischen Denkens“ bezeichnet.

Die Darstellung sokratischen Denkens an einem Beispiel wurde zwar am Bei-
spiel des Dialoges EUTHYPHRON vorgenommen; doch zugleich bedeutet die-
ser Dialog eine Einführung in platonisches Denken; denn die Wesensfrage
wird dort gestellt, die Frage nach dem, was einheitlich und unveränderlich der
Beliebigkeit menschlicher Meinung (dóxa) entzogen ist.

Damit ist gesagt, was Quelle des Wissens und der Wissenschaft nicht sein
kann, nämlich die sinnliche Wahrnehmung dessen, was uns in fortwährender
Bewegung umgibt. Das, was uns umgibt, ist so in Werdezuständen begriffen
(also fließend, wie HERAKLIT sagt), dass es allenfalls zu Meinungen (dóxai),
nicht aber zu sicherem zuverlässigem und unveränderlichem Wissen und ent-
sprechenden Urteilen führen kann.

104



Neue Wahrheit strengt an.



PLATON (427-347)

Die Annahme einer vollkommenen Relativität durch die Sophisten (PROT-
AGORAS) ist das Eine, die sokratisch-platonische Kritik daran ist das An-
dere. Es geht nicht um aísthēsis, also um die sinnliche Wahrnehmung, wenn-
gleich diese schon etwas mit einer auf Wahrheit sich gründenden Vorstellung
[THEAITETOS 210 b 1] zu tun hat. Denn ohne Berücksichtigung der sinnli-
chen Wahrnehmung würden wir mit vielen Beulen am Kopf herumlaufen. Es
geht dem PLATON um die Wirklichkeit dahinter [R. 516 c 3], auf die sich
sein philosophischer EROS richtet.

Das Ergebnis des Nachdenkens hier ist nicht eine mehr oder weniger auf Rich-
tigkeit sich gründende Vorstellung oder Meinung, sondern „epistē

¯
mē“ vom

Seienden als Seienden, unveränderlich, ewig, das heißt das Wissen vom wirk-
lich Seienden (= óntōs ón).

Während nun SOKRATES im Bereich des Ethischen stehenbleibt und ganz
konsequent seine eídē als unveränderliche Muster (parádeígmata) für
menschliches Handeln formuliert, geht PLATON den ganz neuen Schritt:

Er formuliert den Gedanken eines völlig anderen Seins, einer anderen Wirk-
lichkeit als der, die wir körperlich fassen und wahrnehmen:

Gegenstand seiner Wissenschaft ist die unkörperliche, immaterielle Wirklich-
keit, die neben der Körperwelt (und unabhängig von ihr) selbständig existiert
[ARIST. Metaph. 987 b 4 ff.; 1078 b 9 ff.], mit der aber die genannte Körper-
welt durch Teilhabe (méthexis) verbunden ist.

Der sokratische Ansatz ist dabei, dass durch die „eídē“ sittliches Wollen
und Handeln der Menschen einen wissenschaftlichen Hintergrund erhalten.
Der platonische Ansatz geht weiter und nimmt insgesamt eine immaterielle,
unkörperliche Welt an (den sog. kósmos noētós = mundus intellegibilis),
die in der Gestalt der eídē oder idéai das eigentliche Sein (óntōs ón) darstellt.
Das eigentliche Sein kann man nur vernehmen (noeín) durch geistige Akte
(noēseis).

Im Bereiche der dóxa verhalten sich Gegenstand zu aísthēsis wie im Bereich
des eigentlichen Seins Idee und nóēsis.

Ausdrückbar wird das immaterielle, unkörperliche Sein durch die Begriffe.
Die Begriffe (als Ausfluss menschlicher Sprache) stellen die uns unmittelbar
fassliche zweite Welt dar. Diese immaterielle zweite Welt verhält sich zur
ersten, wie Sein zu Werden, das Einfache zum Komplexen, das Bleibende
zum Wechselnden.

Aus der Tatsache, dass die zweite Welt nur über Begriffe erfahrbar gemacht
und ausdrückbar wird, ergibt sich, dass PLATON (ebenso wie SOKRATES)
mit der Sprache äußerst sorgfältig umgeht, ja sogar als dichtender Philosoph
(was SOKRATES für sich stets abgelehnt hatte) seine Dialoge wie sprachliche
Kunstwerke komponiert. Er selbst gibt sich erstaunt, aufs Tiefste bewegt,
er gerät in Schwindel, wenn er im Dialog den jeweiligen Gesprächspartner

106



Die Lehre von den Ideen

berichten lässt; heiliger Schauder ergreift ihn – auch beginnen ihm wie dem
Jesus von Nazareth, wenn er vom Königreich Gottes spricht, die Worte zu
fehlen, wenn er, ergriffen mit dem Auge des Künstlers schauend, uns die Ideen
(wie das Heilige) nahe bringen will, er spricht dann in Bildern, wie man am
Beispiel des Höhlenmythos sehen kann.

Zu den Ideen könnte man zusammenfassend sagen:

Ideen sind:

1. allgemeine genau zu bestimmende Begriffe, wie man es bei SOKRATES
gelernt hat; sie besitzen allgemeine Gültigkeit;

2. das eigentliche Sein, das sich selbst immer gleich bleibt, das an sich Seiende,
das Eine im Angesicht des Vielen;

3. Urbilder, die, durch geistiges Schauen gewonnen, den Dingen überhaupt
erst Existenz geben; vor der Welt der Sinne und diese konstituierend liegt
diese Welt der Urbilder; erstere hat an letzterer Anteil;

4. Ursache der sichtbaren Welt, des tópos horātós.

Dieser hat Anteil an jenen.

Es gibt den ontischen Bezug zwischen dem Grundgelegten und dem Grund-
legenden durch die Teilhabe (méthexis). Das Grundlegende (die hypóthe-
sis) ist im Grundgelegten anwesend (parusía).

Im TIMAIOS geht PLATON noch einen Schritt weiter und stellt dar, dass
der göttliche Schöpfer die Welt als Abbild der Ideen geschaffen hat.

So findet in unserer Welt jeder, der sehen kann, den Hinweis auf das Da-
hinterstehende; die Welt ist also ein ernstzunehmendes Zeichen für etwas,
was hinter ihr steht; ohne diese unsere Welt und Wirklichkeit hätten wir
keinen Hinweis auf das, was hinter ihr steht und kein Wissen.

Wirklichkeit hat also Sinn, sie wird von PLATON nicht weggedeutet oder
ignoriert, wir müssen nur versuchen, den Sinn der Zeichen dieser Wirk-
lichkeit aufzuspüren; dann werden wir im Grundgelegten unserer Welt das
Grundlegende der Ideen finden. Unsere den Sinnen zugängliche Wirklich-
keit ist das Zeichen, oder genauer: Nur ein Zeichen; Ideen sind

5. etwas Zweckhaftes, sie sind Zweck und Ziel (télos). Es heißt [PHAIDON
74 e 6 ff.; insbes. 76 b 1]:

„Alles Sinnengebundene strebt nach <der Idee>.“

So ist die Idee etwas, um dessentwillen ein anderes ist:

Das Niedere strebt nach Höherem und dieses wiederum nach noch etwas
Höherem. So hat alles, was ist, die Form eines Bauwerks, oder einer Pyra-
mide. Das, um dessentwillen etwas ist, wird agathón genannt. Und dieses
bewirkt, dass ein Anderes das sein kann, das es sein soll.

107



PLATON (427-347)

In jeder Wirklichkeit ist ein Jegliches auf Höheres bezogen und strebt dar-
über zum Höchsten. Welt lebt von diesem Strebevermögen.

Das Streben nach Höherem ist zugleich ein Vollendungsstreben. Am Ende
möchte alles ganz sein, ein Ganzes und dann hat das Streben Ruhe, die Ruhe
in der Idee.

Von hier ist es nicht mehr weit bis zu jenem schönen schlichten Wort der
Christen:

„Und alles Ringen, alles Streben, ist ewige Ruhe in Gott dem Herrn“.

Das Wort für dieses Streben nach dem Ganzen, so sagt PLATON, ist érōs:

érōs als platonisches Fundamentalgenos ist der Weg des gestuften Aufstiegs in
die Unsterblichkeit des Absoluten, das selbst nicht mehr aufsteigt; es ist ohne
weitere Voraussetzung (anhypótheton [rep. 510 b 7]) und genügt sich selbst
[PHAIDON 101 e], es steht jenseits der Wirklichkeit.

Es gibt also das Absolute, ein Oberstes – das an sich Gute oder die Idee des
Guten genannt, die allem, was folgt, von sich abgibt.

So heißt es denn auch in der Scholastik:

„omne ens est bonum“ – jedes Seiende ist gut (denn es hat Anteil am
höchsten Gut).

Doch was wir hier vorläufig „das Gute“ nennen, ist so komplex, dass es für uns
nicht übersetzbar und für PLATON nur im Rahmen eines Mythos angemessen,
wie soeben gezeigt, darstellbar ist.

Am Ende seines Lebens hatte PLATON darüber Vorlesungen gehalten; ARI-
STOTELES ist Zeuge und hat, wie wir noch sehen werden, mitgeschrieben
und in seiner Metaphysikvorlesung darüber abgehandelt. Was man zur Idee
wohl beitragen könnte, ist dieses:

Sie ist weder Teil der raum-zeitlichen Welt (also eine res extensa) noch ist
sie nur etwas Psychisches (eine res cogitans); sie ist eine Wirklichkeit, die wir
z. B. im Umgang mit der Mathematik ganz besonders erfahren dürfen:

Nicht für umsonst hat die Mathematik in der Akademie höchsten Stellenwert.

Nehmen wir den Satz von der Winkelsumme im Dreieck der Ebene:

Die Winkelsumme beträgt zwei rechte Winkel. Oder nehmen wir die Ellipse
oder die Multiplikation vier mal vier. Diese Sätze und deren Ergebnisse stehen
vor und außerhalb der Zeit. Ob es uns nun gibt oder nicht, selbst ob es Gott
gibt oder nicht. Die Sätze haben absolute Geltung, oder, wie BOLZANO diese
nannte: „Sätze vor Gott.“ Und es sind Sätze vor jeder Sprache.

Die platonischen Erkenntnisse (die Identität vom „höchsten Gut“ und „Gott“)
haben eine gewaltige philosophiegeschichtliche Nachwirkung. Ich nenne nur

108



Anfang und Ende sind eines



PLATON (427-347)

dieGottesbeweise aus den Stufen der Vollkommenheit, die Definierung Got-
tes als das summum bonum, Welt als Entfaltung Gottes, die Lehre des
Neuplatonismus von der Emanation (PLOTIN), die Unterscheidung von ab-
solutem und kontingentem Sein, BOLZANOS Unterscheidung in der Logik
zwischen psychologisch zu interpretierenden Urteilsprozessen und Sätzen, die
unabhängig von ihrem Gedacht- oder Erkanntwerden bestehen. Über BOLZA-
NO wirkt PLATONs Ideenlehre bis zu EDMUND HUSSERL, MARTIN HEI-
DECKER und HANS-GEORG GADAMER.

c) Exkurs: PHAIDON

An dieser Stelle bietet es sich an, einen platonischen Dialog zu bedenken, der
ebenso wie die Abhandlung „Über den Staat“ der mittleren Schaffensperiode
des Philosophen (388–366) entstammt [vgl. S. 77].

Eine relative Chronologie wird deswegen möglich, weil der Dialog PHAIDON
die im Dialog MENON entwickelte Lehre vom Wissen als Wiedererinnerung
aufnimmt, so, wie das eben dargestellte Höhlengleichnis sich auf PHAIDON
bezieht. Also haben wir, was die Entstehung angeht, die Reihenfolge: Menon,
Phaidon, Staat.

Beim Nachdenken über Bildung geht es, wie man zuvor sehen konnte, um
das Nachdenken über das Ziel und Ende des Einzelnen.

PHAIDON führt dieses Nachdenken weiter, indem er Dialektik und Ideenlehre
zusammennimmt und über das Ende hinaus führt.

Daraus ergibt sich die merkwürdige Mischung aus Traurigkeit und Heiterkeit,
die sich in den Gesprächen findet, die SOKRATES an seinem Hinrichtungs-
tage geführt hat. Der Verlauf des Dialoges wird im Folgenden so dargestellt,
dass zwischen wörtlicher Übersetzung und Paraphrase ein Wechsel stattfindet.
Dazu kommt selbstverständlich der Kommentar.

Zunächst sei die Gliederung des Dialoges aufgeführt:

1. Prolog:
SOKRATES im Gefängnis 57 a 1 - 61 c 1

2. Hauptstück:
Mensch und Seele 61 c 2 - 107 d 5

- 61 c 2 – 69 e 5: der philosophisch lebende Mensch
- 69 e 6 – 84 b 8: die Unsterblichkeit der Seele
- 85 b 10 – 107 d 5: Weitere Zweifel

3. Epilog:

- Weg der Seele (allgemein) 107 d 5 – 108 c 5
- Mythos vom Schicksal der Seele 108 c 5 - 115 a 8
- Tod des SOKRATES 115 b 1 – 118 a 17

110



Die Lehre von den Ideen

Mit spielerischer Leichtigkeit, wie es scheint, komponiert PLATON den Hand-
lungsrahmen:

Zwei alte Bekannte treffen sich in Phleius, einem Ort im Nordosten der Pelo-
ponnes. Einer heißt ECHEKRATES und ist in Phleius Mitglied einer Pytha-
goreergemeinde, der andere, nach dem der Dialog benannt ist, ist ein Schüler
des SOKRATES und lebt in Elis, wo er nach dem Tode seines Lehrers eine
Philosophenschule gründen wird: PHAIDON.

ECHEKRATES fragt [57 a 1 ff.]:

„Warst du selbst, PHAIDON, bei SOKRATES an jenem Tage, da er das
Gift nahm im Gefängnis, oder hast du dein Wissen von einem anderen?“

PHAIDON erwiderte: „Ich selbst war zugegen, ECHEKRATES.“

ECHEKRATES sagte darauf: „Was ist es nun, was der Mann gesprochen
hat vor seinem Tode und wie fand er sein Ende? Gern höre ich etwas
davon, denn keiner . . . reist heutzutage leicht nach Athen, und kein
Freund ist seit geraumer Zeit von dort nach hier (in Phleius) gekommen,
der uns etwas Zuverlässiges darüber hätte mitteilen können, außer, dass
er das Gift getrunken und verstorben sei; . . . “

[58 c 6 ff.]: „Wie war das denn nun mit seinem Tode selbst, PHAIDON?
Was ist denn so gesprochen und getan worden und welche von den
Vertrauten waren bei diesem Manne? Oder ließ die Regierung es nicht
zu, dass sie zugegen waren? Starb er also allein, ohne dass seine Freunde
dabei waren?“

„Keineswegs“, sagte PHAIDON, „es waren welche da und zwar recht
viele. . . “

[59 b 10] „Nur PLATON, glaube ich, war krank.“

[59 c 7 - d 1]: „Was für Gespräche“ sprach ECHEKRATES, „wurden
geführt?“ PHAIDON: „Ich werde versuchen, dir von Anfang an alles zu
erzählen . . . “

Dieses ist der Vorspann und 1. Teil des Rahmens; er schließt damit, dass
die weinende Ehefrau des SOKRATES auf dessen Bitten zusammen mit einem
kleinen Kind aus dem Gefängnis entfernt und nach Hause gebracht wird [60
a 6 ff].

Der Hauptteil des Dialoges umfasst drei Unterabschnitte [61 c 2 - 107 d 5]
und

läuft aus in den Epilog, der

- den Weg der Seele überhaupt [107 d 5 – 108 c 5],

- den Mythos vom Schicksal der Seele [108 c 5 – 115 a 8] und

- den Tod des SOKRATES [115 b 1 – 118 a 17] behandelt.

111



PLATON (427-347)

Der zweite Teil des Rahmens beschreibt den Tod des SOKRATES. Der Dialog
beginnt mit der Begegnung zweier Bekannter, PHAIDON und ECHEKRA-
TES.

SOKRATES war gerade von den Fesseln befreit worden, aber nicht der
Schmerz bewegte ihn, als er sich reckte, sondern die Erscheinung, wie aus
dem Schmerz Wohlbehagen wurde.

Kein böses Wort über den oder die, die ihn gefesselt haben.

Dann erzählte er von seinen Träumen in den vielen Nächten seines Lebens
und der sich wiederholenden Aufforderung, er solle sich musisch betätigen.

Bis zum Todesurteil verstand er „betätige dich musisch“ als „betreibe Philo-
sophie!“.

Doch jetzt wolle er, falls er die Forderung Gottes falsch verstanden haben
sollte, diese richtig zu verstehen versuchen, Gott gehorchen und Gedichte ma-
chen. Doch wolle er nicht zu dem bekannten athenischen Dichter EUENOS in
Konkurrenz treten – dieser sei vielleicht besser als er. Stattdessen solle man
ihm von SOKRATES ausrichten [61 b 7 ff.]:

„Lebe wohl und, wenn du klug bist, folge mir möglichst schnell nach! Ich
aber werde, wie es scheint, schon heute hinfort gehen; denn die Athener
befehlen es.“

Das also ist an EUENOS, der sich ein Dichter und Philosoph zu sein dünkt,
die Aufforderung zum Selbstmord. So muss man das, was SOKRATES dem
EUENOS sagen lässt, wohl verstehen.

Und der wird sich dafür bedanken!

Mit dieser Aufforderung des SOKRATES beginnt das Bild des Dialogs, nach-
dem PLATON den Prolog als Rahmen gestaltet hat:
Der Prolog zeigt uns die Szene im Gefängnis; jetzt beginnt der Hauptteil [61 c
2 - 107 d 5], das Bild selbst also, das aus drei Stücken besteht. Wir beginnen
an der Peripherie mit kräftigen Farben:
Der philosophisch lebende Mensch [61 c 2 - 69 e 5]

Gesprächspartner des SOKRATES sind die Schüler SIMMIAS und KEBES.
SIMMIAS sagt, dass EUENOS zwar Philosoph sei oder zu sein sich dünkt,
doch der wolle gewiss dem SOKRATES nicht so schnell nachfolgen.

SOKRATES weist nochmals darauf hin, dass er als Philosoph ihm bald folgen
müsse, ohne sich Gewalt anzutun. Und es sei für ihn selbst gerade jetzt die
Zeit, sich Gedanken (diaskopeín) und Bilder (mythologeín) [61 e 1-2] über die
Wanderung dorthin zu machen; denn die Sonne sei noch nicht untergegangen.

Wir Menschen sind, so meint SOKRATES unter Berufung auf die Geheimlehre
des ORPHEUS [62 b 3], in einem Gefängnis oder wie eine Schafherde an einem
bewachten Platz. Unsere Hüter sind nicht wir selbst, sondern die Götter, und
denen ist es nicht gleichgültig, wenn sich jemand ohne Notwendigkeit entfernt.

112



Die Lehre von den Ideen

Widersprüchlich finden die Schüler das Ganze schon:

Einerseits darf man sich nicht selbst durch eigenes Tun aus dem Leben ent-
fernen, andererseits soll man, wenn man philosophisch lebt, sich dem Tode
zuwenden.

SOKRATES hat das Gefühl, hier jetzt vor seinen Vertrauten wie einst vor
den Richtern eine zweite Verteidigungsrede halten zu sollen.

Er beginnt mit der Formulierung seiner Grundüberzeugung [63 e 8 ff]:

„Aus gutem Grunde meine ich, dass ein Mensch, der wirklich der Phi-
losophie lebt, dann zuversichtlich sein darf, wenn er zu sterben sich
anschickt, und auch froher Hoffnung, dass er dort (das heißt bei den
Göttern und den bereits Verstorbenen) im großen Umfang Gutes er-
fahren wird, wenn er verstorben ist.“

In diesem Satz erscheint gleich zwei Male das Wort „sterben“.

So liegt die Frage nahe, um welche Art Realität es sich beim Tode handelt [64
c 2]: „Glauben wir, dass der Tod irgendeine Realität ist?“

Die Definition erfolgt sofort:

SOKRATES nennt Sterben die Trennung des Leibes von der Seele und den
Zustand des Totseins so, dass Seele und Körper voneinander getrennt weiter
existieren.

Was folgt aus dieser Sicht des Todes für das Leben?

Wie lebt der Philosoph im Unterschied zu anderen Menschen?

Letztere verzehren sich in der Sorge um den Leib, sind gehetzt, haben keine
Zeit, weil sie sich mühen um Essen und Trinken, Kleidung und Befriedigung
sexueller Bedürfnisse; zu denken ist auch an Krankheiten, Ängste und Phan-
tasien, auch daran, dass [66 c 7 ff.] „um den Besitz von Geld alle Kriege
entstehen; Geld aber müssen wir haben des Körpers wegen, wenn wir wie
Sklaven dem Körper dienen.

Daraus ergibt sich im ethischen Sinne für das philosophische Leben, dass wir
uns beim Körper nur um das Allernötigste kümmern sollen, „bis Gott selbst
uns befreit“ [67 a 6].

Unser richtiges Wissen besteht also darin, dass wir die Seele rein zu halten
versuchen, indem wir [67 a 2 ff.] „möglichst keine . . . Gemeinsamkeit mit dem
Körper haben“.

Dieses Wissen zu gewinnen und umzusetzen, ist Aufgabe der Philosophen:

Lösung und Absonderung der Seele vom Körper [67 d 9 f.].

So stirbt man schon, wenn man noch lebt. Also macht sich der, der durch
die Philosophie sich bemüht, möglichst nahe dem Tode zu leben, geradezu
lächerlich, wenn er angesichts seiner letzten Stunde Schauder bekommt und
sich fürchtet.

113



PLATON (427-347)

Wer die Freude hat, endlich die Wahrheit dort ganz zu sehen, kann sich nicht
fürchten und Angst vor dem Tode haben. Also fällt es mir nicht schwer, euch
und die Herrschenden hier zu verlassen; „denn ich glaube, dass ich auch dort
gute Gebieter und Freunde finden werde. Und wenn ich euch in meiner Ver-
teidigungsrede mehr überzeugt habe als meine athenischen Richter, dürfte ich
zufrieden sein“ [69 e 1 ff.].

Hier endet das erste Stück des Hauptteils.

[69 e 6 - 84 b 8] Das zweite Stück handelt von der Unsterblichkeit der
Seele.

Das ist alles gut und schön, was da von der Seele und ihrem Schicksal gesagt
ist. KEBES nimmt den Faden auf und sagt, dass viele Menschen des Glaubens
sind, die Seele stirbt mit dem Körper, und nach der Trennung vom Körper
steigt sie auf wie ein Hauch in der Kälte oder Rauch vom Herd. Die Frage ist
nicht, ob es die Seele überhaupt gibt, sondern, ob sie nach dem Tode in der
Unterwelt, im Hades, weiterlebt und unsterblich ist.

Nachdem SOKRATES sich vergewissert hat, dass seine Schüler die Fortset-
zung des Gespräches auch wirklich wünschen, setzt er an, indem er eine alte –
wie wir wissen – orphisch-pythagoreische Erzählung [70 c 5 ff.] aufgreift, wo-
nach die Seelen von hier nach dort gehen, wieder von dort nach hier gelangen
und aus den Toten wieder erstehen. Wenn denn die Lebenden aus den Toten
geboren werden, dann müssten unsere Seelen „dort“ [70 d 1] wohl sein.

SOKRATES möchte weiter greifen und nimmt das Reich der Tiere und Pflan-
zen und bezieht sich auf alles, was entsteht:

Aus Kleinem entsteht Großes durch Wachstum. Starkes entsteht aus Schwa-
chem, Schnelles aus Langsamem:

„Aus Entgegengesetztem entsteht Entgegengesetztes“ [71 a 10].

Aber es gibt ein zweifaches Werden, z. B. Wachstum vom Kleinen zum Großen
und Abnahme vom Großen zum Kleinen. Zweifaches Werden eignet allem, was
Werdeeigenschaft überhaupt hat.

So ist das auch beim Leben:

Das Entgegengesetzte ist das Totsein. Auch hier wie bei allem anderen voll-
zieht sich zweifaches Werden: Vom Leben zum Tode und vom Tode zum Leben
– also sterben und geboren werden [72 a 4 ff.]. „Mit Notwendigkeit sind die
Seelen der Toten irgendwo, von wo sie wiedergeboren werden“ [72 a 7f.].

Seele ist also in ständiger Bewegung, die nicht linear fortschreitet, sondern im
Kreise sich vollzieht [72 b 1].

Vor der Geburt existiert sie, nach der Geburt im Körper existiert sie und nach
dem Tode des Körpers existiert sie – mal besser, mal schlechter:

Ganz nach der Qualität des Lebens handelt es sich „für die guten <Seelen>
um ein besseres Sein, für die schlechten um ein schlechteres“ [72 e 1-2].

114



Die Lehre von den Ideen

KEBES bringt da nun ein altes Wort des SOKRATES ins Gespräch, das sich
bereits im Dialog Menon findet. SOKRATES äußerte sich nämlich dahinge-
hend, dass alles Lernen Wiedererinnerung sei. SIMMIAS weiß nicht mehr,
wie SOKRATES diese Meinung bewiesen hat und bittet KEBES, ihm das
doch zu sagen.

KEBES erinnert sich an den „schönsten Beweis“ [73 a 7]:

Wenn man die Menschen nur richtig zu fragen versteht, bringen sie selbst ein
ihnen unbewusstes Wissen heraus, woraus man schließen kann, dass ihre Seele
das Wissen irgendwie hat.

SOKRATES fühlt sich nun veranlasst, bei SIMMIAS ein wenig nachzuhelfen
[73 b 3]: Er fragt also, wieso Lernen Wiedererinnerung ist – denn SIMMIAS
möchte gern wiedererinnert werden:

„Eben dieses . . . möchte ich erfahren, worüber du gerade sprichst, näm-
lich erinnert werden“ [73 b 7 f.].

SOKRATES versucht nun das, was Erinnerung ist, zu umschreiben:

Wer sich erinnert, muss ein Vorwissen haben.

Wenn man etwas sieht, z. B. ein Musikinstrument, das man lange nicht benutzt
hat, erkennt man es gleich wieder.

Aber auch dieses ist Erinnerung:

Wenn man dieses Instrument mit einer bestimmten Person verbindet – eine
Leier mit einem niedlichen kleinen Jungen – dann reicht es, das Instrument
zu sehen, um gleichzeitig damit die schöne Gestalt des Kindes zu verbinden,
obwohl es nicht da ist. Dieser Vorgang der Erinnerung vollzieht sich auch dort,
wo man z. B. nur das Bild eines Musikinstruments oder eines Pferdes sieht.
Auch beim Betrachten eines Gemäldes erinnert man sich der Person, die das
gemalte Instrument gespielt hat.

Weiter:

Wenn man z. B. das Bild eines Instruments oder eines Pferdes sieht, dann ist
man auch in der Lage zu sagen, dass das Bild dieses Pferdes dem Pferde in
der Natur mehr oder weniger ähnlich oder gleich ist und dass KEBES oder
SIMMIAS dieses Pferd des öfteren geritten haben. Auch das ist Erinnerung.

Nun gibt es, wie festgestellt, bei Bildern solche, die einem Gegenstand mehr
und solche, die einem Gegenstand weniger ähnlich sind. So oder so, wir sind
trotzdem in der Lage, das Bild auf den Gegenstand, sogar das Bild vom Pferde
auf die Person KEBES zurückzuführen, der es geritten hat. Wir müssen also
eine Vorstellung von dem, was „gleich“ ist, in uns tragen, anders gesagt:

In uns lebt die Idee des Gleichen, die uns zu Urteilen und Assoziationen
führt, aber sich nie mit dem deckt, was in der Sinnenwelt vorkommt.

115



PLATON (427-347)

Also kann das Wissen [75 c 1 f.] der Gleichheit nicht aus der Sinnenwelt
kommen; es kann aus der Sinnesanschauung heraus angestoßen sein, aber die
Quelle liegt woanders!

„Bevor wir geboren sind, . . . müssen wir das Wissen gewonnen haben“
[75 c 4-5].

Dabei geht es auch um andere Bereiche, z. B. des Schönen, Guten, Gerechten
und Frommen. Bei der Geburt haben wir das Wissen irgendwie verloren und
beim Gebrauch der Sinne langsam wieder gewonnnen.

„Was wir also Lernen nennen, ist <nichts Anderes als> das Wieder-
aufnehmen eines uns eigenen Wissens“ [75 e 5-6]. „Lernen dürfte also
Wiedererinnerung sein“ [76 a 7] . . . máthēsis anámnēsis. . .

Und unsere Seelen hatten Einsicht, ehe sie sich in menschliche Gestalt bega-
ben. Also existiert die Seele schon vor unserer Geburt.

SIMMIAS nimmt diesen letzten Gedanken für den ewig kritischen KEBES
auf und bemerkt, dass mit der Präexistenz der Seele jedoch nicht bewiesen
ist, dass sie auch nach unserem Tode weiterlebt. Jetzt geht es also um den
Beweis ihrer Unsterblichkeit überhaupt [77 a 6 - 84 b 8].

Es gibt da die im Volke vorhandene Vorstellung, dass mit dem Ende des
Lebens auch die Seele vom Winde verweht wird – sie mag vor der Geburt
schon existieren und mit der Geburt in den Körper einziehen. Das heißt aber
nicht, dass sie nach dem Tode weiterlebt.

KEBES verlangt in der Konsequenz dessen die Vollendung des Beweises.

SOKRATES muss nochmals an die Arbeit mit seinen Schülern. Für ihn selbst
ist es nun mit KEBES einsichtig, dass sich aus dem Kreislauf des Vitalen, also
vom Leben zum Tod und vom Tode zum Leben, auch der Kreislauf seelischen
Geschehens ergibt:

Die Seele existiert vor unserer Geburt, findet mit der Geburt ihren
Körper, verlässt ihn nach dem Tode, um – nach dem Tode existie-
rend – wieder in einen Körper einzugehen.

SOKRATES muss wie so oft auf Ängste eingehen, wenn das Gespräch den
Tod als Mittelpunkt hat.

Was aber nun – das ist die Frage – kann sich verflüchtigen und vom Winde
verweht werden, so dass wir Angst haben müssen wie kleine Kinder, wenn der
Wind um das Haus weht?

Es ist das Zusammengesetzte – das kann sich auflösen und sich wandeln; doch
das Nichtzusammengesetzte (to asýntheton) bleibt stets, wie es ist.

Wir können das auf die Welt der sinnlichen Wahrnehmung beziehen: Was im-
mer wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, ist zusammengesetzt, löst sich auf,
bleibt nicht, wie es ist – Pferde, Menschen, Kleider. Doch das Nichtzusam-

116



Die Lehre von den Ideen

mengesetzte, das bleibt sich gleich, ist stets mit sich identisch, z. B. was kurz
zuvor angesprochen wurde:

Das Gleiche, das Schöne, das Gerechte, eben das Seiende selbst. Dieses kann
im Unterschied zu dem Zusammengesetzten, wovon es unendlich viel gibt auf
der Welt, als immer gleich bleibende Wesenheit nicht gesehen, sondern nur
gedacht und in ein Urteil gefasst werden.

Es gibt also Sichtbares und Unsichtbares, aber das Sichtbare wandelt sich,
das Unsichtbare und nur Denkbare hat Bestand.

Wenn man eine Zuordnung vornimmt, dann kommt dem Körper wohl eher
das Sichtbare (und Wandelbare), der Seele aber das Unsichtbare (Beständige)
zu.

Diejenige Seele aber, die, vom Körper im Unmaß beeinflusst, mit dem Körper
wahrnimmt, sieht nur Körperliches und Unreines, eben das Viele, und sie ist
verwirrt und irrt hin und her.

Wenn sie aber sich nur auf sich selbst konzentriert, dann wendet sie sich [79
d 1 ff.] „zum Reinen, immer Seienden, Unsterblichen“, wie wenn sie damit
verwandt ist.

Diesen Zustand nennt man phrónēsis, <abstraktes> Denken.

Und nun eine weitere Zuordnung [79 e 8 ff.]:

Wir gehen davon aus, dass zwischen Seele und Leib zu unterscheiden ist.

Welchem der beiden ist das Göttliche und welchem das Sterbliche beizuord-
nen? Da das Göttliche u. a. mehr führende und schaffende Eigenschaft hat,
möchte man dieses doch mehr der Seele, die ja auch den Körper führt, zu-
ordnen; der Körper jedoch gehört zum Sterblichen. Der Leichnam ist etwas
Sichtbares und löst sich langsam auf, verwest – manches (wie die Mumien)
bleibt relativ lange sichtbar.

Dann aber sollte die Seele, die unsichtbar ist, zugrunde gehen? Sie, die nach
dem Sterben an einen seiner Natur gemäßen, unsichtbaren Ort („wahrer Ha-
des“ genannt) zu Gott wandert, wohin ich nun auch bald gehen werde! [81 a
4 ff.]:

„. . . Dort wird sie glücklich sein, frei von Hektik, Verblendung, Ängsten,
ungehemmter Sexualität und was es sonst noch so gibt an menschlichen
Schwächen.“

Wenn man diesen ethischen Gedanken fortsetzt, dann sind die so befreiten
Seelen die der guten Menschen.

Aber die Seelen der Bösen, die nur dem Bauche dienten, werden sich wie
Schatten um Gräber und einsame Stätten treiben und werden sichtbar, weil
sie mit dem Sichtbaren des Körpers verunreinigt sind; irgendwann werden
sie wieder in Körper eingeschlossen, Körper von Eseln z. B. oder von Wölfen,

117



PLATON (427-347)

je nachdem, ob sie z. B. vorwiegend dem Bauche oder als Verbrecher und
Tyrannen lebten.

Die Seelen derer aber, die sich – freilich ohne Philosophie [82 a 10 ff.] – um
Tugenden bemüht haben, wie man sie im Volke oder bei Politikern findet (z. B.
Besonnenheit und Gerechtigkeit) werden vielleicht in den Körper von Bienen
oder Ameisen eingehen oder wieder zu Männern des Mittelmaßes stoßen.

Gemeinschaft mit Göttern haben wird aber nur derjenige [82 b 10 f.] erlangen,
der sich, bevor er hinscheidet, der Philosophie und dem reinen Leben geweiht
hat.

Die Philosophie aber erst macht das Denken frei von den Sinnen und Fesseln
des Körpers und führt zu Gemeinschaft mit dem Ewigen.

So ist ein philosophisches Leben ein Leben auf den Tod hin.

Jetzt tritt eine große Stille [84 c 1 - 85 b 9] ein im Gefängnis; nur SIMMIAS und
KEBES tuscheln miteinander. SOKRATES ist ganz in sich versunken; er liest
in seinem Inneren, was er eben mit Worten ausdrückte. Schließlich erwacht
er aus seiner Stille und fragt nach der Ursache ihres Verhaltens. Beide aber
haben Sorgen, dem SOKRATES in dieser – wie sie noch immer glauben –
gedrückten, traurigen Situation lästig zu werden.

SOKRATES weist auf die Schwäne, die in ihrer letzten Stunde wie Seher
besonders erfüllt singen; denn sie preisen das Glück des nahenden Todes. Er
sagt ihnen:

Ich bin ein Gefährte der Schwäne und demselben Gotte geweiht wie diese. Ich
singe in dieser Stunde das Glück meines Sterbens.

Ihr aber redet und fragt, solange die Henker es gestatten!

Der 3. Teil des Hauptstücks [85 b 10 - 107 d 5] ist vielfältig und ein wenig
kompliziert in seinem Aufbau; er sei überschrieben:

Weitere Merkmale der Seele, ihre Rolle im philosophischen Denken,
ihr Verhältnis zu den Ideen und die Pflege der Seele.

SIMMIAS fasst sich ein Herz und trägt so vor:

Es gibt da eine Auffassung, dass man Körper und Seele vergleichen könnte
mit einem Saiteninstrument, einer Leier und dessen Spannung. Man kann
wunderbare Klänge erzeugen, wenn die Leier gespannt und gestimmt ist. Doch
wenn diese Leier zerstört ist, kann man Klänge nicht mehr erzeugen. So ist
unsere Seele so etwas wie ein Klang, der sich aus der Mischung der Teile
unseres Körpers (dem genannten Saiteninstrument vergleichbar) ergibt. Die
Seele vergeht dann also, wenn der Körper durch den Tod die Verbindung seiner
Elemente aufgibt. Ohne Klangkörper kein Klang.

KEBES verstärkt diesen Gedanken so, dass er zwar die Präexistenz der
Seele einräumt, aber ihre Existenz nach dem Tode bezweifelt. Denkbar ist
und auch zuzugestehen, dass eine Seele sogar mehrere Körper überlebt, so

118



Die Lehre von den Ideen

wie ein Weber viele von ihm gewebte Gewänder überlebt – nur das letzte, das
wird ihn überleben.

„Daher darf man diesem Satz nicht fest vertrauen, wonach, wenn wir gestorben
sind, unsere Seele noch irgendwo existiert“ [87 e 6 ff.]. Denn du, der zu sterben
sich anschickt, musst denken, dass sie in deinem Falle nun wirklich nach vielen
Kreisläufen zugrunde geht.

Was SOKRATES durch sorgfältiges Argumentieren aufgebaut hat, droht durch
SIMMIAS und KEBES in sich zusammenzubrechen. Die Anwesenden sind ver-
wirrt und verlegen, vielleicht sogar entsetzt:

Mit dem Tode ist doch alles zu Ende?

In der Tragödie begänne jetzt der Umschwung zur Katastrophe:

Je größer das Mühen, umso geringer der Erfolg, auf den das Mühen zielt.

Nur SOKRATES bleibt ganz ruhig auf seinem Lager sitzen, zieht vielleicht
seine Beine etwas an. Dann streichelt er das üppige Haar des PHAIDON, der
auf einem Bänkchen neben ihm sitzt, und führt es zu einem Knoten auf dem
Nacken zusammen.

Jetzt geht er zunächst nicht auf die Argumente ein, sondern auf die Situation
tiefer Verlegenheit und tiefen Entsetzens. Man spricht in solchen Situationen
auch von Aporie.

Diese Aporie nimmt SOKRATES lächelnd ganz ernst und kommentiert sie.

Er unterbricht den argumentativen Gesprächsprozess und kommt vom Inhalt-
lichen zum Zwischenmenschlichen:

Das Entsetzen hat die Männer stumm gemacht. Sie merken wohl, dass sie SO-
KRATES doch nicht richtig verstanden haben; insbesondere SIMMIAS und
KEBES haben die von SOKRATES gemeinte radikale Wesensverschieden-
heit der Seele vom Köper [FRIEDLÄNDER, 1975, III S. 45] nicht erkannt –
übrigens wohl auch nicht der Pythagoreer ECHEKRATES aus der Rahmen-
handlung.

So möchte SOKRATES den Logos nochmals bemühen. Er bittet den PHAI-
DON, sein schönes Haar wie sonst üblich am nächsten Tag aus Trauer über
seinen Tod nicht abzuschneiden, sondern noch heute soll beider, des SOKRA-
TES und des PHAIDON, Haar fallen, wenn das Gespräch stirbt und [89 b 9
- c 1] nicht wieder zum Leben erweckt werden kann.

Das heißt soviel wie:

Setzen wir unser Gespräch fort!

Was uns einigt, sagt SOKRATES, ist die Auffassung vom Lernen. Lernen ist
Wiedererinnerung. Diese aber ist nur möglich, wenn die Seele vor der Geburt
schon existiert. Dann aber kann sie nicht, wie die Pythagoreer und SIMMIAS
behaupten, eine Harmonie des Körpers sein. Denn die Harmonie entsteht doch

119



PLATON (427-347)

erst, wenn die Teile (Elemente) zu einem ganzheitlichen Körper zusammen-
getreten sind.

Diese Harmonie gibt es nicht vor der Geburt.

Erst muss der Körper da sein, dann folgt der Klang. Wenn außerdem feststeht,
dass die Seele (wie das Göttliche) eine Führungsaufgabe hat – sie beherrscht
den Körper –, kann sie keine Harmonie sein, da diese wie der Klangkörper bei
der Leier nur eine Funktion des Körpers ist.

Und nun zu KEBES [95 a 4 ff.].

Sehr weit holt SOKRATES aus, so weit, dass man den Einwand des KEBES,
die Seele könnte zwar sowohl vor als auch nach dem Leben existieren, sei aber
nicht ewig, fast vergisst.

SOKRATES meint jedoch, dass seine Schüler aus den breit gestreuten Gedan-
kengängen manches entnehmen könnten – das könnte dann wie der Stachel
einer Biene hängen bleiben und Beschwerden bereiten oder auch das eigene
Denken konsolidieren.

SOKRATES nennt das aus dem Einwand sich ergebende übergreifende Thema
[95 e 7 – 96 a 1]: Ursachenforschung in Bezug auf Werden und Vergehen
[FRIEDLÄNDER, a. a.O., S. 47].

Er beginnt ganz schlicht, indem er aus seinem Leben, d. h. aus seiner Le-
benserfahrung erzählt. Das baut nach der Verzweiflung seiner Schüler wieder
Spannung und Aufmerksamkeit auf; denn das Leben eines Sterbenden, den
man später nicht mehr fragen kann, interessiert elementar:

Als junger Mensch [96 a 6 ff.] bemühte ich mich ganz intensiv darum, die
Ursachen des Entstehens und Vergehens alles dessen, was existiert, zu verste-
hen – der Tiere, unseres Denkens, der Wahrnehmung, des Himmels und der
Erde. Hunderte von Meinungen waren es, die ich fand und sie machten mich
deswegen stutzig und brachten mich in Verwirrung, nicht aber in die Klarheit;
das gilt auch für Vorgänge in der Mathematik:

Niemand kann mir erklären, warum aus einer Eins eine Zwei wird:

Ist denn die Eins selbst eine Zwei geworden, wenn eine weitere Eins dazuge-
setzt wird, oder wird die zugesetzte Eins zu einer Zwei. Was wird denn nun
zwei? Wo bleibt dann aber die Identität der Eins und welches ist die Identität
der Zwei?

Der zeitgenössische Betrachter könnte hier aus der Psychologie des Kindes eine
Beobachtung hinzufügen: Ein Kind kommt bei der Frage nach dem Ergebnis
der Addition von 4 + 4 zu 5, weil die Identität der zweiten Vier als Einsheit
verstanden wird.

Weiter sagt SOKRATES (in Paraphrase) [97 b 8 ff.]:

120



Die Lehre von den Ideen

Da begegnete mir die Philosophie des ANAXAGORAS, der mir – so hoffte
ich – Befreiung aus der Verwirrung bringen sollte. Er lehrte mich [97 c 1
ff.], dass die Vernunft Ursache von allem sei. Man braucht also nur nach der
Zweckmäßigkeit des Geschaffenen fragen, um dessen Ursache zu erfahren. Die
Ursache liegt im Zweckmäßigen (télos); daher verstehe ich, warum die Erde
sich in einer Zentrallage befindet und beweglich ist und warum Sonne, Mond
und Sterne sich zueinander so bewegen, wie sie sich bewegen – weil es im
Sinne der Vernunft gut und zweckmäßig für sie ist.

Doch auch diese Deutung alles dessen, was uns umgibt und was ich selber bin,
bleibt vordergründig und im Stoffe stecken.

Spätere Philosophen oder Philologen werden das, was ich an ANAXAGO-
RAS kritisiere, Reduktion der Naturerklärung auf „materielle Ätiologie“
[FRIEDLÄNDER, a. a.O., S. 47] nennen.

Wenn man nun die Vernunft (nūs) wie ANAXAGORAS nur auf das Stoffliche
bezieht, argumentiert man, wie wenn einer [98 c 5 ff.] sagt, dass ich deswegen
hier im Gefängnis sitze, weil mein Körper aus Knochen und Sehnen besteht
und die Knochen durch Gelenke verbunden und mit Fleisch und Haut versehen
sind. Und weil ich in der Lage bin, meine Beine zu bewegen, sitze ich hier statt
in Mittel- oder Nordgriechenland, wohin ich gut hätte entkommen können,
wenn ich die Flucht für richtig und gut gehalten hätte.

[99 a 4 f.] „Doch Ursachen solcher Art anzuführen, <schien und scheint
mir> gar zu unpassend.“

Dieses war meine erste große Fahrt, die Fahrt zu Naturphilosophen einschließ-
lich ANAXAGORAS.

Wenn ihr wollt, berichte ich von meiner zweiten großen Fahrt [99 c 9 ff.], die
ich unternehmen musste, um die Ursache zu erforschen.

Die erste Fahrt war erfüllt durch die Vorherrschaft der Stoffe, wie sie von der
Naturphilosophie aufgeführt werden.

Auf der zweiten Fahrt floh ich – vorsichtig wie einer, der bei einer Sonnenfin-
sternis die Sonne durch ein geschwärztes Glas beobachtet -, zu den lógoi [99 e
5], zum abstrakten Denken und suchte dort die Wahrheit des Seins zu betrach-
ten, nicht mit den Sinnen, sondern mit der Kraft des Denkens in Begriffen und
Definitionen.

Meine Methode ist die, dass ich einen Satz oder Gedanken nehme, der die
stärkste Aussage- und Überzeugungskraft hat, also unumstößlich [APELT,
1993, Bd. II: PHAIDON, S. 102] ist, und diesen wie auch das, was mit diesem
übereinstimmt, als wahr annehme.

Für unumstößlich halte ich, dass es ein Schönes, Gutes, Großes usw. an
sich gibt. Im Unterschied zu dem, was die früheren Philosophen – die physikoí
– so Ursache nennen, ist z. B. dieses Schöne an sich Ursache dafür, dass ein

121



PLATON (427-347)

Pferd oder ein Mädchen oder eine Skulptur schön sind. Sie sind schön dadurch,
dass sie am Schönen an sich, d. h. an der Idee (eídos) des Schönen teilhaben.
Diese Idee ist im Konkreten gegenwärtig und zwischen beiden, dem An-sich
und dem Konkreten, besteht Gemeinschaft [vgl. Friedländer, a. a.O., S. 439,
Anm. 24].

Wir müssen aber noch einen Schritt weitergehen, damit die Logosphiloso-
phie Vollendung findet und sich von der Naturphilosophie deutlich abheben
kann:

Im Bereich der konkreten Dinge, wie sie die Naturphilosophie betrachtet,
kann, wie wir sehen, Entgegengesetztes aus Entgegengesetztem, Kleines aus
Großem, Großes aus Kleinem, usw. werden. Das aber ist auf der Ebene der
Ideen der Logosphilosophie ausgeschlossen. Eine Idee als Urform (eídos)
schließt ihr Gegenteil aus, wie z. B. der Schnee das Feuer und das Kalte
das Warme ausschließen. Wo das Feuer auftritt, weicht der Schnee, wo das
Kalte sich zeigt, flieht das Warme. So kann z. B. auch die Drei nicht zugleich
ungerade und gerade sein. Wesenseigenschaften schließen also sich gegensei-
tig dort aus, wo sie Gegensätze bedeuten und können auch nicht ineinander
übergehen.

Nun kommt die Anwendung des Erkannten auf die Seele:

Wessen die Seele sich bemächtigt, das wird mit Leben erfüllt [105 d 3-4]. Das
eídos der Seele ist Lebendigkeit; Seele ist mit dem Leben so verbunden, wie
z. B. die Drei mit dem Charakter des Ungeraden.

Wie nun die Drei eine andere Qualität – entgegengesetzt oder nicht – nicht
zulassen kann, kann auch die Seele, dessen eídos Leben ist, nicht anderes,
also auch nichts Entgegengesetztes, zulassen – z. B. den Tod. Was aber den
Tod nicht aufnimmt ist „ohne Tod“ (a-thánatos), d. h. „todlos“, unsterblich,
unvergänglich, [105 e 6]: Etwas Unsterbliches also ist <die> Seele.“

Die Seele befindet sich in Gottes Nähe; denn Gott und die Idee des Lebendigen
befinden sich in der Gemeinschaft des Unzerstörbaren.

Unumstößlich also ist <diese Wahrheit>:

Die Seele ist etwas Unsterbliches und Unvergängliches; und tatsächlich
werden unsere Seelen im Hades (d. h. bei Gott) sein [107 a 1].

Das eingangs genannte Gemälde nähert sich der Vollendung, wobei immer
Farbe und Form des Rahmens – das Gefängnis ist gemeint – in das Bild
selbst hineinweisen. Jetzt aber möchte SOKRATES zugleich mit KEBES und
SIMMIAS sicher sein, dass alle Schüler alles verstanden haben – jedenfalls
so, dass zwischen Zweifel und Gewissheit eine dialektische Balance besteht
[FRIEDLÄNDER, a. a.O. S. 51].

Und er ist sicher.

122



ein Stück der wahren Erde



PLATON (427-347)

Paul Friedländer weist [a. a.O. S. 52] auf den Dreischnitt im platonischen
Denken hin: lógos, ēthos und mȳthos. – d. h. auf die Bereiche des Denkens,
der charakterlichen Lebensführung und des in Worte gefassten Bildes.

Nach der ausführlichen Darstellung des lógos (hier ging es um den Beweis für
die Unsterblichkeit der Seele) folgt allerdings nur ein kurzer Hinweis auf das
ēthos [107 c 1-d5]. Gemeint ist, dass die Seele auf dem Wege von hier nach
dort nichts anderes mitnimmt als Erziehung und Bildung (paideía) sowie das
Ergebnis des Umgangs mit dem Körper (trophē).

Der Grund für diese Kürze liegt wohl darin, dass Sätze und Ausblicke dazu
sich in den früheren Teilen des PHAIDON finden, insbesondere am Anfang,
wo es um die philosophische Lebensführung [61 c 2 – 69 e 5] ging. Dem kur-
zen Hinweis folgt dann aber ein großer Mythos, der Mythos vom Schicksal
der Seele, und schließlich beendet den Dialog die Schilderung des Todes des
SOKRATES.

So könnte man sich den nun beginnenden Epilog [107 d 5 - 118 a 17] als aus
drei Teilen zusammengesetzt vorstellen:

1. Weg der Seele überhaupt 107 d 5 - 108 c 5]

2. Mythos vom Schicksal der Seele [108 c 5 - 115 a 8]

3. Der Tod des SOKRATES [115 b 1 - 118 a 17].

SOKRATES leitet aus der Tatsache, dass die Seele unsterblich ist, die For-
derung ab, dass diese der Fürsorge und Pflege bedarf. Denn wenn sie in die
Unterwelt kommt, führt sie nur die Ergebnisse dieser Fürsorge durch uns wäh-
rend ihres Verweilens im Körper mit sich:

ihre Formung und Bildung sowie das Gelernte als Nahrung [107 d 2 ff.].

Ein daímōn als Führer, den sie schon während des Lebens im Körper hatte,
wird sie begleiten zunächst zum Gericht, wo Richter über sie befinden. Dort
wird sie erhalten, was ihr aufgrund ihres Lebens zukommt, und vom daímōn
in die Unterwelt geleitet. Nach längerem Aufenthalt dort und periodisch wird
ein anderer daímōn die Seele weiter in einen neuen Leib führen. Insgesamt
aber wird sich nur die kultivierte und geistbetonte Seele dort wohlfühlen und
Götter als Begleiter haben [108 c 3 ff.].

Doch die körperbetonte Seele wird noch lange um ihr Grab, den Körper und
um die Grabstätte herumflattern, bis sie den ungeliebten Weg nimmt und in
einen nicht geliebten Körper eingeht.

Und jetzt nach dem ēthos kommt die mythologische Wende:

Wir Menschen leben vomWesten bis Osten um das Meer wie Frösche um einen
Tümpel. Was wir mit unserer Schulweisheit Erde nennen, ist ein Staubkorn
dessen, was wahre Erde ist. Wir leben in einer von zahllosen kleinen Falten
und halten das Bisschen Luft über uns schon für den Himmel.

124



Baden möcht’ ich mich jetzt!



PLATON (427-347)

Den wahren Himmel, das wahre Licht und die wahre Erde erkennen
könnte nur der, der, von Flügeln getragen, hinaufflöge und im Schauen ver-
harren könnte. Für diesen aber stellt sich von oben gesehen die wahre Erde
als Ganzes dar, als Stück erhabener Schönheit mit den strahlenden Farben
prachtvoller Gemälde.

Und erst die Pflanzen, Berge und Steine – durchsichtig und leuchtend sind sie
wie Karneole und Smaragde.

Menschen leben da, nicht wie wir nur am Rande des Meeres. Glücklich leben
sie im milden Klima mit milden Göttern. Tief im Inneren, von den Falten
ausgehend, finden sich vielfältige Regionen:

Verbunden sind sie durch Gänge und Schächte. Wasser fließt dort, Schlamm,
Lava und Feuer von oben nach unten, von unten nach oben, bewegt durch
eine Art Hebemaschine [111 e 5].

Der größte von den Schlünden ist von den Dichtern Tártaros genannt. Darin
fließt das Wasser ohne Grund und Boden hin und her.

Es gibt aber auch andere Ströme, vier insgesamt.

Einer davon heißt Ōkéanos; dieser strömt am weitesten außen herum.

Der zweite,Achérōn, strömt in den Acherusischen See, an dem sich die Seelen
aufhalten, um dann von dort wieder empor geschickt zu werden und in Tier-
oder Menschenkörper einzutauchen.

Der dritte, Pyriphlegéthōn, umwindet mit seinem kochendenWasser die Er-
de und mündet in den Tártaros. Der zweite Strom fließt, dem Pyriphlegéthōn
gegenüber entspringend, durch einen Stýx genannten See, aus dem er mit
großer Gewalt austritt.

Wie der Pyriphlegéthōn umströmt er, ohne sich mit anderem Wasser zu mi-
schen, den Acherusischen See und mündet ebenfalls im Tártaros. Sein Name,
also der Name des vierten Stromes, ist, wie uns die Dichter sagen, Kō

¯
kȳtos

[113 c 9].

Diese Flüsse haben für die Seelen große Bedeutung:

So gelangen die Seelen derer, die nach dem Urteil der Richter weder besonders
gut noch besonders böse gewesen sind, über den Achérōn an den Acherusischen
See; dort nehmen sie Wohnung und harren der Wiedergeburt.

Die Seelen der Bösen aber – Tempelräuber und Mörder – stürzt die Schick-
salsgottheit [113 e 5] in den Tártaros.

Je nach Schwere des Verbrechens spülen sie der Pyriphlegéthōn oder Kōkýtós
nach oben, von wo sie wieder heruntergespült werden in den Strom der feuri-
gen Lavas oder des Jammers. Unter Umständen ein sehr langer, gar ewiger
Kreislauf.

126



Die Lehre von den Ideen

Nur die durch die Philosophie Geläuterten [114 c 1 ff.] nehmen Wohnung –
nicht in den dunklen Tiefen der Erde an den siedenden Lava- und Feuerströ-
men, sondern hoch oben auf den licht- farb- und formgefüllten Höhen der
wahren Erde.

Diese noch zu schildern – mehr als ich vorhin schon tat, fehlt mir jetzt die Zeit.
Doch gedanklich verweile ich schon lange bei dem, was ich gerade beschrieb
[114 d 7].

Doch nun ist es Zeit zu gehen. Mein Schicksal gebietet es so. Baden möchte
ich mich jetzt, damit die Frauen nicht die Mühe haben, meinen Leichnam zu
waschen.

Mit diesen Worten endet der Mythos und läuft in den Rahmen aus.

Schüler KRITON fragt, ob SOKRATES denn noch einen Wunsch habe. Es
läge nahe, dass er für Frau und Kinder einen Gruß oder sonstige Verfügungen
hat.

Doch sein einziger Wunsch ist, dass sich die Schüler um ihr Seelenheil sorgen.

KRITON möchte nun wissen, wie man den SOKRATES bestatten solle.

Den SOKRATES kann niemand bestatten.

Was aber seinen Leib betrifft, so mache, was du willst und wie es der Brauch
ist [115 e 6 ff.].

Dann ließ er den Henker kommen, lieferte ihm seinen Leib aus und ließ das
Unvermeidliche an sich geschehen:

Er trank das Gift und starb.

127





ARISTOTELES Portrait





D ARISTOTELES (384-322)

Wir wenden uns jetzt dem wohl bekanntesten Schüler des PLATON zu:

ARISTOTELES.

Der Weg der Darstellung wird folgende Bereiche durchlaufen.

Zunächst werden wieder einige Worte zur politischen Geschichte gesagt wer-
den. Das ist deswegen besonders wichtig, weil die Verbindung des Philosophen
zu ALEXANDER dem Großen hervorgehoben werden soll.

Dann wird in aller Kürze das Leben des Philosophen vorgestellt werden; denn
wir haben gelernt [Jäger, 1985], wie eng Leben und Werk zusammenhängen.

Daran schließen sich Ausführungen zum Werk allgemein und zur Überliefe-
rungsgeschichte an.

Schwerpunkte der Darstellung der Lehre werden der Mensch und seine Bildung
sein; dabei geht es um folgende Themen:

1. Sprache und Denken,

2. Denken und Sein,

3. Sein und Bildung,

4. Psychologie und Ethik.

1. Politische Geschichte

ARISTOTELES ist von seinen Zeitgenossen, insbesondere von den Athenern,
als Grieche nie respektiert worden. Er war nur ein „Bárbaros“; denn er ist ein
gebürtiger Makedone und gehörte einem Volke an, dessen Könige Tatkraft
mit dem Gespür für Macht verbanden und Sinn für Kunst und Philosophie
hatten.

Am Hofe des ARCHELAOS I (414-399) zu Pella (am Nordwestzipfel der Halb-
insel Chalkidike) lebten bekannte Künstler (Dramatiker, Musiker, Epiker). So
hat EURIPIDES dort seine Bakchen gedichtet und sogar SOKRATES war
eingeladen, nach Pella zu kommen.

Für ARISTOTELES von entscheidender Bedeutung aber war Philipp II.

131



ARISTOTELES (384-322)

Dieser hatte 358 den makedonischen Einheitsstaat (man könnte auch Zentral-
staat sagen) geschaffen und das Heer neu organisiert.

Mit dem Aufstieg Makedoniens als politisch-militärischeMacht einher ging der
Niedergang Athens. PHILIPP II eroberte eine Reihe von wichtigen, zu Athen
gehörenden Städten (Amphipolis, Pydna, Poteideia in den Jahren 357-356)
Sein ungewöhnliches Selbstbewusstsein zeigte sich dort, wo er einer alten an
den Nordhängen eines goldreichen Gebirges gelegenen Stadt namens Krēnídes
nun seinen Namen gab:

Philippoi.

Sein Sohn ALEXANDROS übrigens, später der Große genannt, setzte dieses,
so einmalig und unerhört es war, in Serie fort.

PHILIPP II griff 2 Jahre nach der Einigung des Nordens in Mittelgriechen-
land ein und gewann dieses einschließlich der Insel Euböa (348). In diesem
Zusammenhange gewann er auch im Norden noch eine Reihe von Städten,
u. a. Stageiros (350), die Geburtsstadt des ARISTOTELES.

Mit dem Frieden zu Pella (346) schwiegen die Waffen – doch Athen selbst
war zutiefst zerstritten zwischen den Parteien der Makedonenfeinde (Demo-
sthénēs) und Makedonenfreunde (Isokrátēs, auch Speúsippos, der Leiter der
platonischen Akademie). Außenpolitische Entwicklungen in Ägypten führten
sogar zu einer Annäherung Athens an Persien.

Am 2. August 338 kam es bei Chäronea schließlich zum Kampf um die Hege-
monie. Der Hellenenbund (340 schnell geschlossen) unterlag der überlegenen
Kriegskunst des PHILIPP, insbesondere den Reiterattacken des ALEXAN-
DROS, Sohns des PHILIPPS II.

337 wurde der sog. Korinthische Bund aller Hellenen geschlossen. Nur Sparta
blieb außen vor. Die Führung hatte PHILIPP, der Gegner war Persien, ge-
gen das sogar förmlich ein Kriegsbeschluss herbeigeführt wurde. Kurz darauf
wurde PHILIPP II ermordet (336) und der junge ALEXANDROS hatte die
Nachfolge anzutreten. Zwanzig Jahre war er alt.

Mit großer Energie setzte er den genannten Kriegsbeschluss um und zog 334
nach zweijähriger Vorbereitung gegen Persien zu Feld. Sein Feldzug führte
durch Kleinasien bis nach Ägypten, wo er (331) in der Oase Siwa als Sohn
Gottes begrüßt wurde. Übrigens begründete er Anfang 331 eine Stadt, der er
seinen Namen gab:

Alexandría.

Ihre Lage war so vorzüglich und umsichtig gewählt, dass die Stadt heute noch
als bedeutende Hafenstadt existiert und weiter seinen Namen trägt.

Das Kriegsziel war aber erst erreicht, als der Perserkönig in seinen Kernlanden
geschlagen war (1. Okt. 331 bei Gaugamela). Nun durften die Griechen wieder
in ihre Heimat zurück – doch der Feldzug (jetzt der Makedonen) ging weiter

132



Leben

bis zum Indus und bis nach Samarkand. Doch dann weigerten sich seine Ma-
kedonen, weiter zu marschieren – vielleicht sahen sie eher als er selbst, dass
man sich auch zu Tode siegen kann. Anders als sein Vorbild ACHILLEUS gab
er nach und setzte sein Wirken als Politiker fort:

Sein Ziel war die Schaffung eines Großreichs u. a. durch Verschmelzung der
Makedonen mit den Persern:

In Asien war er König der Perser, wobei Makedonen und Perser gleichbe-
rechtigt wurden, im Korinthischen Bunde war er hēgemō

¯
n (= Führer), in

Makedonien basileús (= König).

Er schuf ein einheitliches Münzsystem, das Griechische (insbesondere das in
Athen gesprochene) wurde Amtssprache vom Indus bis zum Nil, von Syrien bis
Nordgriechenland, die militärische wurde von der zivilen Verwaltung getrennt;
Expeditionen (vom Indusdelta bis zur Mündung des Euphrat-Tigris und an
den oberen Nil) sollten seinen Wissensdurst stillen. Doch plötzlich starb er am
13. Juni 323 in Babylon. Die entstehende Lücke konnten seine Generäle, die
um die Macht und Nachfolge kämpften, nicht schließen. Die Kämpfe dauerten
bis 280 mit dem Ergebnis, dass sein Großreich in verschiedene Königreiche
geteilt wurde.

Mit ALEXANDROS endete eineWeltepoche, eine neue begann (J.G. DROY-
SEN):

der Hellenismus.

2. Leben

Als der Grieche, für den auch die heutigen Griechen ihn gern in Anspruch
nehmen möchten, ist er nie betrachtet worden:

Er ist Makedone und in Stageira (oder auch Stageiros) auf der Halbinsel Chal-
kidike 384/383 geboren. Sein Vater war Arzt am makedonischen Königshof;
daraus ergab sich eine persönliche Nähe zum makedonischen Hof; diese hat
später dem ARISTOTELES sehr geschadet, wie wir noch sehen werden.

Er war sehr früh Vollwaise.

Wie man das bei begabten Kindern dieser Art oft findet:

Er versuchte sein schweres Los durch eine immense Arbeit zu kompensieren
und so fiel er dem PLATON auf:

367/366 siedelte er zum Studium nach Athen über und wurde Schüler der
platonischen Akademie, der er 20 Jahre in enger Verbindung zu PLATON
bis zu dessen Tode (347) angehörte. Es dauerte nicht lange, bis dass er auch
als Lehrer tätig wurde und natürlich die Position der Akademie nach außen
[JAEGER, 1985, S. 55] gegen andere Personen und deren Konzepte vertrat,
genannt ist speziell der bedeutende Redner ISOKRATES:

133



ARISTOTELES (384-322)

Im Unterschied zu PLATON [JAEGER, 1989, S. 981 ff.] und seiner Akademie
vertrat dieser die Meinung, dass nicht die Philosophie (insbesondere die Ma-
thematik), sondern die Rhetorik für die Jugend das vorzügliche Bildungs-
mittel sei [auch CIC. De oratore III 35 (141), III 56; III 137 ff.; QUINCT.
III 1, 14].

Es gibt aus der Antike [AEL., VH III 19; IV 9] Berichte, wonach es Streit
zwischen ARISTOTELES und PLATON, d. h. schwere (inhaltliche) Ausein-
andersetzungen zwischen Lehrer und Schüler gegeben habe.

Das mag Außensicht sein. ARISTOTELES jedenfalls selbst bekennt sich noch
nach dem Tode des PLATON als (allerdings kritischer) Platoniker [JAEGER
1985, S. 31 ff., 107 ff., 176] und betont seine Freundschaft zu ihm [N. E., 1096
a 12 ff.].

Nach dem Tode PLATONs geht er 347 (eingeladen oder gar berufen) zusam-
men mit XENOKRATES (Leiter der Akademie von 338-314) nach Kleinasien
in die Stadt Assos (Landschaft Troas, in der der Fürst HERMIAS regierte)
und mischte durch die Gründung einer „Tochterniederlassung der athenischen
Akademie“ in die dortige Realpolitik platonische Elemente [JAEGER a. a.O.
S. 116].

Vielleicht bewog den ARISTOTELES auch der Gedanke, dass er in Assos
verwirklichen konnte, was dem PLATON auf Sizilien durch- oder umzuset-
zen versagt blieb [JAEGER, a. a.O., S. 112 ff., insbes. S. 115]. Dort blieb er
3 Jahre (347-345) und heiratete PYTHIAS, die Nichte und Adoptivtochter
des Fürsten. Die Jahre waren gefüllt mit Arbeiten im Sinne der platonischen
Akademie: Spuren seiner Tätigkeit finden sich fragmentarisch in der Schrift
„Von der Philosophie“.

War ARISTOTELES bis zu seinem Aufenthalt in Assos Akademiker im en-
geren Sinne (erkennbar an der Dialogform seiner fragmentarisch erhaltenen
Schriften), wuchs in Assos die kritische Distanz zu PLATON und insbesonde-
re zur Ideenlehre; stilistisch drückt sich das darin aus, dass neben den Dialog
die Form der Lehrschrift trat.

Was aber die metaphysische Spekulation betrifft, so blieb ARISTOTELES in
den Fußstapfen des PLATON, desgleichen, was die Verbindung von Theolo-
gie und Astronomie betrifft – nur trat an die Stelle der Ideen der Äther als
oberstes Element, darüber nur noch der transzendente unbewegte Beweger.

Was die Gestirne z. B. betrifft, so wandelte sich die Auffassung:

Als Platoniker war er der Ansicht, die Gestirne zögen ihre Bahnen in freier
und persönlicher Willensentscheidung, jetzt sieht er die Bahnen als Ausdruck
naturgesetzlicher Tatbestände. In dieser Zeit von Assos entfaltete sich sein
Denken, wie es sich in seinen Vorlesungen zur Metaphysik, Ethik und Politik
[UEBERWEG/PRÄCHTER, 1953, S. 362] niederschlägt.

Auch ein Wandel der Form ist festzustellen:

134



Die Wirklichkeit kann dich erschlagen



ARISTOTELES (384-322)

Der Dialog wird durch die für den Schulgebrauch bestimmte Lehrschrift ab-
gelöst. Was wir heute besitzen, sind in der Masse Lehrschriften.

Wahrscheinlich auf die Bekanntschaft mit THEOPHRASTOS ist es zurück-
zuführen, dass ARISTOTELES 345 nach Lesbos (Mytilene) ging und dort
lehrte.

Nach etwa 2 Jahren erhielt er 343 den Ruf des makedonischen Königs Philipp
II, den 13-jährigen Sohn ALEXANDROS zu erziehen.

Prinzenerzieher also sollte er sein.

Einem engagierten Manne, der durch PLATONs Schule gegangen ist, musste
es äußerst reizvoll erscheinen, ein solches Angebot anzunehmen:

Hier könnte der künftige Herrscher im Sinne philosophischer Grundhaltungen
erzogen werden und politische Konzepte erhalten, die er später, in staatlicher
Verantwortung stehend, umsetzen würde.

Hinzu kam, dass er durch den Aufenthalt bei HERMIAS (341 von den Persern
grausam ermordet) die höfischen Spielregeln kennengelernt hatte. Er musste
nicht mehr erst wie sein Lehrer PLATON als Lehrender die höfischen Intri-
genspiele erlernen – das ist naturgemäß schmerzhaft und, wenn man damit
nicht umgehen kann, sehr zeitraubend.

Die Wirkung des ARISTOTELES auf ALEXANDROS war, wie man später
feststellen konnte, gewaltig:

Er öffnete den ohnehin wachen Geist des Schülers für jedes nur irgendwie
greifbare Wissensgebiet:

Natur, Kultur, Menschen, Geschichte, Tiere, Pflanzen, Politik anderer, Ver-
fassungen. Den HOMER führte dieser, so heißt es, auf seinen Feldzügen bis
zum Indus und in die Gegend des heutigen Sarmakand stets bei sich.

Doch ALEXANDER schrieb auchWeltgeschichte, nicht nur Wissenschafts-
geschichte:

Er überwand die griechische Kleinstaaterei und schuf ein Weltreich, dessen
Sprache dasjenige Griechisch war, das man in Athen sprach.

Das Konzept dazu gewann er mit Sicherheit aus den gemeinsamen Reflexionen
mit ARISTOTELES.

Er war eben mehr als nur ein Militärstiefel und überragte seinen Vater PHIL-
IPP II. durch die Kraft seiner Visionen.

Das politische Reich, das er schaffen wollte, hatte zutiefst ein kulturelles Fun-
dament.

Unerwartet war die Erziehertätigkeit des ARISTOTELES nur kurz:

Sie dauerte bis 340, also etwa 3 Jahre, bis ALEXANDROS die Regentschaft
des wegen eines Feldzuges gegen Byzantion abwesenden PHILIPP antrat.

136



Das Leben in Athen?



ARISTOTELES (384-322)

Die folgenden fünf Jahre (340-335) lebte ARISTOTELES mit seiner Frau
PYTHIAS in Stageira bzw. in Makedonien.

336 wurde PHILIPP II ermordet; seine Nachfolge trat ALEXANDROS an.
Dieser musste zunächst im nördlichen und dann im südlichen Griechenland
seine Vorherrschaft wieder herstellen.

Das geschah mit großer Härte.

Im Oktober 335 kehrte ARISTOTELES nach Athen zurück (auch weil er den
rauhen Winter im Norden fürchtete [DÜRING, 1966, S. 13, Anm. 70]); jetzt
waren ALEXANDROS und die Makedonen die Herren.

Die Bindung zwischen den beiden (ARISTOTELES und ALEXANDROS)
wurde nun – durch die Abwesenheit des ALEXANDROS verursacht – schwä-
cher, doch das Band riss nie.

ARISTOTELES begleitete den Soldaten und Politiker ALEXANDROS zwar
nicht mehr physisch, aber doch literarisch z. B. in der Schrift: „ALEXAN-
DROS oder über <die Gründung> von Kolonien“ = [S. 62 f. ROSS], in der
er sich z. B. in eroberten Gebieten argumentativ für die Gründung von Kolo-
nien aussprach. Diese Kolonien sollten wohl nicht nur politisch-militärische,
sondern auch kulturelle Stützpunkte der Hellenisierung werden.

ALEXANDER gründete bis in die Gegend des heutigen Sarmakand Kolonien,
die seinen Namen trugen, und er ließ durch die ihn begleitenden

Wissenschaftler alles sammeln und registrieren, was ihm auf den Feldzügen
bis in den fernen Osten begegnete.

Wenngleich ARISTOTELES noch immer Mitglied der platonischen Akademie
war [vgl. DIRLMEIER, 1983, S. 275], wurde seine Distanz zu dieser Schule
inzwischen so groß, dass für ihn nur die Gründung einer eigenen Schule in
Frage kam:

Es gab da im Nordosten Athens eine dem APOLLON LYKEIOS geweih-
te Stätte, das Lýkeion. Die dort vorhandenen Baulichkeiten nutzte er als
Unterrichts- und Forschungsstätten, insbesondere den dort vorhandenenWan-
delgang (= perípatos). Seine Schule hatte wohl wieder die Rechtsform eines re-
ligiösen Vereins „mit dem Musenkultus als Mittelpunkt“ [UEBERWEG/PRÄ-
CHTER, 1953, S. 351].

Formalrechtlich ist THEOPHRASTOS Gründer der Schule, da nur dieser als
athenischer Staatsbürger das Eigentum am Lýkeion erwerben durfte (nicht der
„fremde“ ARISTOTELES). Den THEOPHRASTOS hatte er wie dargestellt
wohl schon in Assos kennengelernt und dort eine lebenslange Zusammenarbeit
v. a. in Botanik und Zoologie begründet, so dass THEOPHRASTOS auch
sein Nachfolger in der Leitung des Peripatos wurde. Die Mitglieder der Schule
hielten sich zu wissenschaftlichen Gesprächen und Verhandlungen in diesem
Wandelgange wie die späteren christlichen Ordensleute in ihrem Kreuzgang
auf. Sie hießen „hoi ek (apó) tu peripátu“ oder „hoi peripatētikoí“ = „die

138



Konsequenzen müssen wir ziehen!



ARISTOTELES (384-322)

vom Peripatos“, „die Peripatetiker“. Die aristotelische Schule hieß nach diesem
Rundgang auch „Perípatos“.

Zielgruppen des Perípatos waren

- jüngere Schüler, denen von Lehrern das Wissen der Zeit vermittelt wurde
und

- reife Mitglieder, die gemeinsam ihrer Forschung nachgingen und so das
Wissen der Zeit erhoben und mehrten.

Es geht hier nicht nur um Spezialwissen, wie es heute z. B. die Max-Planck-
Institute erheben, sondern überhaupt umWissen jeder Art, aus Natur, Gesell-
schaft, Wissenschaft, Kunst, Philosophie. Hierbei muss gesagt werden, dass
die Arbeit des Perípatos und damit auch des ARISTOTELES persönlich vom
makedonischen Königshaus unterstützt wurde.

Wir registrieren ein ungeheuerliches Maß an archivalischen Studien, was
wir allein aus den gesammelten Verfassungen von mehr als 150 griechischen
Poleis ersehen können. Aber auch sonst zeigen sich im Werk des ARISTOTE-
LES (also in den internen Lehrschriften und Vorlesungskonzepten) die Ergeb-
nisse intensiver Forschungsarbeit auf allen Gebieten und die Sammlung und
Verarbeitung einer riesigen Menge an Wissen.

Im Unterschied zu PLATON trat der künstlerisch-literarische Aspekt ganz
in den Hintergrund. ARISTOTELES erwies sich als Forscher von immenser
Arbeitskraft, als Lehrer mit vielen Wissensgebieten und als Forschungsma-
nager – mit einer Folgewirkung, die sich auf Jahrhunderte erstreckte und den
modernen Wissenschaften sowie dem Nachdenken über die Grundlage einer
Wissenschaft den Weg bahnte.

Der plötzliche Tod des ALEXANDROS (323) hatte für ARISTOTELES schwe-
re persönliche Konsequenzen:

Die Griechen, auch Athener, erhoben sich gegen die makedonische Herrschaft
und verfolgten alle, die als Freunde der Makedonen galten, also auch den
ARISTOTELES, der übrigens in Athen immer ein Fremder und einsamer
Gelehrter gewesen ist.

Das machte man ganz elegant:

Nicht eine allgemein-politische Überzeugung wurde rechtlich belangt – das ist
im freien Athen nicht ganz so einfach -; man „fand heraus“, dass ARISTOTE-
LES sich des Religionsfrevels schuldig gemacht hat; also klagte man ihn der
asébeia an wie einst den SOKRATES.

ARISTOTELES entschied sich, dem Prozess aus dem Wege zu gehen, indem
er Anfang 322 sich nach Chalkis auf der Insel Euboia begab (vielleicht war
dort ein Anwesen der Mutter); er soll gesagt haben, er wolle verhindern, dass
sich die Athener zum zweiten Mal an der Philosophie versündigten.

Lange hat ARISTOTELES dort nicht mehr gelebt:

140



Schriften

Im Oktober 322 starb er, ganz plötzlich von einer Erkrankung dahingerafft,
im Alter von 63 Jahren.

3. Schriften

a) Einleitung

Wir unterscheiden (nach Zweck und Form) zwischen (19) exoterischen und
(124) akroamatischen (auch Pragmatien genannten) Schriften.

Erstere waren (z. B. in der Form von nach außen gerichteten Dialogen oder
Sendschriften) für den Buchhandel und somit für Leser, die außerhalb (éxō)
des Perípatos standen, gedacht. Von diesen haben wir nur Fragmente erhal-
ten [vgl. FLASHAR in UEBERWEG, 1983, S. 180 f.]. Insgesamt haben diese
Schriften (also literarischeWerke) eine Entlastungsfunktion für die akroamati-
schen Schriften. Diese waren für den Schulbetrieb (zum Hören: „akroāsthai“)
bestimmt.

Sie machen die Masse des uns Erhaltenen aus. Sie stammen aus verschiedenen
Schaffensperioden (Akademie, Assos, Peripatos), sind auch von ARISTOTE-
LES selbst überarbeitet, so dass sich in ein und derselben akroamatischen
Schrift, je nach Zeit der Überarbeitung, recht unterschiedliche Standpunkte
finden können; auch bereiten die Übergänge von einem zum anderen Buch
Schwierigkeiten; es finden sich Dubletten oder auch Auffälligkeiten, so, dass
z. B. frühere Abhandlungen (die später überarbeitet worden sind) auf spätere
Bezug nehmen – kurzum:

Diese akroamatischen Schriften (in der Regel Vortragsmanuskripte) stellen
keine Einheit dar, sondern sie spiegeln oft den Entwicklungsprozess über die
Schaffensperioden und die unterschiedlichen Schwerpunkte wider. Daher lie-
fert die Chronologie keine entscheidenden Beiträge zum Verständnis der ari-
stotelischen Philosophie einzelner Schaffensperioden.

Andererseits:

Fast über 2 Jahrtausende hat man die aristotelischen Schriften unter Ab-
sehung von jeder Entwicklung als monolithische Einheiten gesehen, v. a. die
Scholastik des Mittelalters. Erst die Philologie des 19. Jahrhunderts hat mit
dieser Vorstellung aufgeräumt.

Dafür stehen vier Namen, die sich um die Analyse und Bewertung des wohl
folgenreichsten aristotelischen Werks, der „Metaphysik“, bleibende Dienste er-
worben haben:

CHRISTIAN AUGUST BRANDIS, ALBERT SCHWEGLER und HERMANN
BONITZ (seine Übersetzung ist bis heute paradigmatisch!). Den endgültigen
Durchbruch brachte schließlich das Werk von WERNER JÄGER: Studien zur

141



ARISTOTELES (384-322)

Entstehungsgeschichte der Metaphysik [1912] und: ARISTOTELES, Grund-
legung einer Geschichte seiner Entwicklung [1923 ff.].

Etwa seit 1950 finden sich völlig neue Gesichtspunkte der Forschung, eröffnet
durch FRANZ DIRLMEIER [1950], weitergeführt von INGEMAR DÜRING
[1966, 1968]und von HELLMUT FLASHAR [in UEBERWEG, 1983].

Unter Berücksichtigung dessen, was die Forschung davor erbracht hat, ist man
heute der Meinung, dass ARISTOTELES Platoniker und Empiriker zugleich
gewesen ist [FLASHAR, a. a.O., 1983, S. 179 f.].

Man sieht heute wieder stärker Kontinuitäten, die durch das in Brüchen sich
vollziehende Entwicklungsdenken verlorengegangen bzw. aus dem Blick ge-
raten sind. Danach ist der Entwicklungsgedanke, ARISTOTELES habe sich
„vom Anhänger der platonischen Ideenlehre . . . zum platonfernen Empiriker
entwickelt“ nicht mehr haltbar [FLASHAR, a. a.O., S. 180]. Damit ergeben
sich wieder Datierungsschwierigkeiten – zumal da ARISTOTELES selbst im-
mer wieder seine Schriften überarbeitet und mit Zusätzen versehen hat. Für
den Zusammenhang der hier zu beschreibenden Probleme ist das aber nicht
so wichtig.

b) Überlieferung

Einige Worte zur Überlieferungsgeschichte [DÜRING, 1966, S. 36 ff.]:

Wir stehen da vor der Tatsache, dass alle Schriften des ARISTOTELES, die zu
dessen Lebzeiten veröffentlicht worden sind, verloren gegangen sind, während
fast alle internen Schul- oder Lehrschriften und Vorlesungsmanuskripte (für
den eigenen Gebrauch und für den Gebrauch der Schüler – wir würden sagen
„Skripte“) uns erhalten sind. Das hängt mit der bereits genannten Zweiteilung
des opus Aristotelicum zusammen:

Wir haben es eben mit den (nicht oder nur fragmentarisch erhaltenen) literari-
schen Werken zu tun, die für die Leser im Buchhandel waren (die exoterischen
Schriften), und mit den sog. Pragmatien oder Lehrschriften für den inter-
nen Gebrauch der Schule.

Diese stehen nicht immer unter dem Anspruch, stilistisch ausgefeilt zu sein
– oft sind es nur Notizen, oft auch ausgearbeitete Stücke. Jedenfalls ist es
die gesicherte Erkenntnis seit JÄGERs Forschungen, dass sie dem internen
Schulgebrauch entstammen und für diesen gedacht sind.

Diese Manuskripte blieben zunächst in der Schule zu Athen und kamen nach
dem Tode des THEOPHRASTOS (288 v. Chr.) zum Teil nach Alexandria
in die dortige große Bibliothek oder nach Kleinasien, wo sie, fast 200 Jahre
in einem Keller achtlos gelagert, kein Interesse fanden (in der Stadt Skepsis,
die am Oberlauf des Flusses Skamandros in der historischen Landschaft Trōas
lag).

142



Schriften

Die Manuskripte sind im 1. Jahrhundert v. Chr. Durch einen Bücherliebhaber
namens APELLIKON in Skepsis gefunden und nach Athen verbracht worden.

Durch SULLA (Eroberung Athens 86 v. Chr.) kamen die Pragmatien von
Athen nach Rom in die Hände des griechischen Gelehrten TYRANNION (er
hatte Verbindung zu CICERO und dessen Verleger ATTICUS); TYRANNI-
ON war auch Bücherliebhaber; er soll an die 30.000 „Bände“ besessen haben.

ANDRONIKOS von Rhodos (Schulhaupt des Perípatos), ein Schüler des TY-
RANNION, stellte etwa zwischen 40 und 20 v. Chr. eine Gesamtausgabe des
ARISTOTELES her – diese ist die Grundlage des uns heute erhaltenen Cor-
pus Aristotelicum. In der Ausgabe des ANDRONIKOS waren die exoterischen
Schriften nicht erhalten – sie waren bereits in Vergessenheit geraten oder ge-
rieten in Vergessenheit.

Die Werke können in fünf Gruppen eingeordnet werden:

- die der Akademiezeit des ARISTOTELES entstammenden logischen Schrif-
ten (später órganon genannt),

- die ethischen und politischen Schriften,

- die kunsttheoretischen und rhetorischen Schriften,

- die naturwissenschaftlichen und psychologischen Schriften

- und nach den naturwissenschaftlichen (metá physiká) eine Sammlung von
mehreren Einzelabhandlungen, später seit BOETHIUS „Metaphysik“ im
technischen Sinne genannt.

Seit der Zeit des Kaisers AUGUSTUS wurden die Schriften des ARISTOTE-
LES von vielen Gelehrten kommentiert. Als Autoren seien genannt:

- NIKOLAOS von Damaskos, (1. Jh. v. Chr.),

- GALENOS (131-201)

- ALEXANDROS von Aphrodisias (um 200),

- PORPHYRIOS von Tyros (234-304),

- THEMISTIOS v. Konstantinopel (4. Jh.) und

- SIMPLIKIOS v. Athen (6. Jh.).

Auch die byzantinischen Kommentare vom 9.-14. Jahrhundert (u. a. die des
THEODOROS METOCHITES) seien hier aufgeführt.

Selbst im syrisch-arabischen Sprachraum sowie im lateinischen Sprachraum
des Mittelalters ist ARISTOTELES paraphrasiert und kommentiert worden.

Insgesamt sind uns von den Schriften des ARISTOTELES über 1000 Hand-
schriften (gefertigt vom 9. bis zum 16. Jahrhundert) erhalten, so viele wie
von keinem anderen antiken Autor.

Die Erstausgabe (editio princeps) erschien bei ALDUS MANUTIUS (Vene-
dig), d. h. die „Aldiana“ genannt (1495-1498).

143



ARISTOTELES (384-322)

Epoche machend (bis heute):

Die Gesamtausgabe der Berliner Akademie [1831-1870], besorgt v. I. BEK-
KER. Nach dieser wird bis heute weltweit zitiert! Zu dieser Ausgabe (im 5.
Bande) gehört der unverzichtbare Index ARISTOTELICUS [1870, Nachdruck
1955].

Daneben gibt es eine (noch nicht vollständige) Gesamtübersetzung (ins Deut-
sche) mit Kommentar. Diese ist im Akademieverlag erschienen, begründet von
ERNST GRUMACH, fortgeführt bis jetzt von HELLMUT FLASHAR.

c) Werk

Die zur Veröffentlichung bestimmten Schriften, die exoterischen, sind, wie dar-
gestellt, bis auf Fragmente verloren. Dem steht die Tatsache gegenüber, dass
die Gedanken des ARISTOTELES über den ganzen Mittelmeerraum verbrei-
tet waren; er wurde gelesen von Attika über Kleinasien bis Nordafrika. Da
liegt die Vermutung nahe, dass die exoterischen Schriften vielleicht gar nicht
so verbreitet waren, auch nicht verbreitet werden mussten; denn die inter-
nen Schulpapiere und das hinter ihnen stehende Denken waren allein schon
durch die zahlreichen Schüler, ihre Vorträge und ihr Wirken weit nach außen
gedrungen. Da spielten die sog. exoterischen Schriften keine so große Rolle
mehr. Was aber die akroamatischen Lehrschriften selbst betrifft, so können
diese selbst in Kürze nicht beschrieben werden, sowohl vom Umfange her als
auch deswegen, weil sie Stücke (auch divergierender Art) aus verschiedenen Le-
bensabschnitten des ARISTOTELES vereinen. Für unseren Zusammenhang
(d. h. die Entfaltung aristotelischer Gedanken zur Bildung) sind wichtig die
Kategorienschrift und Abschnitte aus der Metaphysikvorlesung, in de-
nen es um die Lehre von der Substanz, Potentialität und Aktualität geht.

Begonnen sei mit den bereits genannten logischen Lehrschriften, die zusam-
menfassend auch órganon genannt werden, nicht schon von ARISTOTELES
selbst, wohl aber geht die Einteilung auf die Ausgabe des ANDRONIKOS
von Rhodos zurück. Sie werden órganon genannt, weil sie als Hilfsmittel (ór-
ganon) [FLASHAR, 1983, S. 236] „zur Gewinnung von Schlüssen“ [Top I 13 –
18] verstanden werden können, mit denen man Wahrheit findet.

Von den zum órganón gehörenden Schriften sind vor allem zu nennen:

- órganon I: Kategorien

- órganon II: Lehre vom Satz

- órganon III: Lehre vom Schluss, oder Erste Analytik

- órganon IV: Lehre vom Beweis, oder Zweite Analytik

Von der Ethik handeln drei unter dem Namen des ARISTOTELES überlie-
ferte Schriften, die Nikomachische Ethik (NE), die Eudemische Ethik (EN)

144



Schriften

und die Große Ethik (MM – die Abkürzung geht auf Magna Moralia zurück).
Die bekannteste und wohl auch am meisten gelesene ist die sog. Nikomachi-
sche Ethik [vgl. FLASHAR in UEBERWEG, 1983, S. 242 ff; insbes. S. 244
ff.]. Zwischen den genannten Schriften zur Ethik gibt es viele Entsprechungen
[vgl. UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 370], z. B. werden Eudämonie,
Tugend und Willenslehre abgehandelt in EN [I–II, III 1-7], EE [I–II] und MM
[I 1-19] oder die dianoetischen Tugenden in EN [VI], EE [V] und MM [I 35].

Die Bücher V–VII der EN entsprechen den Büchern IV–VI der EE. In Buch
VIII der EE finden sich z. B. Entsprechungen zum Buch II der MM.

Insgesamt gaben die drei Schriften „Rätsel“ [DIRLMEIER bei FLASHAR in
UEBERWEG, 1983, S. 243] auf, sowohl hinsichtlich der Entstehung als auch
hinsichtlich der Autorenschaft. Zweifelsfrei ist die NE ein Werk des ARISTO-
TELES, doch seit dem 19. Jahrhundert sind das Verhältnis der beiden anderen
Ethiken zur NE und die Urheberschaft streitig [FLASHAR, a. a.O., S. 242 ff.].
Das ändert aber nichts daran, dass jede der drei Schriften eine in sich geschlos-
sene Einheit darstellt und Ethik einsichtig präsentiert.

Was die Bezeichnungen betrifft, so ist leider nicht mit Sicherheit zu sagen,
- ob die Bezeichnung „nikomachisch“ sich vom Vater, oder vom Sohne des
ARISTOTELES ableiten lässt,

- ob mit „eudemisch“ der Peripatitiker EUDEMOS oder EUDEMOS von
Zypern gemeint ist,

- warum die dritte Schrift „groß“ genannt wird, denn sie ist die kürzeste
[vgl. FLASHAR, a. a.O., 1983, S. 242 f.; UEBERWEG/PRAECHTER,
1953, S. 369 f.].

Die „Politika“ umfassen unterschiedliche Bücher aus unterschiedlichen Zei-
ten (von Assos bis Athen). 1311 b 2 wird der Tod des PHILIPP (336) er-
wähnt; dieses hilft bei der chronologischen Einordnung. Insgesamt geht es um
den Staatshaushalt, Staatstheorien, politische Grundbegriffe, das Wesen des
Staats, des Menschen. (Der Mensch wird als ein zōon politikón bezeichnet,
also ein „politisches Lebewesen“).

Genannt seien hier auch die Sammlung der Verfassungen von 158 Stadtstaaten
(erhalten ist nur die Athens).

Zu den kunsttheoretischen und rhetorischen Schriften gehören eine nicht voll-
ständige Poetik (der Tragödie und des Epos) und eine große, drei Bücher
umfassende Rhetorik.

Zahlreich sind die Lehrschriften zu denNaturwissenschaften, eröffnet durch
die berühmte physikē akróāsis, die Physikvorlesung. Eines der Bücher (tá
perí kinē

¯
seōs) ist wohl eine exoterische Schrift.

Dazu kommen die Schriften über den Himmel zur Meteorologie, die Tierkun-
de (in der es um vergleichende Morphologie und Physiologie geht, wobei vom
Menschen als dem vollkommensten Wesen ausgegangen wird), über die Ent-
stehung der Lebewesen, über die Bewegung der Lebewesen, über die Seele.

145



ARISTOTELES (384-322)

Zu den Lehrschriften ist auch die „Metaphysik“ zu rechnen, ein umfangrei-
ches, sich aus unterschiedlichen Stücken zusammensetzendes Werk, dem wohl
ein Vorlesungsgrundplan zugrunde liegt und das mit der Entwicklung des
aristotelischen Denkens immer wieder erweitert worden ist. WERNER JÄ-
GER ist der wohl bedeutendste Versuch zuzuordnen, die Entwicklungsstadien
aristotelischen Denkens in der Metaphysik nachzuvollziehen.

Die Bezeichnung Metaphysik (metá physiká = „nach der Physik“) ist wohl
nicht nur eine editionstechnische des ANDRONIKOS von Rhodos [vgl. FLAS-
HAR bei UEBERWEG, 1983, S. 256 ff.], sondern auch eine inhaltliche [s. o.
S. 143], die den Erkenntnisweg (von der Naturwissenschaft zu dem, was
jenseits davon steht: die sog. „erste Philosophie“) mit einem Namen versieht.

4. Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Begonnen sei mit einer Vorbemerkung, die die Auswahl dessen, was an Lehre
darzustellen ist, näher [vgl. oben S. 7] begründen soll:

Wenn man die Lehre des ARISTOTELES als Bild fassen möchte, dann könnte
man an ein Gebäude denken und an den, der dieses Gebäude bewohnt, an den
Menschen:

Sein Bild, sein Denken und seine Bildung haben bisher im Mittelpunkt der
Darstellung gestanden, bei SOKRATES und PLATON.

So soll es bleiben; denn der Mensch baut das Haus oder versucht, dessen
Struktur zu erkennen, zu stärken und zu verändern. Also sind die Themen
der folgenden um die Bildung bemühten Darstellung

- das Denken,

- der Mensch,

- seine Sprache als Ausdruck von Bildung als Verständigungsmittel über
Strukturen,

- das Sein, dessen Ausdruck Sprache ist,

- die Bildung und die Erziehung im Prozess der Menschwerdung,

- das Menschenbild und

- Wissen und Handeln des Menschen.

a) Sprache und Denken
ein enger Zusammenhang (symplokē)

Zwei für die Entwicklung des Menschenbildes wichtigeGrundkomplexe der
aristotelischen Lehre sind darzustellen:

146



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

- der Zusammenhang von Sprache und Denken
- der Zusammenhang von Denken und Sein, der durch Sprache ausdrück-
bar wird.

Begonnen sei mit der Sprache, deren Struktur beispielsweise in folgenden
Aussagesätzen an Hand des Begriffes Ring ausgedrückt werden kann:

1. Der Ring ist aus Gold : Substanz
2. Der Ring wiegt 20 g : Quantität
3. Der Ring ist rund : Qualität
4. Dieser Ring ist schwerer als jener : Relation
5. Der Ring steckt an der Hand : Ort
6. Ich habe den Ring 1970 gekauft : Zeit
7. Der Ring liegt auf dem Tisch : Lage
8. Ich besitze einen Ring : Haben
9. Ich forme den Ring : Tun
10. Der Ring wird geformt : Leiden.

Der Begriff Ring lässt sich also sprachlich in zehn typische Gruppen oder Satz-
schemata einordnen; darin ist enthalten primär eine Aussage zu Substanz und
sekundär zur Quantität, Qualität usw. Man kann diese, wie ARISTOTELES
sie in seiner Kategorienschrift nennt, zehn Kategorien klassifizieren, nämlich
in

- Substanz, etwas, was in sich selbst Bestand hat (als Primärkategorie)
und in

- Akzidenzien, d. h. neun weiteren Teilen, die als Sekundärkategorien „da-
zu fallen“ (lat. „accidere“).

Es handelt sich dabei um nähere Bestimmungen, die notwendig oder zufäl-
lig/gewöhnlich sein können. Z. B. ist die Winkelsumme von 180° ein notwen-
diges Akzidenz des Dreiecks, der Backenbart eines Mannes aber ist nur ein
gewöhnliches Akzidenz. Er kann auch fehlen. Der Lateiner sagt:

barba non facit philosophum – ein Bart macht noch keinen Philosophen.

Zusammengefasst:

Wenn wir beliebige Texte und deren Inhalte betrachten, dann handelt es sich
bei ihnen stets um Aussagen zu

- Substanz (usía) z. B. zum Fluss, Berg, Mensch

- Quantität (tó posón) z. B. 3 Ellen, 4 Meilen

- Qualität (tó poión) z. B. eckig, rund

- Relation (tó prósti) z. B. größer, doppelt

- Ort (tó pū) z. B. in der Schule

- Zeit (tó póte) z. B. voriges Jahr

- Lage (tó keísthai) z. B. Marburg liegt im Mittel 250 m hoch

147



ARISTOTELES (384-322)

- Haben (tó échein) z. B. Marburg hat ein Schloss

- Tun (tó poieín) z. B. er schreibt ein Buch

- Leiden (tó páschein) z. B. er wird operiert.

Es gibt keinen sachorientierten Aussagesatz, der nicht auf eine dieser zehn
Aussageweisen hinausläuft.

Ursprünglich bedeutet katēgoría Anklage, Beschuldigung. Das Wort erfährt
dann eine Bedeutungserweiterung zu „Aussage“ [Arist., Metaph. 1007 a 35].

Gelegentlich spricht ARISTOTELES auch von neun Kategorien oder auch
acht, er verzichtet dann auf „Lage“ und „Haben“. Sie lassen sich anderweitig
unterordnen [Ph. 225 b 5 ff oder Metaph. 1017 a 22 ff.]. An einer Stelle [A Po.
83 a 24 ff] ist das, wie wir eben sahen, so dargestellt, dass dem Wesen, der
„usía“(oder auch Substanz), die neun anderen als besondere, aber nicht we-
sentliche Merkmale (symbebēkóta = lat. accidentia, Akzidenzien) zugeordnet
sind; in der Metaphysik [1089 b 23 f.] werden die Kategorien in drei Klassen
geordnet (Wesen, Zustände, Relation).

Diese Feststellungen gründen auf der genauen Beobachtung und Beschreibung
menschlicher Sprache, hier des Griechischen. Die akribische Analyse von Spra-
che fanden wir schon bei SOKRATES und bei PLATON [s. o. S. 86ff.]. Hier
liegt der wichtigste und auch aufschlussreichste Ausgangspunkt der abend-
ländischen Metaphysik. Denn aus der Sprache leuchtet das Denken auf, im
Denken erscheint das Sein; insofern kommt Sein in Sprache zum Ausdruck:

MARTIN HEIDEGGER [1954, S. 53] nennt die Sprache „Haus des Seins“. Bei
ARISTOTELES heißt es:

„In wie vielfältiger Hinsicht <sprachliche> Aussagen gemacht werden,
in so vielfältiger Hinsicht gibt das Sein sich zu erkennen“ [Metaph. 1017
a 23 f.].

Das heißt, dass die Bestimmtheiten der menschlichen Sprache den Bestimmt-
heiten des Seins entsprechen.

Das Sein selbst ist diesen Bestimmtheiten übergeordnet; sie selbst nehmen als
Weisen des Seins an diesem teil.

ARISTOTELES eröffnet mit seiner Kategorienlehre eine lang andauernde De-
batte über das Wesen der Kategorien. Die Lehre selbst geht als Fundament
der Logik und Ontologie in die Scholastik des Mittelalters ein. KANT z.B.
gibt der Kategorienlehre eine ganz andere Richtung:

Kategorien sind nach KANT „Verstandesbegriffe“, die vor der Erfahrung liegen
und ohne die die Gegenstände der Erfahrung nicht erfasst werden können.
Die Philosophie des Idealismus (z. B. bei HEGEL) geht wieder einen Schritt
auf ARISTOTELES zu und sieht die Kategorien nicht nur als Denkformen,
sondern auch als Seinsformen an.

148



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Logik ist seit ARISTOTELES ontologische Propädeutik – d. h. Voraus-
setzung oder Vorschule der Ontologie. Letztere ist in der aristotelischen phi-
losophischen Systematik der theoretischen Philosophie (die Physik, Mathe-
matik und Theologie) zugeordnet. Die Logik ist Organon, mit dessen Hilfe
die Weisen des Seins (in der Sprache) ermittelt werden. Von den durch Logik
ermittelten Formen der Aussagesätze und der Aussagen selbst (also von den
10 Kategorien) gelange ich zu den Formen des Seins.

Usía als „Kategorie“ meint im Satz das grammatikalische Subjekt, über das
etwas ausgesagt wird. Im weiteren Sinne meint usía (= „Wesen“) den kon-
kreten (substantiellen) Kern eines Seienden in seiner Einzelgestalt, nicht ein
Allgemeines, also z. B. „dieser Philosoph PLATON“.

Mit usía (quid-ditas = Was-heit) ist stets ein endliches Segment dessen ge-
meint, was allgemein das Sein (tó ón) genannt wird. Im Unterschied dazu
ist Gott die ganze unendliche Fülle des Seins ohne auch nur die geringste
erkennbare Segmentierung oder Einschränkung der Fülle.

Endliches Sein ist segmentiertes Sein, das als Existenz (= „ist“) fassbar und
Essenz (Sosein = „ist gebildet“) wesensmäßig bestimmbar wird.

ARISTOTELES sagt [Metaph.. 1012 a 21 ff.]:

„Den Anfang nimmt . . . <eine Widerlegung> von einer Definition.
Eine Definition aber ergibt sich aus der Notwendigkeit, etwas zu be-
zeichnen. Denn der Satz, dessen Inhalt etwas bezeichnet, gerät zu einer
Definition.“

In der Konsequenz der Wesensbestimmung liegt also, dass es neben dem nur
gedanklich fassbaren Wesen eine zu Tage tretende Gestalt gibt, genauer:

Das Wesen führt Gestalten herauf, die ihrerseits auf das Wesen verweisen, die
sprachlichen Zeichen.

Wesenssuche und Wesensbestimmung geschehen im Wege der Definition. Da-
bei stößt man immer wieder einerseits auf das Wesen und andererseits auf das,
was mit dem Wesen „einhergeht“ (griechisch: tó symbebēkós, lateinisch=
accidens), notwendig (wie die Winkelsumme des Dreiecks) oder gewöhn-
lich (wie der Bart eines Philosophen).

Die Verbindung (symplokē) sprachlicher Zeichen ergibt eine Aussage, also die
Verbindung von SOKRATES und Mensch ergibt die Aussage „SOKRATES
ist ein Mensch“.

Diese Aussage kann wahr oder falsch sein. Man spricht auch von einem Ur-
teil. So stellt sich die Frage, wo die Wahrheit liegt. Zur Klärung mag folgender
Satz des ARISTOTELES dienen: [Metaph. 1011 b 25 ff.]:

„. . . Die Aussage, dass das Seiende nicht ist, das Nichtseiende <aber>
ist, ist falsch; hingegen zu sagen, dass das Seiende ist und das Nicht-
seiende nicht ist, darin liegt Wahrheit“.

149



ARISTOTELES (384-322)

Wahrheit ist also nichts Beliebiges, Zufälliges, sondern sie ist im platonischen
Sinne eng verbunden mit dem Wesen und letzteres äußert sich im Begriff oder
Satz (lógos). So bedeutet der erste Schritt der Wahrheitssuche stets Ana-
lyse eines (= Begriff) oder mehrerer sprachlicher Zeichen (Satz/Aussage).

Kriterium dafür, ob etwas wahr oder falsch ist, liegt in dem, was ARISTO-
TELES den Satz des Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten oder
Mittleren nennt:

Von zwei Aussagen, von denen die eine dasselbe bejaht, die andere dasselbe
verneint, ist stets die eine wahr, die andere falsch [Metaph. 1011 b 23 ff.]
Zwischen beiden Aussagen gibt es keine Mitte als Wahrheitsmitte. Es gibt
kein Drittes oder Mittleres als Wahrheit.

Insofern trifft unser Sprichwort „Die Wahrheit liegt in der Mitte“ nicht zu.

Den logischen Satz vom Widerspruch kann man auch ontologisch wenden. Er
lautet [Metaph. 1005 b 19 ff.]:

„Das Gleiche kann unmöglich demselben zur selben Zeit und in dersel-
ben Hinsicht zukommen und nicht zukommen.“

Wir bleiben aber noch in der Logik und nennen als drittes neben Begriff und
Aussage den Schluss (syllogismós), lateinisch auch: conclusio.

Zur Verdeutlichung sollen der Begriff „Menschen“ und seine Erweiterung „sterb-
lich“ dienen..

Man kann aussagen:

„Die Menschen sind sterblich“,

d. h.: Der Begriff Mensch (A) fällt ganz und ohne Einschränkung unter sterb-
lich (B). B wird von A ausgesagt, also fällt A ganz unter B. Jetzt fügen wir
zu AB noch die Aussage C hinzu, also:

„ARISTOTELES ist ein Mensch“.

Dann ergibt sich die Schlussfolgerung:

„ARISTOTELES ist sterblich.“

Diesen logischen Vorgang nennt der Grieche syllogismós.

Dieser Syllogismus bedeutet eine Ableitung aus oberen Sätzen, die Deduk-
tion aus zwei Vordersätzen. Das Besondere wird von dem Allgemeinen
abgeleitet und folgt dem Allgemeinen.

In zwei Schritten wird die Schlussfolgerung gezogen:

Zum einen gibt es die Einsicht, dass die beiden (oder mehr) Vordersätze in-
haltlich zusammenhängen; zum zweiten geht es um die Ausdehnung der bei-
den Vordersätze auf den Schlusssatz. Unabhängig von der Falschheit oder
Wahrheit der Sätze ist allein der notwendige Zusammenhang der Satzinhalte
Kriterium für die Folgerichtigkeit.

150



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Die Richtigkeit dieses aristotelischen Syllogismus wurde in der Antike schon
von der skeptischen Schule bezweifelt [Schmidt, 2005, S. 51].

b) Denken und Sein

Zwei Grenzwerte gibt es: Das Einzelne/Individuelle, hinter das nichts mehr
zurückgeht und das Allgemeine, dem nichts mehr folgen kann.

Begonnen werden soll mit dem konkreten Einzelnen:

Dieses erkennen wir – sinnlich wahrnehmend – zuerst. ARISTOTELES [Ph A
7; Cat 5] spricht auch von dem, was früher ist für uns und für unsere Sinne;
das nennt er erste Substanz (prō

¯
tē usía). Er meint das für unsere sinnliche

Wahrnehmung Frühere, von dem die Sinne sprechen und Kunde geben. Also
„dieser Mensch namens SOKRATES“.

Das „schlechthin Frühere“ aber (haplōs próteron), das als „das Bekanntere“
verstanden wird, ist das Allgemeine (= die zweite Substanz = deutéra usía),
welches jedoch in Hinsicht auf unsere sinnliche Wahrnehmung das Spätere sei.
Dieses Allgemeine nennt ARISTOTELES auch „eídos“ oder tó tí ēn eínai (=
Wesen) [Metaph. 1029 a 29 ff.] – das ist noch platonisches Denken und ersterer
(eídos) ist ein platonischer Begriff [vgl. BONITZ, 1982, S. XXII ff., S. XXXI
ff.].

Das Allgemeine ist als solches nicht mehr beweisbar, weil jeder Beweis etwas,
was noch allgemeiner ist, als Beweisgrund voraussetzt. Das Allgemeine erhebt
also, wenn es denn das Allgemeine ist, den Anspruch unmittelbarer Evidenz,
die des Beweises nicht bedarf. ARISTOTELES nennt das Allgemeine das Erste
und Ursächliche (ta prōta kaí tá aítia) und darum bemüht sich der nūs, die
ratio, d. h. die Wissenschaft oder auch „erste Philosophie“.

Unmerklich sind wir von der Grammatik und Logik zur Ontologie überge-
wechselt: ARISTOTELES spricht von „erster Philosophie“ – und meint damit
eine Wissenschaft, die sich nicht mit Wirklichkeitsausschnitten beschäftigt,
sondern mit dem, was allem Existierenden (als Ganzem) gemeinsam und für
dieses ursächlich ist:

Dasjenige aber, was „allgemein“ oder erste Ursache oder Prinzip genannt wer-
den kann, ist vierfältig:

- das Wesen (eídos, usía),

- Stoff oder Substrat (tó ex hū, hýlē, hypokeímenon),

- Wirkursache (tó ex hū hē archē tēs kinē
¯
seōs) und

- Zweck (tó hū héneka, tó agathón).

Schon die Vorgänger des ARISTOTELES befassten sich, wie er, mit der Fra-
ge, wieso eigentlich zuverlässige Aussagen über das Sein zustandekommen
können. Als Antwort steht die eben dargestellte alte griechische Überzeugung

151



ARISTOTELES (384-322)

bereit, die wir im aristotelischen Sinn als konstitutiv für jegliche Wissenschaft
ansehen können, nämlich dass es eine Korrespondenz zwischen Sprache,
Denken und Sein gibt:

Kein Denken ohne Sein.

Schauen wir nochmals auf Grammatik und die Kategorientafel:

Neben der Primärkategorie Substanz, die sich im sprachlichen Satz als Urteils-
subjekt präsentiert, finden sich die bekannten neun Kategorien: Quantität,
Qualität, Relation, Ort, Zeit, Lage, Sichverhalten, Tun, Leiden.

Aber Gegenstand wissenschaftlicher Aussagen ist nur die sog. zweite Sub-
stanz, die als das Allgemeine in der ersten Substanz vertreten ist. Neben die-
ser durchaus platonischen Feststellung, dass nur die zweite Substanz Subjekt
wissenschaftlichen Urteilens ist, dass also das Allgemeine ontologische Priori-
tät hat, findet sich die von PLATON abweichende Wertung, dass der Ursinn
des Seins im Konkreten, im Individuellen, also in der ersten Substanz liegt:

Diese ist die Realität, die der zweiten Substanz, dem Allgemeinen, nun wieder
Existenzsinn gibt:

„Die ersten Substanzen werden deswegen ganz besonders Substanzen
genannt, weil sie allem anderen zugrunde liegen und alles andere von
ihnen ausgesagt wird oder in ihnen ist“ [Kategorien 2 b 15 ff.].

Der Ort wissenschaftlicher Wahrheit ist dagegen das Allgemeine, die
zweite Substanz, abgehoben von allem Individuellen/Einzelnen.

Doch bevor ich mit meinem Denken zum Allgemeinen gelange, steht das
Konkret-Einzelne vor mir. Insofern besitzt dieses Einzelne aus dem Gesichts-
punkt der sinnlichen Wahrnehmung seine Priorität.

Quelle unseres Wissens ist demnach das Konkret-Individuelle; doch zum Wis-
sen als Wissen gerät es erst als das Allgemeine, das im Einzelnen steckt und
sich in dieser Gestalt präsentiert. Mein allgemeines Wissen also über „Mut-
ter“ entspringt dem konkreten Umgang un der Einzelerfahrung mit „meiner
Mutter“. Insofern hat das Allgemeine ontologische Priorität, das konkret
Individuelle hat dagegen empirisch-sinnlich Priorität.

c) Sein und Bildung

Wissenschaftliches Wissen ist stets Wesenswissen, das über die Sprache mit
Hilfe von Axiomen, Postulaten, Hypothesen und Definitionen gewonnen wird.

Wenn wir das eben Dargestellte auf die Bildung (paideía) beziehen, dann liegt
der Ursinn der Bildung stets im individuellen Gebildet-Sein, während
der Ort wissenschaftlichen Fragens nur Bildung als Bildung allgemein ist,
abgehoben vom individuellen Einzelfall.

152



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Aber Bildung allgemein kann nicht Gegenstand einer speziellen Wissenschaft
sein, wenn es überhaupt ein legitimes Interesse geben kann, Bildung als Bil-
dung zum Forschungsgegenstand zu machen. Denn Bildung ist so persönlich
wie die Beziehung zu Gott, die sich im Glauben manifestiert, oder die Bezie-
hung zu einem Menschen, die sich als Liebe äußert.

Glaube und Liebe sind nur schwer zum Gegenstand von Einzelforschung und
Einzelwissenschaft zu machen.

Kurzum: Die Quelle unseres Wissens über Bildung fließt aus dem Kom-
kreten, aus der Empirie und der Sinneswahrnehmung. Desgleichen aus dem
Einmaligen und Individuellen.

Aber wenn wir nach dem Sinn dessen fragen, was ARISTOTELES [NE 1178
a 6-7] „das Leben nach dem Geiste“ nennt und als den bildenden Umgang mit
der Wissenschaft umschreibt, ist die Antwort, dass die Bildung des Einzelnen,
sich selbst genügend, keinen speziellen, von außen gesetzten Zwecken und
keiner Nützlichkeits- und Zweckmäßigkeitserwägung ausgesetzt werden kann
und darf und insofern nicht Gegenstand einer Einzelwissenschaft sein kann.

Der wahre und bildende Umgang mit Wissenschaft ist Ausdruck menschli-
cher Freiheit und speziell Ausdruck der Freiheit von Abzweckungen. Und
wenn Freiheit und Fremdbestimmung einander ausschließen, dann ist „das
Leben nach dem Geiste“ (Ursinn der Bildung) Selbstentfaltung in der We-
sensschau. In der angelsächsisch geprägten Zone Deutschlands sprach man im
Rahmen der Lernzieltaxonomien dann allgemein von Richtzielen. Für unseren
Zusammenhang wichtig ist, dass das Bildungsziel, das wir eben aus der On-
tologie bzw. Logik herauspräpariert haben (also die Selbstentfaltung in der
Wesensschau), eine sich entfaltende Unabhängigkeit von der Sinneswahrneh-
mung erforderlich macht und zwar bis zu einer sehr hohen Abstraktionsebene:

Auf dieser Ebene dringt man mit Hilfe des „tätigen Verstandes“ [von ALEX-
ANDER von APHRODISIAS nūs poiētikós genannt; vgl. de an. III 5, insbes.
430 a 17 f.] in die Struktur des Seins ein.

Ein Satz aus dem dritten Buch der Metaphysik [1003 a 20 ff.] führt die Über-
legung zur philosophischen Einordnung der Bildung noch ein Stück weiter:

„Es gibt ein Wissen, das das Sein als solches betrachtet und das, was
diesem an sich zur Verfügung steht. Dieses ist mit keiner Einzelwissen-
schaft identisch.“

Wenn Bildung als den Einzelfall übersteigend nicht Gegenstand einer be-
stimmten Einzelwissenschaft sein kann, dann ist sie dem reinen Wissen vom
Sein, der ersten Philosophie oder, wie man später sagte, der Metaphysik
zuzuordnen.

Nur in der Metaphysik kann Bildung als zweite Substanz bedacht werden und
nur insofern kann Bildung Gegenstand wissenschaftlichen Fragens sein.

153



ARISTOTELES (384-322)

Bildung ist also Metaphysik des Wissens.

Wir gehen nochmals zurück zur Substanz:

ARISTOTELES fand sie über die genaue Beobachtung der Sprache. Sie ist
aber nicht nur ein sprachliches Zeichen oder eine Denkform, sie korreliert
mit dem Sein. Und dieses kann nur wieder eingeteilt werden in ein solches,
das selbst Seinsstand hat und ein solches, das sich an einem anderen ereignet:

das ens in se und das ens in alio [Metaphysik 1017 a 7 ff.]. Wir unterscheiden
also, wie wir bereits sahen, zwischen Substanz und Akzidens.

Weiter wird über das Sein ausgesagt, dass es als Mögliches (dynámei) und als
Aktuelles (érgō) existiert. Das Sein hat unterschiedliche Aktualitätsstufen.

Damit stellt sich die Frage nach dem Prozess, der sich über die Realitätsstufen
hin vollzieht; es geht um das Werden, in diesem Falle um das Werden, das
sich als Bildung vollzieht.

Zunächst dieses:

Werden ist kein beliebiger Prozess.

In der Physikvorlesung des ARISTOTELES [188 a 31 ff.] heißt es:

„Es ist zuerst davon auszugehen, dass im Gesamtbereich des Seienden
... nichts Beliebiges aus Beliebigem entstehen kann ... denn wie könnte
aus <der akzidentellen Bestimmung> ‚gebildet‘ <die Bestimmung>
‚weiß‘ entstehen? ... Vielmehr entsteht <die Bestimmung> weiß aus
nicht-weiß . . . und ‚gebildet‘ aus ‚nicht gebildet‘. . . “

ARISTOTELES meint damit Prozesse innerhalb verschiedener Abstufungs-
dimensionen (z. B. bei den Farben oder der Bildung).

Sodann gilt für ARISTOTELES axiomatisch:

„Alle Naturseienden befinden sich in Werdezuständen . . . “. Und die Werdezu-
stände werden gesehen als Verwirklichung des der Möglichkeit nach Seienden
[Ph III 1]. So gesehen bedeutet Bildung ein Werden als die Verwirklichung
der zunächst nur der Möglichkeit nach vorhandenen akzidentellen Bestim-
mung „gebildet“ beim einzelnen Individuum. Das aber heißt:

Bildung ist Selbstverwirklichung.

Ob es sich dabei nun um eine notwendige akzidentelle Bestimmung der Sub-
stanz Individuum handelt, wird das Folgende zeigen.

Nun ist es keineswegs so, dass die Akzidenzien rein äußerlich und zufällig
auf dem Zugrundeliegenden, also der Substanz, ruhen; das Gegenteil ist der
Fall:

Es gibt einen inneren Zusammenhang zwischen Substanz und Akzidens; bei
der akzidentellen Bestimmung „gebildet“ leuchtet das unmittelbar ein; denn
der konkrete Zustand erscheint uns bei jedem Träger anders, weil ja auch die

154



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Substanz immer eine andere ist. Insofern können wir vom Akzidens auf die
Substanz schließen; der Apfel fällt nicht weit vom Stamm.

Wenn wir noch einen Schritt weitergehen und die Dichotomie Substanz –
Akzidens unter dem Gesichtspunkt Stoff und Form, hýlē und morphē sehen,
dann wird noch deutlicher, dass der amorphe, indifferente Stoff durch die Form
geprägt wird.

Auf die Bildung gewendet:

So wie der Stoff durch die Form wahrnehmbare Realität erhält, verleiht die
Bildung dem Menschen seine Qualität als seiendem Menschen:

Bildung gibt also im Prozess des Werdens dem Menschen seine Qualität und
steuert seine Entwicklung auf ein Ziel hin.

Daher ist „gebildet“ ein notwendiges Akzidens, wie die bereits genannten 180
Grad notwendiges Akzidens des Dreiecks sind.

Nun dürfen wir nicht nur die prägende Aktivität der Form festhalten – so,
dass das Zugrundeliegende (der Stoff) nur passiv bleibt; dem Stoff kommt in
der Ontologie des ARISTOTELES auch eine aktivierende Rolle zu:

Seine Werdeursächlichkeit ist geradezu ein Prinzip, ebenso auch das inne-
wohnende Individuationsprinzip; denn die Form ist zunächst gleichsam zwei-
te Substanz und wird durch dieses Prinzip in Gemeinsamkeit mit dem Stoff
erste Substanz – d. h. der individuelle, konkrete, gebildete Mensch, SOKRA-
TES oder DEMOSTHENES oder HEIDEGGER. Im Bildungsprozess ist das
allgemein Menschliche als das Zugrundeliegende (hypokeímenon) das
Individuationsprinzip, also die Ursache für die Herausbildung des speziel-
len Individuums, dessen notwendige akzidentelle Bestimmung „gebildet“ heißt,
also Ursache für die Entfaltung des gebildeten Menschen.

Wenn wir den Prozess der Bildung näher untersuchen, dann stellen wir bei
ARISTOTELES wiederum eine Dichotomie fest:

Einerseits ergibt sich aus dem für jedes sich Bewegende gültigen Axiom, wo-
nach alles, was sich bewegt, notwendig von einem anderen bewegt wird, dass
die Bewegung und Entwicklung des Menschen als eines Naturseienden fremd-
bestimmt ist:

Die akzidentelle Bestimmung „gebildet“, die sich im Prozess aktualisiert, wird
durch eine bereits aktualisierte Bestimmung vorgenommen bzw. durch den
entsprechenden Träger, den wir Lehrer nennen.

Andererseits aber ist in der speziellen Metaphysik des ARISTOTELES Leben
Selbstbewegung, so dass wir Bildung sehen können als Prozess, Ziel und
Ende, das jeder als Entelechie in sich trägt. Die höchste Selbstentfaltung und
Aktualisierung des der Möglichkeit nach im Menschen Vorhandenen bedeutet,
durch die Bildung individuelle Vollendung zu finden.

155



ARISTOTELES (384-322)

Individuelle Vollendung manifestiert sich im Einzelnen als höchst möglicher
Bildungsstand. Letzterer entwickelt sich schrittweise durch die Entwicklung
der aktualisierenden und bewegenden Form auf das zugrundeliegende Mensch-
sein, so dass die Fülle des für den sich entwickelnden Menschen noch im
Dunklen liegenden Möglichen in das Licht des Aktuellen gehoben wird.

So haben wir eine Korrelation zwischen dem tragenden Menschsein und der
getragenen akzidentellen Bestimmung „gebildet“, zwischen dem Denkbaren
(Numenalen) und dem in das Licht Tretenden (Phänomenalen).

Von hier aus kann man den Wert der Schule und der Lehrenden nicht hoch
genug ansetzen. Und eine Gesellschaft, die nicht höchste Ansprüche an Lehr-
erbildung stellt, versündigt sich an der Jugend und an sich selbst! Denn sie
kann nicht zu dem werden, zu dem sie werden sollte und könnte.

Zwei Arten des Entwicklungsprozesses sind zu unterscheiden:

Da ist zunächst das Werden an einem zugrundeliegenden Seienden. Dieses
beobachten wir, wenn wir sagen: „Ein Mensch wird gebildet“. An dem zugrun-
deliegenden Wesen Mensch wird die Veränderung von „ungebildet zu gebildet“
vollzogen.

Die zweite Form des Werdenden nennt ARISTOTELES die schlechthinnige –
hier erfährt das Zugrundeliegende eine Wandlung, ohne sich selbst aufzugeben,
es verharrt imWerdeprozess wie z. B. das Erz, das Metall einer Skulptur. Auch
dieses verändert seine Beschaffenheit nicht.

Damit, dass man Ziel bzw. Zweck des Menschen (gebildet zu sein) mit seiner
spezifischen Form gleichsetzt, ist ausgesagt, dass Bildung und „gebildet sein“
Wesensmerkmale des Menschen sind. Dieser ist ein Naturseiendes und
seine Bewegung, sein Werden, ist die Entwicklung und Entfaltung dessen,
was ihm als Ziel eingegeben ist.

Die Entelechie des Menschen ist Entfaltung und Vollendung dessen, wozu er
geeignet und was ihm aufgegeben ist. Der Werdende holt sich selbst ein.

Daraus ergibt sich für die paideía, dass sie,an der Entelechie teilhabend, Ge-
genstand der Metaphysik oder der ersten Philosophie wird; Philosophie ist
dann die Wissenschaft von der Vollendung des Menschen. Als Vollzug
ist Metaphysik Vollendungshilfe.

In der Physik [198 a 25f.] heißt es:

„Das Wesen und der Zweck sind eines.“

Bildung ist also zugleich Zweck und Wesensmerkmal des Menschen. Sie wächst
im Prozess der Menschwerdung bis zum jeweiligen Höchstmaß und äußert sich
in seinem Handeln.:

Der Bildung folgt die Handlung, wie das Handeln dem Sein folgt (agere
sequitur esse). Bildung ist Sein. Sein ist Bildung.

156



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

d) Bildung und Erziehung

Nach der Logik und der Ontologie der Bildung wollen wir uns jetzt der Ethik
und der Psychologie des ARISTOTELES zuwenden und damit nach weiteren
Grundlagen für die Bestimmung dessen, was Bildung genannt wird, suchen:

Die Frage nach dem Wesen, wie sie in der Ontologie gestellt ist, kann auch
auf die Ethik bezogen werden. In der Physik [Ph 199 a 8 – 9] findet sich die
für die Ethik und für die Paideia wichtige Bemerkung:

„... bei allen zielgerichteten Handlungen wird um dieses Zieles willen
gehandelt, Schritt für Schritt“.

Was also gewachsen, entstanden ist, ist ein Entstandensein für etwas, über
Stufen in einer bestimmten Reihenfolge. Wir dürfen für die Paideia daraus ent-
nehmen, dass der Prozess des Formwerdens, Bildung genannt, Sprünge nicht
kennt, sondern ein Kontinuum ist, das sich am zugrunde liegenden Menschsein
ereignet.

Daher ist jetzt die Frage nach dem Wesen des Menschen zu stellen.

Wir Menschen bewegen uns auf ein Ziel zu. Diese Bewegung manifestiert sich
als Handlung und Handlung ist Grundart menschlichen Wesens. Als Ziel
nennt ARISTOTELES das agathón, das Gute. Diese Qualität bedeutet als
das Ziel die Vollendung des Menschen durch Bildung.

Ist die Bildung als Vollendung die auf das höchste entfaltete Seinsweise des
menschlichen Wesens, dann kann als dessen Dimension die eudaimonía ge-
nannt werden, was man landläufig mit „Glück“ übersetzt.

Von entscheidender Bedeutung auch für den Prozess der Bildung ist dabei die
folgende Feststellung des ARISTOTELES:

„Als schlechthin vollkommen nenne ich <das Gute>, das stets für sich
(d. h. um seiner selbst willen) wählbar ist und niemals um eines anderen
<Guten> willen. Als ein solches aber gilt im vorzüglichen Sinne das
Glück“ [N.E. 1097 a 33 f.].

Wir dürfen also als zweite Substanz des Menschseins die der Möglichkeit
nach vorhandene Glücksfähigkeit und als Entelechie des individuellen Men-
schen, die in der Paideia sich entfaltet, das konkrete Glück nennen.

Dann dürfte höchstes Ziel des Erziehungsprozesses das Glück des
Einzelnen in je nach Maß entfalteter Bildung sein.

Bezogen auf die von ARISTOTELES in die Freiheit gesetzte und für sich
ernstgenommene Individualität heißt das:

Erziehungsziel ist das in der Bildung liegende individuelle Glück – abge-
hoben von allen fremdbestimmenden Zweckmäßigkeits- und Nützlichkeitser-
wägungen.

157



ARISTOTELES (384-322)

Diese Feststellung bedarf weiterer Ergänzung und Erläuterung; denn sie ist
noch recht allgemein. Da bietet sich eine Frage an:

Wenn es ein spezifisches Werk des Schuhmachers gibt oder des Musikers –
welches ist dann das spezifische Werk des Menschen als Menschen?

Wir hörten bereits, dass ARISTOTELES den Menschen als Naturseiendes
betrachtet; im Sinne seiner eigenen Definitionsregel ist damit ein Oberbegriff
gemeint. Und die spezifische Differenz?

Sie liegt darin, dass der Mensch lógos hat.

Ort des lógos ist die Seele, die ihrerseits auch noch einen alogischen Teil auf-
weist. Während letzterer – der den lógos nicht hat (á-logos) – das vegetative
Vermögen wie Ernährung und Vermehrung in sich birgt, bezieht sich der ló-
gos auf die spezifisch menschliche Tätigkeit, die ARISTOTELES auch aretē
nennt. Für die Paideia wichtig ist, dass dieser Teil der Seele, die insgesamt die
dem Menschen eigene Lebendigkeit darstellt, nicht von Anfang voll entfaltet
ist, sondern sich im Prozess des Werdens in der Paideia entfaltet. Er ist zudem
gefährdet und bedarf ständiger Unterstützung:

Menschlichkeit ist eine stets gefährdete Größe. ARISTOTELES kennt aber
auch noch eine Zwischennatur zwischen dem vegetativ/vitalen (sprich alogi-
schen) und dem logischen Teil. Diese Zwischennatur strebt zwar nach dem
lógos, kann aber auch abrutschen nach „unten“. Diese Zwischennatur ist eben-
falls Gegenstand der Paideia:

So bedeutet Paideia, die Vermittlung herzustellen zwischen „Leben“ und „ló-
gos“.

In diesem Sinne ist die Paideia ein Stück Fremdbestimmung, z. B. durch
die Eltern, durch den Lehrer und die Institution Schule, aber auch – oder gar
vor allem – eine Art Initialzündung für die Selbstbewegung des Menschen als
eines Naturseienden auf das ihm als Möglichkeit eingegebene Ziel hin, auf das
agathón, seine individuell angelegte, entfaltbare Tauglichkeit.

Erziehung kann also nicht als Dressur aufgefasst werden, sondern als beglei-
tete Selbstbewegung auf das eigene Ziel hin. Die Notwendigkeit der Erziehung
ergibt sich aus der Tatsache des dem Menschen innewohnenden Zieles, der
Formbarkeit des lógos (als lógos pathētikós) und des genannten Strebevermö-
gens (órexis) nach Höherem.

Das von Fall zu Fall unterschiedliche Ergebnis des Formwerdens in der Le-
bensgeschichte des Einzelnen ist Bildung.

158



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

e) Erziehung und Menschenbild
(anthropologische Bemerkungen)

ARISTOTELES nennt in seiner Metaphysik als Grundfrage allen Fragens die
Frage nach dem Seienden, sofern es ist. Die Metaphysik der Bildung fragt
nach dem Sein und Wesen des Menschen und sieht in seiner phýsis als Selbst-
konstituierung den strukturellen Boden des Werdens.

Die aristotelische Paideia ist also stets Ontologie.

Wir müssen nun unterscheiden zwischen einem Naturseienden und dem Ergeb-
nis der téchnē. Während im letzteren Falle das Ziel von außen vorgegeben ist
(wir sprechen mit unseren Worten von Prägung), ist das Werden des Natursei-
enden ein Selbstgestalten, ein Werden im Sinne des Zu-sich-selber-kommens.
Das Seinsziel ist im Naturseienden angelegt (entelécheia). Der Mensch trägt
seine Seinsgründe in sich:

Damit ist Paideia als philosophische Besinnung die Erkenntnis, dass der
Mensch ein auf Ziele angelegtes Wesen ist, und als Praxis die Hilfe zur Selbst-
entfaltung, „Anmessung an dieses wesenhafte Gepräge“ [BRAUN, 1974, S. 209].

Die Spezifik des Zieles und der Ausprägungsgrad werden durch den lógos
bestimmt. Anders ausgedrückt:

Mit ARISTOTELES dürfen wir den Menschen als Wesen ansehen, das darauf
angelegt ist, dass es vom lógos bestimmbar ist – wobei die Paideia Art und
Umfang der Bestimmung leisten kann und der Einzelne diese Bestimmung in
unterschiedlicher Weise an sich wirken lässt.

ARISTOTELES benennt im sechsten Buch seiner Nikomachischen Ethik [1138
b 20] die „rechte Vernunft“ (orthós lógos), die zu formen Sache der Paideia
ist. In Erscheinung tritt der orthós lógos im Tätigsein und im Verhalten des
Menschen.

Wessen orthós lógos durch Paideia entfaltet ist, der weiß die Mitte zwischen
Handlungsextremen zu finden; er wandelt sozusagen auf einer Grenze, die
durch die Mitte gekennzeichnet ist.

ARISTOTELES definiert als sittliches Wertebewusstsein (aretē) eben diese
Fähigkeit, die Mitte einzuschlagen [N.E. 1106 b 36] und zu halten.

Wenn der Mensch ein Wesen ist, das durch den lógos bestimmt ist, könnte
man die Bemerkung hinzufügen, dass psychologisch das Wesen des Menschen
darin besteht, dass die Seele ganz allgemein dem Seienden geöffnet ist.

Diese Eigenschaft ist von Anfang an für den Menschen konstitutiv.

Wer der Wirkungsgeschichte dessen, was ARISTOTELES Seele und Seelen-
lehre nennt, ein wenig nachgehen möchte und in den einschlägigen psycho-
logischen Nachschlagewerken, z. B. bei KRECH/CRUTCHFIELD – ASAN-
GER/WENNINGER nach dem Stichwort „Seele“ sucht, findet an den entspre-
chenden Stelle die Stichwörter REFA,Rollenspiel und Selbstverwirklichung

159



ARISTOTELES (384-322)

bzw. Schlaf und Sexualität, aber das Stichwort „Seele“ findet man nicht. Die
sog. „sozialwissenschaftliche Wende“ in der Psychologie hat das fundamentale
und namensgebende Wort Seele verdrängt und nur noch die spärliche und
zudem unzutreffende Definition „Psychologie ist die Wissenschaft vom Ver-
halten“ [ZIMBARDO, 1983, S. 3] übrig gelassen. So erging es auch mit dem
Wort Bildung [SCHMIDT, 1994, S. 112 ff.]. Es wurde unter u. a. von HELL-
WIG BLANKERTZ unter Ideologieverdacht gestellt und als tragender Begriff
aus der Erziehungswissenschaft verdrängt bzw. durch Begriffe, wie „Sozialisa-
tion“, ersetzt, auf wissenschaftlichen Kongressen der „Erziehungswissenschaft-
ler“ lächerlich gemacht oder in der Literatur mit Verächtlichkeit behandelt
[RÜGENER, 1988].

Also keine Seele in der modernen Wissenschaft von der Seele, sprich in der
Psychologie, dafür aber das bedeutsame Wort von der „sozialwissenschaftli-
chen Wende“ in der Psychologie und die sparsame Definition „Psychologie ist
Wissenschaft vom Verhalten“ [ZIMBARDO, 1983, S. 3].

Demgegenüber steht noch immer ARISTOTELES, der eine Seelenlehre mit
Seele hat – aber wiederum nicht so altmodisch, wie man es früher in der Leh-
rerausbildung gelernt hat, dass es zwei Dinge gibt, Körper und Seele usw.
Er nennt die Seele die Form des Leibes, spricht von einer Einheit (in der
Scholastik heißt es: unio substantialis) und beginnt, Seele aus Gründen der
Darstellbarkeit zu gliedern, versäumt es aber nicht, auf die außerordentliche
Stellung hinzuweisen, die die Wissenschaft von der Seele im Kosmos des Wis-
sens und der Wissenschaften einnimmt [de an. 402 a 1 ff.].

„Wenn wir das Wissen zu etwas Schönem und Ehrwürdigen rechnen, in
unterschiedlicher Weise, je nachdem, ob es um Strenge geht oder um
bessere und erstaunlichere Gegenstände, dann dürften wir aus diesen
beiden Gründen die Erforschung der Seele mit Recht an die erste Stelle
setzen.“

f) Die Seele und die Dimensionen des Wissens und
Handelns

Hier könnte man noch etwas weitergehen. Den rationalen Seelenteil (lógos)
kann man nun wiederum aufteilen:

Der eine Teil davon hat als Erkenntnisgegenstand all die Formen des Seienden
[N.E. 1139 a 5 ff.], „deren Prinzipien Änderungen nicht zulassen“,

der andere Teil betrachtet dasjenige, das Veränderungen unterworfen ist [1139
a 8].

Der zuerst aufgeführte, das Unveränderliche erschließende Seelenteil ist der
„Wissende“ (epistēmonikón) genannt; den anderen nennt er logistikón. Die-
ser Teil berührt die menschliche Praxis, das Veränderliche, das jeder in seine

160



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Überlegungen einbezieht. Da die spezielle Leistung dieses Teils die praktische
Wahrheit ist, heißt er auch lógos praktikós. Er bezieht sich auf das zu Tu-
ende und zu Produzierende. Er bedeutet praktisches Wissen, wir sagen wohl
auch „Handlungswissen“. Dieses gipfelt für ARISTOTELES im Treffen und
Halten der Mitte in wechselnden Entscheidungssituationen.

Wenn das Streben nach der Mitte eine Eigentümlichkeit des Menschen ist,
dann ergibt sich für die Paideia, dass sie richtig einwirkt auf dieses Streben
und auf den lógos, genau:

Sie bemüht sich darum, dass die Strebung des zu Erziehenden am lógos ge-
halten ist.

Neben diesem praktischen, handlungsorientierten lógos gibt es den theo-
retischen lógos, der sich mit dem Seienden als solchem, dem ewigen Sein,
befasst. Diesen beiden Teilen entsprechen zwei Vermögen, auch Tugenden
(aretaí) genannt. Sie sind das Worumwillen der Paideia und bedeuten die
höchstmögliche Entfaltung der Seele:

Es ist die ēthische Tugend, die dem lógos praktikós zugeordnet und Aus-
druck der phrónēsis ist; sie findet Vollendung in der spezifisch menschlichen
Handlungsfähigkeit. Die Paideia entwickelt diese aretē durch eine dem Charak-
ter (ēthos) formende Gewöhnung (ěthos). Alles mündet in Handlung: „sittliche
Einsicht ist Handlung“ [NE 1141 b 21].

Dem lógos theōrētikós zugeordnet ist die dianoētische Tugend; sie wird durch
Belehrung entfaltet. Hierüber erfahren wir das Seiende, sofern es ist und uns
selbst als Naturseiende, denen in der Paideia die Selbstkonstituierung bis zur
höchsten Vollendung als inneres Seinsziel aufgegeben ist:

Höchste Vollendung, d. h. die Einheit von Leben und entfaltetem Logos.

Gewöhnung und Belehrung sind also die Grunddimensionen pädagogischen
Handelns.

ARISTOTELES betont an vielen Stellen den Wert der individuellen Erfah-
rung und des konkreten Falles, so dass im Prozess der Paideia eine Egalisierung
ausgeschlossen ist:

Das Leben und die Bildung eines jeden Einzelnen sind durch sich selbst ge-
rechtfertigt, es bedarf keiner außerhalb oder jenseits liegenden Moral oder
entsprechender Handlungsmaßstäbe:

Die Morallehre des ARISTOTELES ist durchaus realistisch, nicht theonom,
vor allen Dingen nicht in der Nikomachischen Ethik.

Während nun jeder Einzelne für sich seine eigene, individuelle, konkrete Sitt-
lichkeit verkörpert, stellt der Staat – die Pólis – die vollendete Fülle der Sitt-
lichkeit dar. Er ist die „Großorganisation der Sittlichkeit“ [HIRSCHBERGER,
1979, I S. 235] und notwendige Voraussetzung für die individuelle Entfaltung;
andererseits ist aber auch der Mensch definiert als ein Wesen, das seine Le-

161



ARISTOTELES (384-322)

bensmitte und Lebensfülle im Zusammenleben mit anderen findet. Der Einzel-
ne findet seine eudaimonía nur mit anderen zusammen; erst in der Polis kann
jeder Mensch seinen lógos aufs Höchste entfalten – d. h. wir sind logische und
politische Wesen zugleich.

Aus all dem folgt, dass die Paideia eine öffentliche Aufgabe ist. Erst von
daher erhält sie ihre Legitimation und Würde. Vielleicht wird es jetzt auch
klarer, warum sich ARISTOTELES über die Paideia als öffentliche Aufgabe
vorwiegend in seiner Abhandlung über die Politik äußert.

162



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

N
ik

o
m

a
ch

is
ch

e
E

th
ik

II
u
n
d

V
I

N
ik

o
m

a
ch

is
ch

e
E

th
ik

I

T
E

I
L

E
D

E
R

S
E

E
L

E

Z
ie

l:
D

a
s

H
a
lt
en

d
er

re
ch

te
n

M
it
te

:
m

es
ó
tē

s
[N

E
1
1
0
6

b
3
6
]

ä
u
ß
er

t
si

ch
in

d
ia

n
o
et

is
ch

en
T
u
g
en

d
en

,
g
ew

o
n
n
en

d
u
rc

h
B

el
eh

ru
n
g

ä
u
ß
er

t
si

ch
in

et
h
is

ch
en

T
u
g
en

d
en

,
er

ru
n
g
en

d
u
rc

h
G

ew
ö
h
n
u
n
g

(ě
th

o
s)

[N
E

1
1
0
3

a
1
4
ff
.]

ló
g
o
s

th
e
ō
r
ē
ti

k
ó
s

(V
er

st
a
n
d
)

ló
g
o
s

p
r
a
k
ti

k
ó
s

(C
h
a
ra

k
te

r)

e
p
is

tē
m

o
n
ik

ó
n

(w
is

se
n
sc

h
a
ft

li
ch

es
u
n
d

p
h
il
o
so

p
h
is

ch
es

D
en

k
en

ü
b
er

d
a
s

S
ei

n
(e

p
is

tē ¯m
ē)

)

lo
g
is

ti
k
ó
n

(p
ra

k
ti
sc

h
es

D
en

k
en

(p
h
ró

n
ēs

is
))

�
�

�
�

❅
❅

❅
❅

ló
g
o
s

(r
a
ti
o
n
a
l)

á
lo

g
o
n

(i
rr

a
ti
o
n
a
l
–

n
ic

h
t

a
m

ló
g
o
s

te
il
h
a
b
en

d
)

�
�

�
�

❅
❅

❅
❅

o
r
e
k
ti

k
ó
n

(S
tr

eb
ev

er
m

ö
g
en

)

p
h
y
ti

k
ó
n

(v
eg

et
a
ti
v
es

V
er

m
ö
g
en

,
E

rn
ä
h
ru

n
g
,
W

a
ch

st
u
m

,
S
ex

u
a
li
tä

t)
❳

❳
❳

❳
❳

❳
❳

❳
❳

❳
❳

❳
❳

❳
❳③

zu
m

p
h
y
ti
k
ó
n

a
b
g
le

it
en

d

P
P

P
P

P
P

P
P

P
P

P
P

P
P
P✐

zu
m

ló
g
o
s

(z
u

H
ö
h
er

em
)

a
u
fs

te
ig

en
d

163



ARISTOTELES (384-322)

5. Anmerkungen zur Rezeptions- und
Wirkungsgeschichte

Wie man sieht, liefert ARISTOTELES im umfassenden Sinne Stichworte, Fra-
gen und auch Lösungen, die das nachfolgende Denken bis heute mehr oder
weniger bewusst oder mehr oder weniger direkt begleiten.

Die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte ist dabei recht wechselvoll und es
fällt auf, dass uns seine zur Veröffentlichung bestimmten exoterischen Schrif-
ten so gut wie gar nicht (oder wenn, dann nur in Fragmenten) erhalten sind.

Seine esoterischen Lehrschriften wurden erst im ersten Jahrhundert vor Chri-
stus bekannt durch den Peripatetiker ANDRONIKOS von Rhodos. Erstaunli-
cherweise gab es im Peripatos kein ernsthaftes Interesse, das Werk des
ARISTOTELES als Ganzes weiterzuentwickeln [FLASHAR in UEBERWEG,
1983, S. 448]. Man spricht auch vom „Totenschlaf der aristotelischen Philoso-
phie“.

Die Kommentierung seiner esoterischen Lehrschriften (v. a. der logischen, aber
auch der Schriften zur Ethik, Physik und Metaphysik) blieb bis ins dritte
Jahrhundert nach Christus in den Händen der Peripatetiker und ging dann auf
die Neuplatoniker über. Sie blieb im griechischsprachigen Raum ungebrochen
bis zur Eroberung Konstantinopels durch die Türken 1453.

Anders als die Peripatitiker, die sich um „Abgrenzung der aristotelischen Phi-
losophie gegen die Lehren anderer Schulen“ [FLASHAR, a. a.O., S. 449] be-
mühten, ging es den Neuplatonikern (PORPHYRIOS, JAMBLICHOS,
THEMISTIOS, SIMPLIKIOS, BOETHIUS) um die Harmonisierung und Ver-
schmelzung der Lehren der platonischen und der aristotelischen Schule. Eine
besondere Brückenfunktion hatten die logischen Schriften (das órganón), als
sich in Alexandria aristotelisches und christliches Denken trafen.

Intensiv war die Auswirkung aristotelischen Denkens im islamischen Kultur-
kreis. Schon vom 7. Jahrhundert an fanden die Griechen Zugang zur arabi-
schen Welt, zunächst in der Gestalt der großen Mediziner HIPPOKRATES
und GALEN, auch des EUKLEIDES und PTOLEMAIOS; dann aber richtete
sich das Interesse auf alle Schriften des ARISTOTELES, die im „Hause der
Weisheit“ (830 in Baghdad durch den Abbasidenkalifen al-Mamúm gegrün-
det) unter dem Schuloberhaupt HUNAIN IBN ISHĀQ ins Arabische übersetzt
worden sind. Diese innerislamische Aristotelesrenaissance wurde mit der Er-
oberung Baghdads durch die Türken (1055) bis heute beendet. Jedoch legten
die griechisch-arabischen Gelehrten, die vom 9. Jahrhundert an in den We-
sten (nach Sizilien und Spanien) übersiedelten [FLASHAR, a. a.O., S. 450],
die Grundlage für den lateinischen Aristotelismus, d. h. für die arabischen
Aristoteleskommentare (z. B. von AVERROES), die ins Lateinische übersetzt
worden sind (v. a. in Palermo und Toledo).

164



Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

Neben der Rezeption der Aristotelesschriften und deren Kommentaren aus
dem Arabischen findet sich ein Rezeptionsstrang, der an das Griechische an-
knüpft und durch die Schule von Chartres, insbes. aber durch den Ordensmann
WILHELM VON MOERBEKE (Mitte des 13. Jahrhunderts) repräsentiert
ist. Letzterer machte den Westen bekannt mit der Politik des ARISTOTE-
LES (und v. a. mit dem sich dort findenden Menschenbild); deren Stelle hatte
bei den syrisch-arabischen Autoren die platonische Politik eingenommen.

Aber auch andere Schriften des ARISTOTELES wurden bekannt, v. a. durch
die umfangreichen Texterklärungen und Darstellungen aller bedeutenden
Schriften des ARISTOTELES, wie sie ALBERTUS MAGNUS vorgenommen
hat. Es ist sein besonderes Verdienst, die Vereinbarkeit des Aristotelismus mit
der christlichen Lehre beschrieben zu haben. Um letzteres bemühte sich auch
mit großem Erfolg THOMAS VON AQUIN. Es ging dabei insbesondere um
die Lehre von der Ewigkeit der Welt, die Beweise für die Existenz Gottes und
der Unsterblichkeit der Seele.

Trotzdem gab es immer wieder ARISTOTELES-Verbote der katholischen Kir-
che:

Für die Artistenfakultät zu Paris sind allein fünf kirchliche Verbote zu nen-
nen, die sich auf die Schriften zur Naturphilosophie und Metaphysik erstrecken
(z. B. 1215 durch ROBERT VON COURÇON im Auftrage des Papstes IN-
NOZENZ III).

Aber es wurde schließlich 1255 für diese Fakultät festgelegt, dass die Logik,
Naturphilosophie und die Ethik des ARISTOTELES in den Vorlesungen zu
behandeln sind. Seit dieser Zeit bestimmt das Studium des ganzen ARISTO-
TELES die philosophische Lehre der mittelalterlichen Universität.

Es muss aber auch von einer Besonderheit gesprochen werden:

Der scholastische Aristotelismus war dominiert vom Anspruch der katholisch-
orthodoxen Theologie und der katholischen Kirche, dass die christliche Offen-
barungswahrheit Vorrang hat und dass Kirche Hort der Offenbarungswahrheit
ist. Der Einsicht der Kirche gegenüber hat der Einzelne, sollte er zu anderen
Denkergebnissen kommen, zurückzustehen; der mittelalterliche Transzenden-
talismus, ein in sich geschlossenes Weltbild, entwertete das Recht des Einzel-
nen auf seine eigene Individualität und das Recht, das „Hier“ und „Jetzt“ zu
betonen.

Wissenschaft war Buchwissenschaft geworden, die Empirie, von ARISTO-
TELES als Quelle des Wissens in Gültigkeit gebracht, wurde vernachlässigt
und es entwickelte sich die so genannte Autoritäten-Methode, eigentlich ein
Abfall von ARISTOTELES.

Statt eigener Forschungen befragte man die kanonisierten klassischen Auto-
ritäten; es wurde nur noch nachvollzogen. Das Unvermögen, das bereits von
ARISTOTELES freigesetzte Wesen des Menschen als Individualität zu sehen,

165



ARISTOTELES (384-322)

ging sogar so weit, dass man unfähig wurde, die menschlichen Lebensabschnit-
te – z. B. die Kindheit – zu sehen:

Das Jesuskind im Erfurter Dom auf dem Schoße der Mutter ist ein Mann mit
Bart!

Es konnte nun nicht ausbleiben, dass es an den Universitäten zu schweren
Auseinandersetzungen kam, als eine neue Bewegung, besser ein neues Bil-
dungsparadigma, von Italien her aufkam:

Die Vertreter dieser Bewegung, an der Spitze in Italien PETRARCA, in
Deutschland später MELANCHTHON und ERASMUS, nannten ihre Stu-
dien „humanistische“, wir sprechen seit FRIEDRICH IMMANUEL NIET-
HAMMER (1808) vom Humanismus, dessen Wirksamkeit zwischen 1470
und 1536, dem Todesjahr des ERASMUS, liegt. Dieses neue Paradigma soll
jetzt mit einigen Worten beschrieben werden:

Es war bereits dargestellt, dass ARISTOTELES nur im lateinischen Gewande
gelesen werden konnte – und das durch die Vermittlung der Kirche. Dem lag
eine Geisteshaltung zugrunde, die in der Kirche, nicht aber in der eigenen
Urteilskraft die letztlich entscheidende Instanz für wahr und falsch sah. So
wurde Aristoteles verfremdet und seine Wissenschaft sowie Bildungstheorie
pervertiert.

Das änderte sich mit den Auseinandersetzungen um Konstantinopel und
schließlich mit der Eroberung (1453) der Stadt und der Ermordung des Groß-
teils der Bürger durch die Türken:

Griechische Gelehrte – hier sei nur der spätere Kardinal BESSARION ge-
nannt – trugen die griechische Literatur und Philosophie nach Westen. So
wurde die Sprache der Schriften des ARISTOTELES, das Griechische, das
seit dem Untergange Westroms in Vergessenheit geraten war, Substanz des
neuen Bildungsparadigmas. Und mit der Erschließung der Sprache einher ging
die Erschließung der Quellen – „ad fontes“ (= „zu den Quellen“) hallte der Ruf
der Humanisten.

Eine wichtige Quelle war im Mittelalter irgendwie versiegt:

Es handelt sich um die Naturwissenschaften. An ihnen bestand kein so
großes Interesse, d. h. man las die naturwissenschaftlichen Autoren einfach
nicht.

Das war nun mit dem Aufkommen dieses neuen Bildungsparadigmas ganz
anders:

Man las nicht nur – man sicherte die Texte und druckte sie ab, wie der geniale
ALDUS MANUTIUS zu Venedig. Und aus der Textwissenschaft entstand
nach der Prüfung die Naturwissenschaft:

Es ist geradezu rührend zu lesen, wie der Ermländer Domherr KOPERNI-
KUS sich um die antiken Texte zu den Bewegungen der Sphären des Weltalls

166



Philosophia



ARISTOTELES (384-322)

bemüht hat. Und er konnte auch deswegen weiterkommen, weil ein Humanist
vor ihm bereits eine wichtige Quelle gesichert und gedruckt hat:

Es handelt sich um die astronomische Schrift des PTOLEMAIOS, herausge-
geben von REGIOMONTANUS 1446 in Venedig, mit dem arabischen Titel Al-
magest (sýntaxis megálē = große Sammlung, ursprünglich sýntaxis mathēmati-
kē
¯
).

Wissenschaftlich leitet das Denken des KOPERNIKUS eine Wende ein – eben
die kopernikanische Wende, aber sie ist auch Ausdruck eines neuen, eben
des alten aristotelischen Menschenbildes, das nun wieder durchbricht, wenn
die prüfende Individualität, die eines autoritären Mittlers nicht bedarf, in ihr
Recht eingesetzt wird.

Humanismus bedeutet so nicht nur eine neue Einstellung zur Wissenschaft,
er bedeutet auch neue Wissenschaften selbst, eben die Neubegründung der
Naturwissenschaften, was gewiss verwunderlich erscheinen dürfte!

Ein Paradoxon ist noch zu erwähnen:

Durch die intensive Inanspruchnahme des ARISTOTELES in der Scholastik
tritt jetzt die Bedeutung seines Namens, z. B. gegen den des PLATON, zurück;
denn der Humanismus ist zutiefst antischolastisch und antidogmatisch.

Man beruft sich zwar in der praktischen Philosophie noch auf ARISTOTE-
LES und MELANCHTHON wird sein glänzender Interpret; aber die Wirkung
seines Namens bleibt blass. Hoch virulent hingegen werden seine Gedanken
allenthalben wiedergeboren, ohne dass man sich des eigentlichen Ursprungs
bewusst wird – bis zum heutigen Tage. Erst heute gibt es neben der Re-
naissance der Ideen auch eine Renaissance des Namens in der allgemeinen
wissenschaftlichen Diskussion – ARISTOTELES.

168



E ANHANG

1. Werke und Literatur

van Ackeren, M.: Platon verstehen. Themen und Perspektiven. Darmstadt
2004

Apelt, O.: Platon. Sämtliche Dialoge. 7 Bände, Hamburg 1993

Assmann, C.: Das kulturelle Gedächtnis. München 1992

Assmann, J./Assmann,C./Hartmeier, C.: Schrift und Gedächtnis. Mün-
chen 1983

Bengtson, H.: Griechische Geschichte von den Anfängen bis in die römische
Kaiserzeit. München 1969 (4. Auflage). In: Handbuch der Altertumswissen-
schaft, 3. Abteilung, 4. Teil

Benson, H.H.: Essays on the philosophy of Socrates. New York/Oxford
1992

Bilinski, B.: il pitagorismo di Niccolo Copernico. 1977 (Ort unbekannt)

Böhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationa-
lismus. Darmstadt 1984

Böhme, G.: Bildungsgeschichte des Europäischen Humanismus. Darmstadt
1986

Böhme, G.: Der Typ Sokrates. Berlin 1998 (2. Auflage)

Bonitz, H.: Platonische Studien. In: Sitzungsberichte der kaiserlichen Aka-
demie der Wissenschaften in Wien 33 (1860), Berlin 1886 (3. Auflage)

Bonitz, H.: Aristoteles Metaphysik etc., Griechisch – Deutsch. Hamburg
1982

Bordt, M.: Platon. Freiburg (ohne Jahresangabe)

Brandt, R./Schmidt, St.: Mythos und Mythologie (insbes. der (Hrsg.) Bei-
trag von Arbogast Schmidt zum Mythos bei Platon) Berlin 2004

Braun, E.: Aristoteles und die Paideia. Besorgt und übersetzt von Edmund
Braun, Paderborn 1974

Bröcker, W.: Platos Gespräche. Frankfurt/Main 1985

169



ANHANG

Brun, J.: Socrates. Paris 1991
Buchheim, Th./FLASHAR, H. King, R. A. H. (Hrsg.): Kann man
heute noch etwas Anfangen mit Aristoteles? Hamburg 2003

Bubner, R.: Innovation des Idealismus. Göttingen 1995

Burnet, J.: Greek Philosophy. Bd. I, London 1950

Charpa, U.: Aristoteles. Frankfurt/M./New York 1991

Croust. A.-H.: Sokrates. Man and myth. London 1957

Dirlmeier, F.: Aristoteles. In: Jahrbuch für das BistumMainz 5, 1950, S. 161
ff.

Dirlmeier, F.: Aristoteles – Nikomachische Ethik. Übersetzt und kommen-
tiert. Berlin 1983

Döring, A.: Die Lehre des Sokrates als soziales Reformsystem. München
1895

Döring, K.: Der Sokrates der platonischen Apologie und die Frage nach dem
historischen Sokrates. In: Würzburger Jahrbücher 13 (1987) S. 75 ff.

Düring, I.: Aristoteles, Darstellung und Interpretation seines Denkens. Hei-
delberg 1966 (Nachdruck 2005)

Düring, I : Aristoteles. In: RE, Suppl. 11, (1968) Sp. 159–336
Dupréel, E.: La légende socratique et les sources de Platon. Brüssel 1922

Ebert, Th.: Sokrates als Pythagoreer. Stuttgart 1994
Erler, M./Graeser, A.: Philosophen des Altertums. Darmstadt 2000

Erler, M.: s. UEBERWERG, (hrsg. von PLASHAR),Band 2/2

Ferber, R.: Warum hat Platon die „ungeschriebene Lehre“ nicht geschrie-
ben? München 2007

Figal, G.: Sokrates. München 1995

Findlay J.A.: The written and the unwritten Doctrines. London 1974

Findlay, J.A.: Platon und der Platonismus. Eine Einführung. Weinheim
1994

Flashar, H. (Hrsg.): s. Ueberweg, F.: Grundriss . . . etc.
Fleischer, M.: Hermeneutische Anthropologie. Berlin 1976

Frede, D.: Platons Phaidon. Der Traum von der Unsterblichkeit der Seele.
Darmstadt 1999

Friedländer, P.: Platon, Berlin 1964-1975 (3 Bände)

Gadamer, H.G.: Gesammelte Werke (Bände 5-7). Tübingen 1985 ff.

Gaiser, K.: Platons ungeschriebene Lehren. Studien zur systematischen und
geschichtlichen Begründung der Wissenschaften in der platonischen Schule.
Stuttgart 1963

170



Werke und Literatur

Gigon, O.: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles. In: Museum Helveti-
cum 16; 1959, S. 174 ff.

Gigon, O.: Gegenwärtigkeit und Utopie. Zürich und München 1973

Gigon, O.: Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschichte. Bern 1979 (3.
Auflage)

Gigon, O.: Sokrates. Tübingen, Basel 1994
Gompertz, T.: Griechische Denker. Geschichte der Antiken Philosophie.
Leipzig 1896 ff.; 3 Bände, Nachdruck Berlin 1973 (hrsg. Von H. Gompertz)

Goody, J.: Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Frankfurt/Main 1991

Gower, B.S./Stokes, M.C.: Socratic questions. London, New York 1992

Graeser, A.: Die Philosophie der Antike. München 1999 (2. Auflage)

Guardini, R.: Der Tod des Sokrates. Düsseldorf 1987

Gudeman, A.: Aristoteles (perí poiētikēs). Berlin und Leipzig 1934

Guthrie, W.K.C.: A History of Greek Philosophy, 6 Bände, Cambridge
1962 – 1981

Guthrie, W.K.C.: Socrates. Cambridge etc. 1971
Harder, R.: Kleine Schriften. München 1960

Hartmann, N.: Platos Logik des Seins. Gießen 1909.

Hasse, D.N.: Urzeugung und Weltbild: Aristoteles - Ibn Ruschd – Pasteur,
Hildesheim 2006

Heidegger, M.: Platons Lehre von der Wahrheit. Bern 1954 (2. Aufl.)

Heidegger, M.: Wegmarken. Frankfurt/M. 1996

Heitsch, E.: Wege zu Platon, Göttingen 1992

Heitsch, E.: Platon und die Anfänge seines dialektischen Philosophierens.
Göttingen 2004

Hirsch, W.: Platons Weg zum Mythos. Berlin und New York 1971

Hirschberger, J.: Geschichte der Philosophie. Band I. Freiburg 1948 (ff.),
11. Auflage 1976

Hoffmann, M.: Sokrates – Bilder in der europäischen Geistesgeschichte. Aa-
chen 2006

Horster, D.: Das sokratische Gespräch etc.. Opladen 1994

Jaeger, W.: Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung.
Berlin 1985 (2. veränderte Auflage)

Jaeger, W.: Paideia – die Formung des griechischen Menschen. Berlin, New
York 1989

Janka, M./Schäfer Chr.: Platon als Mythologe. Neue Interpretationen zu
den Mythen in Platons Dialogen. Darmstadt 2002

171



ANHANG

Jaspers, K.: Die maßgebenden Menschen – Sokrates, Buddha, Konfuzius,
Jesus. München 1964

Joël, K.: Geschichte der antiken Philosophie. Berlin 1893, Tübingen 1921
(Band I)

Kessler, H.: Sokratismus. Bewegung und Bund. Mannheim 1975

Kessler, H.(hrsg.): Sokrates. Gestalt und Idee, Zug 1993

Kessler, H.: Sokrates. Geschichte, Legende Spiegelungen, Zug 1995

Klafki, W.: Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik, Beiträge zur
kritisch- konstruktiven Didaktik. Weinheim und Basel 1985

Knab, R.: Platons Siebter Brief. Einleitung, Text, Übersetzung, Kommen-
tar. In: Spudasmata Band 110. Hildesheim 2006

Kniest, Chr.: Sokrates zur Einführung. Hamburg 2003

Kobusch, Th./ Mojsisch, B.: Platon, seine Dialoge in der Sicht neuerer
Forschungen. Darmstadt 1996 (darin: Krämer, H.: Platons Ungeschriebene
Lehre (S. 249 ff.)

Kobusch, Th./ Mojsisch, B.: Platon in der abendländischen Geistesge-
schichte. Neue Forschungen zum Platonismus. Darmstadt 1997.

Krämer, H.: s. KobuschMojsisch, Nr. 76, S. 249 ff.]

Kuhn, H.: Sokrates. Ein Versuch über den Ursprung der Metaphysik. Berlin
1934, München 1959

Landmann, M.: Der Sokratismus etc.. Basel 1943
Leider, K.: Sokrates. Lübeck 2001

Leisegang, H.: Platon. In: RE Bd. 20, 1950 Sp. 2342 ff.

Maier, H.: Sokrates, sein Werk und seine geschichtliche Stellung. Tübingen
1913

Mazel, J.: Socrate. Paris 1987
Mehlig, H.: Weisheit des alten Indien. Leipzig und Weimar 1987, 2 Bände

Meyer, H.: Leitfaden der Unterrichts- vorbereitung. Berlin 2007

Mueller-Goldingen, Chr.: Aristoteles. Eine Einführung in sein philosophi-
sches Werk. Hildesheim 2003

Natorp, P.: Platons Ideenlehre. Leipzig 1921, Hamburg 1994

Naumann, H.: Die Gestalt des Sokrates und ihre Wirkungen auf die Welt-
literatur. In: Der Altsprachliche Unterricht 12 (1969), S. 62 ff.

Nelson, L.: Die sokratischeMethode. In: Ders.: Gesammelte Schriften, Band
1, Hamburg 1970

Patzer, A.: Der historische Sokrates. In: Wege der Forschung, Band 585.
Darmstadt 1987 (eine sehr gute Übersicht über die Quellen und Sokrates-
bilder)

172



Werke und Literatur

Pestalozzi, K. (Hrsg.): Der fragende Sokrates. Stuttgart und Leipzig 1999,
Colloquium Rauricum Band 6

Pieper, J.: Kümmert euch nicht um Sokrates. Freiburg 1993

Plötz, K.: Auszug aus der Geschichte. Würzburg 1968 ff.

Postman, N.: Das Technopol, Frankfurt/Main 1992

Praechter, K.: s. Ueberweg, F.: Grundriss . . . 1953

Reale, G.: Zu einer neuen Platoninterpretation. Paderborn 1993

Reitzenstein, R.: Die Hellenistischen Mysterienreligionen. Leipzig/Berlin
1927 (Nachdruck 1956)

Riedel, M.: Hegel und die antike Dialektik. Frankfurt/Main 1990

Ritter, C.: Platon, sein Leben, seine Schriften, seine Lehre. 2 Bände. Mün-
chen 1910 – 1923

Ross, W.D.: Aristotle. London 1945

Ross, W. D.: Plato’s theory of ideas. Oxford 1951

Rudolph, E.: Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politische Philoso-
phie bei Platon. Darmstadt 1996

Rügener, W.: Die allgemeine Bildung der knechtischen Werkzeuge... In Ol-
denburger Vordrucke 1988, Heft 40

Sayre, K.-M.: Late Ontology. Princeton/N.Y. 1983

Schäfer, Chr.: Platon-Lexikon. Darmstadt 2007

Schelia, R. v.: Dion. In: Das Erbe der Alten. 2. Reihe, Heft 25; 1934

Schiemann, G. Mersch, D., Böhme, G.: Platon im nachmetaphysischen
Zeitalter. Darmstadt 2006

Schleiermacher, F.: Über den Wert des Sokrates als Philosoph. In: Ders.:
Sämtliche Werke III 2, 1838

Schmid, W.: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt/M.
1998

Schmidt, A.: Das Gymnasium im Aufwind. Entwicklung, Struktur, Proble-
me seiner Oberstufe. Aachen 1994

Schmidt, A.: Die Geburt des Logos bei den frühen Griechen. Berlin 2002

Schmitt, A.: Die Moderne und Platon, Stuttgart 2003

Schmitt, A.: s. o. bei Schiemann/Mersch/Böhme, S. 71 ff.

Spranger, E.: Das Rätsel Sokrates. In: Blätter für Lehrerfortbildung 6, 1954,
(S. 241 ff.)

Stenzel, J.: Sokrates. In: RE, 2. Reihe, 3. Band, Sp. 811 ff., Stuttgart 1927

Szlezák, Th.A.: Platon und die Schriftlichkeit. Berlin und New York 1985

173



ANHANG

Szlezák, Th. A.: Platon lesen. Stuttgart, Bad Cannstadt 1996

Taylor, C.C.W.: Sokrates. Aus dem Englischen von Katja Vogt. Freiburg,
Basel, Wien (ohne Jahresangabe)

Thiel, D.: Platons Hypomnemata etc. Freiburg und München 1993

Thomas, R.: Literacy and Orality. Cambridge 1992

Ueberweg, F.: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Erster Teil: Die
Philosophie des Altertums. Tübingen 1953 (Nachdruck der 12. Auflage (von
1925), hrsg. von K. Praechter

Ueberweg, F.: Grundriss der Geschichte der Philosophie, begründet von
F. Ueberweg – völlig neu bearbeitete Ausgabe: Die Philosophie der Antike,
hrsg. von H. Flashar, Band 2/1: Sophistik, Sokrates, Sokratik, Mathematik,
Medizin. (Der Beitrag zu Sokrates und der Sokratik stammt von K. Döring.)
Basel 1998.

Band 2/2: Platon, von Michael Erler, Basel 2007.

Band 3: Ältere Akademie (H.-J. Krämer), Aristoteles (H. Flashar), Peripa-
tos bis zur römischen Kaiserzeit (F. Wehrli), Basel, Stuttgart 1983

Usener, S.: Isokrates, Platon und ihr Publikum. Hörer und Leser von Lite-
ratur im 4. Jahrh. v. Chr. Tübingen 1994

Villers, J.: Das Paradigma des Alphabets. Platon und die Schriftbedingtheit
der Philosophie. Würzburg 2005

Waldenfels, B.: Das sokratische Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Mei-
senheim/Glan 1961 (Monographien zur philosophischen Forschung)

Werner, J.: Der Stückeschreiber und der Sohn der Hebamme. Brecht und
das Erbe. Stuttgart/Leipzig 1998 (Sitzber. der Sächs. Akad. der Wiss.,
Phil.-hist. Kl. Band 136)

Wilamowitz- Moellendorf, U.v.: Platon - sein Leben und seine Werke.
Berlin 1919-1920 (2 Bände), (5. Auflage, bearbeitet und mit einem Nach-
wort versehen von Bruno Snell), Berlin 1959

Windelband, W./ Heimsoeth, H.: Lehrbuch der Geschichte der Philoso-
phie, Tübingen 1957

Zehnpfennig, B.: Platon zur Einführung. Hamburg 1997

Zimbardo, P.G.: Psychologie. Berlin, Heidelberg, New York, Tokio 1983

174



Register

2. Register

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische
Bezeichnungen

Die Lebensdaten sind sehr oft nur Näherungswerte, die einen Anhalt geben
sollen

Ábdēra - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort
von Demokrit und Protagoras

Achäer - anderes Wort für Griechen (auch Danaer oder Argi-
ver)

Achaía - Landschaft in der nördlichen Peloponnes

Achilleús - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Adeímantos - Bruder des Platon

Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Ádōnis - Gott der Vegetation, der Jugend und Schönheit, aus
Phönizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Göttin der Liebe Aphrodite

Ägäis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Agamémnōn - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkom-
mandierender der Griechen vor Troia

Ajas, auch Aias - Sohn des Telamon, König von Salamis, nach Achilleus
der Stärkste der Griechen

aidō
¯
s - w. Schamgefühl, zu einer göttlichen Person erhöht:

AIDŌS

Aígisthos - Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Mör-
der; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, ge-
tötet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ainēsídēmos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

aithē
¯
r - w. das strahlende Himmelslicht (Äther), zur göttli-

chen Person erhöht: AITHĒR

Akádēmos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wur-
de; nach diesem wurde die platonische Schule Akade-
mie benannt.

Akrágas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Albertus Magnus - Albert der Große (1200–1280), Dominikanermönch,
bedeutender aristotelischer Gelehrter des Mittelalters,

175



ANHANG

Lehrer des Thomas von Aquin an der Ordenshochschu-
le zu Köln

Alexandría - Stadt im heutigen Ägypten, 331 v. Chr. von Alex-
ander dem Großen gegründet, in der Antike Stand-
ort einer einmaligen Forschungseinrichtung (Museion)
und einer alles Schrifttum der Vergangenheit und Ge-
genwart erfassenden riesigen Bibliothek, von der römi-
schen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria üblich

Aléxandros - auch Alexander, „der Große“ genannt, 356-323 v. Chr.

Aléxandros - von Aphrodisias (Ort östlich von Milet in Kleinasien),
griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

Alkibiádēs - aus Athen, 450–404, umstrittener Politiker, der zeit-
weilig zum Kreis um Sokrates gehörte; der Name er-
scheint als Titel zweier unter dem Namen des Platon
überlieferter Dialoge

Amasis - auch Ahmose, ägyptischer Pharao, 570–526 v. Chr.,
Freund der Griechen

Ambrōsius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340–397 n. Chr.

Ameipsías - Komödiendichter, errang 423 vor Aristophanes (mit
den „Wolken“) bei den Theaterfestspielen (Dionysien)
in Athen den zweiten Platz

Ammōnios Sakkās - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexan-
dria von 232–242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

Amos - ältester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.

Amphípolis - Stadt im nördlichen Griechenland am Flusse Stry-
mon, kontrollierte die westöstliche Landroute, d. h. stra-
tegisch wichtig

anánkē - w. Zwang, Notwendigkeit

Anaxagórās - griechischer Philosoph, um 499–428 v. Chr., lehrt die
endlose Vielfalt der Stoffe und den nus (Geist) als Be-
wegungsursache

Anaxímandros - auch Anaximander, um 611–546 v. Chr., griechischer
Philosoph

Anaximénēs - griechischer Philosoph, um 585–528 v. Chr.

Andrónikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Ari-
stoteles, Leiter der Schule des Aristoteles von 70–50 v.
Chr.

176



Register

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033–1109 n. Chr., früh-
scholastischer Philosoph, lehrt die Identität von Glau-
ben und Wissen (credo, ut intelligam – ich glaube, da-
mit ich verstehe)

Antiochien - griech. Antiócheia, lat. Antiochía, damalige Haupt-
stadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der römi-
schen Kaiser, am Oróntēs (heute Asi Nehri) gelegen,
heute Antakya (südöstl. Türkei),

Antíochos - aus Askalon (Palästina), Begründer der 5. Akademi-
schen Schule, ca. 130–68 v. Chr.

Antiphōn - 1. griech. Tragödiendichter, in Syrakus lebend, ca.
430–367 v. Chr. 2. der jüngste Bruder des Platon

Antoninus Pius - lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus,
römischer Kaiser von 138–161, verlegte den nordengli-
schen Hadrianswall weiter nach Norden, 19.09.86–07.03.
161., s. Hadrian

Apamēa - griech. Apámeia, bedeutende hellenistische Stadt am
Oróntēs (in Syrien)

Aphrodisiás - Ort östlich von Milet in Kleinasien

Aphrodítē - T. des Zeus, Göttin der Liebe, Helferin des Paris und
der Troer

aphthitómētis - w. mit unzerstörbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

Apollódōros - Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

Apóllōn - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Arte-
mis; sendet die Pest in das Lager der vor Troia kämp-
fenden Griechen, weil deren Ober-Kommandeur Aga-
memnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat; nach seinem Beinamen
Lýkeios gab es in Athen eine geweihte Stätte, das Lýkei-
on, das zugleich auch die Bezeichnung für die Schule
des Aristoteles war

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, römischer Schriftsteller, lebte
in Karthago, platonischer Philosoph (legte den Grund
für die Platonrezeption im lat. Westen), vom christl.
Theologen geschätzt, geb. um 125 n. Chr.

Archélaos - makedonischer König, 414–399 v. Chr., bekannt als
Gönner und Freund von Gelehrten und Künstlern

Archimē
¯
dēs - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus le-

bend, ca. 285–212 v. Chr.

177



ANHANG

Archýtās - Pythagoreer aus Tarent (das y in diesemWort ist lang)

Árēs - S. des Zeus und der Hēra, Gott des Krieges, Freund
der Troer

Arginusen - drei kleine Inseln bei Lesbos; die Athener besiegten
dort die Spartaner, verurteilten (406) im sog. Arginu-
senprozess die verantwortlichen athenischen Offiziere
en bloc, weil sie bei aufkommendem Sturm die Schiff-
brüchigen nicht geborgen haben, gegen den Protest des
Sokrates

Argiver - s. Achäer

Arístarchos - auch Arístárch von Samos, griech. Astronom, entwarf
das heliozentrische System, bestimmte Entfernungen
zwischen Himmelskörpern, ca. 310–230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes über
die Entstehung der griechischen Übersetzung der 5 Bü-
cher Moses (s. Pentateuch und Thora)

Arístōn von Chios - Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger
Lehrer des Mark Aurel

Aristophánēs - athenischer Komödiendichter, 445-385 v. Chr., schrieb
z. B. „Die Vögel“, „Die Wolken“ und „Lysistrate“

Aristotélēs - griech. Philosoph, 384–322 v. Chr., Verfasser u. a. der
Physik, Metaphysik, Nikomachischen Ethik

Aristóxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des
Peripatos, geb. um 376 v. Chr.

Arkesílāos - griech. Platoniker, ca. 316–241 v. Chr., Begründer der
mittleren Akademie

Askálōn - Stadt in Palästina, heute Israel, nördl. Gaza gelegen

Askra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am
Berge Helikōn gelegen

Assos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

átē - w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur göttlichen Per-
son erhöht: ÁTĒ

Athēnā
¯

- auch Athene, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia
auf Seiten der Griechen; Odysseus und Achilleus sind
ihre besonderen Lieblinge

Áthōs - Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome
Mönchsrepublik

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

178



Register

Átropos - griech. Göttin (die „Unabwendbare“), eine der drei
Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie durchtrennt den Le-
bensfaden eines Menschen

Áttalos II - König von Pergamon an der kleinasiatischen Küste,
210–138 v. Chr., König seit 159

Attís - s. Kybele

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354–430 n. Chr.,
Philosoph der Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster
römischer Kaiser, regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr.,
geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar im Jahr 45 v. Chr.

Averroes - arab. Ibn Ruschd (1126 – 1198) berühmter arabischer
Aristoteles-Kommentator, dessen Kommentare ab 1230
ins Lateinische übertragen worden sind; er vermittelte
den Aristoteles an die europäische Scholastik und galt
im Mittelalter als der Aristoteleskommentator schlecht-
hin

Bendís - athenische Staatsgöttin, aus Nordgriechenland (Thra-
kien) eingeführt, mit Artemis gleichgesetzt

Benedikt - lat. Benedictus, begründete das abendländische Mön-
chstum, gründete 529 das Kloster auf dem Monte Cas-
sino, 480–547

Bessarion - Humanist, 1403–1472, erzogen in Konstantinopel,
Kardinal (seit 1439), verpflanzte griechische Philologie
und Philosophie in den Westen; seine umfangreiche,
aus griechischen Handschriften bestehende Bibliothek
bildet das Grundstück der Marcusbibliothek zu Vene-
dig

Bíōn - von Borysthénēs, geboren in Olbia, einer nahe der
Mündung des heutigen Dnjepr (Borysthénēs) gelege-
nen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335-245 v.
Chr.

Bithynien - historische Landschaft (heutige Türkei) westlich von
Pontos (s. dort) am Schwarzen Meer/Marmarameer

Boēthós - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentar-
werk zu Aristoteles, um 50 v. Chr.

Boēthius - Anicius Boethius, Staatsmann und weströmischer Pla-
toniker, 480-524

Böotien - landwirtschaftlich geprägte Landschaft in Mittelgrie-
chenland

179



ANHANG

Bolzano, Bernhard - Mathematiker und Philosoph, katholischer Priester,
1781–1848, Professor für philosophische Religionslehre,
1819 aus dem Amte entfernt

Borysthénēs - s. Bion

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Präzisionsgeräte von bis da-
hin unbekannter Genauigkeit, 1546–1601

Brisēís - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia;
Agamemnon nimmt sie dem Achilleus weg und erregt
so die Wut (mēnis) des Achilleus

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie
in Marburg, 1884–1976

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzántion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von
Griechen gegründet, später Konstantinopel, danach Is-
tanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, römischer Feldherr, Massen-
mörder, Staatsmann, Schriftsteller, 100–44 v. Chr.

Caligula - Spitzname des römischen Kaisers Gaius Julius Caesar
(„Soldatenstiefelchen“), Nachfolger des Tiberius, gei-
stesgestörter Gewaltherrscher, regierte von 37 bis 41
n. Chr.

Chaerōnē
¯
a - griech. Chairōneia, mittelgriechische Stadt, strate-

gisch günstig gelegen, Ort einiger Entscheidungs-
schlachten

Chaldäer - Priester in babylonischen Städten, die besondere
Kenntnisse in der Zauberkunst (Magie), Astrologie und
Astronomie hatten

Chalkēdō
¯
n - auch Kalchēdō

¯
n (heute Kadiköy) östlich von Constan-

tinopolis, heute Stadtteil von Konstantinopel (Istan-
bul)

Chalkidikē - nordgriechische Landschaft, in drei Halbinseln aus-
laufend(Athos, Sithonía, Kassándra)

Cháos - w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur göttlichen
Person erhoben: CHAOS

Chrónos - w. Zeit, zur göttlichen Person erhoben: CHRONOS,
Beiname: Aphthitometis (s. dort)

Chrysēís - Priesterin des Apollon (s. dort)

Chrýsippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277–208 v. Chr.

180



Register

Churriter - s. Hurriter

Cícero - lat. Marcus Tullius Cicero, römischer Politiker, Staats-
mann, Jurist, Redner, Philosoph, 106–43 v. Chr.

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, römischer
Kaiser, regierte von 41–54 n. Chr.

Clē
¯
mēns - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theo-

loge, 150–215 n. Chr.

Copernicus - Nicolaus, 1473–1543, Astronom, Vertreter des helio-
zentrischen Weltsystems, sein Hauptwerk wurde 1616
vom Papst auf die Liste („Index“) verbotener Werke
gesetzt

Damáskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des
Lehrstuhls für platonische Philosophie, ca. 462–530 n.
Chr.

Danaer - s. Achäer

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Da-
niel; dieses geht zurück auf den Weisen Daniel, der im
2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte; verfasst ist das
nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl
um 167 v. Chr.

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig;
seine Priesterin heißt Pythia

Dēmē
¯
trios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripate-

tischer Philosoph, ca. 360–280 v. Chr.

Dēmókritos - griech. Philosoph, um 460–370 v. Chr., Vertreter der
Atomtheorie

Dēmophō
¯
n - Tafelmeister Alexanders des Großen

Dēmosthénēs - der berühmteste Redner des Altertums, in Athen le-
bend, von 384–322 v. Chr.

Descartes - Begründer des neuzeitlichen Rationalismus (cogito,
ergo sum = ich denke, also bin ich), 1596-1650

díkē - w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Buße, Strafe, zur göttlichen Person erhoben: DIKĒ

Diódotos stoischer Philosoph, väterlicher Freund des CICERO

Diogénēs - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand,
um 440 v. Chr.; die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert
(Kreta?)

181



ANHANG

Diogénēs - von Sinō
¯
pē (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph,

Kyniker (s. dort), ca. 412–324

Diogénēs Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

Díōn - Schwager des Dionysios I, Schüler des Platon, 409-354
v. Chr.

Dionysien - vom Gott Dionysos abgeleitet, zu dessen Ehren die
Athener im Frühling Festspiele (Tragödien und Komö-
dien) aufführten

Dionýsios - Tyrann von Syrakus, gest. 367 v. Chr. (das y in die-
sem Wort ist lang)

Diónysos - S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche ver-
ehrt; daher spricht man auch vom orgiastischen Dinoy-
soskult; bei Homer unbekannt; in Athen war ein Fest
nach Dionysos benannt: die Dionysien, an denen u. a.
Dichterwettbewerbe stattfanden

Droysen,

Johann Gustav - bedeutender deutscher Historiker, 1808–1884, führen-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

eirē
¯
nē - w. Friede, zur göttlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegründet, Wie-
ge der eleatischen Philosophie (Eleatismus)

Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907–1986 (s. Literaturver-
zeichnis)

Ēlis - historische landschaft auf der Peloponnēs (Olympia
liegt in der Landschaft Elis)

Empedoklēs - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend,
ca. 483–423 v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Tren-
nung der Elemente als Grundlage allen Geschehens

ēō
¯
s - auch héōs, w. Morgenröte, zur göttlichen Person er-

hoben: ĒŌS, Gattin des Titōnós

Epaminōndās - auch Epameinōndās, berühmter Feldherr der Theba-
ner, gestorben 362 v. Chr.

Ephesos - kleinasiatische Küstenstadt (s. Ionien)

Epíktētos - auch Epiktēt, jüngere Stoa, 55 – 135 n. Chr.

Epíkuros - auch Epikúr, Begründer der nach ihm benannten Phi-
losophenschule, 341–272 v. Chr.

Epimētheús - Br. des Prometheus (s. dort)

182



Register

Eratosthénēs - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaft-
ler, Philologe und Bibliothekar in Alexandria, entwarf
eine Erdkarte, ca. 286-206 v. Chr.

érebos - w. Finsternis, zur göttlichen Person erhoben: ERE-
BOS, s. nyx

éris - w. Streit, zur göttlichen Person erhoben: ERIS

érōs - w. Begehren, Trieb, zur göttlichen Person erhoben:
EROS, Beiname: Prōtógonos = der Erstgeborene, auch
Phanes

Eryxías - Person des nach ihm benannten unter dem Namen
des Platon überlieferten Dialoges

Eúboia - Insel östlich von Griechenland

Eúdēmos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Pe-
ripatos, Schüler des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

Eúdēmos - von Zypern, befreundet mit Aristoteles, Akademiker,
gefallen 353 v. Chr. In Sizilien

Eúdoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und
Philosoph, etwa 400-350 v. Chr.; postulierte die Ku-
gelgestalt der Erde; berechnete die Maße der damals
bewohnten Welt

Eukleídēs - 1. sokratischer Philosoph, Gründer der sog. megari-
schen Schule; 2. auch Euklid, Mathematiker, um 300 v.
Chr.; nach ihm ist die euklidische Geometrie benannt

eunomía - w. Rechtsstaatlichkeit, zur göttlichen Person erhoben:
EUNOMIA

Eurydíkē - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Mu-
sik leider erfolglos aus dem Reiche des Todes zu holen
versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Palästina, frucht-
barer Kirchenschriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio E-
vangelica, ca. 263-339 n. Chr.

Faust, Johannes - etwa 1480–1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als
Geisterbeschwörer; wurde von Goethe zur Hauptfigur
seines gleichnamigen Dramas gemacht

Friedrich II - auch „der Große“ genannt, König von Preußen, 1712-
1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, berühmter Redner der
Kaiserzeit, 2. Jahrhundert n. Chr.

183



ANHANG

gaía - auch gē, w. Erde, zur göttlichen Person erhoben:
GAIA

Galēnós, Klaudios - auch Galēn, berühmter griech. Arzt und Philosoph,
Verfasser bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutz-
ter medizinischer Lehrbücher, etwa 129-216 n. Chr.

Galliēnus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus,
218–268, römischer Kaiser

Gassendi, Pierre - französischer Physiker, Philosoph, Professor für Ma-
thematik in Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christ-
lichen Glauben in Einklang zu bringen, Erneuerer des
Atomismus; Epikureer, 1592–1655

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kämpfen
gegen Zeus und die olympischen Götter

Glaúkōn - Bruder des Platon

Gordianus - lat. Marcus Antonius Gordianus, römischer Kaiser
von 238–244, geb. 225, unterwarf Mesopotamien

Gorgíās - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt: „Al-
les ist falsch“, etwa 480–375 v. Chr.

hádēs - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur göttlichen
Person erhoben: HADES (Gott der Unterwelt)

Hadrian - eig. Publius Aelius Hadrianus, römischer Kaiser 117-
138, ließ im Norden der Provinz Britannia (heute nörd-
liches England) den nach ihm benannten Grenzwall
bauen, UNESCO–Welterbe, geb. 76 n. Chr.

Halikarnassós - heute Bodrum (s. Ionien)

Hálys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien

Harmonía - s. Kádmos

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom
Sein, Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889-1976

Heisenberg, Werner - Physiker, Begründer der sog. Quantenmechanik, No-
belpreisträger, 1901–1976

Héktōr - S. des Priamos, stärkster Soldat der Troer,v. Achilleus
getötet

Helénē - auch Hélena, Frau des Königs Menelaos (Br. des Aga-
memnon), von Paris als seine Frau nach Troia entführt

Helikōn - Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg,
an dem Hesiodos zum Sänger berufen wurde

184



Register

hēlios - w. Sonne, zur göttlichen Person erhoben: HELIOS,
Beiname: Hyperíōn = in der Höhe wohnend, Sohn der
Höhe

Hēphaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst
und des Feuers

Hē
¯
rā - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Hērákleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos
(Kleinasien) lebend, etwa 545–480 v. Chr., lehrt den
unablässigen Wandel der Dinge

Herder, - Theologe und Kulturphilosoph, 1744-1803

Johann Gottfried

Hermē
¯
s - S. des Zeus, Bote der Götter

Hermı̄nos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexan-
dros von Aphrodisias, 2. Jahrhundert n. Chr.

Hērō
¯
dēs - jüdischer König, Freund der Römer, soll den Kinder-

mord in Bethlehem befohlen haben, 72 v. Chr.–4 n.
Chr.

Hēródotos - auch Hērodót, Begründer der wissenschaftlichen Ge-
schichtsschreibung, 484–430 v. Chr.

Hē
¯
rōn - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker,

1. Jahrhundert n. Chr., seine umfangreiche Schrift heißt
pneumatiká und behandelt die Druck- u. Saugwirkung
von Wasser, um Maschinen anzutreiben

Hēsíodos - auch Hēsiód, Verfasser der „Theogonie“ und der „Wer-
ke und Tage“, um 700 v. Chr.

Hetither - zur indoeuropäischen Sprachgruppe („watar“ = Was-
ser) gehörendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien
nachweisbar, bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln;
um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma II) zu-
sammen; s. auch Hurriter

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Te-
stament (etwa um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein
frommer Dulder

Hípparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nördlichen Türkei),
Astronom und Geograph, ca. 191-126 v. Chr., berech-
nete mit hoher Genauigkeit das Sonnenjahr

Hippokrátēs - von der Insel Kōs vor der kleinasiatischen Küste,
griech. Arzt, Begründer der Medizin als Wissenschaft;
die Sammlung der unter seinem Namen überlieferten

185



ANHANG

Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt;
ca. 460–370 v. Chr.

Hippólytos - christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

Hómēros - auch Homē
¯
r, Epiker; unter seinem Namen sind u. a.

die Ilias (etwa um 750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa
um 720 v. Chr.) überliefert

Horāz - lat. Quintus Horatius Flaccus, römischer Dichter, 65–8
v. Chr.

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen
dem Mittelmeer und dem im südwestlichen Iran ge-
legenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr.
durch die Hethiter besiegt; ihre Götter: Himmel – Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in
die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethitischen
Sukzessionsmythos finden wir in Hesiods Theogonie
wieder

Hyperíōn - Sohn der Höhe, Beiname des Helios

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heu-
te Izmir) bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend;
Ephesos und Miletos liegen in Ionien; die Stadt Teos
gegenüber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehörig; Thales, Anaximander und Anaxi-
menes sind ionische Philosophen

Isídōros - auch Isidōr von Sevilla, Kirchenlehrer, 560–636 n.
Chr.

Isis - ägypt. Göttin, Schwester und Frau des Osiris; sie ent-
spricht der griechischen Göttin Demeter

Isthmische Spiele - seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. bezeugte sportliche
und musische Wettkämpfe im Heiligtum des Meeres-
gottes Poseidon am Isthmus von Korinth

Isokrátēs - berühmter griech. Redner, 436–338 v. Chr.

Ithaca - griech. Ithákē, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher,
ob das Ithaka des Odysseus mit der heutigen Insel Itha-
ka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland gele-
gen) identisch ist

Jamblích - griech. Iámblichos, Neuplatoniker, etwa 240-325

Jaspers, Karl - deutscher Geschichtsphilosoph, Vertreter der Existenz-
philosophie, 1883–1969

186



Register

Jōhánnēs - von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Samm-
lung<ausgewählter Lehrsätze> zur Naturphilosophie,
um 400 n. Chr.

Jōhánnēs - der Apokalyptiker (w. Enthüller), Verfasser der sog.
Johannesapokalypse des Neuen Testaments, nicht iden-
tisch mit dem Verfasser des Johannesevangeliums

Jōhánnēs - der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums

Jōhánnēs - Duns Scotus, Begründer der jüngeren Franziskaner-
schule der Hochscholastik, 1266-1308

Jōhánnēs Scotus

Eriúgena - Philosoph der Frühscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Über-
setzungen den Neuplatonismus in die Scholastik ein

Juliánus Apóstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apo-
stata („der Abtrünnige“) genannt, römischer Kaiser
(361–363), geb. 331 n. Chr.

Justinián - lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von
527-565 n. Chr., geb. 482

Kádmos - phönizischer Königssohn; heiratet Harmonia und hat
als Enkel den Dionysos; gilt als Gründer Thebens in
Mittelgriechenland und soll das phönizische Alphabet
nach Griechenland gebracht haben

Kalchēdō
¯
n - s. Chalkedon

Kalliópē - s. Musen

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724–1804

Karneádēs - griechischer Platoniker, 214–129 v. Chr., Begründer
der neueren Akademie

Kébēs - Thebaner, Schüler des Sokrates und dessen Gesprächs-
partner in Platons Dialog Phaidon

Kérberos - der Höllenhund; lässt jeden in die Unterwelt hinein,
aber keinen heraus; Orpheus soll ihn durch seine wun-
derbare Musik besänftigt haben

Kilikien - historische Landschaft (heutige Türkei) nordöstlich
von Zypern

Klazomenaí - Stadt an der Küste Kleinasiens (in Lydien)

Kleánthēs - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331–230 v. Chr.

Kleitómachos - Leiter der Akademie 127–109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.

187



ANHANG

Klōthō
¯

- griech. Göttin (die „Spinnerin“), eine der drei Schick-
salsgöttinnen (Moirai), sie spinnt den Schicksalsfaden
eines Menschen

Klytaimē
¯
stra - auch Klytaimnēstra, Frau des Agamemnōn; tötet zu-

sammen mit ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann
nach dessen Rückkehr von Troia

Knidos - Stadt in der westlichen Türkei (südl.Halikarnassos,
östlich von Kos)

Kolophō
¯
n - griech. Stadt, nordöstlich Samos auf dem kleinasiati-

schen Festland

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt)
ist das heliozentrische, 1473-1543

Korff, Hermann - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: „Geist August
der Goethezeit“, 1882–1963

Korybanten - s. Kureten

Krátēs - von Mallos (heute Karataschan an der südwesttür-
kischen Küste bei Adana), Stoiker, Grammatiker, 2.
Jahrhundert v. Chr.

Krátylos - Philosoph; Schüler des Heraklit; Heimat unbekannt

Kritías - Führer der sog. „30“, einer Gruppe von Gewaltherr-
schern, die in Athen ab 404 v. Chr. eine Gewaltherr-
schaft ausübten

Kroisos - lat. Croesus, letzter König von Lydien (Kleinasien),
595-545 v. Chr., unermesslich reich durch Steuern und
Bodenschätze (vor allem Gold), 546 v. Chr. vom Per-
serkönig Kyros II besiegt

Kroniden - Söhne und Töchter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Ha-
des, Poseidon

Krónos - Titan, jüngster Sohn des Uranos und der Gaia

Kumarbi - ursprünglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Grie-
chen entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um
1500 v. Chr. in hethitischer Sprache auf der sog. Kumar-
bi-Tafel überliefert; s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkönig; besiegt 546 v. Chr. den mär-
chenhaft reichen König der Lyder Kroisos

Kurēten - griech. Kurētes, Wesen aus demMythos, sie schützten
den neugeborenen Zeus, werden oft mit den Koryban-
ten gleichgesetzt

Kybélē - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Türkei)
als Muttergottheit verehrt, Geliebte des Attis

188



Register

Kyrēnáika - griech. Kyrēnaikē
¯
, lat. Cyrēnáica, historische Land-

schaft (heute Libyen), Hauptstadt Kyrēnē

Kyrē
¯
nē - griech. Stadt im heutigen Libyen (Schakhat), danach

ist die Küstenlandschaft Kyrenaika benannt

Laértēs - s. Odysseus

Lámpsakos - Stadt an der Südostküste der heutigen Dardanellen
(zwischen Ägäis und dem Marmarameer), heute Lap-
seki

Láchesis - griech. Göttin (die den Lebensfaden „Bestimmende“),
eine der drei Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie legt den
Lebensfaden eines Menschen fest

Lakýdēs - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akade-
mie, starb 207 v. Chr., das nach ihm benannte Lehr-
gebäude hieß Lakydeíon

Lárissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Leibniz, - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646-1716

Gottfried Wilhelm

Lētō
¯

- Mutter des Apollon und der Artemis

Leúkippos - begründet die Atomtheorie; sein Schüler ist Dēmokrit,
1. Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Leuktra - Ort und Ebene in Böotien (Mittelgriechenland); dort
besiegten 371 v. Chr. die Böotier unter Führung des
Epaminondas die Spartaner

Lukrēz - lat. Titus Lucretius Carus, römischer Dichter, etwa
99–55 v. Chr.

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr östlicher Grenzfluss
hieß Halys

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westküste (östlich
von Rhodos)

Mänáden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dio-
nysos

Mahler, Gustav - österr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien,
1860–1911

Makedonien - heute Mazedonien, antike Landschaft (Königreich) im
Norden Griechenlands

Mallós - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

189



ANHANG

Mark Aurel - lat., ursprünglich lautet der Name Marcus Annius Ve-
rus, nach seiner Adoption: Marcus Aurelius Antoninus,
römischer Kaiser und Stoiker, 121–180 n. Chr., Kaiser
seit 161

Mēder - indoeuropäisches, stark expandierendes Reitervolk im
Nordwesten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich er-
wähnt; 585 war der Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr.
von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk in-
tegriert

Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein,
um 450 v. Chr.

Ménandros - auch Menánder, bedeutender Dichter der Neuen Ko-
mödie, 342–291 v. Chr.

Menélāos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena,
König von Sparta

Meléagros - Königssohn; tötet den kalydonischen Eber

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Sa-
tiren, Kyniker, 3. Jahrhundert v. Chr.

Metochítēs - Beiname des byzantinischen Kanzlers und Gelehrten
Theodoros

Mílētos - auch Milēt; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

Míthrās - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr
Kult drang bis Zentraleuropa

Mithridátēs - eig. Mithridates VI Eupator, um 130–63,König von
Pontos (Südküste des Schwarzen Meeres)

moíra - w. Schicksal, zur göttlichen Person erhoben: MOIRA
(Schicksalsgöttin)

Mólōn - berühmter griechischer Redner an der Wende vom 2.
zum 1. Jahrhundert v. Chr.

Musen - Töchter des Zeus, Beschützerinnen der Künste unter
Führung des Apollon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des
Orpheus

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus,
1854–1924

Nausiphánēs griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit,
Lehrer des Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahr-
hundert v. Chr.

némesis - w. Unmut; zur göttlichen Person erhoben (NEMESIS)
gilt sie als Tochter der Nacht; sie rächt Hochmut

190



Register

Nero - römischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius
Domitius Ahenobarbus, später nach seiner Adoption
Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n. Chr., wegen
seiner Grausamkeit berüchtigt

Nietzsche, Friedrich - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844–1900

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, römischer Naturfor-
scher und Philosoph, befreundet mit Cicero, etwa um
100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Níkaia - auch Nikaía, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (südöstl.
von Konstantinopel) s. Hipparchos

Nikólaos - von Damaskos, aristotelischer Philosoph, Politiker,
Diplomat, geb. 64 v. Chr.

Numénios - platonischer Philosoph des 2. Jahrhundert n. Chr.;
Hauptwerk: Über das Gute; N. identifiziert das Gute
mit dem Einen und dem Seienden an sich

nýx - w. Nacht, zur göttlichen Person erhoben: NYX, ne-
ben EREBOS (s. dort)

Odysseús - Sohn des Laertes, König von Ithaka; nur widerwillig
nimmt er – jung verheiratet – am Krieg gegen Troia
teil

Ōkéanos - Titan, ältester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann
der Tethys

Ólympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Götter

Oréstēs - S. des Agamemnon; rächt den Mord an seinem Vater,
indem er die Mörder, seine eigene Mutter Klytaimestra
und den Aigisthos, deren Liebhaber, erschlägt

Oróntēs - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und
ins Mittelmeer mündend

Orpheús - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Le-
benszeit ist nicht gesichert (vielleicht schon das zweite
Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus

Osiris - ägyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Toten-
gott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869–1937, bekann-
testes Werk: „Das Heilige“ [1917f., München 1931 (17.
Auflage)]

191



ANHANG

Pallas - Beiname der Athēna

Pan - S. des Hermēs; stark behaart am ganzen Körper und
mit Ziegenfüßen und Ziegenhörnern ausgestattet, ge-
hört er zum immer lüsternen Gefolge des Dionysos,
Wald- und Weidegott

Panaítios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185-109

Páris - S. des Priamos v. Troia; entführt die Helena aus Spar-
ta und löst den Krieg zwischen Griechen und Trōern
aus

Parmenídēs - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertre-
ter der eleatischen Schule; lehrt die Unmöglichkeit des
Werdens, etwa 514-445 v. Chr.

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion
der Parsen, gestiftet von Zarathustra; sie denkt duali-
stisch und sieht Welt als Kampf zwischen dem guten
Gott (Ahura Mazda) und dem bösen Gott (Ahriman)

Pátroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fällt vor Troia im
Kampf gegen Hektor

Pēleús - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

Periklēs - athenischer Staatsmann, 490–429 v. Chr.; schuf die
die materiellen Grundlagen und gestaltete das geistige
Klima der griechischen Klassik

Persephónē - T. des Zeus und der Demeter, Göttin der Unterwelt

Phaidros - Epikureer, ca. 138–70 v. Chr.

Pháleron - ein Hafen Athens

Phánēs - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheidías - auch Phidias, aus Athen, berühmter Bildhauer; 5.
Jahrhundert v. Chr.

Philippi - griech. Phílippoi, nordgriechische Stadt in der Nähe
der heutigen Kavala; vom König Philipp II von Make-
donien anstelle der Stadt Krenides gegründet und nach
ihm (als erste griechische Stadt) benannt

Phílippos - auch Philipp II, König von Makedonien, Vater des
Alexander, einte Griechenland unter makedonischer
Führung, 382–336 v. Chr., König seit 359

Philólāos - Pythagoreer aus Kroton, Zeitgenosse des Sokrates

Phílōn - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begrün-
der der 4. akademischen Schule, etwa 158–84 v. Chr.

Phoín̄ıx - Lehrer des Achilleus

192



Register

Phōtios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-ortho-
doxen Kirche) von Konstantinopel, der bedeutendste
Gelehrte seiner Zeit, etwa 820–897 n. Chr.

Phrýnichos - aus Athen, um 500 v. Chr.; bedeutender Tragiker; sei-
ne Bearbeitung der Eroberung Milets durch die Perser
494 im Stück „Der Fall Milets“ erschütterte die Athener
aufs Tiefste

Píndaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des
erhabenen Stils, ca. 522–445 v. Chr.

Planck, Max - deutscher Physiker, Begründer der Quantentheorie,
1918 Nobelpreis, 1858-1947

Plátōn - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427–
347 v. Chr.

Plotín - griech. Plōtinos, neuplatonischer Philosoph um 204–
270 n. Chr., in Rom lebend, aber griechisch schreibend

Plútarchos - auch Plutárch philosophischer Schriftsteller, Vertre-
ter des mittleren Platonismus, um 46–126 n. Chr. do-
xographische Werke (unter vielen anderen):
a) placita philosophorum (= Lehrsätze der Philoso-
phen); gelten als unecht; sind vermutlich dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. zuzuordnen
b) stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht,
bei Eusebios z. T. erhalten

Polémōn - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon,
später Leiter der Schule (Akademie), betont die Ethik
als Schwerpunkt der Philosophie, etwa 350–275 v. Chr.

Polýklētos - auch Polyklēt, aus Argos, berühmter griech. Bildhau-
er und Kunsttheoretiker, 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts
v. Chr.

Póntos - historische Landschaft (heutige Türkei) an der Süd-
küste des Schwarzen Meeres (Póntos Eúxeinos)

Porphýrios - Neuplatoniker, Schüler und Biograph des Plotin, 234–
304 n. Chr., seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen
Schule zu Rom, Lehrer u. a. des Jamblichos

Poseidōn - S. des Kronos, Gott des Meeres

Poseidōnios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geo-
graph und Historiker hoch angesehen, ca. 135–50 v.
Chr.

Poteídeia - korinthische Kolonie, gegründet um 600, im Westen
der Halbinsel Chalkidike (Nordgriechenland) gelegen

193



ANHANG

Potō
¯
nē - Schwester des Platon

Príamos - König von Troia, Vater u. a. des Hektōr und des Paris

Próklos - neuplatonischer Philosoph, berühmter Kommentator
platonischer Dialoge, ca. 412–485 n. Chr.

Promētheús - S. des Titanen Iapetós, w. der Vorausdenkende (i. U.
zu Epimētheús, der erst denkt, wenn das Kind in den
Brunnen gefallen ist); kämpft mit List und Geist gegen
Zeus

Prōtagórās - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Ver-
treter der Sophisten, ca. 480–410 v. Chr. Sein Lehrsatz:
„Der Mensch ist Maß aller Dinge.“

Pseudo-Dionýsios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich
Bischof von Athen (d. h. sein Beiname „Areopagítēs“ =
Mitglied des Areopag, eines athenischen Gerichtshofs,
der sich nach seinem Sitzungsort dem Areopaghügel
nannte)

Ptolemaíos - griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom,
Mathematiker, ca. 100–160 n. Chr.; nach ihm benannt
ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zen-
tralgestirn, lebte in Ägypten

Pýdna -nordgriechische Hafenstadt, im historischen Makedo-
nien gelegen

Pyrilámpēs - Stiefvater des Platon

Pýrrhōn - Begründer der Skepsis, um 365–275 v. Chr.

Pythagórās - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter
in Unteritalien, etwa 570–496 v. Chr.; vertritt unter
anderem die Lehre von der Seelenwanderung und die
Auffassung, dass alles Zahl sei

Pythía - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskünfte

Rhéā - auch Rheíā, Rheíē; Frau des Kronos

Rhēgion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Rostovtzeff, Michael - Althistoriker, 1870 (Kiew)–1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt:Wirtschaftsgeschichte des Hel-
lenismus

194



Register

Sárdeis - in Kleinasien gelegene Hauptstadt von Lydien

Satyr - Satyrn sind ständig lüsterne Begleiter des Dionysos,
als Pferde in Menschengestalt erscheinend (mit Pfer-
deohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der
Jüngere), römischer Staatsmann, Feldherr, Schöngeist,
nach ihm ist der Scipionenkreis benannt, 185–129 v.
Chr.

Schadewaldt, - bekannter Homerforscher, 1900–1974

Wolfgang

Seleuc̄ia - oder Seleucēa, griech. Seleúkeia, Stadt am Tigris, 35
km südlich von Bagdad, antikes Handelszentrum mit
fast 600000 Einwohnern

Seneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, römischer Staatsmann
und Philosoph, jüngere Stoa, 4. v. Chr.–65 n. Chr.

Septimius Sēvē
¯
rus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, rö-

mischer Kaiser 193–211, geb. 146

Sextus Empiricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hälfte des 2. Jahr-
hunderts n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Simmías - Schüler des Sokrates, Person in Platons Phaidon

Simonídēs - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simplíkios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator,
6. Jahrh. n. Chr.

Skēpsis - Stadt in der kleinasiatischen Landschaft Troas am
Oberlauf des Skamandros; heute Kursunlu Tepe

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtürkei am Ägäi-
schen Meer

Sōkrátēs - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platōn,
Dialektiker, Methodiker (er entwickelte die Methode
der Induktion bis zur Vollendung), 469–399 v. Chr.

Sóloi - a) Stadt an der Nordküste Zyperns
- b) Stadt in Kilikien

Sólōn - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa
640–561 v. Chr.

Sōtíōn - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen
Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.
- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: „Der Untergang des
Abendlandes“, 1880–1936

195



ANHANG

Staḡira - griech. Stágeira, auch Stágeiros, im 7. Jahrhundert
v. Chr. gegründet, Heimatstadt des Aristoteles; an der
Ostküste der Chalkidike gelegen

Stoá - griech. Säulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philoso-
phen, die danach Stoiker genannt werden

Stobaíos - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

Strátōn - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269
v. Chr. 3. Oberhaupt der Schule des Aristoteles

Styx - eines der Gewässer, die die Unterwelt umgeben; man
leistete den ernstesten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, römischer Feldherr, Staats-
mann und Mörder, 138–78 v. Chr.

Syrianós - der Große genannt, neuplatonischer Philosoph und
Oberhaupt der Schule von Athen, gest. etwa 437 n.
Chr.

Tártaros - tief in der Erde, noch unter dem Hadēs gelegener Ort,
an dem sich Schwerstverbrecher aufhalten mussten und
gequält wurden; das Wort wird auch allgemein für „Un-
terwelt“ verwendet, s. Hadēs

Téōs - s. Ionien

Telámōn - Vater des Ajas

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, römischer Komödiendich-
ter, etwa 195–159 v. Chr.

Tertullián - lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150–
225 n. Chr., bedeutender frühchristlicher Theologe

Tethýs - Frau des Ōkéanos

Thalēs - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624–546,

Thēben - Stadt in Mittelgriechenland

Themístios - Philosoph und berühmter Redner, 317–388 v. Chr.

Theodō
¯
rētos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschrift-

steller, etwa 393–466 n. Chr.

Theódōros - Mathematiker, Astronom und Musiker; 470–390 v.
Chr.

Theodosius I - genannt „der Große“, römischer Kaiser von 379–395,
erklärte das Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland),
6. Jahrhundert v. Chr.

196



Register

Theómnēstos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

Theóphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schü-
ler und Nachfolger des Aristoteles, universaler Wissen-
schaftler, etwa 372 – 285 v. Chr.

Thetís - Mutter des Achilleus

Thomas - a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der
Hochscholastik, 1224 (oder 1225)–1274 n. Chr.
- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner;
versuchte 1518 in Augsburg Martin Luther zum Wi-
derruf zu bewegen, 1469–1534 n. Chr.

Thukydídēs - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg,
um 460 v. Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, römischer Kai-
ser, Nachfolger des Kaisers Augustus, regierte von 14
bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

T̄ımaios - pythagoreischer Philosoph aus Unteritalien, nach dem
Platon einen seiner Dialoge benannte

Tímōn - aus Pleíūs (südwestlich von Korinth), fruchtbarer
Schriftsteller von Komödien, Tragödien, philosophischen
Abhandlungen, insbes. von Spottversen (silloi), ca. 320–
230 v. Chr.

Titanen - die 6 Söhne und 6 Töchter von Uranos und Gaia, u. a.
Kronos und Ōkeanos

Tithōnós - Mann der Ē
¯
ōs (s. dort)

Traján - lat. Marcus Ulpius Traiānus, römischer Kaiser 98–117,
geb. 53 n. Chr.

Thrásyllos - Grammatiker, 1. Jahrh. n. Chr.

Trōer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Troía - Stadt im nördlichen Kleinasien

Tyranníōn - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Na-
men als Grammatiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Uranós - w. Himmel, zur göttlichen Person erhoben: URANOS

Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407–
1457

197



ANHANG

Wilamowitz-Moellen-

dorff, Ulrich von - berühmter Gelehrter in den alten Sprachen, von großer
Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, 1848-1931

Wittgenstein, Ludwig - österreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889–1951

Xenokrátēs - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon,
396–314 v. Chr.

Xenophánēs - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung,
dass das, was ist, nicht werden kann, ca. 570–470 v.
Chr., erster Religionskritiker

Zarathustra - auch Zoroaster, Begründer des Parsismus (s. dort),
Vertreter des Dualismus (Kampf des Guten gegen das
Böse); Lebenszeit ist wie bei Orpheus unsicher; sie wird
zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Zē
¯
nōn - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise für die

Unmöglichkeit der Bewegung zu erbringen, 5. Jarhh.
v. Chr.
- b) von Kition (Zypern) Begründer der stoischen Schu-
le, ca. 333–262 v. Chr.
- c) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikure-
er, ca. 150–75 v. Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhéā, Vater der Götter und
der Menschen, Wettergott, auf dem Olympos wohnend,
oberster Gott der letzten Göttergeneration

b) Fachausdrücke (Fremdwörter)

agonal - griech., kampfbezogen

aísthēsis - griech., sinnliche Wahrnehmung

akmē - griech., Blütezeit <des Lebens>, auf das Alter von
40 gesetzt

Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung

alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria üblich war

Allegorie - griech., w. „andere Bezeichnung“, z. B. ein sprachli-
ches Bild für etwas, was man anders nicht ausdrücken
kann

198



Register

Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph - griech., menschengestaltig

apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv

Aporie - griech., Ausweglosigkeit

Apotheōse - griech., Vergöttlichung

Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stück Menschheitserfah-
rung vor jeder individuellen Erfahrung liegt

archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ur-
sprünglich

árchōn - griech., Herrscher, hoher staatlicher Würdenträger,
árchōn basileús = königlicher Würdenträger, (in Athen
der zweithöchste Staatsbeamter, der v. a. für Kriminal-
prozesse zuständig war)

Artistenfakultät - von lat. Artes liberales = „freie Künste“, d. h. die sie-
ben „Fächer“, mit denen sich ein freier Bürger vor der
speziellen Berufsausbildung (z. B. Medizin oder Theo-
logie) beschäftigt haben muss (wie z. B. Grammatik,
Dialektik, Rhetorik, Arithmetik, Geometrie, Musik,
Astronomie), s. auch enkýklios paideía

Askēse - griech., Übung, Enthaltsamkeit

Ästhetizismus - griech., etwas, was man für schön hält, als bedeutend
für das eigene Denken angeben

átomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild
wird einem Ereignis als ursächlich zugeordnet – Posei-
don dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit

authentisch - griech., echt, glaubwürdig, original

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht be-
darf, weil er unmittelbar einleuchtet

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom
gesprochen hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem
katholischen Kirchenrecht entnommen; gemeint ist, dass
die Diskussion beendet ist, wenn Rom entschieden hat

199



ANHANG

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten
und geschichtlichen Daten

cōnsēnsus - lat., Übereinstimmung

Corpus

Hippocraticum - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokratēs über-
liefert sind, s. Hippokratēs

daímōn - griech., göttliches Wesen, zwischen den Göttern und
den Menschen stehend i. U. zu theos (= göttliche Per-
son)

daktylisch - griech., s. daktylos

dáktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaß, bestehend aus einer
Länge und zwei Kürzen: ¯ ˘ ˘

dekuktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz
ausgehend und zu einem besonderen Satze kommend

dēmos - griech., Volk

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Gesche-
hens, auch des Willens

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat

di(h)aíresis - griech. = Teilung, Unterscheidung

Dialog - griech., Gespräch, auch Zwiegespräch und Wechselre-
de

dianoētisch - griech. dianoeísthai = durchdenken, nachdenken; ge-
danklich nachvollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Diatribe - griech. diatribē, Zeitvertreib, Studium, auch: popu-
lärwissenschaftlicher Vortrag, prägnante Predigt (z. B.
die christliche), Fachausdruck für Moralpredigt oder
kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h. „Kunst des Unterrich-
tens“; gemeint ist die Befähigung und z. T. auch er-
lernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwissenschaf-
ten auszuwählen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein
Handwerk wie das des Bäckers, Schreiners oder Chir-
urgen

Diskontinuität - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbre-
chungen, s. Kontinuität

200



Register

Diskurs - lat., ein methodisch geführtes wissenschaftliches Ge-
spräch unter gleichberechtigten Teilnehmern

dógma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umstän-
den an der (reinen) Lehre (dogma) festhält

dóxa - griech. Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen
(dóxai) anderer aufgeführt und beschrieben werden.

Dualismus - lat., Zweiheit (duo = zwei), auch Gegensätzlichkeit
zweier Faktoren, s. Monismus

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder
Form (eidos) betreffend

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht
und neu zusammengefügt werden

Elegie - griech., ursprünglich Klagelied, dann auch Lied be-
liebigen Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

Elenktiker - griech., Prüfer, Kontrolleur; élenchos = Prüfung, Be-
weis

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwängen (z. B. der Anschauung)

enkýklios paideía - griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion
an bestimmten Fächern (Grammatik, Dialektik (auch
Logik der Kanonik), Rhetorik, Arithmetik, Geometrie,
Astrologie (=Astronomie)) vollzog; das Konzept ist pla-
tonischen Ursprungs und ist später in den septem artes
liberales („7 Fächer für die Freien“) der Römer und des
Mittelalters und in den Aufgabenfeldern der heutigen
gymnasialen Oberstufe fassbar

Entelechie - griech., (aristotelischer Fachausdruck): entfaltete
Wirklichkeit; was sein Ziel in sich hat

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopädie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer
oder vieler Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein längeres ei-
ne Heldensage erzählendes (narratives) Dichtwerk, das
aus daktylischen Hexametern besteht; narrative Epen
sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen
des Homēr überliefert sind

201



ANHANG

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten
Dingen

eristisch - griech., streitbezogen, polemisch

Eristik - griech., Streitkunst

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten,
Normen und Zielen menschlichen Verhaltens beschäf-
tigt

ethisch - z. B. die ethische Tugend, die sich als Handlung äußert
und durch Gewöhnung gewonnen wurde

Evolutionstheorie - lat./griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch
allmähliche Entwicklung

Fächerkanon - (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Fächern, die
in der Schule für die Erziehung und den Unterricht
besonders wertvoll sind

fiktional - lat., ausgedacht, nur in der Phantasie vorhanden

gámos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre von den sich ablösenden Generationen
bei Menschen und Göttern

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (gē) als Mittelpunkt (kén-
tron) des Weltalls; s. Heliozentrik

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B.
in der Physik die drei Hauptsätze der Thermodynamik

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im
Planetensystem die Sonne (hēlios) ist – von Aristarchos
von Samos 265 v. Chr. postuliert; 1543 n. Chr. von
Kopernikus veröffentlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprägter Zeit-
raum zwischen 360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne
auch darüber hinaus bis in die römische Kaiserzeit)

hermeneutisch - griech., zu Hermeneutik: Kunst der Auslegung und
Deutung von Texten

Hexameter - griech., Sechsmaß, episches Versmaß, das 6 Versfüße
(Daktylen . . . !) umfasst; der letzte Versfuß ist gekürzt!

hierarchisch - griech., durch Unter- und Überordnung gekennzeich-
net hierós] - griech. heilig

202



Register

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als
geschichtlich gewachsen betrachtet und insofern ein-
seitig Geschichtliches überbewertet und die Gegenwart
unterbewertet nach dem Spruch: „Es ist alles schon da-
gewesen“

hýlē - griech, Stoff, Materie

hýmnos - griech. Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., über (hypér) den Kosmos hinausgehend

hypokeímenon - griech. Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostase - griech. hypóstasis, w. Bodensatz, in der griech. Me-
dizin verwendet für Sediment (z. B. bei Urin), seit dem
3. Jahrh. v. Chr. philosophischer Fachausdruck für Exi-
stenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind Gott-
vater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu göttlichen
Personen gestalten, diese personifizieren (z. B. díkē zu
DÍKĒ)

induktiv - lat., w.: hinführend, d. h. vom empirischen Einzelfall
zum allgemeinen Gesetz gelangend

ineffabile - lat., mit Worten nicht ausdrückbar

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewon-
nene Eingebung bezogen

Kanōn - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zu-
sammenstellung von Ideen und Autoren, die für einen
bestimmten Bereich repräsentativ sind

Kategorien - griech., w.: kategoría = Aussage, Urteil; Kategorien
sind nach Aristotelēs Urbestimmungen des Seins, die
sich in Sätzen ausdrücken, z. B. in Aussagen zu Ort,
Zeit, Beschaffenheit usw.

kēpos - griech. Garten, Bezeichnung für den Treffpunkt der
Epikureer und für die Schule des Epikur

Klērū
¯
chos - griech., Landbesitzer, d. h. jemand, dem durch Los

Land zugefallen ist

kontemplativ - lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschau-
lich, in sich gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

203



ANHANG

Kontinuität - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Ent-
wicklung, die Sprünge nicht zulässt [vgl. Arist. Phys.VI
1 ff.]

Kontinuum - lat., der zusammenhängende, mit den Sinnen erfassba-
re Raum

Kosmogonie - griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Ent-
wicklung)

Kosmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., Maßstab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bedürfnis-
los wie ein Hund (kýōn) leben wollte

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zu-
standekommen von Urteilen beschäftigt

lógos - griech.;

1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand
3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erschei-

nungen und Ereignisse nicht durch bildgefüllte oder
bildhafte Zuweisungen von Geschichten (mȳthoi),
sondern mit Hilfe des Denkens (lógos) aus sich selbst
heraus erklärt

4. Aristoteles unterscheidet lógos theōrētikós (diesem
zugeordnet ist epistē

¯
mē) und lógos praktikós (die-

sem zugeordnet ist phrónēsis)

Mantik - griech., Weissagekunst

Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz

Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Übertragungen

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rho-
dos (1. Jahrhundert v. Chr.) ordnete aus bibliotheka-
rischen Gründen eine Reihe von Schriften des Aristo-
telēs „nach der Physik“ desselben ein; der Fachausdruck
metaphysiká erscheint zum ersten Mal im vierten Jahr-
hundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappado-
kien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt
allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet
der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.)
Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philosophische
Grundwissenschaft („erste Philosophie“), die

204



Register

a) über die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als
solches hinausgeht und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften ge-
meinsam ist und diese begründet; insofern ist sie die
Wissenschaft von der Wissenschaft.

Modell - lat.,
1. Entwurf,
2. ein Gebilde, das a) ein natürliches Objekt (z. B.
ein Atom) maßstabsgerecht vergrößert oder (z. B. eine
Landkarte) verkleinert oder b) unanschauliche Kom-
ponenten eines größeren theoretischen Komplexes und
deren Beziehungen anschaulich macht (z. B. ein didak-
tisches Modell)

Monade - griech. monás = Einheit; Kernbegriff der Philosophie
von Leibniz: Urträger substantiellen Seins

Monismus - s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus),
dass Christus „nur eine Natur“ hat; das Konzil von
Chalkedon hat 451 diese Lehre verdammt

motorisch - lat., die Bewegung betreffend

Mysterium - griech., ein religiöses Geheimnis; eine Mysterienreli-
gion ist eine solche, die von religiösen Geheimnissen
ausgeht und diese nur auserwählten Menschen, die ih-
rerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, eröffnet

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Ari-
stotelēs auch philomythisch genannt), die Ereignissen
der Welt zu ihrer Erklärung Geschichten (mȳthoi) zu-
weist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erklären versucht

mȳthos - griech., Geschichte, Erzählung, auch geistige Haltung,
die Phänomene durch Geschichten zu erklären sucht

narrativ - lat., s. reflexiv

Neuplatonismus - (250–600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert geprägter Be-
griff für die letzte Denkrichtung platonischer Philoso-
phie

nóēsis - griech., Denken, Denkkraft, Verstehen, Verstand

Nominalismus - lat., die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie
z. B. Vielfalt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass
ihnen aber in der Wirklichkeit nichts entspricht

205



ANHANG

Objektivität - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefühlen
und Vorurteilen nicht bestimmen lässt

Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit übersinnlichen Kräften be-
fasst

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 2 a)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgläubigkeit (die, geistig
eng, andere Ansichten nicht duldet)

paideía - griech., Erziehung, zugleich auch Fachausdruck für
das System altgriechischer Erziehung und Bildung im
Rahmen der Gesamtbetrachtung griechischer Kultur

Papyrus - griech. pápyros, ägyptisches Staudengewächs, das zum
Herstellen von Schreibpapier (daher „Papier“) verwen-
det wurde

Parad̄igma - griech. parádeigma, 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen;
3. die sich in Lehrmeinungen ausdrückende fundamen-
tale geistige Haltung

parádoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersin-
niges

Paraphrase - griech. Umschreibung, z. B. zur Erläuterung einer wört-
lichen Rede

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische
Religion der Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher
Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr. flohen die Parsen
vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend

passim - lat. an vielen Stellen

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater
(pater) als Herrscher (árchōn) bezogen

Pentateuch - griech., hē pentáteuchos bíblos = das fünf Kapitel
umfassende Buch, gemeint sind die fünf Bücher des
Moses aus dem alten Testament; das Wort ist weibli-
chen Geschlechts, es heißt also die Pentateuch

Peripatetiker - s. Peripatos

Perípatos - griech. Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spa-
zieren geht; Name der Schule des Aristoteles; davon
abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder Anhänger) der
Schule des Aristoteles

206



Register

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung
des Aristotelēs (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige
geistige Haltung, die es liebt (philein), Phänomene in
der Natur und Gesellschaft durch Zuweisung von Ge-
schichten (mȳthoi) ursächlich zu erklären

Philosophēm - griech., philosophischer Lehrsatz

phrónēsis - griech., das Denken über das Ewige (Platon), das
praxisorientierte Denken über Werte (Aristoteles)

Physik - griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Na-
tur und ihrer theoretischen Durchdringung befasst; ge-
meint ist nicht nur die anorganische Natur, um die
(und deren Mathematisierung) sich die moderne Phy-
sik bemüht

phýsis - griech., dasWesen, das allem Seienden zugrunde liegt,
auch Beschaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische
Lage), natürliche Ordnung, Natur, das Geschöpf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pólis - griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat)
z. B. Athen oder heute Bremen oder Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Über-
einstimmung mit diesem Raume gestaltet, auch polito-
gen

Pragmatie - griech., Abhandlung

Primat, der - lat., Vorrang

proconsul - lat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz
den Consul (den höchsten römischen Beamten) vertrat,
also Statthalter

Prolegómenon - griech., (Plural: Prolegomena) Einleitung, Vorbemer-
kung(en) – oft mehr als nur eine dem Hauptteil vor-
gelagerte Bermerkung (z. B. bei Immanuel Kant oder
Friedrich August Wolff)

Prooímion - griech., Vorspiel, Einleitung

Propädeutik - griech., Einführung in Vor-(Pro) und Grundkenntnis-
se einer Wissenschaft, z. B. übergeordnetes Bildungs-
ziel der gymnasialen Oberstufe („Wissenschaftspropä-
deutik“)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch öffentliche Verkün-
digung einer besonderen Wahrheit, öffentliche Ermah-
nung

207



ANHANG

protreptikós - griech., Lehrschrift, die den Leser für den jeweiligen
Gegenstand gewinnen will

Prytane - griech., prýtanis = Inhaber des höchsten Staatsamtes

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den
gedanklichen Hintergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zurückblickend, die Verhältnisse oder Ansichten
der Gegenwart auf die Vergangenheit Zurücklenkend,
auch: die Vergangenheit aus der Sicht der Gegenwart
bewertend

R, gveda - altindisch, abgeleitet von veda = „Wissen“; R, gveda
bedeutet „Verswissen“; der R, gveda umfasst 10642 Verse
an einzelne Götter, Dämonen und Könige und ist der
älteste Text der vedischen Literatur; vor der schrift-
lichen Abfassung wurde der R, gveda 2000 Jahre nur
mündlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000
und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, S. 32 f.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem
durch das Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

säkularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen

Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech. scholastikós: das Studium betreffend; christli-
che Philosophie des Mittelalters, bes. Grundlage: Ari-
stoteles, etwa 800-1400

Schólion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erläuterung

Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)

sensorisch - lat., die Empfindung betreffend

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Überlegung, Bedenken; als
Fachausdruck: Bezeichnung für die Denkrichtung
(„Schule“) der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griechisch sophistēs, w.: der Kenner (z. B. einer der 7
Weisen), im engeren Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein
Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung Unter-
richt erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken
in naturphilosophischen Dimensionen ab und stellten
den Menschen in den Mittelpunkt ihres Denkens (da-
her anthropologische Wende); Sophistēs ist Titel eines
platonischen Dialoges (vgl. S. 86ff.)

208



Register

Stádion - griech., Maß für 180 m

Stoá, die - griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimm-
ten Richtung trafen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist
die zusammenfassende Bezeichnung für die Schule der
Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbe-
wusstsein unabhängige Erkenntnisse bestreitet

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)

Sukzession - lat., Abfolge

Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

teleologisch s. Teleologie

Teleologie - griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (lógos) von der
Zielbestimmtheit einer Entwicklung

télos - griech., Ziel, Zweck

términus technicus - Abkürzung: t.t. – lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)

Theodize
¯
e
¯

- griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der
Welt

Theogonie - griech., Entstehung der Götter

Theokrasie - griech., w.: Göttermischung; diese liegt dort vor, wo
die Person eines einzelnen Gottes (z. B. des Zeus) so
erweitert wird, dass auch andere göttliche Personen in
ihr aufgehen

theonom - griech., vom göttlichen Gesetz ausgehend

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme
unter dem Gesichtspunkte der Wärmezufuhr und des
Wärmeentzuges untersucht, s. Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z. B. Zauber), mit dem man
sich an Götter wenden kann

Thora - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Bücher des Moses
(griech. die Pentateuch, s. dort)

Triāde - griech., Einheit von drei Komponenten, „Dreiheit“,
z. B. Gruppe von drei Göttern tragisch] - griech., un-
abwendbar, schicksalhaft

Transzendental- - lat./griech., s. Metaphysik

philosophie

209



ANHANG

Trigonometrie - griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell:
sphärische Trigonometrie; sie befasst sich mit Drei-
ecken an einer Kugel (sphaira)

Upanischaden - altindisch, von upanişad = verehren, 108 theologi-
sche Abhandlungen des altindischen Brahmanismus in
Prosa und Versen; sie behandeln die Entstehung der
Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlösung (Nirva-
na) durch die Einheit von Individualseele (atman) und
Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes.
in der Scholastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel
erörtert; die Frage war, welchen Wert die Universalien
im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

Vivisektion - lat., die Öffnung eines lebenden Menschen zum Zwecke
des Experimentierens (im Hellenismus)

210



c) Sachindex

Abbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Abstieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .96
agathón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99, 151, 157f.
Agnostizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
ágrapha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17, 76
ágrapha dógmata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Akademie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .72, 133
Akte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Aktualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .154
Akzidens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .154f.
alētheia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92, 99, 102
allgemein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .149
Allgemeindefinition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Allgemeine, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .29, 152
anámnēsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
Anderssein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
aporía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
Aporie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16, 25, 89, 119
aretaí . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
aretē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
asébeia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Astronomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69, 72
átomon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .86
Aufgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .162
Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20, 23, 35, 68
Aussage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 149

Balance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66, 122
Begegnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Begierde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Begriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 46, 53, 92, 106f., 121, 150
Begriffsethiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .104
Beliebigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Bestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153, 158
Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89f., 104, 134
Bild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74, 79, 94f.
Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26, 32, 73, 84, 95, 101f., 124, 152–155, 157f., 166
Bildungskanon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Bildungslosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Bildungsstufen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Brückenfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

211



ANHANG

conclusio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

daimónion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
dasselbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Definition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 44f., 48, 53f., 86, 104, 121
Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148, 152, 154
Denkparadigma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
Denkstil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 37, 49
Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .79, 86, 89
diálexis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20, 23, 46
Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76, 81, 134
Dialogpartner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Dichter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
Diener . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Differenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
dihaíresis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80, 86f., 91f., 101
dikaiosýnē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Diktaturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Diskurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20, 25, 80, 84f.
dógmata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17, 76
dóxa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
dóxai . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .104

eídē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
eídōlon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
eídos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29, 88, 91, 104, 122, 151
eines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69, 84, 92, 160f.
Einzelne, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
Einzelwissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .72
Eitelkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Eklektizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Elenktiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 26
élenxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26, 32, 104
Emanation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Empirie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142, 165
entelécheia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
Entelechie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155ff.
Entfaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .94, 153
epistē

¯
mē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .74, 106

epistēmonikón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Erbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
Erde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Erinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

212



Register

Erkenntnisprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
érōs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
Erscheinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Essenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 32, 38, 46, 72
ethische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
eudaimonía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36, 162
Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Fahrt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Form . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Formung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153, 157
Frömmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
fromm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43f.
Fülle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
Fürsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Fundamentalbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Funken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

Gattungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
gebildet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Gegenstandswelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84, 92
génos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .88
Genuss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Geographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
gerecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .66f.
Gericht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .124
Gesamtzusammenhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50, 54, 56, 66f.
Gesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 39
Gestalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
Gewöhnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
gleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Glück . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36, 96, 118, 157
Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84, 100
gnō
¯
mē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .20, 23, 35, 37

Götterwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .37–40, 50, 55–60, 69, 100f., 108
gottähnlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Gottesbeweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Gottesbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Gottheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .39

213



ANHANG

Grammatik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65, 89
Gültigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73, 100
gut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33, 69
Gutsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
Gymnastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Haben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Haltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33, 35f., 39, 156, 161
Handschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
handwerklich-künstlerische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Hebamme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
Hedonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Heimat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Hellenismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
Hermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
Humanismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166, 168
hypóthesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

idéa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30, 46, 88, 104
idéai . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Idee . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74, 78, 92, 100, 104, 106f., 115, 122
Idee des Guten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92, 98f., 108
Ideenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72, 76, 78, 95, 104
Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Ideologe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Individuationsprinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Induktionsbeweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Instantmentalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Intellektualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
Ironie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27, 44, 46
Ironiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
irrational . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .164

kalós . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
katēgoría . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Kategorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147f.
Kategorieschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
Knecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Körper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74, 118
Körperwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Konflikt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

214



Register

Kopernikus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .168
Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
kósmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Kosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49, 66
Kreisbewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
Kreislauf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87, 91
Kunstwerke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

Lage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .55, 118, 158, 162
Lebensform . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25, 67
Lebensführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .26, 124
Lebensstil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
Lebensziel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
lehrbar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Lehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76, 82, 84, 161
Lehrer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Lehrgespräch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
Lehrschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134, 142, 144, 164
Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .117
Leiden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Lernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115f.
Literalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50, 86, 89, 149
logistikón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
lógoi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .53, 121
lógos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 55, 59f., 74, 86–89, 91, 124, 150, 158–161
lógos praktikós . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
lógos theōrētikós . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Logosphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Lust . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .36
Lýkeion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

Macher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Makrokosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Maß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Mathematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .69, 72, 78
Meinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .27, 104
Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 38, 58, 158
Menschenseele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .100
Menschheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Mentalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .67
Merkfähigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
metanóēsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

215



ANHANG

Metaphorik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .50
Metaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69, 86, 89, 144, 146, 148, 153, 156
méthexis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .96, 165
Mikrokosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Mitte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .159, 161
Mode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
mundus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Musik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65, 69
Muster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46, 106
mȳthoi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49f.
Mythos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49, 91

Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 54, 56, 66, 158
Naturphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14, 38, 121
Naturwissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72, 166
Nichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 101
Nichtsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Nichtwissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
nóēsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99, 106
Norm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Nullbockmentalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
nūs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .20, 23, 37, 69

ónoma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74, 86f.
Ontologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 151, 153, 159
Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Oralität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Ordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39, 56f.
órganón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144, 164
Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
orthē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Orthodoxie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
orthós . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
orthós lógos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Pädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
paideía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98, 101, 152, 157ff., 161f.
parádeígma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46, 106
Paradigma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22, 49f., 57, 91
parusía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
páthos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Peripatetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
Perípatos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .140

216



Register

Pflege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55, 124
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .32, 65f., 69, 72, 74, 80, 113, 118, 134
Philosophie, erste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
phrónēsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 69, 73, 117
physikoí . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Platoniker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142, 164
Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65, 72
Pragmatien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141f.
Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 160
Programmbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Propädeutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
Proportionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Prüfung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16, 26, 32, 104
Pythagoreismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

Qualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .147
Quantität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Quelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76, 102

Rationalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
Realität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
Recht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Relation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .147
Relativität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Renaissance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Rhetorik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
richtig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Ruhe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89f., 108

Sachverhalte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .34
Satz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86, 150
Satz des Widerspruchs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Schatten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Schein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Scheinkunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Schicksal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Schlüsselbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Schrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78f.
Schrift, akroamatische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Schrift, exoterische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138, 141
Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73, 85, 98, 101, 114f., 117f., 122, 124, 159f.
Sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89f., 99, 106f., 114, 148f., 152, 154f., 159, 161
Selbstbewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155, 158

217



ANHANG

Selbstdefinition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Selbstformung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Selbstkonstituierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .161
Selbstprüfung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
Selbstverwirklichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
Sinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107, 152
Sittlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Sokratiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
sokratisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Sophisten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 22, 106
Sophistik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
sōphrosýnē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Sorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Spaß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Spaßgeneration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Spaßgesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Spaßmenschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Spekulation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Spiralcurriculum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86, 106, 147f., 152, 154
Staatstheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
Status . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Sterblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .58
Stil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .28
Stoff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121, 151
Streben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108, 161
Streitkunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Stufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
Substanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147, 152, 155
Substanz, erste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Substanz, zweite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
Substrat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Syllogismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Synthese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92

Täter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Tauglichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
téchnē . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33, 86
Technedenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 55
Teilhabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84, 92, 106f.
Teleologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
télos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .107, 121
Text . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38, 50

218



Register

theozentrisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Tierseele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55, 113, 118, 122
tragisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
Transzendens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .165
Tugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70, 161
Tun . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Unabhängigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Unlustgefühl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Unrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22, 33f.
Unsterblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114, 116
Unterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Unterrichtsstunde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
unveränderlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .69
Urbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .107
Urform . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Ursache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107, 151
Urteilskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
usía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52, 151
Utilitarismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

Verehrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
Vergessenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .78
Verhalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38, 57, 159
Vernehmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Verschiedenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .90
Verschriftlichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Verständigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Verstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20, 148
Vielheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101, 156f., 161

Wachstum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .68
wahr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .66, 98
Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27, 73, 82, 92, 94, 99, 102, 149f., 152, 161, 165
Wahrheitsfindung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
Wahrheitsstufen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .65, 95, 104, 151, 153
Weg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Weisheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .79
Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37, 70, 86, 92, 107, 165
Weltbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .70

219



ANHANG

Weltgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Weltprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Wendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Werte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31, 33f., 159
Wertigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
wertvoll . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
Wesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29, 48, 50, 52, 67f., 85, 104, 149, 151, 156f., 159
Wesenswissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30, 81, 149, 152
Wiedererinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81, 115
Wiedergeburt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106ff.
Wissen . . . . . . . . . . . . . 16, 26f., 30, 33f., 40, 59, 74, 79, 104, 113, 116, 140, 161
Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29, 73, 88, 104, 106, 153, 165f.
Wissenschaftstheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30, 72
Wort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .74, 82, 86

Zahlen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78, 92
Zahlenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .92
Zeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86, 107
Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108, 147
zeitlos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
Zeitzeugen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Ziel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .37, 157
Zweck . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107, 151
Zweckbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

220





A R N O S C H M I D T

DIE GEBURT DES LOGOS
B E I D E N F R Ü H E N G R I E C H E N

MIT RADIERUNGEN

VON ERNST MAROW

λογος

Die Geburt des Logos
bei den frühen Griechen

Arno Schmidt

Mit Radierungen von Ernst Marow

Erscheinungsdatum: Dezember 2002

200 Seiten, ISBN 3-89722-941-2

Preis: 23,00 EUR

Dieses Buch handelt vom Dichten und Denken der Vorsokratiker.

Arno Schmidt beginnt seine Darstellung jedoch nicht erst bei Thales von Mi-
let: Er widmet sich ausführlich den Gedanken des Homer, Hesiod und Or-
pheus, die in ihren Werken über die Entstehung der Welt, der Götter und
über das Verhältnis der Menschen zur Welt und zu den Göttern nachsannen.
Es entstanden die Mythen vom Kampf der Kroniden gegen die Titanen und
vom Kampf der Griechen gegen die Troer, aber auch Mythen über die Geburt
und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie entwickelten Gedanken, die in der
Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit hinein wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, legten sie den Grund-
stein für Philosophen wie Thales, Anaximander und Anaximenes. Deren sa-
chorientiertes Denken ebnete schließlich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu
wissenschaftlicher Forschung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

„Die Geburt des Logos“ wendet sich an alle philosophisch Interessierten, die
versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu verstehen und ihren eigenen
Standort darin. Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen
von Ernst Marow.



A R N O S C H M I D T

DAS ELEND DES LOGOS
– ANTIKE PHILOSOPHIE NACH ARISTOTELES –

MIT RADIERUNGEN

VON ERNST MAROW

λογος

Das Elend des Logos
Antike Philosophie
nach Aristoteles

Arno Schmidt

Mit Radierungen von Ernst Marow

Erscheinungsdatum: Oktober 2005

259 Seiten, ISBN 978-3-8325-1007-7

Preis: 25,00 EUR

Die spätantike Philosophie ist einerseits durch große Vielfalt, andererseits aber
auch durch die Beschränkung auf drei Disziplinen gekennzeichnet: Ethik, Phy-
sik und Logik.

Im Ganzen überwiegt das lebenspraktische Interesse als Leitmotiv der Er-
kenntnis. Eingebettet ist diese Philosophie in die geistig-kulturell und poli-
tisch hochinteressante und bis heute nachwirkende Epoche des Hellenismus,
die in der Einleitung beschrieben wird.

Ausführlich werden die großen Schulen der Epikureer und Stoiker sowie die
von der griechischen Philosophie geprägten römischen Philosophen behandelt.
Arno Schmidt stellt immer wieder die Wirkungsgeschichte der philosophischen
Lehren heraus: Er diskutiert z.B. die Nachwirkung der Lehren der Epikureer
und Stoiker auf die heutige Menschenrechtsdebatte und schildert die Ent-
wicklung des Christentums und seiner Dogmen aus der griechisch-römischen
Philosophie heraus.



Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-1734-2

Die Philosphie der Klassiker, insbesondere des Sokrates, des Pla-

ton und des Aristoteles, wird in umfangreichen Werken behan-

delt. Arno Schmidt verzichtet daher auf einen erneuten Überblick

über deren Gesamtschaffen, sondern setzt einen hochaktuellen

Schwerpunkt: Er führt den Leser umfassend in deren Gedanken-

welt zur Entwicklung menschlichen Erkennens und Wissens, der

Erziehung und Bildung ein.

Die Ansichten der Klassiker möchte er als Anregung verstanden

wissen, die gegenwärtige politische Diskussion um PISA zu hinter-

fragen: Lässt sich das geistige Wachstum der Jugend in das Kor-

sett von Maßen und Punkten zwängen?

Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen von

Ernst Marow.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als Universitätsprofessor

lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg und

an der Martin-Luther-Universität in Halle. Gegenwärtig hält er

Vorlesungen am Institut für Philosophie an der Philipps-Universität

Marburg über die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre

Wirkungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Künstler und lebt in Peetsch (Meck-

lenburg Vorpommern). Seine Arbeiten wurden vielfach ausge-

stellt und ausgezeichnet. Unter anderem erhielt er 1981 für sein

zeichnerisches Werk den Sprengel-Preis. Ende 2007 präsentierte

er seine Radierungen zu den Mythen der Griechen im Rahmen

einer großen Ausstellung in der Galerie Brusberg zu Berlin.


	A VORWORT 
	1. Vorbemerkung 
	2. Handreichung für die Lektüre 
	3. Einleitung 

	B SOKRATES (469-399) 
	1. Zeit 
	2. Leben 
	3. Quellen 
	4. Die Haltung als Lehre 
	5. Wege Sokratischen Denkens 

	C PLATON (427-347) 
	1. Zeit 
	2. Leben 
	3. Werk 
	4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen 
	5. Die Lehre von den Ideen 

	D ARISTOTELES (384-322) 
	1. Politische Geschichte 
	2. Leben 
	3. Schriften 
	4. Lehre (in Bezug auf den Menschen) 
	5. Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte 

	E ANHANG 
	1. Werke und Literatur 
	2. Register 


