A RNO SCHMIDT

DER GLANZ DES LOGOS
MIT RADIERUNGEN
VON ERNST MAROW DIE PHILOSOPHIE DER KLASSIKER

sadehalions o a 5 R e TR R et s

“SOKRATES
¥ PLATON ' &
ARISTOTELES <,

- ': ‘p b )



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOL: https://doi.org/10.30819/1734


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1734

Arno Schmidt

Der Glanz des Logos

Die Philosophie der Klassiker

SOKRATES, PLATON und ARISTOTELES

mit Radierungen von Ernst Marow

ZINOyoCQr




Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlag, Satz & Layout: Daniel Netz

(©Copyright Logos Verlag Berlin GmbH 2008
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 978-3-8325-1734-2

Logos Verlag Berlin GmbH
Comeniushof ¢ Gubener Str. 47
10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



Allen, die iiber den Tag
und den Konsum hinaus

denken und leben wollen.






Inhaltsverzeichnis

A VORWORT 7
1. Vorbemerkung . .. ... .. ... ... o L. 7

2. Handreichung fiir die Lektiire . . . . . . . .. ... ... ... .. 8

3. Einleitung . . . . . . . .o 9

B SOKRATES (469-399) 13
1. Zeit . . o oL e 13

2. Leben . . ... 14

3. Quellen . . ..o 17

4. Die Haltung als Lehre . . . . . . . ... . ... ... ... ... 19

5. Wege Sokratischen Denkens . . . . .. ... ... .. ...... 41

C PLATON (427-347) 63
1. Zeit . ..o 63

2. Leben . . ... 64

3. Werk . . . oL 76

4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen . . . . . . ... ... ... 85

5. Die Lehrevonden Ideen . . . . . . ... ... ... ... ..... 94

a) Der Hohlenmythos . . . . . ... .. ... ... ... . ... .. 94

b) Zusammenfassende Bemerkungen . . . ... ... ... .. .. 104

c) Exkurs: PHAIDON . . .. ... ... ... .. ... ...... 110

D ARISTOTELES (384-322) 131
1. Politische Geschichte . . . . . . ... ... ... ... ... 131

2. Leben . . ... 133

3. Schriften . . . . ... o 141

a) Einleitung . . . . . .. ..o Lo 141



Inhaltsverzeichnis

b) Uberlieferung . . . . . . . . . ... .. ... 142

c)Werk . . .. 144

4. Lehre (in Bezug auf den Menschen) . . . . . ... ... ... ... 146
a) Sprache und Denken

ein enger Zusammenhang (symploke) . . ... ... ... ... 146

b) Denkenund Sein . . . . .. ... Lo L 151

¢) Sein und Bildung . . . .. ... Lo Lo oL 152

d) Bildung und Erziehung . . . .. ... ... ... ... ... .. 157

e) Erziechung und Menschenbild . . . . . . .. .. ... ... ... 159

f) Die Seele und die Dimensionen des Wissens und Handelns . . 160

5. Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte . . . . . . 164

E ANHANG 169

1. Werke und Literatur . . . . . ... .. ... ... ......... 169

2. Register . . . . . .. L 175

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische Bezeichnungen175

b) Fachausdriicke . . . . ... ... ... . L L 198

c)Sachindex . . .. .. ... ... ... ... 211



A VORWORT

1. Vorbemerkung

Jiingst erschien in Basel im Rahmen des Grundrisses der Geschichte der Philo-
sophie von MICHAEL ERLER die grofie Monographie zu PLATON [ERLER
in UEBERWEG, 2007]. Die Bibliographie umfasst insgesamt 6559 Titel.

Angesichts dieser gewaltigen und von einem Einzelnen nicht mehr zu iiber-
schauenden Literaturfiille erscheint es vermessen, mit einem Buch zu PLA-
TON, dessen Lehrer SOKRATES und Schiiler ARISTOTELES in die Offent-
lichkeit zu gehen.

Es miissten schon ein besonderes Anliegen zu verzeichnen und Gesichtspunkte
zu nennen sein, die in einer so bedeutenden, unter dem Anspruch der Systema-
tik stehenden Abhandlung wie der von ERLER nicht ausfiihrlicher behandelt
werden koénnen.

So bemiiht sich denn das vorliegende Buch, das in der Mitte einer Trilogie zur
antiken Philosophie steht, um die kursorische Darstellung der Philosophie des
SOKRATES, des PLATON und des ARISTOTELES in dem Sinne, dass die
Entwicklung menschlichen Erkennens und Wissens, insbesondere aber die Bil-
dung des Menschen, wie man sie mit den Augen der drei Grofen betrachten
kann, in den Mittelpunkt treten.

Vor allem den zuletzt genannten Gesichtspunkt zum zentralen Anliegen eines
Buches zu machen, scheint gerade in dieser Zeit notwendig zu sein, da man al-
lenthalben in Wirtschaft, Gesellschaft und Staat, in Schule und in einer durch
Modularisierung gesprengten Universitdt nur noch dem Bedeutung zumessen
mochte, das durch Haushalte, Bilanzen, Zahlen, Mafe und Punkte ausge-
driickt werden kann. Mit dieser Haltung werden die Bildung und der Geist
selbst zu Grabe getragen. Die Totengréber sitzen in den Parlamenten, Amts-
stuben, Kammern, Borsen, Konferenzen und Ministerien und diese sind auch
noch stolz darauf, dass sie die Jugend, Substanz und Hoffnung der Volker, in
das wohlfeile Korsett ihrer Mafse spannen kénnen und die Zukunftsfahigkeit
unseres Landes im Hochstmafse gefdhrden — und das noch mit dem Stolz sog.
Reformer.

Thre Reue werden sie vielleicht selbst nicht mehr erleben kénnen.



VORWORT

Dieses Buch mdchte wachmachen. In diesem Sinne ist es didaktisch.

Wiederum ist es geschmiickt mit Radierungen von Ernst Marow. Sie sollen,
abgehoben vom Text und als eigenstidndige kiinstlerische Leistung, zum gei-
stigen Auge filhren und mit der lesenden Person den Aufstieg beginnen.

Wiederum sind Vorlesungen an der Marburger Philipps-Universitat Hinter-
grund und Ausloser dieses Buches. Den Studierenden sei Dank fiir ihre Ge-
duld, fiir ihren Freimut und Offenheit des Fragens. Nur auf diesem Wege gerét
der konstruktive Dialog zur Erkenntnis.

2. Handreichung fiir die Lektiire

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man beim
Lesen eines Wortes zugleich weifs, auf welcher Silbe es betont wird. Von diesen
Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acutus) verwendet, wie
er sich z. B. bei philésophos, philia oder agathén findet.

Dort, wo es aus Griinden der Aussprache oder der Betonung zweckméfig
erscheint, tragen lange Vokale einen Balkenstrich wie z.B. das letzte e bei
Perikles. Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (), liegt die
Betonung auf der Silbe mit dem langen Vokal wie bei Perikles. Wenn mehrere
Silben einen langen Vokal haben, findet sich zusétzlich ein Balken unter der
betonten Silbe, wie das z.B. episteme (= Wissen) der Fall ist. Balkenstrich
oder acutus finden sich bei lateinischen Wértern nur in besonderen Fillen und
ausnahmsweise wie eben bei acutus.

Bei Namen (von Gottern und Menschen) sowie auch bei geographischen Be-
zeichnungen finden sich die beiden Zeichen fiir Linge ~ und Betonung ~ nur
im Register, nicht im laufenden Text.

Die Lebenszeiten vieler Personen kénnen meistens nur ndherungsweise ange-
geben werden. Abweichungen bis zu einigen Jahrzehnten sind moglich. Sie
finden sich in aller Regel nicht im laufenden Text, sondern nur im Register.

Die Lektiire dieses Buches setzt Kenntnisse der alten Sprachen, insbesondere
des Altgriechischen und Lateinischen, nicht voraus. Die ausgew&hlten Texte
sind ausnahmslos iibersetzt; es handelt sich um eigene Ubersetzungen, wenn
nichts anderes angegeben ist.

Unvermeidlich ist, dass in diesem Buch Fremdwdrter und besondere Fachaus-
driicke verwendet werden. Diese Worter und Ausdriicke sind am Ende des
Buches im Register erklart. Das Gleiche gilt fiir alle Namen und geographi-
schen Bezeichnungen [Anhang E 2 a]. In den Sachindex [E 2 ] sind vorwiegend
wichtige Begriffe aufgenommen. Der Sachindex kann zugleich Auskunft iiber
die Entwicklung eines Wortes geben. Abkiirzungen sind entweder unmittel-
bar einleuchtend (z.B.; v.a.; usw.), oder es wird bei griechischen Autoren
das Lexikon von H.G. Liddle/R. Scott [Oxford, 1934 ff.; Anhang I-V] heran-



Einleitung

gezogen. Sonst sind Abkiirzungen verwendet, die ,Der Neue Pauly — Enzy-
klopédie der Antike®, herausgegeben von HUBERT CANCIK und HELMUT
SCHNEIDER, Stuttgart/Weimar 1996 ff., Band I S. XII ff., insb. S. XXXVI
ff., auffiihrt.

Im Literaturverzeichnis sind Werke und Sekundérliteratur zusammengefiihrt.
Es handelt sich, wie immer, um eine kleine Auswahl. Aber jedes Buch ist fiir
seinen Bereich signifikant und unter der Fragestellung ausgewahlt, ob es sich
eignet, eigenes Denken weiterzufiihren.

Ich mochte nicht nur einem guten Brauch folgen, sondern einem Herzensbe-
diirfnis Ausdruck geben, wenn ich Frau Sabine Schlinke, die die Entstehung
des Manuskripts von Anfang an begleitet hat, ganz besonders an dieser Stelle
meinen Dank ausspreche.

3. Einleitung

Gegenstand der Darstellung sind die drei Denker der Griechen, die das Men-
schenbild Europas der folgenden Jahrtausende so stark und entscheidend ge-
prigt haben, dass wir die Folgen in Forschung und Lehre in den Geistes-
und Naturwissenschaften an den Universitdten und Schulen, vor allem aber
in dem, was man nach ihrem Vorbild Menschenbildung nennt, auf Schritt
und Tritt bis jetzt spiiren kénnen. Daher stehen dann auch ihre Gedanken zu
dem, was man Bildung nennt, im Mittelpunkt dieser Darstellung:

SOKRATES, PLATON und ARISTOTELES.

Das Wirken dieser drei Philosophen fillt in Zeitrdume, iiber die jeweils ein-
gangs wenigstens kurz etwas gesagt werden muss.






SOKRATES Portrait






B SOKRATES (469-399)

1. Zeit

Seine Zeit ist durch die ,politische Lebensform der Polis gekennzeichnet.
HERMANN BENGTSON [1969, S. 147 ff.] spricht auch vom ,Zeitalter der
griechischen Polis* (500-360).

,Griechenland” , wie wir heute sagen, gab es noch nicht. Es gab nur einzelne
Stadte (poleis), die jeweils eigene Grenzen, eigene Verfassungen und Institutio-
nen, sogar unterschiedliche Kalender und Miinzen sowie sich unterscheidende
Gewohnheiten in Sitte und Religion hatten; dazu kommen die verschiedenen
Streitkrifte und Wirtschaftsformen. Jede Polis lebte fiir sich und achtete ge-
nau auf die eigene Souverdnitit; ein gesamtgriechisches Bewusstsein war
noch nicht oder nur wenig, allenfalls in den grofen Spielen (z.B. in denen zu
Olympia) und Wettbewerben sowie in der Volksreligion entwickelt.

Und doch entfaltete sich auf griechischem Boden das Geistesleben zu einem
Hohepunkt, der heute als der erste Europas genannt werden kann.

Zu nennen sind die Philosophie, das Drama, die Geschichtsschreibung und
die bildende Kunst, auch die Technik. Alles wurde Vorbild fiir die folgen-
den Jahrtausende. Darum findet man in anderen Darstellungen [z.B. bei
PLOETZ, 1968, S. 138] auch das Wort ,die Bliitezeit Griechenlands® (510-
404). Doch vor der geistigen Bliite galt es, einen morderischen Krieg zu
bestehen, den Krieg gegen die Perser. Diese hatten sich zu einer aggressi-
ven Grofmacht entwickelt und kontrollierten fast den gesamten Handel der
griechischen Poleis.

Und sie wollten noch mehr — die Poleis selbst.
Hier ging es nicht nur um wirtschaftliche Macht, sondern auch um eine Idee:

In Athen hatte sich Ende des 6. Jahrhunderts (um 510) eine ausstrahlende
politische Lebensform entwickelt, in der Entscheidungen an den Willen einer
Mehrheit gebunden wurden:

die Demokratie.

Im Anfang des Kampfes trug (der David) Athen die Hauptlast und war erfolg-
reich: Es besiegte die Perser (den Goliath) durch grofes taktisches Geschick
bei Marathon (490) zu Land und bei Salamis zur See (480).

13



SOKRATES (469-399)

Das Bewusstsein, dass die griechischen Poleis gegen die Weltmacht Persien in
einem Boote sitzen, filhrte von einem losen Militérbiindnis zur Griindung
des Attischen Seebundes (477) der Kiisten- und Seestidte unter der Fiih-
rung Athens. In die Bundeskasse flossen gewaltige Geldmittel, iiber die Athen
unkontrolliert verfiigte. Das war die Grundlage fiir die Entfaltung Athens zur
politisch-militarischen, aber auch kulturellen Grofsmacht. Die rund 50 Jah-
re von 477-431 heiffen Pentekontaetie (pentekonta= 50, étos = Jahr). Sie
haben als Ergebnisse

1. den Sieg iiber die Perser; sie diirfen das Agiische Meer nicht mehr befahren;

2. den zum ,Reich der Athener” geratenen attischen Seebund: fiir alle gibt es
jetzt ein einheitliches Miinz- und Mafsystem;

3. Unterdriickung der Mitglieder des Bundes und Spannungen sowie Kdmpfe
mit Sparta;

4. groflartige Hohepunkte u. a. in der Philosophie, Literatur und in der bil-
denden Kunst, deren Ergebnisse wir noch heute bewundern kénnen;

5. einen Bruderkrieg von unvorstellbarer Grausambkeit: Gemeint ist der Pe-
loponnesische Krieg (431 — 404), nach damaliger Einschitzung ein Welt-
krieg;

6. und letztlich den Niedergang der Polis und eine Entartung der Demokratie,
als deren prominentestes Opfer SOKRATES gelten kann. In die Pentekon-
taetie wuchs SOKRATES hinein (469 geboren). Er wurde ein Opfer der
Gesellschaft und der Politik seiner Zeit.

2. Leben

Das Erbe des SOKRATES ist von seinem tétigen Leben nicht zu trennen.
Daher sei mit ein paar Anmerkungen begonnen:

SOKRATES war Sohn des SOPHRONISKOS und der PHAINARETE. Wih-
rend der Beruf des Vaters, eines Steinmetzen, wenigstens seine Jugend prigte,
hat der Beruf seiner Mutter, einer Hebamme, — jedenfalls im Bewusstsein sei-
ner Schiiler und aller Spiteren — ihn auf Dauer stark beeinflusst.

Die Hebammenkunst muss sich wohl so ausgewirkt haben, dass PLATON
[Tht. 149 a 2 ff; vgl. auch D.L. II 18] den SOKRATES sagen ldsst, dass seine
Mutter ,blosyra®, ,,Respekt gebietend” sei und er eigentlich auf anderer Ebene
ihren Beruf ausiibe.

In seiner Jugendzeit soll er nach dem damals iiblichen Schulbesuch viele na-
turphilosophische Schriften gelesen haben. Besonders stark war der Ein-
fluss des ANAXAGORAS und der Sophisten. Doch hat er sich, wie PLATON
[Phd. 96 a 6 ff.] sagt, schon sehr friih insbesondere von der Spekulation der
Naturphilosophen (physikof) ganz entschieden abgewandt. Die Darstellung

14



Leben

des PLATON ist in diesem Zusammenhange auch deswegen glaubhaft, weil
er selbst keineswegs eine so grofie Distanzhaltung gegeniiber den physikofi ein-
nahm, sondern seine Schiiler eher einen philosophischen Zugang zu diesen
lehrte.

Die sehr ernste und auch mit Schirfe gefiihrte Auseinandersetzung des SO-
KRATES mit den Sophisten seiner Zeit brachte ihn in der Fremdeinschitzung
sogar selbst in die Nahe seiner Gegner, was schliefslich zu seiner Verurteilung
und zu seinem Tode fiihrte (399).

Wie die Kinder seiner Zeit war auch er Soldat im Peloponnesischen Kriege
und dreimal als Infanterist eingesetzt; an drei schweren Gefechten hat er teil-
genommen. Er hat sich aber auch der Politik nicht entzogen, sondern war
im Jahre 406 sogar Prytane und bekleidete somit das héchste Staatsamt, das
Athen zu vergeben hatte.

Damals konnte er nicht verhindern, dass eine Reihe von attischen Offizieren
der Kriegsmarine zum Tode verurteilt und hingerichtet wurde, weil diese nach
der Seeschlacht bei den Arginusen Schiffbriichige nicht gerettet hitten [X.
H.G.17]. Die tobende Menge, die diese Verurteilung forderte, konnte ihn nicht
dazu bewegen, seinen Einspruch gegen diesen Rechtsbruch zuriickzunehmen.

Im siebten Brief des PLATON [324 d 6 ff.] wird sogar dargestellt, dass er es
abgelehnt hat, an Verhaftungen missliebiger Biirger teilzunehmen — in diesem
Falle des LEON von Salamis.

Die eben genannten lebensgeschichtlichen Daten sind uns héchstwahr-
scheinlich deswegen iiberliefert, weil sie besonders hervorzuhebende Charak-
terziige und Uberzeugungen des SOKRATES belegen sollen, also seine Pra-
xisorientierung, seine Entschlossenheit, seine Tapferkeit und Prinzipientreue,
seine Gesetzestreue und seine Furchtlosigkeit (er soll sogar dem ALKIBIADES
in einem Gefecht das Leben gerettet haben, wie PLATON im Symposion [220
d 5 ff] berichtet).

Er war ein sehr unbequemer Zeitgenosse, von seinen Schiilern hoch verehrt,
von seinen Gesprachspartnern, die er 6ffentlich ,yerh6rte” (ob sie auch wissen,
wovon sie sprechen), gehasst.

Er galt als der grofe Elenktiker (abgeleitet vom griechischen Wort elénchein
= priifen, widerlegen). Die 6ffentliche Meinung war bis zum Hass gegen ihn
eingestellt: Der Komédiendichter ARISTOPHANES hat den SOKRATES in
seinem Stiick ,,Die Wolken* (423 aufgefiihrt) auf die iibelste Art und Weise
im Stile unserer Boulevardzeitungen verunglimpft, ihn als einen geldgierigen
Sophisten mit Geheimlehren dargestellt, durch die die Jugend negativ be-
einflusst und zur Gottlosigkeit gefiilhrt werden sollte. Daraus folgten eine lang
andauernde Kampagne, der bekannte Prozess gegen ihn und schlieflich seine
Hinrichtung. Die Anklage lautete so [Pl. Ap. 24 b 9 {]:

15



SOKRATES (469-399)

SOKRATES tut Unrecht dadurch, dass er die Jugend verdirbt und nicht an
Gotter glaubt, an die die Stadt glaubt, vielmehr an andere neuartige Wesen.“

Es handelt sich also um zwei Anklagepunkte:

1. Zersetzung der Jugend und

2. Missachtung der Gotter, die die offiziellen Gotter der Stadt sind. Statt
dessen:

Neben der Tatsache, dass den offiziellen Gottheiten die Verehrung versagt
wird (asébeia), Einfithrung neuer gottlicher Wesen (daimonia), an die er
glaube.

Zur Sprache kommt ein mehr politischer und ein mehr die Religion beriih-
render Vorwurf.

Der Vorwurf der asébeia ist der schwerwiegendere und kann mit dem Tode
geahndet werden. Doch SOKRATES hat sich vor allem um die Widerlegung
des Vorwurfs bemiiht, er iibe wie die Sophisten einen zersetzenden Einfluss
auf die Jugend aus.

Wie er in der Apologie des PLATON sagt, gehe es ihm bei allen Gespréchs-
partnern nur um die Priifung echten Wissens. Dabei habe er z. B. bei den
Sophisten, die er befragt habe, festgestellt, dass sie nur ein eingebildetes Wis-
sen besdfsen, sie wiissten in Wirklichkeit aber nichts — Handwerker hingegen
besifsen wenigstens ein Wissen, das der Priifung Stand halte, aber nur in dem
engen Bereich ihres Berufs. Er gibt zu:

Das stindige Fragen kann die Menschen gegen ihn aufbringen — er ist wie
eine Bremse, die sticht, oder wie ein Fisch, Kampfrochen genannt [Pl. Men.
80 a 4ff.; vgl. auch ARIST. H.A. 620 b 19 ff.], der elektrische Schlige austeilt
und seine Beute lihmt. Aber nur so ist er in der Lage, junge Menschen iiber
die Aporie in die Selbsténdigkeit zu fiihren, sie in den Stand zu versetzen,
Wissende zu werden und den Sophisten standzuhalten.

Die Richter (teils von SOKRATES selbst gepriift und fiir zu leicht befunden)
erkldrten ihn mehrheitlich fiir schuldig. Danach konnten, wie es das Verfahren
vorsah, seine Klager und dann er selbst Strafmafse vorschlagen. Die Klager
schlugen die Todesstrafe vor, wihrend SOKRATES seine Richter unglaub-
lich provozierte, zunéchst durch seinen Antrag auf Speisung wie ein Staats-
gast, sodann durch den Ergdnzungsantrag auf eine ganz geringe Geldstrafe,
fiir die seine Schiiler obendrein biirgen wollten, da er selbst bettelarm war.

So war die Todesstrafe, Tod durch den Schierling, unausweichlich. (Botanisch
handelt es sich beim Schierling um conium maculatum, eine Staude, die als
giftig beschrieben wird [DSC. IV 78, PLIN. Nat XXV 151]. Im Deutchen findet
man auch die Bezeichnungen Herkulesstaude, Wiiterich, Tollkerbel, Giftpeter-
silie.

16



Quellen

Einen Monat (bis zum Monat Anthesterion, dem Friihlingsmonat) musste
SOKRATES noch auf seinen Tod warten. In dieser Zeit fiihrte er lange Ge-
spriache mit seinen Schiilern, doch lehnte er die vorbereitete Befreiung aus
dem Geféngnis entschieden ab. Er starb bewundernswert gelassen, in Ruhe
und Frieden im Jahre 399.

3. Quellen

Wir stehen vor bemerkenswerten Tatsachen:

1. SOKRATES hat uns nicht eine einzige Zeile hinterlassen. Er wirkte nur
miindlich.

2. Uber keine Personlichkeit des 5. Jahrhunderts gibt es mehr Berichte als
iiber den SOKRATES.

Uber die Ursache dafiir, dass er uns nicht eine einzige Zeile hinterlassen hat,
kann man nur spekulieren oder darauf hinweisen, dass Buddha oder Jesus von
Nazareth ebenfalls nicht eine einzige Zeile schriftlich hinterlassen haben.

Die spekulative Aussage besteht darin, dass urlehrende Menschen Per-
sonen des Dialoges und der praktischen Menschenfiihrung gewesen sind und
sind. Sie haben die personliche Profilierung, wie sie im akademischen Bereich
durch Aufsétzchen, Artikelchen oder gar dicke Biicher iiblich und leider not-
wendig geworden ist, nicht notig; selbst PLATON war der Meinung, nicht alles
niederschreiben zu sollen und zu diirfen! Was ihm wichtig war, hat dieser sogar
ganz bewusst nicht schriftlich fixiert; man spricht auch von seinen schriftlich
nicht fixierten Lehrmeinungen (dgrapha dégmata) [vgl. KRAMER bei KO-
BUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 249 ff.].

Der Begriff d4grapha dégmata findet sich wohl zum ersten Male bei ARISTO-
TELES in seiner Physik-Vorlesung [209 b 15]. Spéter im 2. Jahrhundert n.
Chr. schrieb NUMENIOS eine Monographie {iber das bei PLATON Ungesag-
te.

Wir miissen also, wenn wir iiber den historischen SOKRATES etwas wissen
wollen, andere befragen; diese sind:

1. ARISTOPHANES in seinem Stiick: ,,Die Wolken*;

2. XENOPHON in seinen : ,Erinnerungen an SOKRATES®;
3. Schiiler des SOKRATES, insbesondere
4

. PLATON, der sich mit SOKRATES identifizierte und im Jahre 408 seine
erste prigende Begegnung mit ihm hatte;

5. ARISTOTELES [vgl. OLOF GIGON, Mus. Helv. 16, 1959, S. 174 ff];

17



SOKRATES (469-399)

6. auch CICERO kénnte man noch nennen. An verschiedenen Stellen sei-
nes philosophischen Spatwerks hat er in guter Kenntnis der Entwicklung
griechischer Philosophie die sokratische Lehre von der platonischen her
dargestellt, z. B. in seinen Tusculanae Disputationes [I 57, I 71-72; I 97-
99].

Angesichts der vielen Quellen, die auch widerspriichliche Mitteilungen ma-
chen, ist fiir uns die Frage nach dem historischen SOKRATES sehr schwer
zu beantworten. Interessanterweise wurde diese Frage in der Antike iiberhaupt
nicht gestellt, auch nicht, wie es zu divergierenden Auferungen kommen konn-
te.

Erst seit dem 18. Jahrhundert wurde die Frage nach den Quellen, deren
Wert und Gewicht, gestellt. Bis ins 19. Jahrhundert hinein wurde in der For-
schung XENOPHON als der einzige glaubwiirdige Zeuge bezeichnet [PATZER
bei PESTALOZZI, 1999, S. 50 ff.]. Erst SCHLEIERMACHER hat mit der
Xenophonhypothese gebrochen [MAIER, 1913, S. 10.] und die so genannte
kritisch-eklektische Methode gegriindet:

SWas kann SOKRATES noch gewesen sein, neben dem, was XENO-
PHON von ihm meldet, ohne jedoch den Charakterziigen und Lebens-
maximen zu widersprechen, welche XENOPHON bestimmt als sokra-
tisch aufstellt und was muss er gewesen sein, um dem PLATON Veran-
lassung und Recht gegeben zu haben, ihn so gut wie er thut in seinen
Gesprichen aufzufiihren” [zitiert bei ANDREAS PATZER, 1987, S. 10].

Neben PLATON und XENOPHON nennt SCHLEIERMACHER. als dritte
Quelle von Gewicht den ARISTOTELES.

Hier setzte nun eine sehr intensive Diskussion ein, als deren Ergebnis schon
1920 DUPREEL [Socrate ..., Bruxelles 1920, bei A. PATZER, 1987, S. 160
ff.] der Auffassung war, dass der historische SOKRATES {iberhaupt nicht
erkennbar ist. Neben diesem prinzipiellen Agnostizismus hilt sich bis in
unsere Tage der kritische Eklektizismus von SCHLEIERMACHER.

ANDREAS PATZER schliefslich iiberzieht mit seinem Urteil dahingehend,
dass XENOPHON iiberhaupt nicht als Quelle fiir den historischen SOKRA-
TES [bei PESTALOZZI, 1999, S. 74] in Frage kommt.

Eine ebenso zutreffende wie schone Bemerkung des Philosophen SENECA [ep.
6.6] soll diesen Abschnitt abschliefen:

»PLATON, ARISTOTELES und auch die ganze Gruppe der <ande-
ren> Philosophen haben grofseren Gewinn aus der Haltung als aus den
Worten des SOKRATES gezogen.*

Damit wird zugleich gesagt, was das fiir uns eigentlich Wichtige sein sollte.

18



Die Haltung als Lehre
4. Die Haltung als Lehre

Der Begriff | Lehre trifft eigentlich nicht das, was wir mit SOKRATES ver-
binden miissen. Nehmen wir daher aus dem soeben {ibersetzten Satz des SE-
NECA das Wort ,,Haltung®, lateinisch: mores, auf. Der &lteste Beleg fiir die
mores des SOKRATES ist kiinstlerischer Art und findet sich in den ,,Wol-
ken* des ARISTOPHANES, einer Komdédie, die 423 vor Christus aufgefiihrt
worden war, allerdings in den Festspielen, die nach dem Gotte Dionysos Dio-
nysien genannt sind, nur auf den 3. Platz kam und uns nun in einer noch nicht
biihnenreifen Uberarbeitung vorliegt.

Diese Komddie hat in der von PLATON nachempfundenen Verteidigungsrede
des SOKRATES (,apologia SOKRATUS") insofern eine Rolle gespielt, als der
Angeklagte [Pl. Ap. 18 a 7 ff.] sich als Opfer einer Jahrzehnte wihrenden,
grofenteils anonymen und wahrheitswidrigen Hetzkampagne ausgesetzt sieht
und in diesem Zusammenhange nennt er schlieflich als ein publizistisches
Beispiel [19 ¢ 2] fiir die Kampagne gegen ihn die eben genannte Komédie des
ARISTOPHANES.

In dieser Komodie wird SOKRATES als Forscher und Lehrer dargestellt, ge-
nau:

Ein Zerrbild von Forscher und Lehrer wird vorgefiihrt, angeberisch, geld-
gierig, geistig und charakterlich verkommen. Hockend wie ein eitler Geck in
einer aus Weide geflochtenen {iber die Biihne als ,,Denkstube schwebenden
Gondel, lehrt und forscht er iber das Unterirdische [180 ff.], das Irdische und
iiber das Himmlische und er verkiindet zugleich auch die Abkehr von den alten
Gottern:

»Es gibt keinen ZEUS".
,Gotter stehen bei uns nicht hoch im Kurs® [247 {.].

Seine ,mores* zeigen sehr schén die Verse 218 ff., wo so ein altes, hoch ver-
schuldetes, ein wenig einféltiges Bauerlein mit dem Namen STREPSIADES,
von einem Schiiler in die Schule eingefiihrt, auf ihn trifft.

Er fragt den Schiiler:

Wer ist denn dort der Mann im Hangekorb?*

Sch.: ,Der Meister selbst!*

Str.: ,Wer, ‘er selbst’ 7

Sch.: Sokrates!*

Str.: ,,O Sokrates, o liebstes Sokraterchen!“

S.: ,Was rufst Du mich, Du Eintagsfliege?

Str.: ,Zuerst sage mir, bitte, was Du da tust!®

S.: ,In der Luft wandele ich und umdenke die Sonne.*

Str.: ,Was? Im Weidenkorb denkst du iiber die Gd&tter hinaus, nicht
aber von der Erde aus, wirklich?

19



SOKRATES (469-399)

S.: Ich hiitt das Uberirdische nicht richtig finden kénnen, wenn ich nicht
schwebend meinen Scharfsinn mit der verwandten Luft verbunden hit-
te. Wenn ich aber auf dem Boden stehend von unten die Welt da oben
in den Blick ndhme, hitte ich niemals etwas gefunden; vielmehr zieht
die Erde an sich mit Macht die Nasse des Gedankens...”

»Nésse des Gedankens* — so recht versteht das hoch verschuldete Biuerlein den
SOKRATES nicht; denn er mochte die Kunst des Redens [Vs. 239] lernen,
so dass er seinen Glaubigern das Bewusstsein einreden kann, sie seien die
Schuldner, nicht er.

Und SOKRATES steht in dem Ruf, auch diese Kunst zu beherrschen und zu
lehren.

In der Folge tritt ein Frauenchor auf, der ein wunderschones Lied auf das
attische Land singt. Das Béuerlein ist ein wenig geriihrt und fragt nach den
Sangerinnen. SOKRATES erklért ihm, dass es sich bei diesen um die himm-
lischen Wolken handele, grofse, bedeutende Goéttinnen mit ganz besonderen
Fihigkeiten. Von diesen Gottinnen sagt SOKRATES [317-318]: ,,Diese gewih-
ren uns

- Aufklirung (gnome)
- Diskursfdhigkeit (dialexis)
- Verstand (nus)
und auch [318§]
- ,Blenden mit Worten (terateia),
- Drumherumreden (perilexis),
- Totschlagsargumente (krusis),
- Faszinationsfdhigkeit (katélepsis).“

Und die Kunden dieser Gottinnen und damit des SOKRATES, ihres Priesters
und Interpreten, sind Schiiler, jung an Jahren und auch &ltere. Sie sind von
der Lehre so begeistert, dass sie um dieser Lehre willen alles zu ertragen bereit
sind.

Das mogen die folgenden Verse [439 ff.], die das Bauerlein — selbst ein solcher
Schiiler — spricht, zeigen:

,Jetzt mogen sie durchaus mit mir tun, was sie woll’n,

meinen Leib da, gern biet ich ihn dar, dass sie mich

priigeln, Hunger und Durst

Hitze oder Kilte erleiden lassen, auch das Fell {iber die Ohren ziehen,
wenn ich nur aus meinen Schulden herauskommen werde.

Und die Welt nenne mich, wie sie will:

dreist, grofméiulig, frech, unverschimt,

Stinkstiefel, verlogener Kotzbrocken,

Maulheld, Rechtsverdreher,

20



Mir ist alles recht — macht mit mir, was ihr wollt!



SOKRATES (469-399)

Liigenkittel, Schwitzer, Fuchs, Heuschrecke,

Schlitzohr, Heuchler, Schleimer, Aufschneider,

Spitzbube, attischer Schluchtenscheifser, Windhund, Hiihnerficker,
Leckarsch —

Mit diesen Ausdriicken mag mich anreden,

wer mich trifft,

nur zu! ...

und wenn sie wollen

sollen sie mich als Darmgehacktes

den Philosophen vorsetzen!*

Um jeden Preis also mdchte sich das Bauerlein, der Empfehlung der géttlichen
Wolken folgend [Vs. 437], dem SOKRATES und den anderen Lehrern in dieser
Schule anschlieffen.

Mogen die Leute also denken und sagen, was sie wollen, Hauptsache: SO-
KRATES bleibt unser Lehrer! Denn er lehrt die Schiiler, was sie erwarten und
verfiigt iber das, was man heutzutage in der modernen Padagogik ,forderliche
Dimensionen des Lehrerverhaltens“ nennt.

Obwohl diese Worte das Bild des SOKRATES nicht nur verzerren, sondern
ihn so darstellen, dass nicht einmal er selbst — wie PLATON ihn sagen lasst —
sich wiedererkennt, geben sie uns doch wichtige Hinweise auf Weg, Richtung
und vielleicht auch Stil seines Denkens:

Ohne Zweifel gibt es eine Verwandtschaft zu den im Text als ,Nichtstuer* [Vs.
334] angesprochenen spekulativen Philosophen [Vs. 360] im weiteren Sinne
und im engeren Sinne zu einer Gruppe, deren Schwerpunkte die Rede und das
Wort sind. Letztere nutzen allerdings die Sprache so, dass sie fiir Geld andere
geschéftlich [Vs. 469 ff.] beraten oder sie gegen Bezahlung [Pl. Ap. 19 b 4 ff]
lehren, im politischen Gespréch oder vor Gericht aus Schwarz Weifls oder aus
Unrecht Recht machen zu koénnen, d.h. die schwéchere Rechtsangelegenheit
zur stirkeren zu machen, eine auf schwachen Fiiffen stehende unbewiesene
These mit einem Totschlagsargument durchzusetzen.

In beide Gruppen, insbesondere in die letztere (Rechtsverdreher, Liigenkittel
und Schlitzohren genannt), reiht der Text den SOKRATES ein.

Der tatséchliche Hintergrund ist aber wohl der, dass diese so negativ gezeich-
nete Gruppe, u.a. auch Sophisten genannt, ebenso wie SOKRATES in Bil-
dung, Erziehung und in den Wissenschaften ein neues Paradigma vertreten,
das mit der attischen Demokratie gewachsen ist und von den Vertretern und
Wahrern der Konvention negativ gezeichnet und abgelehnt wird. Das ist es,
was den SOKRATES in die Nihe der Sophisten bringt.

Die Trennungslinie aber zwischen SOKRATES und den Sophisten verlduft bei
ARISTOPHANES ganz scharf zwischen den Versen 317 und 318:

22



Die Haltung als Lehre

SOKRATES sagt [317], dass die Gottinnen ,, Aufklirung, Diskursfihigkeit
(didlexis) und Verstand“ gewihren und [318] eine Redefihigkeit, die jeden
Gespréichsteilnehmer aufs Kreuz legen und umdrehen kann — durch alle még-
lichen rhetorischen Tricks.

Damit werden durch den Dichter fiir das Denken des SOKRATES wichtige
Begriffe genannt, vor allen Dingen aber dialexis, mit der man sogar das
gesamte Denken des SOKRATES umschreiben kann:

Mit der neuen Art der Lehre und des Denkens geht es dem SOKRATES
nicht mehr um die monologische und kanonische Verkiindigung von Wahrheit
und Vermittlung naturwissenschaftlicher Inhalte oder naturphilosophischer
Spekulation, sondern um Verstédndigung im Dialog und durch den Dialog.

Dazu gehort viel, vor allem gnome und auch nus.

Dabei meint gnome so etwas wie ein Wissen, das alte durch Konventionen
gezogene, unreflektierte Grenzen iibersteigt, kurzum:

»2Aufklirung.

Das l&sst sich im Sinne des ARISTOTELES |[S. 161] als eine ethische Tugend
fassen, die Ausdruck von Charakter ist; denn Aufklirungswissen ist durch
harte Arbeit und Selbstiiberwindung gewonnen.

Hingegen meint nus die individuelle Verstandestitigkeit, eine dianoetische
Tugend [a.a.O.], bel der es darum geht, durch formales Denken (dianoein)
in unwirtlichem Gelidnde des Geistes den Pfad der Wahrheit und das Ziel zu
finden.

Nus hat aufserdem noch einen Hintergrund, den man teleologisch nennen
kann, was gleich noch dargestellt werden wird.

ARISTOPHANES wollte natiirlich, wie das auch seine anderen Kollegen (z. B.
AMEIPSIAS) taten, den SOKRATES und seinen Kreis verunglimpfen, und
zwar s0, dass er den drei genannten positiv besetzten programmatischen Be-
griffen gleich die negativen Gegenstiicke, wie sie den Sophisten vorgeworfen
werden, zuordnet, ndmlich:

terateia, perilexis, krusis, katalepsis.

Die sokratischen Programmbegriffe gnome, nus in Verbindung mit dile-
xis fiihren ganz deutlich weg vom spekulativen Wissen der Naturphilosophie
und vor allem von der bisher so gewohnten Methode der Verkiindung dieses
Wissens durch einen autoritir sich gebenden Lehrer, auch weg von der so-
phistischen Streitkunst, der es nicht um die Ermittlung der Wahrheit geht,
sondern allein darum, eine Mehrheit (im Gericht oder in der Volksversamm-
lung) so zu formen, dass sie glaubt, sie sei im Besitze der Wahrheit. Lehren
doch die Sophisten, den einzelnen Gesprichspartner aufs Kreuz zu legen und
blofzustellen.

23



SOKRATES (469-399)

Dafiir gibt es {ibereinstimmende Zeugnisse z. B. von PLATON, ARISTOTE-
LES, CICERO und SENECA. Diese Zeugnisse gehen wohl zuriick auf feste
und gesicherte Traditionen und Abhandlungen aus den Schulen des PLATON
und des ARISTOTELES.

Letzterer tragt in seiner Metaphysikvorlesung [Metaph. 987 b 1 L] vor:

SOKRATES beschiftigte sich mit den Gegenstinden der Ethik, iber-
haupt nicht jedoch mit der Natur in ihrer Gesamtheit. In der Ethik
jedoch suchte er das Allgemeine und als Erster richtete er sein Denken
auf Definitionen...“

Der dialogische (nicht sophistisch-eristische) Denkstil ist das eine. Das an-
dere ist die Frage nach dem Boden, auf dem sich bei SOKRATES der Denkstil
entwickelt hat:

Bei CICERO [acad. 1, IV 15] finden wir den bezeichnenden Satz:

»Es besteht allgemeine Einigkeit dariiber: SOKRATES hat, wie mir
scheint, als erster die Philosophie von den verborgenen und von der
Natur eingehiillten Dingen, mit denen sich alle seine Vorgénger befasst
hatten, abgerufen und dem téglichen Leben zugefiihrt, indem er iiber
die Tugenden und Laster und tberhaupt tiber das Gute (die guten
Dinge) und das Bose (die bosen Dinge) forschte, aber Vorginge am
Himmel entweder als fern von unserer Erkenntnisfahigkeit beurteilte,
oder, falls diese doch voll erkannt seien, als bedeutungslos fiir ein Leben
in Anstand.”

SENECA schlieflich beschreibt [ep. 71.7] SOKRATES als einen, ,der die ge-
samte Philosophie auf die Ethik bezog und das als Gipfelpunkt der Weisheit,
nannte, das Gute vom Bosen zu unterscheiden®.

Sein Gegenstand in der didlexis sind also die Normen und Mafistdbe, nach
denen Menschen ihr Verhalten untereinander und der Gottheit gegeniiber ein-
richten. Denkstil, Methode und Gegenstand zusammen ergeben, was man
dialektische Ethik nennen kann. Man koénnte auch von einer intellektua-
listischen, auf die Erhellung von Grundbegriffen bezogenen Ethik sprechen.
THEODOR GOMPERTZ nennt den SOKRATES denn auch einen ,,Begriffs-
philosophen” und ,seine Forschung insoweit dem Allgemeinen zugewandt*
[GOMPERTZ, 1896 ff., Band II, S. 46|

Hier wird eine erste Position entwickelt; wir bleiben stehen und besinnen uns:
Sokratische dialexis entfaltet sich am Gegenstand der Ethik.

Mit dem aber, was soeben dialektische oder dialogische Ethik genannt wur-
de, hebt sich die Kontur des SOKRATES scharf von den Sophisten ab, sowohl
methodisch (das meint ,dialektisch®) als auch inhaltlich (das meint ,Ethik®).
Die innere Schwierigkeit des Betrachters unserer Tage besteht darin, dass in
sdialektisch®, vor allem aber in , Ethik* eine iiber zweitausendjéhrige Geschich-

24



Die Haltung als Lehre

te mitschwingt. Daher miissen wir versuchen, am Ursprung zu verharren und
beginnen mit dem sophistischen Hintergrund:

Die sophistische perilexis ist gekennzeichnet dadurch, dass ein beliebiger
Sachverhalt oder eine beliebige Norm als giiltig und wahr erklirt und erwiesen
wird oder auch nicht und das im Verlaufe eines Gespréchs, das ,der Meister*
mit dem/den Schiiler/n fithrt. Dabei ist der Ausgangspunkt der sophistischen
perilexis der gleiche wie bei SOKRATES:

Es wird etwas, von dem man der Uberzeugung ist, dass es allgemein giiltig
und anerkannt ist, z. B. die Frommigkeit, in Frage gestellt. Wahrend Sophi-
sten durch den von ARISTOPHANES so schén gekennzeichneten Sprachstil
(,Blenden®, Herumreden®, , Totschlagsargumente”, , Einwickeln“) das Denken
der Schiiler manipulieren, bis hin zu einem beliebigen Ergebnis, ist sokratische
didlexis Diskurs im eigentlichen strengen Sinne:

SOKRATES hilft durch seine vorantreibenden Fragen den Schiilern und diese
ihm, die Wahrheit zu finden, keine beliebige Wahrheit, sondern eine, die beide
verbindet und auch bindet:

Dabei ist SOKRATES wirklich nur ein Fragender, nicht einer, der kanonisch
Weisheiten verkiindet oder seine Gesprichspartner, die Fragen stellen, ein-
wickelt und am Boden zerstort.

Fir SOKRATES ist das Gespréch als Ausdruck der freien und vielleicht
auch schon durch die Demokratie gepragten Lebensform in Athen das Mit-
tel des Philosophierens. Wihrend nun der Sophist als Weisheitsmeister
(sophistes) von Anfang an die Autoritdt des Wissenden ins Spiel bringt, ist
Ausgangsdevise des SOKRATES eine radikal andere: oida udén eidos, d.h.:
»lch weiff <lediglich>, dass ich nichts weiff.“ Oder:

,lch aber, wie ich nun kein Wissen habe, bilde mir auch nicht ein,
<Wissen zu haben>* [Pl. Ap. 21d 5 {].

SOKRATES geht also von einem prinzipiellen Nichtwissen aus und glaubt,
nur so ein wissender Mensch werden zu konnen; denn wer glaubt, etwas zu
wissen, ohne das Wissen zu haben, kann auch keine Fragen stellen, deren
Beantwortung allein zu Wissen und zur Wahrheit fiihrt.

KARL JASPERS sagte das einmal sehr schon:

SOKRATES ist das Auf-dem-Wege-Sein im Denken mit dem Wissen
des Nichtwissens* [1964, S. 83].

So halten wir als besonderes Merkmal sokratischen Denkens das vor jeder
Untersuchung eingestandene bewusste Nichtwissen oder die geistig und verbal
bekannte Aporie fest.

PLATON lisst an anderer Stelle [Men.80 a 1-2] einen Gesprachspartner zu
SOKRATES sagen: ,,Du selbst bist in der Verlegenheit <des Unwissens> und
die anderen bringst du in dieselbe Verlegenheit.“ Das wére eine erste Position.

25



SOKRATES (469-399)

Dem folgt zwangsldufig eine zweite Position — zwangslaufig deswegen, weil
ohne diese die Ausgangsthese in die Resignation einmiinden miisste: Es ist die
des festen Vertrauens, etwas zu finden. Der Weg besteht in der bestédndigen
élenxis, dem dauernden Priifen, woher man denn auch den SOKRATES einen
Elenktiker (= Priifer) nennt. PLATON [Ap. 38 a 5-6] legt ihm sogar den Satz
in den Mund:

»,Das Leben ohne priifende Fragen ist nicht lebenswert fiir einen Men-
schen.”

Damit ist zundchst der Zustand permanenter Selbstpriifung gemeint und dann
die Tatsache, dass im Umgang mit SOKRATES andere permanent gepriift
werden; die Priifung aber bezieht sich nicht auf spekulatives, naturphilosophi-
sches Wissen, sondern auf die Lebensfiihrung und deren Normen, und zwar
auf die individuelle arete, die ethischen Normen des Einzelnen [Pl. Ap. 38 a
3]:

»- - - jeden Tag iiber das gute Handeln Gespréche fiithren ...

Es hat Folgen, wenn man in diesem Sinne nicht lebt. BERT BRECHT nennt
sie im ,Verwundeten SOKRATES*:

“

»- - - keine Gnade mehr mit denen, die nicht geforscht haben und doch
reden.’

Nun gehort es zum Priifer, dass er selbst nichts in der Hand hat als das zu prii-
fende Objekt (also sich und andere, seine eigene oder anderer Vorstellungen).
SOKRATES ist einer, der etwas durch priifende Fragen an den Tag bringt,
wie die Hebamme ein Kind mit der Entbindung an den Tag bringt, vor allem
bei seinen Gespriachspartnern:

»Zu entbinden zwingt mich der Gott, doch zu zeugen hat er mich ge-
hindert. [Pl. Tht. 150 c 7-8].

Seine bestindige élenxis ist also der Tatigkeit seiner Mutter vergleichbar, einer
Hebamme, die auf die Wehen achtet und wartet, bis sie das Kindlein holen
kann. Das Wichtige an der Metapher ist, dass Erkenntnis und Wissen nicht
zu jeder Zeit und beliebig ,.geholt” werden kénnen, sondern nur, wenn jemand
(wie eine in den Wehen liegende Frau) im Geiste so weit ist, dass er gebéren
kann:

»Du liegst ..., mein Lieber ..., in den Wehen, weil du nicht leer, sondern
schwanger bist“ [a.a.O. 148 e 6 — 7]. Abgesehen davon, dass der Lehrer die
rechte Zeit erkennt, da Bildung aus Wissen werden kann, ist Bildung etwas,
was ,herausgeholt wird, nicht etwas, was gegeben wird:

Wissen, was durch die Hilfe des Lehrers ins Bewusstsein gehoben
wird, kehrt als Bildung zuriick.

26



Die Haltung als Lehre

Eine dritte Position ist zu nennen; sie wird dem SOKRATES immer wieder
vorgeworfen, es ist das eironedesthai [Ap. 38 a 1], die eironeia. Wir sprechen
von der sokratischen Ironie. Damit ist weniger gemeint, dass sich jemand
verstellt, schon gar nicht eine feinere Form des Spottes, sondern die sprach-
liche Erscheinung, dass mit einem Satz etwas anderes gemeint ist, als dieser
gesprochen wird. CICERO [ac. 2, 15] hat das fein erklirt:

»n einem Gesprich machte SOKRATES sich selbst gering und liefs
denen den Vorrang, die er widerlegen wollte. Da er dabei sich anders
sprachlich &ufserte, als er meinte, nutzte er gewohnlich diese Art der
Verstellung, die die Griechen eironeia nennen .. .*

Das muss noch niher erliutert werden, da die Ironie nicht wie heutzutage in
der Politik eine verletzende Waffe, sondern die spezifisch-sokratische Form der
Wahrheitsfindung ist.

Spott kann bei der Wahrheitsfindung nicht hilfreich sein; Spott verletzt und
hat den Effekt, dass das Opfer des Spottes eher uneinsichtig auf der Richtigkeit
seiner Ansicht besteht oder niedergestreckt resigniert. Spott bewirkt Trotz
und Aggression oder Zerstérung der Person.

Uber SOKRATES kénnte man sagen, er sei ein dialektischer Ironiker. In
der dialexis stellt er sich auf den Gesprachspartner so ein, dass er sich dessen
Thesen oder Sétze zu eigen macht. Das heifst nun nicht, dass er sich nach
aufsen auch noch damit identifiziert; er nimmt nur die Worte und Sétze des
Gespriachspartners auf (wie im kontrollierten Dialog), um sicher zu sein, dass
er ihn auch richtig verstanden hat:

,Du bist also der Meinung, dass ...“ , Ich m&chte aber von dir noch dazu wissen,
ob ... “. Der Gesprichspartner fiihlt sich so ernst genommen und empfindet den
fragenden (nicht den seine eigene Weisheit wie ein Evangelium verkiindenden)
SOKRATES als den, der ihm und sich selbst bei der Suche nach Wahrheit
hilft.

Naturgemé&f entsteht der Eindruck, dass der Fragende derjenige ist, der Wis-
sen nicht hat. Oft genug muss sich bei PLATON SOKRATES wie ein kluger
Lehrer seiner Klasse gegeniiber ganz zuriicknehmen, obwohl er den Gesprichs-
partner sofort widerlegen konnte. Er hat eben so etwas wie den untriiglichen
Sinn fiir urspriingliches und echtes, in Bildung umsetzbares Wissen und fiir
das, was dem Bereich blofs iiberlieferter und ungepriifter Meinung zugerechnet
werden muss.

Doch zu der Auffassung, dass etwas nur eine ungepriifte Meinung und Schein-
wissen ist, muss der Dialogpartner selbst kommen. Sokratische Ironie betrifft
immer oder vorrangig den SOKRATES selbst, nicht den Gespréichspartner.
Es gibt dabei kein Opfer. SOKRATES ironisiert nur sich selbst, indem er
sich selbst durch entsprechende Fragen aus dem Stadium der Unwissenheit
herausbringt bzw. herauszubringen versucht oder Entsprechendes behauptet.

27



SOKRATES (469-399)

In seinen Reden (das in der Dichtung tibliche griechische Wort fiir ,reden‘ ist
efrein), die immer die Beitrige der Gesprichspartner aufnehmen, darf er eige-
ne Gedanken verbergen, sich auch als Nichtwissenden gering machen, insofern
auch sich selbst verstellen, um dann spdter im Dialog und durch den Dialog
zur Wahrheit zu finden, von der er moglicherweise am Anfang des Diskur-
ses selbst noch keine prézise Vorstellung hatte. Dieses Stiick Untertreibung
wird fiir den Gesprichspartner tolerabel sein, wenn er dahinter den Willen
zur didlexis und zu der in der didlexis zutage tretenden Verstdndigung {iber
die Wahrheit weifs oder vermutet:

Die dialektische Situation prisentiert beide Gesprichspartner als Diener an
der Wahrheit.

Nach diesem Umweg, auf dem drei Merkmale sokratischen Denkens benannt
worden sind, entsteht die Frage, woran (d.h. an welchen Inhalten) sokrati-
scher Stil sich bewdhren soll. Eine substantielle Antwort auf diese Frage kann
niemand geben; denn es geht dem SOKRATES nie um ein festes Ergebnis,
sondern stets um die Sicherung eines bestimmten Weges. Wer Philosophie
nur als Lehre von bestimmten Inhalten wie Lehrsitzen oder methodischen
Repertoires versteht, darf SOKRATES nicht zu den Philosophen rechnen.

Das macht ARISTOTELES, der zweite hier aufzufithrende Zeuge, mit der
Beantwortung der Frage nach dem Boden sokratischen Denkens klar, natur-
gemih in seiner eigenen Fachsprache. Wir diirfen ihm aber (wie indirekt dem
ARISTOPHANES) um so mehr vertrauen [vgl. de Strycker bei PATZER,
1987, S. 346 fI.], als er sich als langjdhriger Schiiler des PLATON und der
Akademie ernsthaft mit der Akademie und in der Akademie mit sokratischen
Gedanken téglich auseinandergesetzt hat. SOKRATES spielt hier naturge-
mik eine grofie Rolle; denn die Akademiediskussion wurde noch intensiv von
Zeitzeugen (welche ARISTOTELES gehort und gesehen hatten) getragen.

ARISTOTELES berichtet [Metaph. 1078 b 27-29]:

»Zwel Dinge ndmlich sind es, die jemand mit Recht als sokratisches
Gedankengut ausweisen konnte, die Induktionsbeweise und die
Allgemeindefinition.“

Wenn es sich hierbei auch um die Terminologie des Aristoteles handelt, kann
doch der Vorstellungshintergrund hinreichend deutlich gemacht werden:

ARISTOTELES meint mit den ,Induktionsbeweisen (epaktikoi l6goi) Bewei-
se oder Beweisverfahren, kurzum: die ,,Zuwegung®, die ,,vom Besonderen*
ausgeht und ,,zum Allgemeinen“ fihrt [Top. 105 a 13 fI].

Der Weg fiihrt vom signifikanten Einzelbeispiel [Rh. 1393 a 26 f.] zum all-
gemeinen Begriff. In der Fachsprache spricht man von Induktion, was die
lateinische Ubersetzung des griechischen Wortes epagoge (=Hinzufiithrung)
ist.

28



Die Haltung als Lehre

ARISTOTELES beschreibt [z. B. Top. 108 a 38 ff.] das Verfahren der Wahr-
heitsfindung so, dass wir Einzelfille aus unserer Erfahrung studieren und dabei
auf Spezifisches (also auf das Einzelbeispiel Bezogenes) und auf Gemeinsames
stolken:

,Was aber mehreren gemeinsam ist, ist das Allgemeine* [Metaph.
1038 b 11].

Nur darf man einen Fehler nicht machen:

Man darf das Ganze nicht mit dem Teil, das Einzelne nicht mit dem Allge-
meinen, das Beispiel nicht mit dem verwechseln, wofiir dieses steht oder mit
dem, was gesucht wird.

ARISTOTELES benennt das gesamte induktive Verfahren (die epagoge) als
spezifisch sokratisch, PLATON lisst es den SOKRATES in seinen Dialogen
immer wieder anwenden, wobei SOKRATES die Gespréche fiihrt, das heifit:
vorantreibt. Also konnen wir mit hoher Sicherheit vermuten, dass wir mit dem
genannten Satz aus der Metaphysik ({iber die Induktionsbeweise) wirklich die
Methode des SOKRATES beschrieben finden, wenn auch mit dem Vokabular
des ARISTOTELES.

Wenn dann das Allgemeine vor uns steht, nichts Beliebiges, Zufalliges, Vor-
iibergehendes, sondern das Wesentliche [Metaph. 1038 b 1 ff.], kann das Ein-
zelne besser verstanden werden, weil man es besser einordnen kann.

Das Ziel der Induktion ist die Wesensdefinition; das ist mit ,,Allgemeindefi-
nition“ (t6 katholu horizesthai) gemeint. Erst hier kann man tiberhaupt von
Wissen* sprechen.

Zur Préazisierung dieser Verbindung ziehen wir noch eine Stelle aus der Meta-
physikvorlesung des ARISTOTELES heran [987 b 1-4]:

SOKRATES aber beschiftigte sich mit den Gegenstinden der Ethik
(iiberhaupt nicht mit der Natur insgesamt); in diesen suchte er das
Allgemeine und er richtete als erster sein geistiges Bemiihen auf Defi-
nitionen. . .*

Der Satz des ARISTOTELES umfasst also in Bezug auf SOKRATES sowohl
die Methode der Induktion als auch die angestrebte Wesensdefinition. Was
von SOKRATES gefunden wird, ist — platonisch gesprochen — t6 eidos, das
heifst dasjenige, was den Einzelfillen zugrunde liegt, ,ein und dieselbe Gestalt
[P1. Men. 72 ¢ 7 und d §].

Mit dieser eben aufgezeigten Methode der Induktion und der angestrebten
Wesensdefinition, von SOKRATES nur im Bereiche der Ethik angewandt,
stehen wir am Anfang jeglicher Wissenschaft. Daher ergdnzt ARISTOTELES
den eben iibersetzten Satz durch die Bemerkung [Metaph. 1078 b 29 f]:

»Dieses beides begriindet Wissenschaft.“

29



SOKRATES (469-399)

Zur weiteren Erlduterung kénnte gesagt werden:

Bei der zuerst aufgefiihrten Erkenntnis handelt es sich ndmlich nicht nur dar-
um, dass man durch die Untersuchung von Einzelbeispielen zu sicherem Wis-
sen kommen wird; es geht vielmehr darum, wie ein Lehrender {iberhaupt si-
cheres Wissen vermittelt:

Bis SOKRATES erfolgte namlich die Vermittlung durch monologische Ver-
kiindigung des Lehrenden. SOKRATES aber gelangte zu der Erkenntnis, dass
Wissen im Schiiler /Gesprichspartner nur durch ein in Frage und Antwort ge-
fiilhrtes Gespréch gewonnen werden kann. Das ist bis zum heutigen Tage die
Situation vor allem in den Schulen, aber auch in den Seminaren der Hoch-
schulen, wenn diese ihren Namen verdienen. Wissen ist Wissen, das im
Dialog gewonnen worden ist. Die Unterrichtsform nennt man das gelenk-
te Lehrgesprich.

Bei der zweiten Erkenntnis geht es um die Beschaffenheit des gewonnenen
Wissens: Wissen ist nicht beliebiges Wissen vom Einzelnen, sondern We-
senswissen, das fiir SOKRATES im Bereich des Ethischen zeitlos ist und fiir
jeden Einzelfall gilt. Wissen ist durch Frage und Antwort im Dialog gewonne-
nes und auferhalb jeglicher Zeit stehendes Wesenswissen, an das herangefiihrt
(epagein) wird, indem es vom Einzelding abgehoben wird.

Mit Recht kénnte man sagen, dass das Leben des SOKRATES fiir die Defini-
tion und das von PLATON so genannte eidos steht; und damit begriindet er
Wissenschaft als Wissenschaft. Es geht ihm nicht um Gewinnung von belie-
bigem Wissen, wie es die ionischen Naturphilosophen taten, sondern um ein
durch einen gesicherten Erkenntnisweg methodisch gesichertes, zuverléssiges
Wissen, das im Bereiche des Ethischen nicht zufillig, beliebig und verénderlich
sein kann.

SOKRATES ist damit der erste européische Wissenschaftstheoretiker; er be-
griindet Wissenschaft als Wissenschaft. Der eigentlich fiir die platonische Phi-
losophie tragende Begriff eidos (und idéa) leuchtet bei SOKRATES bereits
auf (sei es nur als Vorstellung oder schon als Begriff) und das wohl zum ersten
Mal in der Entwicklung abendléndischer Philosophie. Er ist das Ergebnis der
Suche nach dem Unverédnderlichen, das das Einzelne iibersteigt und das den
einzelnen Gegebenheiten gemeinsam ist:

Damit iiberwindet SOKRATES die subjektivistischen, relativistischen und
utilitaristischen ethischen Konzepte der Sophisten.

Die Wirkungsgeschichte sokratischen Denkens kdnnen wir bis in die neuzeit-
liche Didaktik verfolgen:

Eine der Grundfragen der sog. didaktischen Analyse [KLAFKI, 1985, S. 87
ff., S. 214 ff;MEYER, 2007, S. 200 ff.] ist z. B. die Frage des den Unterricht
vorbereitenden Lehrers danach, welche exemplarische Bedeutung der ins Auge
gefasste Unterrichtsinhalt hat. Exemplarisch heifit, dass ein einzelner Inhalt

30



Die Haltung als Lehre

als spezielles Beispiel das Verstédndnis fiir andere Inhalte liefert und dass die
Besonderheit des Einzelfalles so gestaltet ist, dass er zu einer allgemeinen
Einsicht fiihrt.

Trotz des bereits genannten Vorbehalts wollen wir nun nach dem, was man bei
SOKRATES Lehre nennen konnte, suchen. Bisher fanden wir mit Hilfe des
ARISTOPHANES und des ARISTOTELES eine Menge Material, das den
geistigen Nidhrboden des SOKRATES, sein Methodenbewusstsein und sein
geistiges sowie wissenschaftliches Ziel — die Wesensdefinition — betrifft.

Jetzt stellt sich die Frage nach den Forschungsgegenstinden selbst.

Soeben wurde aus der Metaphysik [987 b 1-4] des ARISTOTELES zitiert;
dort heifst es, des SOKRATES eigentliches Thema seien die Werte gewesen,
also das, was unter den Menschen und zwischen den Menschen und Géttern
(oder Gott) an Verhaltensnormen giiltig ist. Es geht jetzt an dieser Stelle also
nicht um Formales oder Methodisches, sondern um die materiale Seite seines
Schaffens und hier wiederum

- um die Themen einerseits und um

- die Zuordnung der Themen zu einer Fundamentalanschauung vom Men-
schen andererseits.

Wir haben dazu zwei sehr instruktive Stellen in den ,Erinnerungen an SO-
KRATES“ des XENOPHON (auch ,Memorabilien genannt).

Es heift zu den Dialogen und Gesprachsthemen, die ihn als ethischen Be-

griffsphilosophen und sein definitiorisches Verfahren bezeugen [Mem. I, 1, 11

ff.]:
»Er flihrte nicht, wie es die meisten anderen <Philosophen> tun, Ge-
spriche, indem er Betrachtungen dariiber anstellte, wie es um den von
den Sophisten (Philosophen) so bezeichneten Kosmos bestellt ist und
mit welchen Notwendigkeiten jegliche Himmelsphdnomene verlaufen;
vielmehr zeigte er, dass diejenigen, die dariiber nachdenken, nicht rich-
tig im Kopfe sind... . Er hingegen fiihrte stets Gespréche {iber das,
was die Menschen betrifft, indem er nachdachte, was fromm, gottlos,
schon, hasslich, gerecht, ungerecht, was Selbstbeherrschung, Ziigellosig-
keit, Tapferkeit, Feigheit, was eine Polis, ein Politiker, was Herrschaft
iiber Menschen, was ein Herrscher iiber Menschen ist und iber das
Sonstige, von dem er glaubte, dass die sich darin Auskennenden schén
und gut seien, dass aber die sich darin nicht Auskennenden zu Fug und
Recht Sklavenseelen genannt werden diirften.“

An diesem Satz ist bemerkenswert, dass die Auseinandersetzung mit den ge-
nannten Themen selbst als Fundament der Bildung angesehen wird (,,gut und
schon” bedeutet ,,gebildet*). Von vornherein geht es dem SOKRATES (nach
Meinung des XENOPHON und/oder seiner Gewdhrsménner) also nicht um
Philosophie als Philosophie, sondern um die mit geistiger Strenge durchge-

31



SOKRATES (469-399)

fiithrte Prifung (élenxis) als Grundlage und Ausdruck von Bildung, Bildung
als Kultur des Korpers (das meint ,schon®) und der Seele (das meint ,gut“);
andererseits geht es aber auch darum, iiberhaupt erst Bildung zu entfalten.

Insofern wird SOKRATES als jemand verstanden (als Péddagoge), der durch
Philosophie Bildung erméglicht und zu ihr fiihrt.

Der soeben vorgelegte Text (und die gesamte Schrift, der der Text entnommen
ist) gab und gibt Anlass zu philologischer Auseinandersetzung [PATZER bei
PESTALOZZI, 1999, S. 55 fI.; auch PATZER 1987]. Dabei ist hier nicht die
Sicherung des Textes das Problem, sondern die Frage, ob und wie weit diese
Stelle und andere {iberhaupt hinreichend sichere Quellen fiir die Lehre des
historischen SOKRATES sind: Als gesichert darf gelten:

Die Schrift des XENOPHON ist wohl etwa 30 Jahre nach dem Tode des SO-
KRATES verfasst und schopft aus einer Gattung Literatur, die schon ARI-
STOTELES [PATZER a.a.0.] 16goi Sokratikoi (= sokratische Literatur) [auch
Gudemann, 1934, S. 88] nennt [Arist.Po. 1447 b 11]. Er meint damit eine Lite-
ratur, die stilistisch zwischen Poesie und Prosa [D.L. III 37] steht und nicht die
Gespriche mit SOKRATES, wie sie tatsichlich stattgefunden haben, darstellt,
sondern die so stattgefunden haben kénnten [Po. 1451 a 37]. Also: Fiktionale
Literatur, aber nicht ,fiktionale Prosaliteratur [PATZER bei PESTALOZZI,
1999, S. 51].

Diese Literatur bietet nicht Fakten, sondern das, was im Sinne des SOKRA-
TES hiatte geredet, gedacht und getan werden kénnen.

Abgesehen von den eigenen Begegnungen mit SOKRATES schopft XENO-
PHON aus diesen logoi Sokratikoi, wie ANDREAS PATZER nachgewiesen
hat [PATZER bei PESTALOZZI 1999, S. 50 ff.].

Fiir den Zusammenhang wichtig ist, dass der aufgefiihrte Text die Tatsache
belegt, dass SOKRATES mit der Naturphilosophie nicht (mehr) das Geringste
zu schaffen hat, sondern sich mit dem befasst, was die Menschen (untereinan-
der, miteinander, gegeneinander) angeht — also mit der Ethik.

In welchem Umfang nun XENOPHON sein Wissen aus der fiktionalen so-
kratischen Literatur geschopft hat oder aus eigenen Begegnungen mit SO-
KRATES, ist ebenso wenig fiir unseren Zusammenhang von Bedeutung, wie

die Uberlegung, ob er sokratisches und platonisches Fragen (elenktisches des
SOKRATES und definitorisches des PLATON) auseinanderhalten konnte.

Diese Bemerkung gilt auch fiir die Grundlegung einer philosophischen An-
thropologie in den Memorabilien III, 9. 4 — 5 (in Umschreibung):

,Bildung und sittliche Haltung (sophia, sophrosyne) unterschied er nicht,
sondern er hielt <als Kriterium> fiir wirkliche Bildung und Haltung
die Tatsache, dass derjenige, der gebildet ist, auch wie ein Gebilde-
ter handelt und andererseits, dass derjenige, der das Unsittliche kennt,
dieses auch meidet ... Sowohl Gerechtigkeit als auch jeglichen anderen

32



Die Haltung als Lehre

sittlichen Wert erkldrte er als < Ausdruck von> Wissen (sophia)... Wer
Wissen (im Sinne von Bildung) besitzt, wirkt das Schone und Gute.“

Die Grundlage sittlicher Werte und ihrer Verkdrperung im Menschen ist also
Wissen. Wer sich ernsthaft um das Wissen bemiiht hat (und damit ein Ge-
bildeter ist, weil er — danach gepréigt — um das Schone und Gute weif), wird
dann auch richtig handeln. PLATON [R. 350 b 3-5] sagt daher auch:

,Der Wissende ist gebildet (sophos), der Gebildete (sophos) ist gut.”

Daraus diirfen wir folgern, dass der Wissende gut ist - SOKRATES folgert an
der entsprechenden Stelle aufserdem, dass der Unwissende (amathes) schlecht
(kakos) ist.

Menschliche Handlung ist also in dem Mafse als menschlich qualifiziert, als
diese auf Wissen beruht.

Die Richtigkeit des Handelns steigert sich im Maifs des Wissens. Je besser ich
weifs, umso richtiger, d.h. besser handle ich. Richtiges Handeln ist Handeln
in Ubereinstimmung mit dem, was man als richtig erkannt hat und weifs.

Das hat nun aber nichts mit der vereinfachten Formel der deutschen Aufkla-
rung ,,Tugend ist gleich Wissen zu tun. Vielmehr entspringt dieser Gedanke
dem griechischen téchne — Denken [HIRSCHBERGER, 1948 ff., I 65]:

Wer sein Handwerk (téchne) versteht, wendet seine Kenntnisse angemessen an
und schafft ein gutes Produkt, ein gutes Brot, eine leckere Torte, einen stabilen
schonen Tisch — eben gut! Wer das Gute als das den Menschen zum Menschen
tauglich Machende, also das spezifisch Menschliche erkannt hat, handelt auch
gut und das in seinem eigenen Interesse und er wird eher Unrecht hinnehmen
als Unrecht tun, d.h.: Er kann gar nicht anders handeln, wie das Beispiel des
Handwerks (téchne) zeigt.

Das bezeugte iibrigens SOKRATES durch Annahme seines Todes in Ergeben-
heit.

Aber damit sind mehrere bei PLATON und SOKRATES diskutierte Inter-
pretationsmodi des Guten ausgeschlossen. Nicht Lust und Neigung koénnen
Kriterien des Guten sein. Wie schnell schligt Lust in Ekel, Neigung in Uber-
druss um. Es gibt auch die Lust am Ekelhaften, z.B. wenn ein an Krétze
Erkrankter sich kratzt; auch die Neigung zu Gewalt gibt es, wobei andere
an Gesundheit und Leben angetastet werden. Auch das Brauchbare oder das
Niitzliche kdnnen Kriterien nicht sein, da diese unter hoheren Zwecken stehen,
etwa Recht als das, was dem Stéirkeren niitzt.

So sind denn Hedonismus und Utilitarismus iiberwunden und es bleibt die
sophia, das Wissen im Sinne von Bildung, als Kriterium des Guten.

Und daraus folgt, dass Werte lehrbar sind, so wie die téchne des Arztes oder
Schuhmachers lehrbar ist. Wert, arete, ist also ein Wissen von dem, was in der
jeweiligen Situation zu tun ist, sei es das Wissen des Arztes, der einen Arm

33



SOKRATES (469-399)

oder Kiefer einrenkt, oder eines Bildhauers, der die Skulptur eines Menschen
fertigt. Wissen und Wert sind die Grofen, die in der Ethik des SOKRATES
vereint sind.

Wenn wir den Ursprung dieser engen Verbindung bedenken, dann sind ethi-
sche Sachverhalte wie handwerklich-kiinstlerische Sachverhalte aufzufassen.
HIRSCHBERGER [a.a.0. I. S. 65] und UEBERWEG /PRACHTER [1953,
S. 130] sprechen nicht ganz unzutreffend vom ,sokratischen Intellektualismus
in der Ethik“. Gemeint ist damit, dass auch der ethische Diskurs eine Frage
der téchne ist.

Also:

So wie der gute Bauhandwerker gut bauen wird, handelt der gute Mensch
gut — er muss (besser: beide miissen) nur das jeweils Gute in richtiger Weise
und ganz gelernt haben. Von daher kann der gute Mensch nichts Boses tun,
jedenfalls nicht freiwillig [Pl., Ti. 86 d 7 f.; Grg. 468 e 6 {I. auch sonst an vielen
Stellen, z.B. Sph. 228 ¢ 1 fI.] und er wird eher Unrecht erleiden als Unrecht
tun.

Insgesamt diirfen wir also von einer intellektualistischen, stark vom Ver-
stande, von Einsicht und vom Technedenken geprigten Ethik sprechen. Un-
sere Beobachtung deckt sich in der Feststellung des ARISTOTELES, wonach
im sokratischen Sinne [NE 1144 b 19 ], ,alle sittlichen Vorziige Ergebnis sitt-
licher Einsichten seien“und erst unter den genannten Voraussetzungen wird
der Satz, dass Tugend Wissen sei, richtig eingeordnet.

Der sokratische Gedanke von der Einheit sittlichen Handelns und sittlichen
Bewusstseins hat auch PLATON, XENOPHON und auch ARISTOTELES
fasziniert; letzterer freilich hat ihn dahingehend modifiziert, dass er die Gleich-
setzung von Einsicht und Handeln (wer gut ist, handelt gut), kritisierte, aber
auch betonte, dass das sittliche Bewusstsein schon eine notwendige (wenn
auch nicht immer hinreichende) Voraussetzung fiir sittliches Handeln sei.

Man kann auch sonst dem genannten missversténdlichen Satz mit aristoteli-
schen Vorstellungen ndher kommen:

Dieser spricht namlich, sokratische Ethik differenziert in seine Psychologie ein-
beziehend [s. u. S. 152ff.], nicht von episteme = Wissen, sondern von phrénesis.
Das ist sein terminus technicus fiir ein besonderes Wissen.
ARISTOTELES unterscheidet ndmlich zwei Seelenteile, den, der

- logos hat und den, der

- 16gos nicht hat (= alogos).
Ersterer wiederum gliedert sich in den légos theoretikds und légos prak-
tikos [s. u. S. 160f].

Dem l6gos theoretikos zugeordnet ist das Wissen hochster Seinsgriinde, Wis-
sen aus dem Bereich der Naturphilosophie, also Wissen im materialen Sinne.
Der aristotelische Fachausdruck dafiir ist ,episteme®.

34



Die Haltung als Lehre

Dem handlungsorientierten 16gos praktikés zugeordnet ist der Bereich der
téchne und der phroénesis, also der Bereich des Handelns, wie ein Spezialist
oder Fachmann handelt, und der Bereich sittlich guten Handelns aus Ein-
sicht. Diese beiden Bereiche sind Ausdruck der ethischen arete (praktisches
Handeln und Verhalten in der Gemeinschaft), in deren Besitz wir im Prozess
der Erziehung durch Gewohnung (&thos) gelangen.

Auf ethischer arete griinden Einsicht und Verstehen, ein Wissen, das durch
den Umgang mit Inhalten zu beidem reift; man kénnte hier fiir beide gut den
bei ARISTOPHANES [nu. 317] aufgefiihrten Begriff ,,gnome” anwenden, das
sokratische Programmwort oder auch den Schliisselbegriff des SOKRATES:

Denn bei gnome handelt es sich um etwas individuell mit dem jeweiligen Tra-
ger Gewachsenes, das nur zu einem geringen oder kleinen Teil in die Wiege
gegeben wird. Es wichst durch eigenes Bemiihen um Wissen, insbes. durch Be-
lehrung und Gewdhnung im Prozess der Erziehung und ist Grundlage mensch-
licher Handlung. Dieser Begriff macht das deutlich, was spétere Zeiten ,,Auf-
klirung® nannten; nicht unsere Aufkliarung ist gemeint, durch die wir (nach
KANT) aus der ,selbstverschuldeten Unmiindigkeit* befreit werden sollten.
Sokratische Aufklirung (gnome) heifst:

Reflexion iiber die gewachsenen sittlichen Werte (aretai), Klarung der Vor-
stellung mit dem Ziel, Wissen (und nicht Scheinwissen) zu erwerben und Um-
setzung des als richtig Erkannten in Handlung.

In diesem Sinne gibt es die sokratische Einheit von Wissen und Handeln. Diese
ist das Ergebnis eines langen Erziehungsprozesses, der zur gnome fiihrt.

Gnome in diesem Sinne ist Aufklirung als Einheit von Wissen und Handeln.
Zum Begriff |\ Wissen“ miisste noch einiges gesagt werden:

Das deutsche Wort erscheint in sprachlichem Austausch als einfach und so,
als gibe es keine unterschiedliche Arten des Wissens. Im Griechischen sieht
das ganz anders aus. Da lernt man fiir unser Wort Wissen viele andere Worter
kennen, je nach dem, was gemeint ist:

- Begonnen sei gleich mit dem eben genannten Verbum ,lernen‘.

Da gibt es ein Wort fiir ein Wissen, das man durch bewusstes Lernen er-
wirbt: mathesis. Man konnte an den Vokabeln lernenden Schiiler denken
oder den Grundbegriffe der Anatomie lernenden Studenten.

- Es gibt auch ein Wort fiir Wissen, das durch Erfahrung gewonnen wird:
empeiria

- oder fiir ein Wissen, {iber das ein Spezialist (z. B. ein Schreiner) oder ein
alterer, gesetzter Mensch verfiigt: sophia.

- Man findet auch einen Wissensbegriff, der auf den Ursprung des Wissens
aus der sinnlichen Wahrnehmung hinweist: eidénai (= wissen).

35



SOKRATES (469-399)

- Das schriftlich niedergelegte Wissen — grammata — gehort zum Wort
graphein, was schreiben heifst.

- Das im Prozess der Erziehung und Unterrichtung gewachsene Wissen
heifst paideia und paideuma. Letzteres meint sowohl den Prozess als
auch dessen Ergebnis bis zum Inhalt, der vermittelt wurde, also:

Unterrichtsgegenstand oder Fach, sofern es fiir die Bildung kanonisch ist.

- Wenn man nicht nur den mechanischen Lernprozess als Voraussetzung des
Wissens (mathesis), sondern den oft beschwerlichen, den Charakter for-
dernden und prigenden Denkprozess meint, dann verwendet man gnosis
oder gnome.

- Meint man ein Wissen mit dem Charakter der Zuverlassigkeit, dann findet
sich im Griechischen episteme. Das Wort hangt mit ,stehen” zusammen:

Worauf man stehen kann.

Vielleicht war das der Hintergrund, der den ARISTOTELES zur Ent-
scheidung fiir seinen Fachausdruck episteme fiihrte.

Aber es gibt nicht nur die genannten (sondern noch mehr differenzierende)
griechische Begriffe fiir ,Wissen“; darum ist es wichtig, das Griechische selbst
zu lernen, wenn man sich eine eigene Meinung bilden will. Eine Ubersetzung,
so gefillig sie auch sei, kann da nicht weiterhelfen.

Nun koénnte man fragen: Warum handelt der Gute gut, der Gerechte gerecht,
der Fromme fromm usw.? Es ist die Frage nach dem universalen Hand-
lungsmotiv.

Mit der Antwort beginnen die Sophisten, doch erst SOKRATES er6ffnet eine
Debatte, die bis in unsere Tage reicht:

SOKRATES nennt die ,,eudaimonia“ als universales Handlungsziel (und
zugleich Handlungsmotiv), also das, was man mit ,Gliickseligkeit“ iibersetzt.

Auch hier gibt es Fragen und Beobachtungen. KANT z. B. lehnt dieses Hand-
lungsmotiv rigoros ab, weil es mit seinem kategorischen Imperativ unvereinbar
ist:

Das Gute muss um seiner selbst willen im Sinne von Pflicht getan werden.
Andere (MARX oder AUGUSTINUS) sehen das Gliick des Menschen in der
Aufhebung seiner Unvollkommenheit oder in der dauerhaften Lust (EPIKUR,
oder J. LOCKE) und in dem, was zur Lust reizt (also das ,Reizvolle* [W.
Schmid, 1998, passim]) oder im Gliick anderer (mdglichst vieler) Menschen
(J. BENTHAM).

Die sokratische Auffassung meint das innere Gutsein, die eudaimonia als Zu-
stand, der eintritt, wenn man im Sinne der eigenen Tauglichkeit handelt, also
zum Handeln keines materiellen Anstoffes von aufsen, keiner dufieren Giiter
und Werte bedarf. Bezeichnend dafiir ist eine von XENOPHON mitgeteilte
Geschichte:

36



Die Haltung als Lehre

Da ruft SOKRATES angesichts eines ippig mit Waren gefiillten Marktes aus,
jetzt endlich sei er gliicklich, denn er wisse, wie vieler Dinge er nicht bediirftig
sei!

Fiir die sokratische gnome, wie sie ARISTOPHANES als Schliisselbegriff
nennt, ist noch ein Gesichtspunkt wichtig. Er beriihrt weniger das sittliche
Handeln, sondern die Sicht der Welt. Man kénnte auf diesen Gesichtspunkt

kommen, wenn man neben gnome und dilexis den dritten Begriff bedenkt,
den ARISTOPHANES nennt:

nus.

Damit ist nicht nur der individuelle Verstand gemeint, der Dreiecke zu kon-
struieren hilft und philosophische Systeme baut, sondern auch das Ergebnis,
das sich aus einer frithen Phase des Lebens des SOKRATES prisentiert: Da
beschiftigte er sich noch mit den Naturphilosophen, insbesondere mit ANA-
XAGORAS.

SOKRATES hat zwar fiir sich die materialen/inhaltlichen Ergebnisse natur-
philosophischen Denkens verworfen, aber es ist ein Denkstil aus dem geistigen

Erbe des ANAXAGORAS geblieben, der aller Bewegung auf den Grund geht
und an das Ziel denkt.

nus steht ndmlich bei ANAXAGORAS fiir eine geordnete geistige Bewegung,
die wie jede Bewegung Ausgang und Ziel hat — nus ist noch nicht Gott, aber
eine hochdynamische Grofe [vgl. 59 B 12 DK = II S. 38.3 und 11 — 12]:

»Der nus besitzt von allem vollkommene Kenntnis. . .*

11-12: ,Alles, was jetzt ist und wie es sein wird, alles ordnet der nus. . .“

Von hier hat wohl SOKRATES seine Teleologie:

Alles, was ist, hat ein télos, ein Ziel und dieses Ziel ist vorgegeben, von
wem auch immer. Ausgefiihrt findet sich dieser Gedanke wiederum bei XE-
NOPHON. Dieser sagt das so [Mem. I 4,4 ff]:

»Die zweckhaften Gegenstinde sind Produkte der schépferischen Ver-
nunft” (gnomes érga).

In der Folge des Textes wird dann die Zweckbestimmung der menschlichen
Organe dargetan und zusammenfassend gesagt:

»Diese gleichen ganz und gar dem kiinstlerischen Handeln eines weisen
und Lebewesen liebenden Schopfers. ..

Die bei XENOPHON aufgefiihrte Erorterung des SOKRATES endet mit der
interessanten, in eine Frage gekleideten Bemerkung [4-8]:

,Du weilt doch wohl auch dieses, dass du in deinem Korper

- einen kleinen Teil der weiten Erde hast und auch
- ein wenig vom <Element des> Feuchten, das weithin sich findet

37



SOKRATES (469-399)

- und dass dein Korper sich im Kleinen aus den im Grofsen sich
findenden anderen <Elementen> zusammenfiigt!

SOKRATES steht hier in einer festgefiigten Traditionslinie griechischen Den-
kens. Schon friih haben griechische Philosophen zwischen dem Menschen als
Ganzem und dem Kosmos enge Verbindungen gesehen; zu denken ist z. B. an
die Vorsokratiker und frithen Mediziner. ,Was im Weltall ein Element, das
<ist> im Lebewesen ein Saft, wie denn auch in der Zeit ein Zeitabschnitt.*
So heifst es dazu in einem spéten unter dem Namen des GALEN {iberlieferten
Kommentar zur Schrift des HIPPOKRATES , Uber die Sifte* [Schmidt, 1964,
S. 78].

Auch in dieser Hinsicht ist die Beschiftigung mit der Naturphilosophie in
den frithen Jahren nicht spurlos an SOKRATES voriibergegangen, nur hat
SOKRATES andere Schliisse aus dem Material gezogen.

Wihrend Naturphilosophen Ergebnisse in einem naturwissenschaftlichen Sin-
ne fanden und aufbereiteten, ging es dem SOKRATES um Riickschliisse auf
Gott und iiberhaupt um das Nachdenken iiber Gott, insbesondere iiber die
Beziehung zwischen Gott und Mensch:

Wie SOKRATES im Kosmos eine ordnende Vernunft als Gottheit vorfindet,
so findet er im Menschen die Seele als Spiegel des Gottlichen. Sie hat Anteil
am Gottlichen [X.Mem. IV 3].

Wenn das so ist, sind die aretai, die im Seelischen liegen, Ausdruck des Gott-
lichen. Umso wichtiger ist es dann, die Seele rein zu halten, sie nicht verun-
reinigen zu lassen. Sittliches Verhalten ist also nicht Verhalten, das sich an
beliebigen Normen orientiert, sondern Ausdruck der Verehrung Gottes. In-
dem ich meinen Mitmenschen mit Achtung und Respekt begegne, driicke ich
Gottesfurcht aus.

Unversehens sind wir von der Teleologie in die Theologie des SOKRATES
iibergeglitten; es gibt da keine exakt zu ziehenden Grenzen. Vielleicht verste-
hen wir auch von der sokratischen Theologie her seine befremdlich wirkende
Ethik:

Zwar hat sich SOKRATES von der Naturphilosophie abgewandt; das heifst
aber nicht, dass diese ohne Einfluss geblieben ist. Den engen Zusammenhang,
den SOKRATES zwischen Makrokosmos (fiir ihn insbesondere die Gottheit)
und Mikrokosmos sieht, macht er dadurch deutlich, dass er die gemeinsame
geistige Substanz, das Band zwischen beiden Bereichen, mit einem Wort be-
zeichnet:

gnome.
Urspriinglich war er wohl von dem sehr beeindruckt, was ANAXAGORAS
iber den Ordnungsstifter des Makrokosmos — den nus — lehrte und nahm wohl

auch, wie wir bei ARISTOPHANES sehen, den nus als programmatischen
Grundbegriff fiir sich auf. Doch spéter fand er einen Begriff, der iiber das

38



Die Haltung als Lehre

Intellektuelle hinausgeht und schon immer im Griechischen mehr bezeichnete
als nur die Denkkraft und dessen Produkt, den Gedanken.

Es war gnome.

Dieser Begriff meint {iber nus hinaus auch, dass es etwas gibt, was die Seele als
Ganzes charakterisiert, nicht nur wie nus partiell den intellektuellen Bereich
des Seelischen. gnome bezeichnet auch das in die Person eingewachsene und die
ganze Person im Charakter erfassende Wesenswissen, das handlungsorientiert
ist und in personaler Handlung sich dufert [s.o0.S. 35]:

gnome zeigt sich am Mikrokosmos Mensch im sittlichen Handeln, bei dem es
letztlich ja auch um Ordnung geht, bis hin zu einer Ordnung, deren kodifi-
zierte Form das Gesetz ist.

Das Gesetz des Staates, der pdlis, zu achten, so proklamiert SOKRATES
immer wieder in seinen Gesprichen, ist der Weg gottgefilligen Lebens [X.
Mem. IV 3, 16].

SOKRATES hat nicht mit den G&ttern Athens gebrochen. Sie waren fiir ihn
das, was fiir viele von uns heute z. B. das Glaubensbekenntnis ist, ein in ge-
wachsener Sprache vordergriindig sich dukerndes Kleid um einen Wesenskern,
der nicht anders als in diesem historischen Grund sich ausdriicken und uns
ansprechen kann. Sie sind ein Zeichen auf Dahinterliegendes.

So ist fiir den Griechen SOKRATES die Generation der olympischen Gotter
mit all ihren zum Teil amiisanten Geschichten die geschichtliche Entfaltung
der Gottheit, die nach Belieben alles lenkt und alles weifs und sieht [X. Mem.
14, 17]. Religion ist also so etwas wie eine im Geschichtlichen sich entfaltende
Mode, die auf einen Kern hinweist und nicht mit diesem zu verwechseln ist.

Wir finden in den Zeugnissen der griechischen Literatur iber SOKRATES
immer wieder den Wechsel ,Gott* und ,,Gotter”, [X. Mem. IV 3, 13], ohne dass
man sagen kénnte, dass SOKRATES Polytheist oder Monotheist war; beide
Begriffe sind Ergebnis wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins [GADAMER];
sie sind aber dem SOKRATES nicht angemessen. Dieses Problem ist vielleicht
nicht so wichtig, wie eine Besonderheit, auf die noch aufmerksam gemacht
werden soll:

SOKRATES betont bei vielen Gelegenheiten seinen sehr persénlichen Zugang
zu Gott, man kdnnte auch sagen Verhiltnis zur Gottheit, wie wir Moderne es
bei unseren kleinen Kindern beobachten — oder bei uns selbst, wenn wir zum
Sterben kommen oder in einer Krankheit Grund zu der Annahme haben, dass
der Tod bevorsteht.

Gott wird dann unmittelbar Dialogpartner, man bedauert, dass es nicht
schon viel frither, abgesehen von der Kindheit, zu diesem sehr perstnlichen
Dialog gekommen ist.

SOKRATES nun war Zeit seines Lebens in der Lage, dieses Verhéltnis zu
haben. Er spricht immer wieder vom daimoénion. Dieses ist wohl auch der

39



SOKRATES (469-399)

Grund fiir den Passus seiner Anklage, er fiihre andere neue daimoénia ein
(abgesehen davon, dass er die Staatsgottheiten nicht mehr als giiltig ansehe).

Unser psychologisierendes Zeitalter machte daraus z. B. ein ,subjektives Un-
lustgefiihl“, weil t6 daimdnion immer dann sich bemerkbar machte, wenn SO-
KRATES etwas nicht tun sollte. Es hat also abgeraten - XENOPHON [Mem.
IV 3, 12] interpretiert dahingehend, es habe angezeigt, ,was zu tun und nicht
zu tun notwendig ist®.

Es gibt eine Menge Beispiele fiir das Wirken des daimoénion und dafiir, dass
SOKRATES gehorcht hat, z. B. hat er die Befehle der Behorden seines Staates,
den missliebigen LEON aus Salamis zu verhaften, auf Anraten seines daimé-
nion nicht befolgt. Richtig sieht es wohl XENOPHON [Mem. IV 8, 6 und IV
3, 12], der im daimoénion die Stimme Gottes oder der Gotter sah, so wie Gott
und Gotter schon immer zu Menschen gesprochen haben, in Delphi indirekt
der Gott APOLLON oder auf dem Sinai Gott unmittelbar zu MOSES. Aber
hier gibt es noch eine Besonderheit:

Gott dukert sich (in aller Regel abratend) in einer ganz speziellen Lebenssi-
tuation zu einem einzigen Menschen.

Aber es gibt immer zwei Wege — der Weg von Gott zum Menschen und vom
Menschen zu Gott. SOKRATES kannte beide Wege; denn die Kenntnis des
einen ist die Voraussetzung fiir die Kenntnis des anderen. Das ist Grundlage
fiir das Wissen um einen personlichen Gott. Fiir viele sind die Wege verloren
gegangen. Die Bibel spricht dann von denen, die héren und doch nicht horen.
Das von SOKRATES so genannte daiménion war seine personliche Weise der
Offenheit Gott gegeniiber: Er lief sich von Gott ansprechen. Gott kam zu ihm.

Und SOKRATES ging zu Gott und gehorchte.

Aber er wandte sich auch als betende Person an Gott (oder Gotter) und
erlebte so in seinem Gebet und in der Antwort seines Gottes die Zwiesprache
und beide Wege.

SOKRATES zahlte fiir seinen Gehorsam einen hohen Preis — er zahlte mit
seinem Leben. Nichts konnte ihn von seiner Haltung, es sei besser Unrecht
zu leiden als Unrecht zu tun und gottgefilliges Leben vollziehe sich in der
Achtung der Gesetze der Polis abbringen,

- nicht der Hinweis auf seine trauernde Familie und seine betriibten und
verlassenen Freunde,

- nicht der Hinweis auf den billigen Triumph seiner Gegner:

Die Gelegenheit zur Flucht aus dem Gefiingnis (sogar die attischen Behor-
den hitten dieses gern gesehen, da sie sich des Urteils gegen SOKRATES
schimten), nutzte er nicht, sondern er trank, ruhig und gelassen, seinen Blick
fest auf seinen Henker richtend, den Schierlingsbecher, starb in Frieden und
Wiirde.

40



Wege Sokratischen Denkens

SOKRATES setzte den Gehorsam gegeniiber dem Gesetz hoher als seinen ei-
genen subjektiven Eindruck, unter einem nicht angemessenen Urteil zu stehen;
denn die konkreten Klagepunkte hat er insgesamt entkraftet:

Er zersetzte nicht die Jugend, er fiilhrte auch keine neuen Gotter ein und kehr-
te sich auch nicht von den Staatsgbttern ab. Was seine Mitbiirger irritierte,
waren seine ganz andere Art zu denken und zu reden, die Art, seinen Mitbiir-
gern lastig zu werden wie eine Bremse, die Inkarnierung eines neuen geistigen
Paradigmas, das das giiltige Normensystem der Polis neu beleuchtet, vielleicht
sogar mit dem Ziel, dieses System auf neue Fiifse zu stellen.

So kam es zu diesem Konflikt. HEGEL nannte ihn im eigentlichen Sinne tra-
gisch. Der Ausgang dieses Konflikts beeinflusste das Denken der folgenden
Jahrtausende und wirft seine Schatten auf den Anfang.

Ausgang und Anfang sind eine Einheit. Diese Einheit zu verstehen, dazu aller-
dings bedarf es nicht der Haltung des Historismus, der nach dem historischen
SOKRATES fragt und nur die Quellen sprechen lassen mochte. Wir haben
bei PLATON und ARISTOTELES einen philosophisch gestalteten Zugang
zu SOKRATES greifbar und stehen mitten in einer ungeheuren Wirkung,
die dieser entfaltete. Das ist viel mehr fiir jeden, der sich mit SOKRATES
beschéftigt. Jeder hat die Chance, SOKRATES iiber diesen Zugang in seine
Bildung, d.h. seine personale Selbstdefinition, einzubeziehen. Das ist mehr
und wichtiger, als die Analyse und Bewertung von Quellen, die SOKRATES
als einen Geschichtlichen erhellen sollen.

Der historische SOKRATES ist tot, der philosophische lebt und der padagogi-
sche wirkt bis heute in jeder guten Unterrichtsstunde an den Gymnasien und
Universitidten Europas.

5. Wege Sokratischen Denkens

Bisher musste die Darstellung dessen, was SOKRATES dachte und tat, allge-
mein und an der Oberfliche bleiben. Wir sahen dabei, dass man den histori-
schen SOKRATES, wenn man das fiir wichtig halt, nur ganz schwer aus den

vielen Darstellungen u. v.a. aus der nach seinem Tode einsetzenden fiktiona-
len Literatur des SOKRATIKOS didlogos herausschélen kann.

Wir fanden zudem, dass andere Zuginge als die quellenkritischen fiir uns noch
wichtiger sein kénnen — gemeint ist damit zum Beispiel der philosophische
Zugang, den uns PLATON, der wohl bedeutendste Schiiler des SOKRATES,
ermoglicht.

Den horizontalen, sich um die Oberfliche und das Ganze bemiithenden Weg
werden wir jetzt verlassen und uns vertikal in die Hohe fiihren. Unser Helfer
soll PLATON sein und zwar mit einem Dialog, der nach {ibereinstimmen-
der Auffassung [vgl. UEBERWEG/PRACHTER, 1953, S. 218; PATZER bei

41



SOKRATES (469-399)

PESTALOZZI, 1999, S. 57 {.] zu den Frithschriften, vielleicht an deren Ende,
gehort, also um 390 v. Chr. entstanden, noch vor seiner ersten Reise nach
Unteritalien (389), von der wir noch horen werden.

Der Dialog, der uns mit Hilfe des PLATON den SOKRATES o6ffnen soll,
trégt den Namen EUTHYPHRON. Seine Handlung spielt im Todesjahr des
SOKRATES, also 399 v. Chr.

Gesprichsteilnehmer sind:
- SOKRATES - philosophischer Lehrer in Athen,
- EUTHYPHRON - Theologe = ,,Seher” und Priester in Athen

- Erwéhnt wird auferdem: MELETOS; dieser hat den SOKRATES wegen
,Gottlosigkeit angeklagt.

Gegenstand des Gespréchs zwischen SOKRATES und EUTHYPHRON:
Die Frommigkeit. Es geht um die Definition des ethischen Begriffs.

SOKRATES hofft, vom Theologen und praktizierenden Pfarrer etwas lernen
zu konnen und verspricht sich Hilfe fiir den von MELETOS gegen ihn in Gang
gebrachten Prozess.

PLATON wahlte als Rahmen fiir seine Abhandlung die Begegnung dieser
beiden Ménner, des eben genannten EUTHYPHRON und des SOKRATES.
Beide bekunden einander ihre Uberraschung iiber die Begegnung an unge-
wohntem Orte:

Es ist das Staatsgebdude der Athener, in welchem o6ffentliche Klagen wegen
Mordes bzw. Totschlags und wegen, wie es heifst, Gottlosigkeit schriftlich ein-
gereicht werden. Beide Verbrechen auf schriftlichen Antrag zu verfolgen, liegt
im offentlichen Interesse; sie fallen also sozusagen als eine causa publica (of-
fentliche Angelegenheit) in den Bereich des archon basileus.

In dessen Amtsrdume gehdrt SOKRATES nun ganz gewiss nicht. Sein Platz
ist das gymnasion Lykeion im Osten Athens bei der Jugend, mit der er in
gefiihrten Dialogen spricht.

Jetzt aber ist der Menschenbildner Opfer einer Anklage wegen eines Tatbe-
standes, den die Griechen ,,asébeia”, ein Verbrechen, nennen. Das Wort meint
nicht Gottlosigkeit, sondern lediglich die Tatsache, dass z.B. SOKRATES
nicht die Goétter verehren soll, die die Stadt verehrt; es wird ihm unterstellt,
dass er statt dessen andere neue Gotter einfithren wolle. Und damit verderbe
er, wie sein dichtender Ankliger namens MELETOS so schreibt, ,der Jugend
Wachstum® [3 a 1].

Mit ganz wenigen Worten fiihrt PLATON in die Gespréchssituation ein — eine
scheinbar ganz einfache Angelegenheit — doch SOKRATES wird hier schon
vorgefiihrt als das Opfer (nicht nur als Gesprachsteilnehmer).

42



Wege Sokratischen Denkens

Und EUTHYPHRON? Er ist eine Art Priester und stellt sich als solcher eher
neben SOKRATES, auf dessen daimoénion er hinweist. Er beurteilt die Klage
gegen SOKRATES als Ausdruck des Neides oder Hasses seines Ankligers
MELETOS, wie ja auch er selbst, EUTHYPHRON, als Priester Verkiinder
des Géottlichen und der Zukunft in der Offentlichkeit der Volksversammlungen
Gegenstand des Neides und Hasses der Mitbiirger sei:

»Aber darum darf man sich nicht kiimmern; wir miissen dagegen ange-
hen* [3 ¢ 4-5].

Er fihlt sich also mit SOKRATES in einem Boote sitzend.

Auffallig ist, dass SOKRATES auf die Erlduterungen des EUTHYPHRON
zum daimoénion als Ausdruck einer besonderen Ndhe zum Gottlichen [3 b 5
ff.] nicht eingeht. So liegt die Frage des SOKRATES nahe, in welchen Pro-
zess denn EUTHYPHRON verstrickt sei. Er ist hochst entsetzt, als er hort,
EUTHYPHRON verklage seinen eigenen Vater wegen Mordes an einem Ar-
beiter, der auf dem Landgut der Familie (auf der Insel Naxos) alkoholisiert
einen Sklaven getotet hatte. Etwas langatmig erldutert EUTHYPHRON den
Fall und kommt auf den Punkt, als er von der Kritik der Familie an seinem
Vorgehen spricht:

,Sie werfen mir vor, ,es sei anhosion* (=,unfromm‘), wenn der Sohn
wegen Mordes (Totschlags) gegen den Vater gerichtlich vorgehe; dabei
wissen sie selbst nur schlecht dariiber Bescheid, wie sich das Goéttliche
im Hinblick auf das hosion und das anhosion verhdlt” [4 e 1-3].

Das Adjektiv ,hosios” wird zur Kennzeichnung des Verhaltens der Person ver-
wendet, die sich aus ihrem ,Wesen“ (esse) heraus mit Respekt und Scheu dem
Gottlichen nahert.

Was man im zwischenmenschlichen Verkehr hoflich nennt, heift im Umgang
mit Gott fromm (= hosion) — das Gegenteil davon ist aber keineswegs ,,gott-
los“, oder ,ruchlos“ (SCHLEIERMACHER), wie man das Wort oft ibersetzt,
sondern meint nur diejenige Haltung, die einem Gott Respekt und Verehrung
versagt; wenn man nicht das Wort ,unfromm® nehmen maochte, bietet sich eher
noch die inzwischen umgangssprachlich gewordene Bezeichnung ,respektlos®
an.

Der soeben mitgeteilte Satz, der vom Gottlichen her einen Bezug zum mensch-
lichen Verhalten herstellt, bewegt den SOKRATES sehr, sich dem, wie er
meint, wissenden EUTHYPHRON als Schiiler anzubieten; denn jetzt konne
er aus dem lernenden Umgang mit EUTHYPHRON selbst ein ,rechtglaubiger*
Mensch werden (orthos nomitsein) [5 b 1] und seinem Ankliger mit Erfolg ge-
geniibertreten. Implizit kommt hier also seine schon genannte Grundhaltung
zum Ausdruck:

»Ilch weifs, dass ich nichts weif.*

43



SOKRATES (469-399)

Indem er sich jetzt in die Rolle eines Schiilers begibt, verstellt er sich im
Sinne seiner Ironie. Er tut so, als ob er von dem, dessen priesterlicher Beruf
die Frommigkeit ist, lernen kann, was denn wirklich inhaltlich in den Bereich
der Frommigkeit fallt.

Die Frage des SOKRATES lautet [5 d 7]:
»dage mir nun, was nennst du fromm und was unfromm?“

Die Frage ist hochst interessant, nicht wegen ihres, wie es scheint, einfachen
Charakters, sondern wegen ihrer sprachlichen Form — es ist nicht mehr ganz
die sokratische Form, wie siec ARISTOPHANES in seinen ,Wolken“ [1174]
spottisch vortragen ldsst und noch nicht ganz rein die platonische Form.

Das muss etwas erklart werden:

SOKRATES érgerte oft — wie bereits dargestellt — seine Gesprachspartner
mit seiner Bemerkung: ,,Was meinst du damit, wenn du (das und das)
sagst?“ Sein Gesprichspartner musste dann annehmen, dass SOKRATES eine
Redewendung oder einen Satz nicht verstanden hat und war gezwungen, seine
Gedanken noch einmal anders und vor allem klarer auszudriicken.

Oft genug gelang die gewiinschte Prazisierung nicht, vielleicht weil dem Ge-
sprachspartner die zur Sprache gebrachten Gedanken selbst noch nicht klar
waren. Und iiberfiihrt zu werden, dass man etwas mit Uberzeugung und Be-
stimmtheit vorgetragen hat, was eigentlich noch nicht durchdacht war, ist
drgerlich und schafft im Wiederholungsfalle zuniichst Arger, dann Hass und
Feindschaft, zumindest aber Verdrgerung.

Was nun von SOKRATES als eine Methode der Klarung beabsichtigt war,
kann ein anderer im Gespréch als dufierst wirksame Waffe einsetzen; denn die
Last der Argumentation wird stets dem anderen aufgebiirdet; der Gesprachs-
fithrer ist immer aus dem Schneider. Er kehrt die Beweislast um und erreicht
sogar, dass aus dem Téter das Opfer wird, wie uns ARISTOPHANES den
STREPSIADES triumphierend sagen lésst [nu. 1175]:

»Man gibt sich den Schein erlittenen Unrechts, wo man doch selbst
Unrecht tat.

Die platonische Form hebt sich von der eben genannten Formel (,Was meinst
du damit?) ab: PLATON erstrebt eine Definition, deren Ausgangsfrage aber
lautet (z.B.):

»Was ist Frommigkeit?*

Und dann ringt man im Gesprach um die Definition.
Die in PLATONS EUTHYPHRON formulierte Frage lautet [5 d 7]:

»dage <mir> nun, was ist, wie du behauptest, das Fromme und das
Unfromme?

44



Wege Sokratischen Denkens

Hier wird also das sokratische ,Was meinst du...?* in das platonische ,Was ist
.7 langsam iibergeleitet, ohne dass es sich bereits um die platonische Defi-
nitionsfrage handelt. Man darf wohl mit Recht daran denken, dass PLATON
dem SOKRATES noch sehr nahe ist, dass also der Dialog EUTHYPHRON
in die frithe Schaffensphase fillt.

Die Situation sollte noch klarer hervorgehoben werden:

SOKRATES muss ganz offensichtlich in das Gerichtsgebdude hinein, um seine
Einrede gegen die Klage schriftlich und miindlich der zustindigen Amtsperson,
dem &rchon basilets oder dessen Beauftragtem, vorzubringen.

EUTHYPHRON kommt gerade aus dem Gebdude heraus. Er hat seine Kla-
geschrift iiberreicht und wohl auch erldutert. Ersterer ist Opfer, letzterer ist
Téater, wie iibrigens auch der bereits genannte MELETOS Téater ist.

Nicht ausdriicklich, wohl aber zwischen den Zeilen von PLATON vorgebracht
ist es, dass nicht EUTHYPHRON dem SOKRATES, sondern dass eigentlich
die beiden Téter, ohne es zu wissen, einander nahestehen, eben als diejenigen,
die — im Besitz des ,rechten Glaubens* — die religiése Konvention der atheni-
schen Gesellschaft verteidigen zu miissen iiberzeugt sind, indem sie Menschen
mit Klagen verfolgen, die sich nach ihrer Auffassung ,ins Aus gesetzt haben.
Die kurze Einleitung nimmt also zwischen den Zeilen eine Typisierung der
Personen vor.

PAUL FRIEDLANDER [1964, II 76 f.] weist, was fiir diesen Zusammenhang
wichtig ist, auf neun im Phaidros vorgetragene Lebensformen hin; danach ge-
hort EUTHYPHRON, der Theologe und Priester, in die Mitte, der Ankliger
und ,Volksverfithrer* MELETOS aber — man koénnte ihn auch ,tyrannisch*
nennen — an das Ende. SOKRATES jedoch gehort als Philosoph und Freund
der Schoénheit an die erste Stelle. Wir hitten dann sogar eine zweifache Ty-
pisierung — zum einen die Typisierung in die Mafeinheit Opfer/Tater, zum
anderen in die Lebensformen Philosoph, Seher und Demagoge. Beiden aber,
dem theologisierenden Seher und dem dichtenden Demagogen, eignet ein be-
stimmtes Wissen und ein bestimmter Wille, das Wissen um religitse, gesell-
schaftsstabilisierende Giiter und Werte und der Wille, jeden an diese — notfalls
— auch mit Gewalt zu binden oder sich durch Hinrichtung von ihm zu trennen.

So erscheinen denn, wenn auch nicht ausdriicklich, SOKRATES als Opfer, EU-
THYPHRON als der Ideologe und MELETOS als der diimmliche und brutale
Macher, der Wiinsche anderer umsetzt; je weniger er sprachlich auftritt, um
so starker ist seine Wirkung.

Fiir das Drama, das PLATON vor uns ablaufen lisst, ist diese Einleitung aber
eine kiinstliche Grofe, ein Artefakt — denn PLATON komponiert zwei zeitlich
getrennte Ereignisse in einen Akt:

Die Klage des EUTHYPHRON liegt nédmlich eine ganze Reihe von Jahren
vor der Klage gegen SOKRATES; denn die Insel Naxos, auf der der Vater des

45



SOKRATES (469-399)

EUTHYPHRON als Kleruchos ein Gut bewirtschaftete, ging schon vor 404
verloren, SOKRATES stand aber erst 399 vor Gericht.

Doch eines scheint wichtig zu sein:

Der kleine und einfache, scheinbar einfache Vorspann bietet ein Stiick sokra-
tischen Erbes:

Es ist SOKRATES, der sich redlich um Wissen und klare Vorstellungen be-
miiht und sich hintansetzt. Seine Unwissenheit, die ihn in die Schiilerrolle
spielen ldsst, ist gewiss Ausdruck seiner Ironie; denn er untertreibt, macht
sich gering und lisst seine Unwissenheit heraus. Das ist natiirlich keine Un-
wissenheit in einem absoluten Sinne, sondern eine relative:

Sie bezieht sich stets auf das, was man schon weifs, aber bei sich lasst, weil
man um die engen Grenzen seines Vorwissens weiff und weil man den Ge-
spriachspartner an seiner Entfaltung nicht hindern mdéchte.

Das zweite Stiick sokratischen Erbes zeigt sich in dieser Einleitung darin, wie
PLATON den SOKRATES zum Begriff fiihren lasst.

Der Begriff, vor allem der ethische — da liegt das sokratische Urinteresse -,
ist kein Selbstzweck. Ziel ,,sokratischer Begriffsethik“ [THEODOR GOM-
PERZ] ist die Sicherung eben dieses Begriffes im Rahmen der dilexis. Dieses
bestétigt uns tibrigens ARISTOPHANES in seinen 423 aufgefiihrten ,,Wolken*
[317 ff.] und viel spater ARISTOTELES [Metaph. 1078 b 27-29], wenn er das
induktive Verfahren und die Wesensdefinition als das sokratische Erbe
bezeichnet. Sehr schén kann das auch noch die bekannte Stelle des ARISTO-
TELES [Metaph. 987 b 1 ff.] deutlich machen:

,SOKRATES beschaftigte sich mit den Gegenstinden der Ethik (iiber-
haupt nicht mit der Allnatur); in diesen suchte er das Allgemeine und
er richtete sein geistiges Bemiihen als erster auf Definitionen.*

Und so endet die Einleitung in der bereits genannten Frage: ,Was nennst du
fromm und was dessen Gegenteil?“

Zuvor aber gibt SOKRATES noch einen Hinweis. Dieser iiberrascht weniger
durch die Tatsache, dass er iiberhaupt erfolgt, als vielmehr durch die verwen-
deten Begriffe.

SOKRATES mochte wissen, was das Fromme ein fiir alle Mal ist, in jeder
Handlung mit sich selbst identisch und

yhabend eine einzige Gestalt (mian idéan) [5 d 3-4].

Er prézisiert spiter noch, indem nach dem gefragt wird, wodurch alle frommen
Handlungen fromm [6 d 10-11] sind. SOKRATES mochte die idéa kennen
lernen [6 e 3 ff.] und diese soll ihm ein paradeigma sein, ein Muster, das man
in den Blick nehmen kann, um dann das Fromme (oder welchen Sachverhalt
der Ethik immer) als solches zu identifizieren. Das sokratische Erbe, das sich
um die Sicherung des Allgemeinen ein fiir alle Male bemiiht, wird nun sehr

46



Ohne Chance



SOKRATES (469-399)

unvermittelt [LEISEGANG, 1950, 2406] iibergeleitet in ein signifikantes Stiick
PLATON.

Es folgt im Dialoge nun eine Reihe von Definitionen, mit Unterdefinitio-
nen sind es je nach Standpunkt ihrer neun, wobei die neunte auf die erste
zurlickgefiihrt ist.

Sie lauten:

Fromm ist, was ich gerade jetzt mache.
Fromm ist das den Gottern Angenehme.
Fromm ist, was alle Gotter lieben.

Fromm ist das Gerechte.

Rl R

Fromm ist der Teil des Gerechten, der sich auf die Pflege des Gottlichen
bezieht.

&

Fromm sind Gebete und Opfer.

7. Fromm ist, zu wissen, wie man Gotter um etwas bittet und ihnen etwas
schenkt.

8. Fromm ist ein Handelsgeschift zwischen den Menschen und den Gottern.

Die drei ersten Definitionen [5 d 8 ff.; 6 e 10; 9 e 1-3] werden von SOKRATES
allesamt widerlegt, nachdem er sie durch entsprechende Fragen dem EUTHY-
PHRON entlockt hat:

1. Fromm ist, was ich in dieser Situation — jetzt also — tue [5 d 8 ff.].
2. Fromm ist das, was Gotter lieben bzw. was ihnen angenehm ist [6 e 10].

3. Fromm ist, was alle Gotter lieben bzw. was allen Gottern angenehm ist [9
e 1-3].

Zunichst soll jede einzelne der drei Definitionen ein wenig erldutert werden.
Zu der ersten Definition:

Zweierlei konnte man hier beanstanden; zum einen die sophistische Eigenheit,
das eigene Denken zum Mafs der Dinge zu machen und nicht den Dingen selbst
das Mafs zu entnehmen.

SOKRATES ist hoflich genug, seinen Gesprichspartner nicht auf diesen Man-
gel, vielleicht handelt es sich sogar um einen Charaktermangel, aufmerksam
zu machen. Denn dann wére das Gesprich beendet, bevor es richtig begonnen
hat. So kann SOKRATES nur sagen, dass EUTHYPHRON einen Einzelfall
vortragt, indem er sein eigenes Handeln als Muster nennt, aber keine Wesens-
aussage macht. EUTHYPHRON nennt ein Beispiel, erkldrt aber nicht das,
woflir dieses steht. Aber gerade danach wird gefragt. Gegenstand und dessen
Abbild, platonisch gesprochen, werden verwechselt, bzw. es werden nur eine
zufillige Eigenschaft (,pathos”) oder ein zufélliges Abbild genannt.

48



Wege Sokratischen Denkens

Das zufillige oder beliebige Abbild aber vom Gegenstand X kénnte auch,
wenn man die Perspektive wechselt, durch ein anderes ersetzt werden.

Uber den Gegenstand ist also nichts ausgesagt. Die erste Definition wiirde in
Orientierungslosigkeit und Beliebigkeit enden [vgl. R. 479 a 5-b 2] und nicht
weiterfithren. Sowohl nach den Mafstében des sokratischen Erbes als auch der
platonisch-akademischen Schuldiskussion ist diese Definition erledigt; denn sie
klart nicht den Gegenstand und die Beziehung, die zwischen dem Beispiel und
dem besteht, wofiir das Beispiel eingesetzt ist.

Grundlage der zweiten Definition ist die Theologie des EUTHYPHRON
oder sagen wir vorsichtiger: sein Denkstil. Er ist Vertreter, vielleicht ein etwas
einfaltiger und daher gelegentlich beldchelter Vertreter der iiberkommenen
und offiziellen Einstellung der attischen Gesellschaft zu dem, was uns Men-
schen transzendiert, zur Religion und damit zu den historisch gewachsenen
Entfaltungen des Heiligen, welche letztere den Griechen bei HOMER vollen-
det prasentiert werden.

Das Paradigma des Mythos, fiir das EUTHYPHRON der theologische Re-
prasentant schlechthin ist, zeigt den Menschen (auch noch) der damaligen
attischen Gesellschaft die Entstehung des Kosmos und der Urgewalten des
Kosmos sowie die gesellschaftlichen und zwischenmenschlichen Beziehungen
in sprachlichen Bildern und weist den Phinomenen und vor allem deren Ur-
sachen bildhaltige mythoi zu.

Dieses Paradigma manifestiert sich auch in einer religiosen Grundhaltung,
einer Frommigkeit, die alles Geschehen, das dufsere im Vogelflug, Gewitter,
Wachstum und Ernte, das innere im Traum und in den Gefiihlen auf das
Wirken von Gotterpersonen wie ZEUS, POSEIDON, HERA usw. zuriickfiihrt.

Nicht nur EUTHYPHRON, sondern auch MELETOS, der dichtende Anklager
des SOKRATES, ist im #sthetischen Sinne ein Vertreter dieses Denkstils und
iiber diesen Denkstil gibt es zwischen beiden eine fiir SOKRATES todliche
Néhe.

Beide, insbesondere EUTHYPHRON, nehmen den Mythos und seine Bilder,
so wie sie {iberliefert sind, wortlich. EUTHYPHRON ist als Theologe des My-
thos in seiner gedanklichen Durchdringung des mythischen Denkparadigmas
nicht einmal so weit gekommen wie rund 200 Jahre vor ihm schon THALES
oder ANAXIMANDROS, die beispielsweise Naturphéinomene ohne jede my-
thische Attribuierung allein aus sich selbst erkldren wollten, aber ohne auf
den Gedanken an Gott zu verzichten [SCHMIDT, 2002, S. 128].

Er war in seinem Denken auch dahin nicht gelangt, dass er die Géttermythen
als historisch gewachsene Bilder fiir das Numintse [RUDOLF OTTO]|, ver-
stand, als Metaphern fiir das sprachlich unausdriickbare Gottliche, geschweige
denn als langst iiberholte oder gar falsche Metaphern fiir die Gottheit.

49



SOKRATES (469-399)

SOKRATES hat diese Phasen theologischer Aufarbeitung der Volksreligion
langst hinter sich (ohne sie zu verachten) und steht erneut, jetzt als Theologe,
zuvor als Logiker, vor einer falschen Definition.

Zwei Paradigmata stoffen also aufeinander, das durch den Theologen EU-
THYPHRON und durch MELETOS reprasentierte offizielle und traditionelle
(eben das mythische) einerseits und das kritisch-rationale des SOKRATES
andererseits.

SOKRATES ist wiederum taktvoll genug, um den EUTHYPHRON dort ab-
zuholen, wo er steht. Er weist auf die als moralische exempla in sich wider-
spriichlichen Gottergeschichten hin und fragt [6 b 3-4]:

»Glaubst du wirklich, dass diese so geschehen sind?“ Vielleicht konnte durch
diese Frage EUTHYPHRON sich der Metaphorik der Geschichten um Ent-
mannung, Entmachtung, Entfremdung, Feindschaft und Krieg der im Mythos
beschriebenen Gestalten wie ZEUS oder APHRODITE bewusst werden.

Doch EUTHYPHRON bleibt an der Unmittelbarkeit des Bildes, seiner Bil-
der, haften, die Tiefendimension des philosophischen Erbes seit THALES oder
auch nur des sokratischen Erbes ist ihm fremd — die Zeit und die philosophi-
sche Diskussion sind an ihm und seinen Zeitgenossen, wie MELETOS, vor-
beigegangen; darum musste SOKRATES auch sterben.

Uberhaupt macht dieser zweite Definitionsversuch, aber auch dieser Dialog
als Ganzes die Tragik des Todes dieses Mannes deutlich:

Er fillt eben nicht einem Verbrechen zum Opfer, einer verbrecherischen In-
trige, sondern einer gutgldubigen, aber briichig gewordenen Gesellschaft, die
glaubt, durch den kritischen Rationalismus des Philosophen ihrer Grund-
lagen beraubt zu werden.

Die Unklarheit der dem mythischen Denkparadigma entstammenden Defini-
tion versucht EUTHYPHRON nun zu beseitigen, indem er eine dritte Defi-
nition versucht; er fiigt der zweiten Definition ein Wort hinzu:

LFromm ist, was alle Gotter lieben®.

Die Kluft der beiden Paradigmata wird hier, ohne dass sie direkt angespro-
chen sind, besonders deutlich. EUTHYPHRON hat nicht begriffen (und kann
es auch nicht), dass zuvor das Wesen der Gottheit {iberhaupt in den Blick ge-
nommen werden muss, bevor man sich auf die Ubereinstimmung aller G&tter
in den mythoi zuriickzieht. Wer aber die Frage nach dem Wesen der Gott-
heit stellt, wird auf den Gedanken, etwas konnte den Goéttern lieb sein, nicht
kommen. Denn ein solcher Gedanke weist darauf hin, dass die Gottheit mit
menschlichem Mafie, nicht aber mit dem dieser innewohnenden Mafie gemes-
sen wird.

Indirekt weist PLATON hier noch auf anderes hin:

50



ein Greis im Denken



SOKRATES (469-399)

Es ist die attische Gesellschaft seiner Zeit, die aus einer zutiefst ,,unfrommen®,
orthodoxen Haltung heraus im Hochstmaf der Frommigkeit widersprechende
Verhiltnisse und Maflosigkeiten zulésst und auch erlaubt, dass ein Wichtig-
tuer wie der Ankliger MELETOS, jung an Jahren, aber ein Greis im Denken,
das Schicksal eines Mannes bestimmt, der dem Glauben der Hellenen ein neues
Fundament zu geben versucht und auch geben kann.

SOKRATES nun geht seine Aufgabe nochmals als schiilerzentrierter Logiker
an, indem er sich auf den Rahmen des mythischen Paradigmas einstellt; der
Pidagoge holt seinen Schiiler dort ab, wo er steht.

Und so muss er untersuchen, welchen Zusammenhang es zwischen ,fromm*
und ,,gottgeliebt* gibt; denn der Priester sieht den Zusammenhang so, dass
zwischen beiden ethischen Begriffen das Verhéltnis der Identitdt besteht. So-
krates muss also nachfragen und ldsst den Priester feststellen [10 d 1 ff.]:

Das Fromme ist etwas, was von den Gottern geliebt wird. Und es wird geliebt,
weil es das Fromme ist (in Paraphrase).

Aber SOKRATES sucht (sogar innerhalb des mythischen Paradigmas) nach
einer eigenstiandigen ethischen Gréfse und kann nicht nur dasjenige das From-
me nennen, das von den Gottern geliebt wird. Denn es gibt auch noch anderes
(jenseits des Frommen), was die Gotter lieben, z. B. gutes Essen und Trinken,
die Freuden der Liebe, Lug und Trug oder gar, was wir nicht wissen kénnen
oder was zu wissen uns nicht ansteht. Kurzum:

Fromm und gottgeliebt sind nicht das Gleiche.

SOKRATES kommentiert noch ein wenig — das sind vielleicht schon einige
Vorstellungen PLATONS, die dem SOKRATES unterlegt sind:

Die Definition hat, logisch gesehen, nur einen Aspekt genannt, einen beliebi-
gen Zustand — pathos — [11 a 8], nicht aber das Wesen — usia — [11 a 7]. Dieser
Kommentar, der die Definition beurteilt, ist wohl insgesamt schon Fachspra-
che der platonischen Akademie, wie die zuvor aus der Definition genannte
Schlussfolgerung, beide Begriffe seien nicht identisch, sokratisches Erbe dar-
stellt.

PLATON unterwirft [10 e 9 {f.] das erzielte Ergebnis, dass fromm und gottge-
liebt nicht identisch, also verschieden, sind, im Rahmen einer vierten Defi-
nition einer weiteren Untersuchung; dabei erweist sich SOKRATES insofern
als wissender Fiihrer der Diskussion, als er Schliisselworter einbringt und um
deren Uberpriifung bittet.

Doch hier wird ein Bruch deutlich:

EUTHYPHRON weif$ nicht weiter; er empfindet — vielleicht vor Anstrengung
schwitzend — das Gespréch als eine fortwéhrende Kreisbewegung [11 b 6 ff.].

52



Wege Sokratischen Denkens

»Jokrates, ich weifl nicht, wie ich dir ausdriicken soll, was ich denke.
Denn, was immer wir im Gespréich hervorbringen, das dreht sich im
Kreise um uns herum und will nicht bleiben, wohin immer wir es gestellt
haben.*

Es geht also nicht weiter und SOKRATES verweist auf DAIDALOS. Von
dessen Kunstwerken heifst es, sie stiinden niemals still. Und so gehe es, meint
EUTHYPHRON, mit den légoi (den in Sprache gesetzten Gedanken) des
SOKRATES; sie seien die Bewegung schlechthin.

SOKRATES leidet ein wenig unter diesem Gang des Gesprichs. Auch ihm
wire es lieber, dass die 16goi fest und unbeweglich am Platze stiinden [11 d
7-8]. Doch wenn sein Wunsch in Erfiillung ginge, wiirde er von dem abriicken,
was PAUL FRIEDLANDER , Abzielen auf das ewig Seiende [1964, II S. 83]

nennt.

Natiirlich ist die Kreisbewegung kein Selbstzweck. Am Ende der intensiven
Kreisbewegung als Bewegung des Denkens steht die bis an die Wurzel gehende
Wandlung der Person und der Ausbruch aus dem Kreise.

Aber so weit ist das Gesprich noch lange nicht.

SOKRATES muss nun, wie gesagt, verstirkt sich selbst und sein auf Selbstver-
trauen beruhendes Wissen einbringen und er ergreift mit einer auf die vierte
Definition zielenden Frage die Initiative [11 e 4-5]:

»oieh, ob es dir nicht als notwendig erscheint, dass im vollen Umfang
das Gerechte im Frommen aufgeht!”

EUTHYPHRON gesteht, dass er nun nicht mehr folgen kann; der Zuordnung
des Gerechten zum Frommen vielleicht, nicht aber, in welchem Umfang, ganz
oder teilweise, beide Begriffe aufeinander zu beziehen sind. Diese Stelle ist phi-
losophiegeschichtlich der wohl &lteste Beleg fiir das Definitionsverfahren, das
den Weg vom Gattungsbegriff zur spezifischen Differenz (differentia specifica)
geht:

,definitio fit per genus proximum ac differentiam specificam®, sagt der
an ARISTOTELES geschulte Scholastiker. Die Begriffe werden in ihrer Wer-
tigkeit untersucht und hierarchisch aufeinander bezogen. Man sucht also den
nichst gelegenen Oberbegriff (= proximum genus, z. B. fiir Léwe ,, Tier*) und
das, was ihn von anderen Tieren abhebt, die spezifische Differenz genannt
(also Raubtier).

Kommentatoren wie BONITZ, NATORP, APELT, LEISEGANG und PAUL
FRIEDLANDER sind sich einig, dass fiir einen Hellenen das Fromme seit
jeher eng mit dem Gerechten zusammenhéngt.

»,Das ist fiir den antiken Menschen nicht so fremdartig, wie es uns scheint”
[FRIEDLANDER, 1964 II S. 80]. Denn als moderner Leser ist man natiirlich
ganz iiberrascht, dass im Verlaufe der vielen Definitionsversuche nun plétzlich
die Frage nach dem Verhiltnis von ,fromm® zu ,gerecht* aufgeworfen wird.

53



SOKRATES (469-399)

Verwunderlich ist, dass der argumentativ und theologisch gewiss nicht unge-
schulte EUTHYPHRON in diesem Gespréchsprozess versagt, wo er sich doch
sonst in den Abschnitten, die dem von ihm selbst vertretenen Denkparadig-
ma entstammen, als verstindnisvoll und wortreich erweist. Offensichtlich ragt
eben hier, wo schon stirker differenziert wird, der neue légos hinein, der
sokratisches Erbe mit dem Definitionsdenken in der platonischen Akademie
vereint.

Was hier geschieht, ist zweierlei:

Zum einen wird fiir den Begriff fromm* ein diesen iiberragender ethischer
Wert gesucht, ein Begriff, der in vollem Umfang als Mafstab fiir ,fromm‘
dienen kann: SOKRATES nennt — jetzt unbestrittener Gesprichsfiithrer — als
den umfassenderen Begriff den des Gerechten. Das ist der Schliisselbegriff, der
auch sonst auf die Natur und Gesellschaft, Menschen und Go&tter universal
anwendbar wird.

So heif’t es denn weiter:

Wo Frommes ist, findet sich in jedem Fall Gerechtes, doch nicht in
jedem Fall, wo sich Gerechtes findet, findet sich auch Frommes.

Doch aus dem Umfeld des mythischen Denkparadigmas, wie es EUTHY-
PHRON vertritt, kann ein iibergeordneter ethischer Mafsstab fiir fromm nicht
gefunden werden; dazu ist die herkdmmliche Gotterwelt zu ordnungs- und
mafklos, eben nicht gerecht.

Zweitens leuchtet ein anderer Gottesbegriff auf und zwar in der ersten Ent-
faltung der neuen Prozessdefinition, die man auch als den fiinften Definiti-
onsversuch begreifen kann:

So sagt denn EUTHYPHRON:

»Der Teil des Gerechten, der sich auf die Pflege an den Gottern bezieht,
ist das Fromme.“ [12 e 5 ff]

Doch schnell bringt SOKRATES diese Entfaltung ins Wackeln, da es bei der
Pflege an Jemandem (z. B. des Jigers am Hunde, des Stallmeisters am Pferd)
immer um eine Verbesserung geht. Die jeweilige arete wird nach dem ihr
eigenen Mafs vom Pflegenden entfaltet.

Nun kann man Gott nicht verbessern — denn Gott ist in seiner arete bereits
entfaltet; er ist , gut.

Wie sich das mythische und das kritisch-rationale Denkparadigma beziiglich
der theologischen Perspektive voneinander unterscheiden, kann man hier se-
hen:

EUTHYPHRON bewegt sich auf der anthropozentrischen Ebene. Er kann
Gott nur vom Menschen aus sehen und vermessen.

Anders SOKRATES oder PLATON:

54



Wege Sokratischen Denkens

Thr Verstdndnis geht von der Gottheit aus; sie denken theozentrisch. Doch
der neue l6gos sagt durch SOKRATES und PLATON den neuen Gott noch
im Bilde des Uberkommenen an; sonst wiirde sie niemand verstehen. Daher
bemerkt SOKRATES so nebenbei:

»Es gibt nichts Gutes, was uns die Gotter nicht schenken* [15 a 1-2[;
und:

AWir dienen ihnen, in der Form, dass sie uns als Helfer gebrauchen [13
e 10-11].¢

Wir sind also Instrumente des Gottlichen. Aus der Pflege wird im Verlaufe
des sokratischen Gespréchs ein Dienen. Das Wirken des Go6ttlichen zeigt
sich in dem, was wir Menschen tun.

Die Gotter sind also Handelnde und Wirkende durch uns; wir Menschen haben
die uns einende Eigenschaft, ,Diener zu sein. Aus dieser Grundauffassung des
SOKRATES und auch der platonischen Schule wird dann die Vorstellung vom
Einzelmenschen als einem Wesen, das ,mit anderen Knecht Gottes“ [PHAI-
DON 85 b 4 fI] ist.

Diese Vorstellung hat das Denken der Folgezeit stark beeinflusst:

In den Mysterienreligionen des Hellenismus findet sich der Begriff  Knecht
Gottes* wieder [R. REITZENSTEIN, 1927, S. 192] und PAULUS [R6m. 1.1;
Gal. 1.10] bezeichnet schlieklich sich selbst als ,Knecht Gottes* bzw. ,,Knecht
des Christos®.

Aus dem bereits ausgefithrten Technedenken des sokratischen Erbes heraus
ergibt sich die Frage danach, worin denn nun der Kern dessen besteht, was
die Gotter mit unseren Hinden bewirken. EUTHYPHRON bleibt die Antwort
schuldig und sagt ausweichend, dass es sich um ,Vieles und Schones handelt.

Bevor die letzten Gespriachsbeitrige des EUTHYPHRON in eine geradezu
traurige Plattheit verkommen, soll hier ein wenig eingehalten und gefragt
werden:

Was an Visionen steckt hinter den Fragen, die PLATON den SOKRATES
fragen ldsst und hinter den Antworten, die SOKRATES nun selbst geben
muss?

Betrachten wir die beiden bereits genannten Schliisselbegriffe (gerecht und
gut und deren Verbindung) des neuen logos, auf die EUTHYPHRON nicht
kommen und mit denen er auch nichts anfangen konnte; sie bewirkten in
EUTHYPHRON, dass er sich dauernd im Kreise bewegt bzw. dass er sich
von des SOKRATES Denken fortwihrend im Kreise gefiihrt fiithlt. Er kann
aus dem Kreis nicht ausbrechen. Indirekt wird damit gesagt, dass dieses den
geistigen Tod bedeutet und andererseits, dass der Ausbruch aus dem Kreise
als geistige Wandlung ein Leben auf anderer, neuer Ebene ertfinet.

Die beiden Begriffe aber sind ,,gerecht und ,,gut”“ und deren Verbindung.

95



SOKRATES (469-399)

Diese Verbindung bringt eine Entwicklung zum Hohepunkt, die in hochster
Abstraktion endet.

Mit dem Gerechten, das auch, aber nicht einmal vorwiegend der Sphéire des
Rechts und der Gesetze zuzuordnen ist, verbinden sich Maf und Ordnung im
weitesten Sinne, wo auch immer.

Wenn SOLON [frg. 11 DIEHL] vom ,allergerechtesten Meer spricht, dann
meint er, dass die unberechenbare Gewalt sturmgepeitschten Wassers einer
Ordnung und einem Mafse weicht, die Leben {iberhaupt erst moglich machen.
SOLON stellt schon sehr friih den Zusammenhang von Mikrokosmos und Ma-
krokosmos, Gesellschaft und Natur her. Deshalb kann auch in der akademi-
schen Schuldiskussion ,Gerechtigkeit” (dikaiosyne) nicht nur eine mehr oder
weniger subjektive oder auf Recht und Gesetz bezogene Grofse sein. Es handelt
sich vielmehr um einen schwer iibersetzbaren physikalischen Fundamentalbe-
griff, der bei philosophischer Betrachtung umschligt in ,das Gute®.

In einer solchen Ordnung, wo das Gerechte vollendet wird, findet der Mensch
seine Heimat. Im spiten Werk PLATONS erfahren wir noch mehr iiber diese
Heimat und {iber die Gottheit, die die Welt schafft und fiir uns gerecht, d. h.
heimisch macht, ndmlich, dass diese (d.h. die Gottheit) selbst gut ist und
nichts anderes als das Vollkommene schaffen kann.

Wenn diese Gottheit gut ist, setzt sie, da sie sich der Menschen bedient, das
Mak fiir die Menschen. PLATON stellt das in den ,Gesetzen* plastisch dar.

Es heifst [716 ¢ 4-5]:
»Der Gott diirfte fiir uns im eigentlichen Sinn Mafs aller Dinge sein.”

Dann aber ist die Gotterwelt des mythischen Paradigmas ohne Maft — aus der
Sicht des sokratischen Erbes eben maflos. Fiir den neuen l6gos jedoch kann
es ohne ethisches Fundament keine Religion und keine angemessene Aussage
iber Gott geben.

Daher kann auch EUTHYPHRON die Frage des SOKRATES nach den Wer-
ken [13 e 11-12] der Gotter nicht verstehen.

Zunichst weicht er aus und spricht von den ,yvielen schénen Werken“. Die
verrichten Generile und Bauern auch, muss SOKRATES erwidern [14 a 1 und
a 5]; er mochte mehr erfahren und den Schwerpunkt des Wirkens der Gotter
in den Blick nehmen. Er fragt also nach dem Wesen gottlichen Wirkens —
sozusagen nach dem, worin dieses Wirken seinen Hohepunkt findet und von
wo aus alles Einzelne versténdlich wird.

Doch EUTHYPHRON versagt mit seiner Bestimmung dessen, was die G6tter
verrichten. Er miisste schon ein anderes Gottesbild haben, so dass er mehr
beitragen konnte als nur dieses selbst aus dem mythischen Denkparadigma
heraus Falsche.

56



Wege Sokratischen Denkens

Und ganz unvermittelt reicht EUTHYPHRON mit seinem sechsten Defi-
nitionsversuch Hinweise auf das dar, was Menschen mit frommen Werken
hauptséchlich tun:

,ochlicht und einfach sage ich dir nun Folgendes:

Immer, wenn jemand es versteht, den Gottern das, was ihnen gefillt,
zu sagen und zu tun — in Gebet und Opfer -, so ist das fromm und sol-
ches Verhalten rettet sowie erhélt das private und das allen gehérende
Staatseigentum.” [14 b 2-5]

EUTHYPHRON nennt also religiéses Verhalten, so, wie er es versteht, die
notwendige Voraussetzung fiir den Erhalt der bestehenden politischen Da-
seinsordnung. Daraus diirfen wir schliefsen, dass derjenige, der das so verstan-
dene religitse Verhalten bzw. die entsprechende Ansicht nicht vertritt, an der
Zerstorung der gegenwirtigen politischen Ordnung arbeitet.

Aber EUTHYPHRON hat nicht begriffen, worauf SOKRATES hinauswollte
und was er deutlich machen musste, ndmlich:

Wer will, dass die Gesellschaft bleibt, wie sie ist, will nicht, dass sie bleibt!

Wiederum geht SOKRATES auf seinen Gespréchspartner ein und definiert in
dessen Sinne (das ist nun die siebte Definition) Frommigkeit als ein Wissen
darum, wie man Gotter um etwas bittet und ihnen etwas schenkt [14 d 1-2].

Indem ich aber so definiere, hebe ich meine eigene Definition auf; denn ich
bitte vor allem um das, dessen ich bedarf und ich gebe, dessen ein anderer
bedarf. Folge dieser Anthropozentrierung des Gottlichen wére die Definition,
dass Frommigkeit eine Art Handelsgeschift zwischen Gottern und Menschen
ist (achte Definition).

Mit dieser Absurditéit aber stehen wir wieder am Anfang. Denn ich gebe im
verniinftigen Sinn nur das, was jemandem lieb ist — in diesem Fall, was den
Gottern lieb ist; diese Definition aber war bereits am Anfang des Dialoges von
SOKRATES zuriickgewiesen worden, weil fromm und gottgefillig oder dem
Gotte lieb nicht identisch sind.

Zu dem bisher Gesagten ist eine Anmerkung noch nachzutragen. Hinter dem
Text steckt die Vorstellung, dass nicht nur wir der Gotter bediirfen, sondern
dass auch die Gotter unser bediirfen. Diese Vorstellung, dass Gott uns beno-
tigt, ist durch die nun 2000 Jahre wihrende Entwicklung christlichen Denkens
in uns so ausgeloscht, dass wir die Vorstellung als absurd oder lasterlich emp-
finden miissen. Wir kdnnen uns nur vorstellen, dass wir Gott bendtigen, nicht
aber, dass er uns nétig hat.

Und doch liegt da eine zutiefst friith-griechische, im Paradigma des Mythos
[Schmidt 2002, S. 27 {f.] wurzelnde Vorstellung zugrunde, ndmlich, dass Gotter
allein schon deswegen uns bendtigen, weil sie grofes Vergniigen und Genug-
tuung dariiber empfinden, dass wir zu ihnen beten, ihnen opfern und ihnen
Angenehmes tun sowie Freude machen.

37



SOKRATES (469-399)

Vollig befremdlich ist uns die Vorstellung des HOMER, dass die Gotter auf
dem Olymp keine grofere Tafelfreude kennen, als Erzdhlungen von mensch-
lichem Leid. Sie weiden sich daran, von menschlichen Irrungen, Wirrungen,
Leid und Tod zu héren.

Vorstellungen dieser Art sind von der christlichen Theologie vollig unterdriickt
worden.

Erst in der neueren Zeit haben Dichter und Denker wie Nietzsche und Hol-
derlin, die aus dem mythischen Paradigma geradezu gelebt und dieses als
Quell ihres Denkens empfunden haben, den Hintergrund dessen, was der im
mythischen Paradigma lebende EUTHYPHRON gesagt hat, in ihrer Weise
ausgeleuchtet.

Als Beispiel sei ein Stiick aus dem Gedicht ,,Der Rhein* von Friedrich Hoélderlin
hier mitgeteilt:

.- Eis haben aber an eigener

Unsterblichkeit die Gotter genug und bediirfen
die Himmlischen eines Dings,

so sind’s Heroen und Menschen

und Sterbliche sonst. Denn weil

die Seligsten nichts fiihlen von selbst,

muss wohl, wenn solches zu sagen

erlaubt ist, in der Gotter Namen

teilnehmend fiihlen ein anderer,

den brauchen sie ...“

Bei allem, was Gotter und Menschen voneinander unterscheidet, sind auch die
Gotter auf etwas, wenn nicht angewiesen, so doch verwiesen — auf Menschen.
Diese Verwiesenheit, wird auch nicht durch die Sterblichkeit der Menschen
unterdriickt. Obwohl die Menschen sterblich sind, sind sie sogar Gegenstand
des Neides der Gotter; denn sie unterscheiden sich von ihnen nicht nur durch
ihre Sterblichkeit (das wére sicherlich kein Grund, sie zu beneiden), die Gotter
beneiden die Menschen um ihre Existenz, weil sie ndmlich etwas kénnen, was
Gotter nicht konnen, und weil sie etwas haben, was Gotter nicht haben:

Sie konnen huldigen und sich an etwas wenden, das noch iiber ihnen steht;
dieses kénnen sie preisen. Sie fiihlen einfach das sie Ubersteigende, das Tran-
szendente und driicken es im Worte des Epos, des Gebets und im Liede aus
oder sie versuchen es auszudriicken. Erhabene Gefiihle wie diese konnen Got-
ter nicht haben; denn es gibt nichts, was sie {ibersteigen kdnnte.

PLATON/SOKRATES nimmt Gedanken dieser Art, die sich aus dem Vortrag
des EUTHYPHRON ergeben, nicht weiter auf, sondern sieht das Gespréch als
zum Ausgangspunkt zuriickgekehrt an.
,Unsere Erorterung hat sich im Kreise gedreht; wir stehen wieder am
Anfang” [15 b 11 f]... ,Von vorne also miissen wir anfangen mit der
Untersuchung, was denn das Fromme sei.” [15 ¢ 11 {/]

58



Wege Sokratischen Denkens

Doch EUTHYPHRON ist am Ende.
Er muss, wie er sagt, noch rasch anderswohin:
Seine Chance hat er nicht genutzt.

An dieser Stelle wird wohl auch die ganze Metaphorik des Dialoges deutlich:

Das in der Person des EUTHYPHRON Fleisch gewordene mythische Denkpa-
radigma présentiert als Losung der Frage nach Wesen und Wirken des Gottli-
chen das Bild des Kreises, in dem sich EUTHYPHRON schwitzend herumge-
fiihrt sieht. Der Kreis aber bleibt bei sich selbst, er fiihrt nicht aus sich heraus
hin zur angestrebten Wesensschau Gottes. Ein anderer, neuer, aber noch un-
bekannter Gott wird durch das Bild angesagt — doch ihn zu erkennen, dazu
bedarf es einer radikalen Wendung des Geistes, der metanoesis, wie sie dem
SOKRATES gelungen ist, des Ausbruches aus dem Kreise!

Einige Komponenten des platonischen Zugangs zu SOKRATES sollen zum
Schluss noch erldutert werden:

SOKRATES brach, um im Bild zu bleiben, den Kreis des mythischen Para-
digmas auf, indem er seine auf Wissen zielenden Fragen jeweils in Aporien
[ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 363 ff.] enden lief und anderen die Augen
und alle Sinne fiir das Ewige 6ffnete (stets als Wissen um das Ewige bei Gott).

Seine neue Antwort im Sinne des neuen logos auf die Gottesfrage ist diese:

Gott wirkt durch uns das Gute und Gerechte; denn er selbst ist gerecht und
gut.

Indem wir als Hinde Gottes das Gute wirken, sind wir gottdhnlich, oder
wir bemithen uns Gott dhnlich zu werden, auch im Gebet und durch Opfer.
Das ,,Ungute”, das wir zweifelsfrei auch wirken, zeigt unsere Gottesferne an
und ist Folge der Gottesferne. Diese aber ist unser Werk, nicht die Folge von
Verlassenheit oder gar von Gottesverlassenheit.

So darf sich eigentlich auch nur ein gerechter und guter Mensch der Gott-
heit ndhern. Gott sich in Unreinheit zu ndhern, ist Frevel. Nur der gute und
gerechte Mensch darf sich bei Gott (wie es spéter bei Pseudo-DIONYSIOS
heift — dem ,,Uberguten) heimisch fiihlen und kann es auch. Er kann es aus
Wissen; denn nur aus dem Wissen als Wesenswissen um etwas erwéchst das
Gegenteil von Beliebigkeit und es erwiichst noch etwas, was in eusébeia auch
steckt:

Ehrfurcht.

Wer so Frommigkeit definiert, stellt den Glauben auf ein neues Fundament. So
ging mit SOKRATES ein neues Licht, ein neuer 16gos auf in der Finsternis,
doch die Finsternis hatte es noch nicht begriffen. Ein neuer Tag brach an,
doch die Finsternis sah selbst die zarten Rosenfinger am Morgenhimmel des
neuen l6gos nicht.

Die Zeit war ihr davongelaufen, so wie sie dem EUTHYPHRON davongelaufen
war.

59



Doch das Neue darf das Alte als das Dunkle nicht abtun. SOKRATES ist
daher jetzt nicht hochmiitig oder in einem ironischen Sinn betriibt, dass ihm
das Alte sich verweigert; er ist ehrlich betriibt, denn:

Er mochte mit Wissen neue Wege gehen und lernend (auch am Alten ler-
nend) ein anderes Leben fiihren als besserer Mensch und mit Hilfe des EU-
THYPHRON wissen, was fromm und was das Gegenteil davon ist. So hatte
er auch durch eine sachverstindige Verteidigung den Prozess, den MELETOS
gegen ihn anstrengt, und sein Leben gewonnen.

Wir sind am Ende des Bildes:

Das Alte entzieht sich dem SOKRATES und verweigert dem Manne die Chan-
ce zu lernen. Das ist sein Tod — doch aus seinem Tode leuchtet die Geburt
des neuen 16gos und mit dem neuen 16gos ersteht ein neuer, noch unbekannter
Gott.



PLATON Portrait






C PLATON (427-347)

1. Zeit

Wie zuvor schon bei SOKRATES soll auch zunéchst einiges zur Zeit des PLA-
TON gesagt werden.

Prigende Jahre liegen gewiss im sogenannten Peloponnesischen Kriege
(431-404). Hier sah er, wie eng in Athen Groke und Machtarroganz neben
tiefem Fall liegen:

Die athenische Flotte ging 413 [BENGTSON, 1969, S. 240 ff.] vor Syrakus
unter, das Heer (Seeleute und Infanteristen) wurde am Assinaros (8. Oktober
413) geschlagen. Das Vietnam der Athener lag auf und um Sizilien — nur, dass
die athenischen Kriegsgefangenen in den Steinbriichen bei Syrakus verreckten.
Nach dieser Peripetie nahm der Krieg, wie wir es spéter nach Stalingrad sahen,
den so {iblichen Verlauf; es gab weitere Niederlagen, zwischendurch auch noch
athenische Siege.

Dem Verlust der gesamten Flotte (405) folgte die Belagerung Athens zu Lande
und zu Wasser. Der Belagerung folgte der Hunger, diesem die Kapitulation.

Die Niederlage Athens 404 war der dufiere Schluss einer inneren Entwicklung,
in der die Demokratie preisgegeben wurde.

Einzelpersonlichkeiten wie ALKIBIADES und Gruppen beherrschten die Polis
Athen und fiigten ihr schweren Schaden zu, indem sie Gesetze nach Belieben
anwandten oder auch vollig missachteten. Sparta war zwar Sieger, aber der
Gewinner des Krieges war Persien. Preisgegeben waren die Griechen Klein-
asiens und die Stadtstaaten des griechischen Festlandes fithrten ungehindert
Einzelkriege.

Der sog. Korinthische Krieg (395-387), gefithrt mit persischem Geld, geriet
zu einem verworrenen Bild der Biindnisse, Kdmpfe, Teilabkommen und en-
dete mit dem persischen Friedensdiktat von Sardeis 387: ... der Grokkonig
hilt fiir gerecht, dass die Stadte Asiens ihm gehoren ... dass die anderen
Griechenstédte ...autonom sein sollen“ [X., H. G., V 1. 31].

Sparta sollte zwar der Friedensgarant von Persiens Gnaden sein; es hatte mit
der Besetzung der Insel Aigina die Hand an der Gurgel Athens. Ansonsten

63



PLATON (427-347)

aber war die Folge des Friedensdiktats mit seiner festgestellten Autonomie
jeder Einzelpolis Ohnmacht statt Eintracht. HERMANN BENGTSON spricht
in diesem Zusammenhange aus gutem Grund von dem ,Danaergeschenk der
Autonomie* [a.a.O., S. 271].

Doch die Tage Spartas sind gezdhlt.

Im mittleren Griechenland kommt mit Theben eine neue Macht auf und berei-
tet (371 bei Leuktra) durch eine revolutionierte Kriegstaktik (die sog. ,schiefe
Schlachtordung®) Sparta die 1. groe Niederlage seiner Geschichte in offener
Feldschlacht, so wie Napoleon durch seine neue Taktik die starr-gedrillten
Preufien niederkartitschte.

Die sich anschlieffende Hegemonie Thebens war aber nur eine Episode. Sie
endete 362 mit dem Tode des grofien Heerfilhrers EPAMINONDAS.

Im Norden war eine andere als fremd und nicht-griechisch (also barbarisch)
betrachtete Macht im Kommen:

die Makedonen mit ihrem Konig PHILIPP II (geb. 382), der iibrigens von
seinem 15. bis 17. Lebensjahr (367-365) Geisel in den Hénden der Thebaner

war.
Das hat er wohl nie vergessen.

PHILIPP II hat den geographischen Norden Griechenlands geeint, den Zugang
zum Meere auf Dauer gesichert und wurde durch seine erstarkende Flotte, aber
auch durch seine Soldaten, die das Gefecht der verbundenen Waffen gelernt
hatten, zu einer grofsen Gefahr fiir Athen. Von den philippischen Reden des
DEMOSTHENES liefert dafiir v.a. die erste aus dem Jahre 349 — also kurz
vor dem Tode des PLATON — ein anschauliches Zeugnis.

Diese wenigen Worte sollen den Rahmen deutlich machen, innerhalb dessen
PLATON lebte und wirkte.

2. Leben

Die intensivste und bis in unsere Zeit hinein andauernde Wirkung des SO-
KRATES zeigte sich zuerst bei PLATON. Daher wird PLATON Gegenstand
der Darstellung sein; das soll so geschehen, dass zunichst sein Leben kurz
vorgestellt wird.

Da Leben und Werk nicht zu trennen sind, werden einzelne Dialoge und in
diesen Dialogen geduferte Gedanken herangezogen werden.

Das Leben des PLATON hatte grofse Hohen und auch Tiefen.

Er wird 427 im groken Kriege geboren und entstammt einer adeligen Familie,
die von jeher in Athen politische Fiihrungspositionen innehatte.

64



Leben

Mitterlicherseits fiihren uns seine Wurzeln zu SOLON [Tim. 20 ¢]. Der Onkel
seiner Mutter namens KRITIAS [Chrm. 153 ¢, Prt. 316 a| gehorte zu den so
genannten ,Dreiffig®, einer Gruppe von Tyrannen, die, von den Spartanern
in Athen eingesetzt, kurz nach dem Peloponnesischen Kriege in Athen die
Herrschaft von Mordbrennern ausiibten.

Er selbst hatte zwei Briidder, ADEIMANTOS [Ap. 34 a] und GLAUKON |[R.
I. 327 a] und eine Schwester namens POTONE [D. L. IIT 4, IV 1] und war
selbst das jiingste Kind. Seine Mutter heiratete nach dem frithen Tode seines
Vaters wieder, und zwar den PYRILAMPES, mit dem sie noch einen Sohn
namens ANTIPHON hatte [Prm. 126 b]. PYRILAMPES gehorte dem Kreis
um PERIKLES an und war Gesandter am Persischen Hofe.

PLATON erhélt eine sehr sorgfaltige Erziehung und Unterricht in Gramma-
tik, Musik und Gymnastik [D. L. III. 4]; er soll sogar als Ringkdmpfer bei
den Isthmischen Spielen aufgetreten sein. Man sagt, er habe auch gemalt, ge-
dichtet und sogar Lieder komponiert. Die Einzelheiten sind umstritten, doch
darf man soviel sagen, dass es sich um eine in vieler Hinsicht duflerst begab-
te und entwicklungsfahige Personlichkeit handelt, gewiss kein Stubenhocker
oder ,,Schulstubenprofi, sondern ein junger Mensch, der sich alle Erscheinun-
gen seiner Zeit geistig und korperlich angelegen sein liefs. Wie ARISTOTELES
[Metaph. 987 a 29 ff.] uns berichtet, ist er durch KRATYLOS, einen Anhén-
ger HERAKLITS, in die Philosophie eingefiihrt worden, vor allem in die des
HERAKLIT:
»,Denn in friither Jugend war er mit KRATYLOS und den Lehren des
HERAKLIT bekannt geworden, wonach alle Erscheinungen der sinnli-
chen Wahrnehmung sich stets im Flusse befinden und es daher auch
keine Wissenschaft davon geben kénne — dieses blieb auch spéter seine
Auffassung.*

Den entscheidenden Einschnitt in sein Leben bedeutet das Jahr 407, als er
20jahrig dem SOKRATES begegnet. In seinem beriihmt gewordenen 7. Brief,
dessen Echtheit heute unbestritten ist, berichtet er iiber die Ereignisse — die
inneren und dufieren — bis zum Tode des SOKRATES 399 und dariiber hinaus.
Vor allem zeigt er, warum er sich von der Politik zuriickzog und sich ganz von
der Philosophie in den Bann ziehen liefi:

Da waren die Vorginge des Peloponnesischen Krieges, insbesondere die Si-
zilische Expedition, die Schreckensherrschaft der ,Dreiflig“ und die gleiche
Schreckensherrschaft der Demokraten, die den SOKRATES vor Gericht stel-
len und hinrichten liefen.

Er gelangt zu einer Uberzeugung, die des Ofteren gern zitiert wird und auch
dem Charakter unseres Zeitalters gut tite, ndmlich dass erst dann das Ende
des Ubels fiir die Menschen gekommen sei, wenn entweder die Gruppe der
Philosophen in politische Amter gelangt sei oder die Gruppe der <jetzt> in
den Staaten Herrschenden von Grund auf philosophisch gebildet sei [ep. VII
326 b 1-4]:

65



PLATON (427-347)

,»Die Menschheit wird — dies ist meine Meinung — nicht eher vom Elend
befreit werden, bis entweder die Gruppe derer, die professionell und
mit Bindung an die Wahrheit philosophieren, in die politischen Amter
gelangt sind, oder die Gruppe der Machthaber in den Staaten durch
so etwas wie gottliche Filigung bis in die Wurzeln ihrer Existenz von
Philosophie durchdrungen sind.“

Im Ubrigen betonte er in demselben Briefe [326 a 2 ff.]:

»Meine Ansicht ist, dass sich alle Staaten der Gegenwart in einer mise-
rablen Verfassung befinden ...

Und er lobte an der richtigen Philosophie (orthe philosophia), dass sie die
Malfsstdbe dafiir liefere, was im 6ffentlichen und im privaten Leben als gerecht
angesehen werden kann [326 a 6-8].

PLATON liefert uns in den eben genannten Sdtzen fiir unseren Zusammen-
hang zwei Schliisselworte seiner Philosophie:

»gerecht* (dikaios) und ,richtig” (orthos).

Beide Begriffe sind in diesem Zusammenhange auffillig und bediirfen der Er-
lauterung. Man md&chte meinen, dass er nicht von ,,gerecht” spricht, sondern
von ,,gut; denn er beklagte den moralisch verkommenen (kakos [326 a 3|) Zu-
stand der Staaten. Das entsprechende Wort, das das Gegenteil von ,schlecht
meint, ist ,gut* — jedenfalls nach unserer Vorstellung. Doch ,gerecht” (dikai-
0s) meint mehr und vor allem anderes, was schon im EUTHYPHRON [s. 0.
S. 55f.] deutlich wurde:

»Gerecht” meint den fiir alles fundamentalen Sachverhalt der physika-
lischen Balance.

Der Begriff macht klar, dass es zwischen Kosmos und Natur einerseits und
Gesellschaft sowie Menschen andererseits einen Zusammenhang gibt. Dieser
Zusammenhang hat schon friih die griechische Philosophie bewegt; PLATON
greift die Diskussion auf und erortert diesen Begriff, v.a. im 1. Buch seiner
Abhandlung iiber den Staat.

Ort des Nachdenkens iiber das Gerechte ist die Philosophie.
Zugleich nennt PLATON das besondere logische Anliegen der Philosophie:

Es geht um das, was richtig (orthos) ist — und dieses ist vor allem auch wahr;
dieses aber schliefst das Falsche aus. Noch versteckt ist hier der Gedanke,
dass es in der Philosophie auch noch um mehr geht — es geht um den reli-
giosen Hintergrund, der den Charakter des Wahren unverséhnlich bestimmt;
wir sprechen heute in Aufnahme dieses Gedankens von Orthodoxie.

Sein erstes Anliegen ist es, das 6ffentliche und private Leben in Ubereinstim-
mung zu bringen; doch er muss erkennen, dass dieses bei der Verkommenheit
der politischen Klasse seiner Gegenwart unmdglich ist. Daher zieht er sich aus
dem politischen Leben zuriick.

66



Leben

Zwischen den Zeilen kommt aber noch durch, dass es ein zweites Anliegen
gibt:

Es geht um die Wesensbestimmung des Menschen, es geht nicht um
die kosmologischen Theorien der Gegenwart und der Vergangenheit. Dieses
frithe Interesse an der Wesensbestimmung des Menschen geht indirekt aus
dem genannten Briefe hervor. Die Wesensbestimmung macht PLATON fest
an der Darstellung der Lebensart der Einwohner Italiens, insbesondere der
von Syrakus. Er schreibt da [ep. VII 326 b 5 ff.]:

,Mit dieser Uberzeugung trat ich meine erste Reise nach Italien und
Sizilien an. Als ich angekommen war, mochte mir das dort so genann-
te siife Leben iiberhaupt nicht gefallen. Es war gefiillt mit italischen
und syrakusanischen Sauf- und Fressgelagen. Man lebte, indem man
sich zweimal am Tage vollfrall und des Néchtens niemals im Bett allein
schlief und tat, was sonst noch mit diesem Leben zusammenhéngt. Auf-
grund dieser Lebensweise diirfte niemand unter dem Himmel, wenn er
von Kindesbeinen an so lebt, in der Lage sein, ein verniinftiger Mensch
zu werden; <denn>> mit einer so bewundernswerten Natur ist niemand
ausgestattet — und <{ibrigens> diirfte auch niemand <iiberhaupt> die
Absicht haben, verniinftig — besonnen zu werden.

Und so konnte man denn auch sonst in gleicher Weise vom sittlichen
Handeln sprechen.

Keine Gesellschaft diirfte in Ubereinstimmung mit den Gesetzen ein Le-
ben des Friedens und in Rubhe fiihren, und zwar bei Ménnern, die glau-
ben, sie miissten im Ubermaf alles genieken und andererseits glauben,
sie diirften in jeder Weise eine Null-Bock-Mentalitdt haben, aufer bei
den <genannten> Fress- und Saufgelagen sowie bei den mit Lust und
hoher Intensitit betriebenen Sexorgien. Gesellschaften mit Menschen
dieser Art miissen mit grofer Notwendigkeit hin und her pendeln, und
zwar von Diktaturen Einzelner zu Parteidiktaturen und <von dort> zu
Demokratien <und wieder zuriick>; und die <jeweils> Herrschenden
finden es geradezu zum Kotzen, wenn sie im Zusammenhang mit ihrer
Verfassung die Begriffe ,gerecht’ und ,gleich vor dem Gesetz* horen.”

PLATON 3&ufsert sich also zu drei Komplexen,
1. zum Lebensstil des Einzelnen,

2. zum Zustand der jeweiligen Gesellschaft und

3. zum Wandel politischer Lebensformen.

Dabei ist wichtig hervorzuheben, dass hier kein schlapper Moralapostel oder
Gutmensch spricht, der unmoralisch nennt, was andere Menschen nach ande-
ren Regeln oder Werten tun. Es ist wohl eher die Einseitigkeit gemeint:

67



PLATON (427-347)

Die einseitige Betonung dessen, was wir ,dolce vita“ oder ,siiffes Leben“ nen-
nen, steht geistigem Wachstum entgegen. Dieses geistige Wachstum mit dem
Ziel der sophrosyne, des verniinftigen Aufgeklirtseins, diirfte wohl das plato-
nische Lebensziel sein.

Das schliefst den Genuss des Lebens nicht aus — platonisches Gastmahl schliefst
gutes Essen und Trinken nicht aus; platonische Liebe ist durchaus auch kor-
perliche Liebe unter den Menschen.

Aber die einseitige Betonung dessen lisst Menschen physisch und geistig ver-
kommen und produziert eine Spafigeneration, die sich iberhaupt nicht mehr
und iiber nichts mehr freuen kann, und sie produziert eine Spafigesellschaft,
die aus der Depression nicht mehr herauskommt.

GOETHE umschreibt diesen Zustand [Faust I. Wald und Hohle| so, dass man
schliefslich vor sich selbst erniedrigt wird:

x50 taumel ich von Begierde zu Genuss und im Genuss verschmacht ich
nach Begierde.“

Wir sind damit beim 2. Komplex.
Eine Gesellschaft, deren Kennzeichen

- der Spaf ist und die

- einseitig auf korperliche Gentisse (wellness) aus ist, also Spafmenschen
mit Instantmentalitét,

kommt nicht zur Ruhe (des Denkens) und Mufle. Sie ist gefiillt mit Hektik
und unentwegtem Treiben und einer Leere (in den Pausen), die Gewalttétig-
keit produziert. IThre Menschen sind fiir nichts mehr zu motivieren, aufser zu
dem, was Spafs macht. Also Nullbockmentalitiit, v. a. in Bezug auf 6ffentliche
Belange.

Also wird der Staat Opfer Einzelner oder von Gruppen und es etablieren sich
Diktaturen von Einzelnen oder Parteien oder des Pobels, bei PLATON De-
mokratie genannt. Fundamentales wie Gerechtigkeit oder Gleichbehandlung
gehen iiber Bord.

Soweit erste Gedanken zu einer Wesensbestimmung des Menschen und der
Gesellschaft, wie sie sich in einem Briefe, zugegebenermafen spiten Briefe,
des PLATON finden. Spéter wird dariiber mehr ausgefiihrt werden.

Im Jahre 399, als SOKRATES hingerichtet wurde, war PLATON, wie er in
seinem Dialoge PHAIDON schrieb [59 b 10], krank; am Prozess selbst hat er
[Ap. 33 d 8 ff] teilgenommen und er gehorte zu denen, die fir SOKRATES eine
Biirgschaft leisten wollten [a. a. O. 38 b 6 ff.], falls das Gericht den SOKRATES
nur zu einer Geldstrafe verurteilen sollte.

Nach dem Tode des SOKRATES zog er sich zunéchst zu EUKLEIDES zu-
riick, der in Megara lebte und {ibrigens beim Tode des SOKRATES anwesend
war [Phd. 59 ¢ 1]. Letzterer ist Schiiler des SOKRATES und gilt als Griin-

68



Leben

der der sog. megarischen Philosophenschule. Diese Schule bemiihte sich um
die Synthese von Gedanken der frithgriechischen Philosophie (Eleatismus) mit
Gedanken des SOKRATES und wendete die Lehre des SOKRATES zur Me-
taphysik. Einer der markantesten Sitze der megarischen Schule lautet: [Cic.
ac. 2, 129]:

,Das allein ist gut, was eines, gleich und immer dasselbe ist* (d.h.
unverinderlich).

Bei DIOGENES LAERTIOS [II 106] heifit es in Bezug auf EUKLEIDES:
»Dieser legte dar, dass das Gute eine Einheit darstelle und mit vielen Namen
versehen sei — mal Einsicht (phronesis), mal Gott (theos), dann auch Vernunft
(nus) und vieles mehr.“

Dort blieb er relativ kurze Zeit — es ist unwahrscheinlich, dass er, wie berichtet
wird, fast 4 Jahre des EUKLEIDES Gast war. Wahrscheinlich kehrte er bald
nach Athen zuriick und begann zu lehren. Jedenfalls war er 395-393 als Reiter
Soldat im korinthischen Kriege gegen Sparta.

Strittig in der Literatur ist der Wahrheitsgehalt des Berichts, wonach er zwi-
schen 393 und 389 in Agypten und in Kyrene gewesen sei [WILAMOWITZ,
1959, S. 185 ff; UEBERWEG/PRACHTER, 1953, S. 183]:

Er soll bei den Priestern in Agypten Mathematik und Astronomie gelernt
haben und in Kyrene Gast des THEODOROS gewesen sein.

THEODOROS (470-390), damals bekannter Mathematiker, Astronom und
Musiker, hat das Verdienst, die Theorie der irrationalen Zahlen ausgebaut
zu haben, nachdem die Pythagoreer schon erkannt hatten, dass v/2 irrational
ist. Irrational sind Zahlen, die sich nur als unendliche Dezimalbriiche ohne
Periode ausdriicken lassen, also v/2 oder 7.

THEODOROS ist in einem spéteren Dialog des PLATON mit der Uberschrift
Theaitetos Gesprichspartner des SOKRATES.

Sicher ist, dass PLATON sich im Friithjahr 389 auf Reisen begab, zuerst nach
Tarent, dann nach Syrakus, woriiber er uns in dem eben genannten 7. Brief
berichtet (1. italische Reise 389-388).

In Unteritalien hatte er eine ganz intensive Begegnung mit Pythagoreern und
dem Pythagoreismus. Eine enge Freundschaft verband ihn mit ARCHYTAS
und TIMAIOS.

ARCHYTAS war ein politisch (sieben Mal zum Strategen gewahlt [D. L. VIII.
79]) engagierter Philosoph, Mathematiker, Musiker und Mechaniker in Tarent.
Als Musiker postulierte er z.B., dass unterschiedliche TonhShen auf unter-
schiedliche Ausbreitungsgeschwindigkeiten des Schalls zuriickzufiihren sei [47
A 19 a und B 1 DK]. Als mathematische Hauptleistung wird die Losung
des Problems der Wiirfelverdopplung angesehen. Er betonte die enge Ver-
wandtschaft von Musik und Mathematik, indem er z.B. das arithmetische
und geometrische Mittel auf musikalische Proportionen bezog [47 B 2 DK].

69



PLATON (427-347)

Als praktischer Mechaniker soll er eine Rassel fiir kleine Kinder gebaut haben
[47 A 10 DK] oder eine Holztaube, die fliegen kann [47 A 10 a DK].

Lehrer des ARCHYTAS war PHILOLAOS aus Tarent [PLATON, Phaidon 61
d/e], dessen bedeutendes Buch (peri physeos) PLATON in Syrakus erworben
haben soll und das seinerseits flir PLATON Anregung zu einer kosmologischen
Abhandlung war, welcher er den Titel TIMAIOS gab. (Mit letzterem wurde
PLATON in Unteritalien eng befreundet. Ob er PHILOLAOS noch person-
lich kennen gelernt hat, ist unsicher [44 A 5 DK]; DIOGENES LAERTIOS
behauptet dieses.) PHILOLAOS stellt [44 B 1 DK] in seiner Kosmologie dar,
dass die Welt — wohl geordnet — aus Grenzenlosem und Begrenztem bestehe.

Grofse Aufmerksamkeit erregte schon damals die Behauptung, dass auch die
Erde sich bewege [44 A 1 DK]. Die Wirkung des PHILOLAOS war so grof,
dass durch ihn spéiter NIKOLAUS COPERNICUS, wie dieser selbst sagt, zur
Aufgabe seines geozentrischen Weltbildes angeregt wurde [Bilinski, 1977, S. 62
ff].

Nach Tarent besuchte PLATON Sizilien, vor allem Syrakus. Er selbst spricht
von einer schicksalhaften Fiigung [ep. VII 326 e 1], die ihn nach Syrakus brach-
te. Andere Quellen sprechen von Neugier, vor allem die Insel und speziell den
Atna zu besichtigen, auch das Gemeinwesen von Syrakus kennen zu lernen.
Es heifit auch, der Tyrann von Syrakus DIONYSIOS I (gest. 367) habe ihn
eingeladen [Diog. L. III. 15; Nep. X 2].

Am Hofe des Konigs lernte er dessen Schwager DION kennen, einen sehr jun-
gen Mann, dessen Begabungen zu hochsten Hoffnungen berechtigten. PLA-
TON fand an dieser Perstnlichkeit, die sich so ganz von dem abhob, was er an
Menschen in Unteritalien kennen gelernt hat, grofien Gefallen; denn PLATON
selbst sagt, [ep. VII 327 a 6 ff.] ,er war von leichter Auffassungsgabe fiir alles,
insbesondere aber fiir das, was ich in Diskursen dufserte und er horte so genau
und konzentriert zu wie keiner der jungen Leute, die ich jemals traf, und er
wollte sein kiinftiges Leben in deutlichem Unterschied zu den meisten Italie-
nern und Sizilianern fithren; denn er liebte die Tugend mehr als das sinnliche
und dem Perversen sich ausliefernde Leben.

Im hofischen Konzert spielte PLATON nicht mit; statt dessen, so diirfen wir
vermuten, brachten seine Diskurse und Vortrége solche Unruhe, dass er bald
eine arge Last wurde und bei DIONYSIOS I im Sommer 388 in Ungnade fiel.

Man liefs ihn in eine Falle laufen:

Das Schiff, das ihn nach Athen zuriickbringen sollte, setzte ihn auf der Insel
Aigina ab, die damals von den Spartanern besetzt war. Diese behandelten
den PLATON wie den Biirger eines Feindstaates und nahmen ihn gefangen.
In damaliger Zeit hiefs das, er wurde Sklave und stand zum Verkauf auf dem
Sklavenmarkt von Aigina. Der zufillig anwesende ANNIKERIS aus Kyrene
erkannte ihn wieder und kaufte ihn frei, so dass er im Sommer 388 nach Athen
zuriickkehren konnte. Dort nahm er sofort seine Lehre wieder auf, jetzt (ab

70



Dion: Ich aber will nicht mehr!



PLATON (427-347)

387) aber in eigenen vier Wianden, in einer eigenen Schule. Diese erhielt nach
dem Flurstiick, auf dem sie stand, den Namen AKADEMEIA; in der Form
»2Akademie“ hilt sich das Wort bis heute. Genau genommen handelte es sich
um ,einen religidsen Verein, dessen Mittelpunkt ein gemeinsamer Kultus der

Musen bildete* [VEBERWEG /PRACHTER, 1953, S. 184].

Etwa 20 Jahre (bis 366) konnte sich PLATON intensiv der Arbeit in der
Akademie widmen. Sein eigener und seiner Schiiler Ruf drang weit iber Attika
hinaus.

Neben der Pflege der Einzelwissenschaften (Mathematik, Astronomie, Geo-
graphie, Naturwissenschaften) galt die Forschung und Lehre der Philosophie
und hier insbesondere der Ideenlehre, der Ethik, der Wissenschaftstheorie
und auch allem, was kreatives Gestalten in der Kunst genannt werden kann.

Die Akademie stellte sich auferdem in den Dienst der Politik, so dass die
Schiiler zur politischen Betdtigung angeregt wurden. Die Akademie galt als
,Vorbereitungsanstalt zu staatsmiinnischer Betiitigung“ [UEBERWEG /PRA-
CHTER, 1953, S. 185]. Es gab, wie berichtet wird, eine Menge Schiiler, die
spater als Staatsminner und Gesetzgeber im Mittelmeerraum wirkten.

PLATONSs eigenes politisches Engagement zeigte sich darin, dass er 366 eine
zweite Reise nach Sizilien (366-365) antrat, nachdem er die Leitung der
Schule dem EUDOXOS iibertragen hatte. DION und nunmehr DIONYSIOS
IT hatten ihn eingeladen. PLATON hoffte, jetzt nach dem Tod des DIONY-
SIOS I durch seine konzeptionelle Vorarbeit politische Reformen in Syrakus
durchsetzen zu kénnen. Es ging ihm darum [ep. VII 327 d 4 fI.] ,ohne Mord
und Totschlag ... ein gliickliches und wahrhaftiges Leben im ganzen Lande
heraufzufiithren.“

Der Empfang war feierlich. Nach dem Opfer am Strande lenkte DIONYSIOS
IT die Staatskarosse personlich [PLIN. n h. VII 30| zur Burg.

Dann begann die geistige Arbeit; denn PLATON wirkte darauf hin, dass DIO-
NYSIOS sein Leben dnderte, eben in dem Sinne, dass der Herrscher philo-
sophisch gebildet werden soll.

Und das geistige Mittel der philosophischen Ausrichtung des ,,Tyrannen®, wie
PLATON sagt, ist die Geometrie.

Es ist merkwiirdig, dass die Sekundérliteratur [z. B. WILAMOWITZ, 1959,
S. 428 ff., 531 ff.; RITTER, 1910, I, S. 113 ff.] darauf nicht eingeht.

Was birgt die Geometrie in sich, dass sie nach Ansicht des PLATON in der
Erziehung eingesetzt werden soll, und was findet PLATON in der Geometrie so
Wesentliches, dass es sogar die Haltung eines Tyrannen beeinflussen kdnnte?

Das ist die Frage.

Es muss wohl etwas zu tun haben mit der platonischen Bildungs- und
Wissenschaftstheorie; immerhin stand iiber dem Eingang der Akademie:

72



Leben

,Hier gehe niemand hinein, der nichts von Geometrie versteht!*

Schwerpunkt der platonischen Arbeit war also neben dem Versuch, die Schiiler
politisch zu motivieren, die Geometrie:

Die Geometrie hat deswegen Vorrang im platonischen Bildungskanon, weil
sie allein oder vorrangig die Seele zur Wissenschaft und zu ganz besonde-
rem Wissen fiihren kann. Welcher Art das anzustrebende Wissen ist, finden
wir in einem Texte des Dialogs PHAIDON [81 a 4 ff.]:

. <die Seele> gelangt in den Bereich dessen, was ihr wesensverwandt
ist, in den Bereich des Unsichtbaren, des Gottlichen, des Unsterblichen
und in die Hellsichtigkeit (phrénimon), wo sie — nachdem sie dorthin
gekommen ist — in einen Zustand des Gliickes gerit; sie ist dann frei
von Irrungen und Wirrungen, Unwissenheit und Anwandlungen von
Furcht oder Angst sowie von roher Geschlechtlichkeit und all den an-
deren menschlichen Leidenschaften — es heifst bei den Esoterikern:

Sie teilt in Wahrheit die {ibrige Zeit mit den Gottern.”

Die Geometrie also ist in der Lage, die menschliche Seele so zu bilden, dass
diese in den Zustand der phronesis [PHAIDON 79 d 6/7], der Hellsichtigkeit,
gelangt und in der Wahrheit ihr Heim findet.

Das ist eine ganz andere Gegenstandswelt als die den Sinnen zugingliche, es
ist die eigentlich-reale, die Welt der Ideen — ein Konzept, das Platon bis
366 (also dem Jahre seiner zweiten Reise nach Italien und Sizilien) weit voran-
getrieben hat. Das Instrument, diese Welt zu schauen und die aus dieser Welt
kommenden Impulse durch die Verinderung des eigenen Lebens umzusetzen,
ist die Geometrie. Aber Erkenntnis der Wahrheit des Seins (mit unseren
Worten ,,Bildung* genannt) ist nach SOKRATES und PLATON mit einer
Anderung des Lebens verbunden [ep. VIL. 339 e 4-5|; Lebensziel ist Erkennt-
nis und das Streben (éros) zu einem Leben, das nach sittlichen Mafistiben
gefithrt, wird.

»,Ohne auf dieses Ziel hinzuarbeiten, ist das Leben nicht lebenswert
[340 c 4].

Als ein Beispiel dafiir, dass die Geometrie diese ideale Gegenstandswelt im
Wesen beriihrt, kann zu unserem besseren Verstdndnis der Tangentensatz an-
gefiihrt werden:

Bekanntlich ist die Tangente eine Gerade, die einen Kreis nur in einem Punkte
beriihrt. Doch niemand ist in der Lage, eine Tangente so zu zeichnen, dass sie
wirklich einen Kreis nur in einem einzigen Punkte beriihrt.

Gleichwohl hat dieser Satz seine Giiltigkeit, ndmlich eine ideale Giiltigkeit
wie (ich nehme jetzt ein Beispiel aus unserer Zeit) das spezifische Gewicht der
Elemente.

73



PLATON (427-347)

Das spezifische Gewicht einzelner Elemente ist ein idealer Wert, der in der
sinnlichen Gegenstandswelt nicht oder zuféllig und ausnahmsweise vorkommt,
weil unsere Messinstrumente zu grob sind. Jeder einzelne Versuch, z. B. das
spezifische Gewicht von Eisen zu bestimmen, wird ein anderes Ergebnis brin-
gen. Was bleibt, ist ein idealer Wert, der mit unserer die Sinne beriihrenden
Gegenstandswelt nichts zu tun hat; gleichwohl gibt es diesen Wert.

PLATON macht den idealen Charakter des Seins als Sein in diesem 7. Brief
folgendermafen klar [342 a 7 - 344 d 2]:

Es gibt fiinf Stufen der Erkenntnis des eigentlichen Seins und des Erkennt-
nisprozesses.

Am Beispiel des Kreises finden wir zunfichst das, was diesen bezeichnet:
Das Wort (6noma) fiir den Kreis, in jeder Sprache lautet es anders.

Sodann finden wir die Erklirung (légos)dessen, was ein Kreis ist; dieser
logos setzt sich wie jeder Satz aus Substantiven und Verben zusammen, al-
so: eine Kreislinie ist dasjenige, ,was allseitig von den Endpunkten bis zum
Mittelpunkt die gleiche Entfernung hat“ [342 b 7 £/].

Das Dritte ist das Bild (eidolon), das ich an die Tafel male, aber auch
wegwischen kann. Doch davon wird der Kreis an sich [342 ¢ 3] nicht beriihrt.
Der Kreis an sich ist etwas Anderes als das Tafelbild.

Das Vierte ist das Wissen (episteme) selbst, die wissenschaftliche Kenntnis
der Geometrie des Kreises; diese hat ihren Sitz in der Seele, sie ist aber nicht
die Seele. Doch sie kommt der fiinften Stufe sehr nahe:

Die fiinfte Stufe des Prozesses selbst beriihrt die Idee der verschiedenen
Gestalten — des Runden, Geraden, des Guten, Schénen und Gerechten, fiir
natiirliche Korper ebenso wie fiir kiinstliche Kérper. Wer das nicht begreift,
in dessen Seele kann die Philosophie keine Wurzeln schlagen [344 a 2 ff.].

Doch was der Lehrer erwartet und gibt und was der Schiiler nimmt und bie-
tet, das sind letztlich ganz verschiedene Dinge; denn die Interessenlagen beider
kénnen weit auseinander gehen, vor allem wenn es sich um Erwachsene han-
delt, die bereits wie DIONYSIOS II iiber ein festes Verhaltensmuster und auch
iiber ein festes Wissen verfiigen. Bei DIONYSIOS ist das aber nach PLATONs
Meinung leider nur Scheinwissen (doxa), was PLATON spéter daran zu se-
hen glaubt, dass dieser sein Wissen in einem Buche verdffentlicht und als sein
eigenes ausgegeben hat.

PLATON ist zwar auch an DIONYSIOS selbst gescheitert, vor allem aber an
den hofischen Intrigenspielen, als deren ideales Opfer der zutiefst unpolitische
Philosoph sich erwies.

Sein Freund DION wurde, wie im Sprichwort der Hund, geschlagen — PLA-
TON aber war gemeint. DION wurde nach Italien deportiert, klugerweise
ging dieser gleich weiter nach Athen und erwarb in der Nihe der Akademie
PLATONS ein Grundstiick.

74



Leben

PLATON hingegen (immerhin war er schon 60 Jahre alt) musste in der Burg
von Syrakus Quartier beziehen und war Staatsgast und Gefangener zugleich.
Vielleicht trifft das Wort vom goldenen Kéfig zu; denn da steckt man jeman-
den hinein, den man in egoistischer Weise schitzt, gar liebt, und ganz fiir
sich haben mdochte, ohne doch auf dessen personliche Situation Riicksicht zu
nehmen.

Die Abwesenheit des DIONYSIOS nutzte PLATON, um nach Athen zuriick-
zukehren, wo er seine altgewohnte Tatigkeit wieder aufnahm bis 361:

Da traf ihn nun wiederum die Einladung des DIONYSIOS (3. italische Rei-
se von 361 bis 360). Leider konnen wir iiber die psychische Situation eines
Machthabers nur spekulieren. Wir erleben bei solchen Herren eine Mischung
aus Grofmannssucht und dem Hang, sich mit Schongeistern zu umgeben, die
das ersetzen, was an Vollkommenheit noch fehlt oder zu fehlen scheint:

Die geistige Durchdringung der Wirklichkeit als eine Art Heiligenschein fiir
diese Wirklichkeit.

PLATON schien zu zdgern, auch angesichts des ungekliarten Schicksals sei-
nes Freundes DION, doch pythagoreische Freunde aus Tarent und Briefe des
geschétzten ARCHYTAS bewogen ihn schliefslich, das syrakusanische Kriegs-
schiff zu besteigen, das DIONYSIOS II fiir PLATON nach Athen gesandt
hatte, und nach Syrakus zu DIONYSIOS zu reisen.

Das war im Jahre 361, in dem die dritte und letzte Reise des PLATON nach
Syrakus stattfand.

Er sollte aber bald nach der Ankunft merken, dass er als das Pfand in der
Hand des DIONYSIOS gegen DION betrachtet wurde. Weder die Pythagoreer
um ARCHYTAS noch er selbst hatten erkannt, dass es zwischen DIONYSIOS
und DION um mehr ging als nur um persénliche Neigung oder Abneigung.

Es ging um Macht und damals damit um Sein oder Nichtsein. Der inzwischen
weltbekannt gewordene Philosoph (auch der viel {iber den Staat nachdenkende
und beachtliche Reformkonzepte entwickelnde Philosoph) war blind wie ein
Grubenpferd und stolperte wie ein Depp iiber simple Tages- und Machtpolitik.
Er war wieder einmal in die Falle gelaufen.

Das hatten nun aber endlich seine pythagoreischen Freunde, vor allem AR-
CHYTAS, erkannt; und daher taten sie alles, um ihn herauszuholen, wie im-
mer. So geschah es im Frithsommer des Jahres 360.

PLATON kehrte nach Athen heim.

Nach der Heimkehr fiillte PLATON die letzten Jahre bis zu seinem Tode (etwa
von 360-347) mit intensiver Arbeit.

Die Zeiten seiner Reisen nach Unteritalien und Sizilien waren:

75



PLATON (427-347)

1. Reise 389-388
2. Reise 366-365
3. Reise 361-360.

Nach der letzten Reise sind zwei Schwerpunkte der Arbeit erkennbar.

Zum einen die Staatstheorie, die sich in seinem letzten posthum herausge-
gebenen Werk ,nomoi“ (= ,Gesetze) niederschligt, zum anderen die Ideen-
lehre, der er in einer Reihe von Vortrigen (,Vortriage iiber das Gute®) seine
letzte — miindliche — Fassung gab.

Wir horen lediglich, dass ARISTOTELES [Simpl. Phys. A 4 S. 151.6 DIELS]
mit anderen Akademikern bei diesen Vortrigen anwesend war und mitge-
schrieben habe (ein Reflex dariiber findet sich im ersten Buch seiner Meta-
physikvorlesung).

347 soll PLATON entweder bei einem Trinkgelage [D. L. III. 2] oder schreibend
[CIC. Cato 5,13] im 81. Lebensjahr gestorben sein.

Dariiber hinaus haben wir festzustellen, dass sich mit wachsendem zeitlichen
Abstand von seinem Tode um die Gestalt immer mehr und intensivere Legen-
den entwickelten. PLATON wurde schliefslich zum ,,g6ttlichen Mann“, gezeugt
vom Gott APOLLON und damit den Musen geweiht wie seine Schule, die
Akademie.

3. Werk

In einem zweiten Anlauf sollen zuerst ein paar Worte allgemeiner Art zu dem
Werke PLATONSs vorgebracht werden:

Das soll so geschehen, dass zunéchst einige Vorbemerkungen zur Form des
Werks und zur Entstehungszeit gemacht werden. Sodann soll auf eine wichtige
hermeneutische Frage eingegangen werden, auf die Frage danach namlich,
was ARISTOTELES in Bezug auf PLATON die ,jungeschriebenen Lehrmei-
nungen“ nennt, die ,dgrapha dégmata“.

Das Auffillige an der Form des platonischen Werks ist der Dialog.

Und in der Tat: PLATON hat uns — wenn wir einmal von der Apologie des SO-
KRATES, einer Reihe von Briefen und einigen dichterischen Versuchen (z. B.
ein Epigramm auf den toten DION fiir dessen Grab) absehen — 34 Dialoge
hinterlassen. Die Form o6ffentlicher Rede {iber seine Lehre ist also der Dialog
und hier spielt bis auf das letzte Werk SOKRATES die Rolle dessen, der mit
anderen die Gespréche fiihrt.

Die Briefe und die Dialoge sind die Quellen unseres Wissens {iber PLATON,
und natiirlich auch ARISTOTELES, der sich an verschiedenen Stellen als
Schiiler iiber PLATON ge#ufiert hat — durchaus kritisch!

76



Werk

Geordnet sind seine Schriften in Gruppen zu je 4 Schriften, die nach ihrem
wichtigsten Gewdhrsmann, dem im 1. Jahrhundert nach Christus lebenden
Grammatiker THRASYLLOS, auch thrasyllische Tetralogien genannt wer-
den. Schon im Altertume galten einige Dialoge als unecht [Diog. L. III 62 —
z.B. ERYXIAS, ALKYON].

Die PLATON-KTritik hat eine enorm intensive gedankliche Arbeit geleistet, so
dass wir heute mit ziemlicher Sicherheit die echten von den unechten Schriften
trennen konnen. Kriterien fiir die Echtheit liefern unter anderem der Stil, der
kiinstlerische Aufbau, der Inhalt, die Sprachstatistik und natiirlich Zeugnisse
aus der Antike (wie z.B. ARISTOTELES), auch zeitgeschichtliche Andeu-
tungen zwischen den Zeilen. Ziemlich sicher sind wir auch iiber die zeitliche
Abfolge der platonischen Schriften, wenigstens auf welchen Zeitraum des Le-
bens des Philosophen Gruppen von Schriften bezogen werden koénnen.

Was nun die Abfolge der platonischen Schriften betrifft, so kann man in der
Forschung zwei Konzepte unterscheiden:

Das statarische (nach FRIEDRICH SCHLEIERMACHER) sagt, dass PLA-
TON bereits ein festes Konzept gehabt habe, als er an die Verdffentlichung
ging; die Reihenfolge der Schriften sei das Ergebnis platonischer Didaktik.

Das genetische Konzept von KARL FRIEDRICH HERMANN mdchte die
geistige Entwicklung PLATONSs in den Dialogen zeigen.

Ich neige zu der Auffassung des genetischen Konzepts, bekenne aber auch
[UEBERWEG /PRACHTER, 1953, S. 188], dass aus methodischen und didak-
tischen Griinden dieser oder jener Dialog von PLATON fiir eine bestimmte
Gelegenheit, eigens komponiert worden ist.

Wir befinden uns also auf relativ sicherem Boden. Im Folgenden wird ver-
sucht, die echten Schriften in Gruppen zu nennen und diese in die Platonvita
einzuordnen [vgl. UEBERWEG /PRACHTER, 1953, S. 189 f., LEISEGANG,
RE, XX 1950, S. 2349 {f, 2369].

Bis zum Friithjahr 389 (das ist das Jahr seiner ersten Reise nach Tarent und
Syrakus) sind folgende Dialoge verfasst:

Apologie, KRITON, ION, LACHES, das erste Buch der POLITEIA, LYSIS,
PROTAGORAS, CHARMIDES, EUTHYPHRON, wohl auch GORGIAS und
HIPPIAS MINOR.

PLATON présentiert sich hier noch als Sokratiker, der sich um die Klarung
ethischer Grundbegriffe bemiiht.

In die Jahre 388 bis zum Beginn der zweiten italischen Reise (366-365) fallen:

MENON, EUTHYDEMOS, KRATYLOS, MENEXENOS, SYMPOSION,
PHAIDON, POLITEIA (beendet 374), auch PARMENIDES, THEAITETOS
und PHAIDROS.

77



PLATON (427-347)

PLATON verbindet hier die Sokratik mit dem Pythagoreismus (Unsterblich-
keit der Seele, Seelenwanderung) und weitet die Logik /Ethik zur Metaphysik
der Ideenlehre.

In die Jahre 365 bis 347 fallen:

SOPHISTES und POLITIKOS (zwischen 365 und 361, dem Jahr der 3. Reise),
TIMAIOS, KRITIAS, PHILEBOS (zwischen 360, dem Jahr der Heimkehr,
und 357, da DIONYSIOS von DION vertrieben wird), NOMOI, Brief VII
sowie die logoi peri tu agathu (Vortrige tiber das Gute).

Die Produktion wird wohl nur durch die 3. italische Reise (361-360) unter-
brochen.

Hier wendet sich PLATON stérker dem durch die Sinne erfassten Realen zu,
sowohl der Natur in der Form der naturwissenschaftlichen Studien als auch
dem Politisch-Realen des Staates. Zugleich zog er in den genannten Vortragen
unter Einbeziehung des Pythagoreismus Bilanz in Bezug auf die Ideenlehre,
indem er seine ,Ideen* den pythagoreischen Zahlen zuordnete. Das aber sind
nur l6goi, die er akademieintern hielt und von denen wir nur durch die Berich-
te anderer (z.B. durch den bereits erwahnten ARISTOTELES, Metaphysik,
1. Buch) Kenntnis erhalten.

Die hermeneutische Grundfrage [vgl. dazu ERLER in UEBERWEG 2007,
S. 406 ff.] ist so alt wie die PLATON-Interpretation iiberhaupt. PLATON
selbst hat den Hinweis gegeben, und zwar im PHAIDROS [274 b 6-278 e 4]
und in Brief 7 [341 b 5-342 a 1]. — Auch bei ARISTOTELES [Ph. 209 b 14 f/]
ist sie angesprochen:

Begonnen werde mit der Stelle aus dem Dialoge PHAIDROS:

Immer, wenn es schwer wird, die rechten und vor allem neue Worte fiir einen
bisher nicht gedachten, aber in das Bewusstsein des Gesprichspartners zu
bringenden Sachverhalt zu finden, erzihlt der SOKRATES des PLATON
einen Mythos, hier den von einem Daimon namens TEUTH (dgyptisch: Toth).

Diesem wird nachgesagt, dass er die Zahl und die Mathematik erfunden habe,
und es heifit, er werde von den dgyptischen Schreibern verehrt, weil er die
Schrift sich ausgedacht habe.

Dieser begab sich nun nach Theben zum Pharao THAMU und stellte diesem
die Vorziige aller seiner Kiinste vor. THAMU priifte die Kiinste wie Geometrie,
Rechnen und Astronomie.

Zur Schrift aber sagte er:

»,und jetzt als Vater der Schrift hast du aus Voreingenommenheit das
Gegenteil von dem berichtet, was die Schrift eigentlich vermag. Denn
diese <Kunst> wird Vergessenheit bewirken in den Seelen derer, die
sie erlernt haben — aus Achtlosigkeit gegeniiber ihrer Merkfihigkeit,

78



Werk

weil sie sich im Vertrauen auf das Geschriebene von auften von fremden
Schriftzeichen erinnern lassen, nicht aber aus ihrem Inneren durch sich
selbst. Also hast du nicht fiir die <individuelle> Merkfahigkeit, sondern
<nur> flir die <kollektive> Erinnerung ein Mittel gefunden. Von Weis-
heit aber bringst du deinen Schiilern nur Schein, nicht Wahrheit; denn
wenn sie in deinem Auge Leute sind, die vieles gehort haben, ohne <ei-
ne richtige> Unterrichtung (didache), dann bilden sie sich ein, Vieles
Wissende zu sein, doch sie sind grofienteils unwissend und diinkelhafte
Weise geworden, statt <richtiger> Weiser [274 e 9 {f.].

SOKRATES selbst liefert im Folgenden die Interpretation des Mythos. Er
versteht diesen Mythos dahingehend, dass die Schrift allenfalls bereits Wis-
senden dazu dient, sich an das zu erinnern, woriiber schon einmal gesprochen
worden ist.

Wenn SOKRATES zwischen Merkfdhigkeit (mneme) und Erinnerung (anam-
nesis) unterscheidet, dann meint er, dass die Schrift auf Dauer etwas bewahren
kann, das im Laufe der Zeit der Menschheit verloren gehen kénnte. Schrift do-
kumentiert fiir die Zukunft, was man bereits weif und dient der Erinnerung
fiir die, die schon wissen; sie ist aber nicht geeignet, Denkprozesse, die in Dis-
kursen oder Dialogen zu Wissen fiihren, zu befordern. Wissen gewinnt der
FEinzelne durch Héren und Teilnahme an Diskursen. Nur bereits erworbenes
Wissen, das {iber den Tod hinaus durch Erinnerung nachfolgenden Genera-
tionen erhalten werden soll, darf man den Buchstaben anvertrauen. Aber da
gibt es eine grofie Gefahr:

Schrift hat als Folge, dass sich Worte wahllos umhertummeln bei Wissenden
und Unwissenden, und auf Riickfragen ist der geschriebene Text stumm wie
ein Olgemilde. Dazu sagt SOKRATES [275 d 4 ff.:

,Denn irgendwie, PHAIDROS, ist dieses das Bedngstigende an der
Schrift und in der Tat ist <die Schrift etwas> der Malerei Ahnliches:

Denn auch bei jener (der Malerei) stehen die Bilder da, als lebten sie;
doch immer, wenn du Fragen an sie hast, schweigen sie feierlich.

Ebenso ist das auch bei den Texten:

Man konnte meinen, sie sprichen so, als hitten sie Verstand; immer
aber wenn du eine Frage stellst, weil du etwas von dem, was da steht,
<nicht verstanden hast und> verstehen mochtest, dann zeigt <dir>
der Text stets wieder nur ein und dasselbe.

PHAIDROS bestétigt erginzend, dass es sich um ein viel schoneres Spiel
handelt, wenn man in der Lage ist, mit dem Worte umzugehen und {iber
Gerechtigkeit und andere Dinge zu plaudern.

SOKRATES [276 e 4 ff.] beendet die Klimax mit der Darstellung, dass es wohl
das Schonste ist, wenn man mit Ernst, nachdem man eine geeignete Seele
gefunden hat, in diese Seele unter Anwendung der Kunst der Dialektik Worte

79



PLATON (427-347)

einpflanzt oder sit, die ihrerseits Frucht bringen und die Aussaat unsterblich
machen und den Besitzer in einen Zustand des Gliickes nach Menschenmaf
bringen.

Die Kunst der Dialektik aber besteht im Definieren und nach Aufstellung
der Definition im Zerlegen des zur Debatte stehenden Gegenstandes in seine
Bestandteile bis hin zur Grenze der Teilbarkeit [277 b 7]. Nach dem Auffin-
den und Benennen der Teile werden diese dann dem dafiir zuginglichen Teil
der Seele zugeordnet; dieses Zerlegen eines Gegenstandes nennt PLATON , di-
hairesis“(= Zerteilung); zu einem spéteren Zeitpunkt wird darauf noch néher
eingegangen werden.

Jemand, der im Besitze der Wahrheit ist, kann dem, der ihn zu dem befragt,
was er geschrieben hat, helfen und ist so in der Lage, durch sein Entfalten im
Wort das Geschriebene im Vergleich zum personlichen Dialog als minderwertig
zu erweisen. Ein solcher Mann sollte philosophos [278 d 4] genannt werden.

Der hingegen, der nichts Wertvolleres hat, als nur seine Schriften, konnte
Dichter, Schriftsteller oder Ahnliches genannt werden.

,Wenn jemand nichts Kostbareres hat als das, was er zusammengesetzt
oder geschrieben hat, wobei er <dieses> herauf- und herunter-, hin und
her wendet, aneinander klebt und auseinander reifft, <dann> wirst du
<diesen> mit Recht irgendwie einen Dichter, Prosaschriftsteller oder
Verfasser von Gesetzen nennen® [278 d 8].

Wir sehen, dass PLATON den SOKRATES unterscheiden ldsst zwischen dem,

was wertvoll und wertvoller ist.

Wertvoll ist zum Beispiel die Téatigkeit und das Produkt derer, die schreiben
[278 d 8 ff.] und sich um die Worte miihen, indem sie diese, wie es bei PLATON
heifft, lange hin und her wenden, verbinden und ausstreichen; (im Deutschen
wiirden wir wohl vom ,Feilen* sprechen).

Wertvoller aber ist das, was nicht schriftlich niedergelegt wird (to agra-
phon), was also im dialektischen Prozess des Austausches der Worte und der
Rede als Wahrheit aufleuchtet in der Begegnung z. B. zwischen SOKRATES
und PLATON und denen, die lernen wollen.

Hier im PHAIDROS macht PLATON deutlich, dass er das gesprochene Wort,
das den sofortigen Austausch und Riickfrage ermoglicht, fiir wertvoller hélt
als das schriftlich Niedergelegte; anders gewendet:

Bestimmte Bereiche des Denkens sind nur durch das entfaltende, gesproche-
ne Wort aufzuschliefen; naturgeméf umfassen diese das Wesentliche als das
Wichtige und Zentrale der Lehre und das ist nur durch den klarenden Diskurs
zwischen gleichberechtigten Gespréchspartnern darzustellen.

Wir sprechen heute vom herrschaftsfreien Diskurs.

Das geschriebene Wort, aber verkiirzt und ist nur eine Kriicke.

80



Werk

Wir haben also das in den Blick zu nehmen, was man Oralitidt und das,
was man Literalitdt der menschlichen Sprache nennen kann, vor allem bei
PLATON, der den verehrten Lehrer SOKRATES das Gespréch fiihren ldsst.

PLATON interpretiert danach sich selbst als jemanden, der Sprache eher vom
gesprochenen als vom geschriebenen Wort her betrachtet. Daraus ergibt sich
wohl auch die Dialogform bei PLATON.

Aber der geschriebene Dialog vollzieht nur nach, was vorher bereits unter den
Gesprichspartnern der Schule im Gespréch vollzogen worden ist.

PLATON selbst also dokumentiert statisch in seinen dialogischen Komposi-
tionen das, was im miindlichen Diskurs Prozess gewesen ist und langst auf die
Gespréichsteilnehmer gewirkt und persénliche Ergebnisse gebracht hat.

Seine Schriften (speziell der PHAIDROS) dienen also der ,Wiedererinnerung®
[KOBUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 252], nicht aber einer ersten, das Wissen
eroffnenden Mitteilung; der platonische Dialog setzt die Existenz der Akade-
mie und die Kenntnis ihrer Diskurse voraus, die Schriften bedeuten nur eine
Hilfe fiir die Mitglieder der Akademie, sich an das Gesagte zu erinnern [a. a. O.
S. 253].

RICHARD HARDER [1960, S. 79] spricht bei PLATON auch von der ,inneren
Oralitéat” als Triebkraft seines Wirkens.

Chronologisch liegt im Abendland die Grenze zwischen Oralitdt und Litera-
litdt etwa um die Mitte des 4. Jahrhunderts vor Christus. Das bedeutet fiir
uns, wenn wir PLATON ein wenig verstehen wollen:

PLATON sah Sprache und das in den Dialogen die miindliche Lehre doku-
mentierende geschriebene Wort stets vom gesprochenen Wort her.

Zeitlich nach PLATON beginnt schon die ,innere Verschriftlichung®, die Lite-
ralitdt der Sprache, in deren Dienst ARISTOTELES schon ganz steht.

Wenn denn das Héchste des Denkens in den Bereich der inneren Oralitét
fallt, birgt dieser Bereich Wesenswissen in sich — er geht also iiber das in den
Dialogen Gesagte bzw. schriftlich Niedergelegte und {iberhaupt in jeder Form
Darstellbare hinaus; dessen Ergebnis bleibt unausloschlich im Gedéchtnis haf-
ten [PLATON, ep. VIIL. 344 d 9-e 2].

Daher ist eine Veroffentlichung im Wege einer Schrift unnétig (es sei denn,
Eitelkeit und verwerflicher Ehrgeiz bewegen jemanden zur Darstellung in der
Schriftform).

PLATON selbst sagt dazu [ep. VII 344 ¢ 1 ff]:

Jeder Mann, der ernst genommen werden mochte, wird weit davon entfernt
sein, liber ernste Gegenstinde sich schriftlich zu duflern®; denn er stiirzte durch
die Verschriftlichung seine Mitmenschen (auch die nachfolgenden Generatio-
nen) in Streit und Verlegenheit:

81



PLATON (427-347)

Eigentlich steht an dieser Stelle ein griechisches Wort, das ,,Ubelwollen“ be-
deutet, nicht so sehr Streit. Gemeint ist wohl, dass nachfolgende Generationen
an dem geschriebenen Wort Anstofs nehmen, weil es so zutreffend und gut ist,
dass man sich drgert, es selbst nicht so formuliert zu haben — das nennt man
Neid (phthonos). Statt dass man sich also um den geschriebenen Text bemiiht,
ist er ein Argernis. Dementsprechend wird mit dem Text umgegangen.

Es kann aber auch sein, dass der Leser den Text nicht versteht; man gerét also
in Verlegenheit (aporia). Im Prozess eines Gespréchs konnte man Riickirage
halten; eine Riickfrage an den geschriebenen Text aber ist nicht moglich; man
koénnte allenfalls den Text durch Interpretation kldren — doch da gilt der r6-
mische Spruch: quot capita, tot sensus — wie viele Képfe, so viele Meinungen.

Eine solche Situation miindet in Streit.

Wenn also jemand seine Wahrheit nur schriftlich duffern will, dann ist das
nicht sein voller Ernst. Ist es aber dennoch voller Ernst, dann haben ihm
(wenn es nicht gerade Gotter sind) sterbliche Menschen die Sinne verwirrt.

Dieses miissen wir natiirlich auch auf PLATON selbst beziehen:

Wenn er gegen seine Uberzeugung die Schriftform verwendet, dann steht im-
mer im Hintergrund, dass er bereits in Rede und Gegenrede Gesagtes und
unter den Gesprichsteilnehmern Geklartes schriftlich dokumentiert, oft sogar
mehr oder weniger ausdriicklich darauf zuriickverweist [zu Stellen der Verwei-
sung oder des Verschweigens vgl. KOBUSCH/MOJSISCH, a.a. O. 254, Anm.
30].

Doch PLATON hat zwei Sorgen:

1. Die eine besteht darin, dass das fiir ihn Wichtige (Kern und inneres Wesen
seiner Philosophie) durch die Schriftform gedanklich reduziert und bis zur
Banalitét verkiirzt dargestellt werden kdénnte.

In diese Situation, durch die Schriftform missverstanden und falsch inter-
pretiert zu werden, mochte er seine innere Lehre nicht kommen lassen.

Dazu sagt er im PHAIDROS [275 d 9 ff.]:

Jedes Wort, wenn es denn erst einmal schriftlich niedergelegt ist,
wird <von da an>> nach allen Seiten hin und her gewilzt, in gleicher
Weise bei denen, die es verstehen, wie auch gleich so bei denen, fiir
die es keine Bedeutung hat.”

Es ist also im gewissen Sinne leichter, im Diskurs einer Sache auf den Grund
zu gehen (das heifit aber stets, dass der dialogische Prozess auch den betei-
ligten Personen auf den Grund der Seele geht) als in einer Schrift; letztere
klammert den dynamischen Prozess der Begegnung unter Menschen aus.

2. Die zweite Sorge findet sich wiederum in seinem 7. Brief [341 b 5 - 342 a
1] dargestellt. Mit Arger trigt PLATON da vor, dass es eine Menge Leute

82



Verwirrung, keine Klarheit durch Diskurs



PLATON (427-347)

gibt, die sich wie DIONOYSOS II in Schriften oder Biichern iiber seine
Lehre gedufsert haben. Uber diese sagt er:

»,Die kénnen unmoglich etwas von der Sache verstehen, meiner Mei-
nung nach“ [341 ¢ 3-4].
Das bezieht er auch auf die, die sich in der Zukunft noch zu seiner Lehre
schriftlich dufsern werden. Er selbst habe sich dazu bisher schriftlich nicht
gedufsert und werde es auch nicht tun.

[c 5 {f]: ,Denn <was mir eigentlich am Herzen liegt>> ldsst sich <an-
ders als> bei anderen Lerninhalten {iberhaupt nicht <schriftlich>
ausdriicken. Vielmehr <geht es> ganz plotzlich und unberechen-
bar auf aus dem intensiven Umgang mit der Sache selbst und der
Lebensgemeinschaft, wie das von einem abspringenden Funken ent-
ziindete Licht, und es entwickelt sich in der Seele weiter und nihret
sich dann durch sich selbst®.

PLATONS Lehre kann nur der erfassen, der sich nicht <nur> literarisch,
sondern vor allem in einem stindigen Dialoge wissenschaftlich mit ihr be-
schaftigt, mit ihr eine Einheit eingeht (synusia), und dieses moglichst in der
Gemeinschaft mit Gleichgesinnten.

Hier zeigt sich PLATON als Schiiler des PYTHAGORAS, dessen Lehre erst
durch die Lebensgemeinschaft Gleichgesinnter geistige und korperliche Wirk-
lichkeit wird. Fiir PLATON ist eben das ,seine Akademie.

Dabei geht es auch nicht mehr wie in den {ibrigen Wissenschaften nur um
diskursive Erkenntnistétigkeit; es geht um intuitive Akte, die im Verlaufe des
Studiums und der menschlichen Begegnung im Dialog ganz spontan auflam-
men und zur Erleuchtung fiihren. Dieses alles muss erlebt und erfahren wer-
den, das ldsst sich nicht durch den Text, in dem man nur liest, vermitteln.

An dieser Stelle fassen wir den Kern dessen, was man Bildung nennt, ins
Auge:

Bildung ist natiirlich einerseits ein Stiick Selbstdefinition und Selbstfor-
mung und hier, wie Geborenwerden und Sterben, etwas zutiefst Individuelles:

Der Einzelne verweilt ganz bei sich selbst. Andererseits steckt in Bildung auch
ein Stiick Begegnung:

Ich begegne einer Sache, einer Situation, einem Gedanken, einem Blick in ei-
ner Gemeinschaft, die ein Diskurs (ideal wére ein herrschaftsfreier Diskurs)
zusammengefiihrt hat. Der sich im gesellschaftlichen Diskurs ergebende Im-
puls dringt in mich ein und veradndert, wandelt oder bestétigt mich. Letzteres,
das Sich-Offnen, ist ein intuitiver Akt, der nicht steuerbar ist.

In diesem Sinne ist Bildung Gnade der Teilhabe und die Bezeichnung ,,Bil-
dungswissenschaft®, wie sich die Pddagogik auch noch nennt, eher ein Un-
wort. ,Bildungspolitik“ sollte besser sogar das ,,Unwort“ des Jahrhunderts ge-
nannt werden.

84



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Wir sahen schon [s.0. S. 78], dass PLATON sich im Rahmen von Vortrégen
am Ende seines Lebens doch noch zu dem, was ihm eigentlich am Herzen lag,
gedufert hat, und dass einige Schiiler, darunter ARISTOTELES, von diesen
Vortrigen Niederschriften gefertigt haben [ERLER in UEBERWEG, 2007,
S. 419 f£].

ARISTOTELES spricht das in seiner Physikvorlesung an, als er sich auf die
sog. ,agrapha dégmata“ [209 b 14-15] des PLATON bezieht (allerdings in ei-
nem anderen, hier nicht wichtigen Zusammenhange). Jedenfalls sind die nicht
schriftlich niedergelegten Lehren des PLATON Gegenstand intensiver philo-
logischer und philosophischer Bemiithungen und es gibt da Ergebnisse [vgl.
KRAMER bei KOBUSCH/MOJSISCH, 1996, S. 249 ff und jiingst Villers,
2005 und Ferber, 2007], die sich auf die Dialektik selbst, auf die Lehre vom
Sein und die Ideenlehre beziehen.

Damit genug;:

Wir verstehen die Schriften PLATONSs nur dann richtig, wenn wir die Diskurse
in der Akademie als Hintergrund zu sehen uns bemiihen; denn die Schriften
sind vorwiegend Dokumentationen dieser Diskussionen.

4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen

PLATON &ufsert sich an einer fiir uns wichtigen Stelle des bereits kurz einge-
fithrten Dialogs PHAIDROS [277 b 5 ff] iiber die Kunst der Rede:

»Bevor nicht jemand das Wesen der jeweils zur Debatte (d.h. in Wort
und Schrift) stehenden Gegensténde kennt und einen jeden fiir sich als
Ganzheit zu bestimmen f&hig ist und <danach> es wieder versteht,
<diesen> in seine Unterarten zu zerlegen, bis es nicht mehr geht, <des
weiteren:

Bevor nicht jemand> ebenso den Durchblick durch die Beschaffenheit
der Seele gewonnen hat und die jeweils zu <dieser > Beschaffenheit pas-
sende Rede gefunden, so eingesetzt und ausgestaltet hat, dass er einer
facettenreichen <Seele> facettenreiche und alle klangliche Differenzie-
rungen einbeziehende Worte zugeordnet hat, einer schlichten Seele aber
schlichte Worte — <also:

Ohne die eben genannten Voraussetzungen™> wird es nicht moglich sein,
kunstgerecht ... Reden einzusetzen, weder, wenn man etwas <im Unter-
richt> vermitteln noch wenn man <in einer Diskussion> {iberzeugen
mochte...”.

Wir sind mit diesem langen Satz in der Mitte der platonischen Dialektik und
insbesondere seiner Logik angelangt.

Dieser Komplex soll noch etwas entfaltet werden; denn wir stehen durch den

85



PLATON (427-347)

Zusammenhang zwischen Logik und Metaphysik im Vorhof der Pyramide, als
die wir die platonischen Ideen auffassen kénnen. Wenn es nimlich Ideen gibt,
miissen sie im Dialog begrifflich-sprachlich, also im Wort (6noma) und im Satz
(l6gos) ausgedriickt und deutlich gemacht werden kénnen [vgl. ep. VII. 342 a
7 f£]; das heifst:

Die Ideen werden wenigstens am Anfang nur iiber die Sprache und ihre Zei-
chen zugénglich und sie konnen aus diesen Zeichen als besondere Welt wahr-
genommen und ermittelt werden. Daraus folgt, dass man mit Sprache duferst
genau umgehen muss. Methodisch heifst das z. B., dass man aus einem ganz
allgemeinen Begriff die Unterbegriffe herausprépariert und deren Beziehun-
gen darstellt, bis man zu dem kommt, was nicht mehr teilbar ist (das atomon,
was wir mit dem lateinischen Begriff das ,Individuelle bezeichnen). PLATON
nennt dieses Verfahren dihairesis. Das griechische Wort dihairesis heifit Tei-
lung, Trennung, auch Unterscheidung.

Dihairesis ist die Aufgabe seiner Dialektik, die, sofern sie die Ideenlehre auf-
klart, im Dienste der Metaphysik steht.

Im Dialoge Sophistes [219 a 4 ff.], der PLATONS letzter Schaffensperiode
entstammt, macht er das Verfahren der dihairesis am Beispiel der Definition
des Sophisten deutlich. Die Definitionsmethode wird dann so dargestellt, dass
PLATON sich der Angelfischerei als eines Ubungsbeispiels bedient, um dann
zur Definition eines Sophisten zu gelangen.

Wiederum zeigt es sich, dass (wie der Lehrer SOKRATES) PLATON vom
Leichten ausgeht, um dann spielerisch zum Schweren zu gelangen [218 ¢ 7 ff;
insbes. e 3 ff.]:

,Nicht wahr, der Beruf des Fischers ist doch etwas, was jeder kennt,
und es lohnt sich eigentlich nicht, sich damit iiberhaupt viel Miihe zu
machen!*

w0 ist es”; antwortet darauf der Gesprichspartner.

Na, dann wollen wir mal anfangen, heiftt es sinngeméaf weiter.

Die erste Frage, die der Fremdling aus ELEA (also einmal nicht SOKRATES
— dieser hort nur zu) stellt, ergibt sich aus der Uberlegung, dass der Beruf
des Fischers gewisse Fertigkeiten verlangt, so, wie man es auch bei anderen
Berufen findet:

»Der Beruf des Fischers ist eine téchne wie die des Landwirts, Schrei-
ners, Goldschmieds, eines bildenden Kiinstlers und Arztes. Nun gibt
es wiederum zwei Arten von téchnai; zum einen wird mit einer téchne
etwas produziert — also Weizen oder ein Schrank; zum anderen ist die
téchne zu nennen, durch die etwas erworben wird, ohne dass durch
eigene Arbeit etwas hergestellt wird:

86



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Die beiden Kiinste werden ,,erwerbende* (ktetike) und die ,,hervor-
bringende® (poietike) genannt.

Das Jagen (= Angeln) von Fischen gehort zur ,erwerbenden Kunst®.

Hier ist nun nicht weiter zu diskutieren, ob es nicht bessere Unterteilungen
gibt — PLATON selbst sieht das n&dmlich an anderen Stellen anders:

Er unterscheidet z. B. im Politikos [258 e 4 ff.] zwischen praktischen und theo-
retischen Kiinsten, in anderen Dialogen gibt es noch andere, weitergehende
Unterscheidungen.

Wenn man die erwerbende Kunst betrachtet, so wird man wiederum zwischen
freiwilligem Erwerb im Sinne eines Tausches und Kaufes und gewaltsamer An-
eignung unterscheiden. Gewiss hat das Jagen nichts mit Freiwilligkeit, sondern
mit Gewalt und Hinterlist zu tun. Objekt der Jagd sind insbesondere Tiere,
also lebende Wesen. Davon gibt es wiederum Land- und Wassertiere. Wenn
man Enten und anderes auf und an dem Wasser lebendes Gefliigel ausnimmt,
bezieht sich die Jagd auf im Wasser lebende Tiere, also Fische. Diese wie-
derum kann man durch Netze, Reusen usw. fangen, ohne sie zu verwunden.
Daneben gibt es die Jagd mit Harpunen oder Angeln, wodurch die Fische aber
verletzt und getotet werden. Auch die Zeit der Jagd ist einzubeziehen: Man
kann nachts bei Feuerschein Fische fangen oder bei Tage durch Stich von oben
mit der Harpune oder durch Haken von unten.

Die dihairesis schliefst mit einer Zusammenfassung, die zugleich nochmals
deutlich macht, was unter dihairesis zu verstehen ist [221 a 7 ff.]:

,Jetzt also sind wir, du und ich, nicht nur iiber die Bezeichnung (6no-
ma) einig geworden, sondern haben auch den begrifflichen Inhalt (16-
gos), der mit dem Gegenstand selbst zusammenhéngt, hinreichend er-
fasst.”

Die dihairesis bemiiht sich also um die Klarung eines komplexen Sachverhalts,
indem sie Unterteilungen aufstellt und diesen Bezeichnungen (onémata) zu-
weist und diese inhaltlich klart (16gos).

87



PLATON (427-347)

Das konnte schematisch so dargestellt werden:

[Soph. 219 a 4 ff.] Kunst

Stufen:

(1) erwerbende schaffende
(2) durch unmittelbare Besitzname durch Tausch

(3) mit Hinterlist durch Kampf

(4) lebender Wesen lebloser Wesen

(5) Wassertiere Landtiere

(6) Fische Wasservogel

(7) durch verwundene Gerate durch Netze

(8) bei Tage bei Nacht

(9) durch Stich von durch Stich von oben
unten (Hakenjagd) (Harpunenjagd)

Der Fremde aus Elea zerlegt also ganz konkret einen Oberbegriff in zwei Unter-
begriffe und dann den jeweils gefundenen weiter iiber insgesamt neun Stufen.
Jeder Begriff erhilt so den allein ihm zukommenden Ort im Anwendungs-
schema. PLATON nimmt in der Folge [253 d 1 ff.] das an einem Beispiel
beschriebene Verfahren auf und beschreibt es nochmals genau und allgemein
zugleich:

»Aufgabe der dialektischen Wissenschaft ist nach unserer erklérten Auf-
fassung, die richtige Unterscheidung der Begriffe vorzunehmen und we-
der ein und denselben Begriff verschiedenen Bedeutungen noch ver-
schiedenen Begriffen dieselbe Bedeutung beizumessen. .. Also, wer dies
zu tun im Stande ist, der nimmt wahr, dass ein Begriff sich iiber viele
<andere>, die unter sich im Gegensatz stehen, erstreckt und dass viele,
voneinander verschiedene Begriffe durch einen Begriff von aufen (also
von einem Oberbegriff) umschlossen werden; ferner, dass ein Begriff
mit allen anderen Begriffen im Zusammenhang steht und endlich, dass
viele in volligem Gegensatz zueinander stehen. Das heifst, man sollte
in Bezug auf einen Begriff zu unterscheiden wissen, inwiefern in jedem
einzelnen Fall eine Verbindung stattfinden kann und inwiefern nicht.“

Als Erliuterung soll zu dieser Ubersetzung hinzugefiigt werden, dass die Be-
zeichnung , Begriff im griechischen Text als génos, eidos und idéa erscheint;
demgegeniiber unterscheidet PLATON in der zuvor aufgefiihrten dihairesis am
Beispiel des Angelfischers zwischen 6noma und légos [221 b 1J.

88



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Was also in der Grammatik als 6noma (Begriff) oder logos (Satz) erscheint,
ist im Bereiche der Ontologie génos, eidos, idéa. Damit wird uns ein Zusam-
menhang zwischen Grammatik und Ontologie erdffnet; diese schon bei den
frithen Griechen sich findende Analogie zwischen Sprache, Denken und Sein
wird spater von ARISTOTELES zur Kategorienlehre entwickelt.

Wir wiirden aber dem Ernste der dihairesis nicht gerecht, wenn wir diese nur
als gedankliches Spiel sehen, in dem man komplexe Inhalte zerlegt und diesen
auf den Grund geht. Das geschieht — zur Klérung eigenen Sprachverhaltens —
natiirlich auch.

Insgesamt aber ist dihairesis Mittel zu dem Zweck, das, was ist, abzugrenzen
von dem, was nicht ist.

Wenn man z.B. spricht, sagt man etwas aus. Ein Etwas aber kann nicht
iiber das Nichts ausgesagt werden; denn Nichts ist nicht. Und allein schon die
Aussage, man konne Nichtsein nicht ansagen, ist in sich absurd, da eben eine
Aussage stets eine Aussage von einem Etwas ist.

Was ist, denn nun das Sein dessen, das eben ,Etwas genannt wurde und wie
miissen wir das ,,Sein“ insgesamt auffassen?

Sein ist Bewegung (HERAKLIT) und Ruhe (PARMENIDES) zugleich. Es
ist also ein ambivalenter, mehrere untereinander sich widersprechende Kompo-
nenten umfassender Begriff; denn Bewegung und Ruhe stehen im Widerstreit;
beiden kommt Seinscharakter zu, ohne dass das Sein als Ganzes sich mit ei-
nem der beiden vollkommen deckt. Es ist also in sich verschieden, das heifst,
es kann sich weder nur bewegen noch nur ruhen. Den platonischen Ausweg
aus dieser genannten Aporie bietet die Dialektik:

Sie klirt die Beziehungen der Begriffe (also der sprachlichen Zeichen) zuein-
ander. Sie sucht insbesondere, wie Begriffe untereinander verbunden sind, also
das Gemeinschaftliche und Trennende, und z.B. wie es zu einem Urteilssatz
kommt, und welchen Wahrheits- oder Erkenntniswert ein Satz (16gos) hat.

Nun kann man, was man sucht, nicht an einer Riesenmenge von Begriffen
abarbeiten. PLATON findet im Dialog Sophistes [254 b 7 ff.] paradigmatisch
fiinf alles umfassende Gattungen (mégista géne) und untersucht diese fiinf
Gattungen mit dem Ziele, ihren Zusammenhang, ihre Verbindungen und das
sie Trennende zu kldren. Diese Untersuchung sei Sache des Philosophen, der
durch seine Dialektik die Verbindung herstellt zwischen dem Nachdenken iiber
diese ,,géne“, die er auch idéai nennt, und dem ,,Auge seiner Seele®, das dem
Gottlichen (= idéai) besonders nahe ist [254 a 10]. Nur der Philosoph verbindet
Grammatik und Logik mit Metaphysik.

89



PLATON (427-347)

Die fiinf Grundgattungen oder Grundideen sind:

Ruhe

Identitat Sein Verschiedenheit

Bewegung

Vier von diesen Grundideen stehen zueinander im Gegensatz:

Ruhe zu Bewegung, Identitdt zur Verschiedenheit. Zugleich aber haben sie
Gemeinsames; denn sie haben Seinscharakter und Anteil am Sein.

In diesem Sinne ist das Sein in allen vieren, ohne selbst ganz darin aufzugehen.
Es ist das ,,allgemeine Sein“ (t6 pantelos 6n).

Und jetzt kommt eine ganz scharfe Abgrenzung zu dem, was z. B. PARMENI-
DES dachte, die Erkenntnis nidmlich, dass es einen Zusammenhang zwischen
Sein und Nichtsein gibt.

PARMENIDES hatte entschieden davor gewarnt, iiber das Nichtsein {iber-
haupt zu forschen; denn Nichtsein ist nicht.

PLATON hingegen sieht das so:

Ruhe ist Nicht-Bewegung und Bewegung ist Nicht-Ruhe; und Identitét ist
Nicht-Verschiedenheit, Verschiedenheit ist Nicht-Identitdt. Das sprachlich-lo-
gische Symbol ,nicht* driickt also nicht rigoros ein absolutes ,nicht* aus, son-
dern nur ein ,anders als“.

So heifst es auch im Sophistes bei PLATON, dass das Nichtseiende nur das
Andere des Seienden ist (t6 me 6n ... tu 6ntos héteron ménon [257 b 3-4].

90



Die Kunst der Dialektik und die Ideen

Insofern kann das Sein als Idee auch das Nichtsein aufnehmen, als dieses eben
ein Anderssein ist.

Der Philosoph geht hier iiber seine in seinem Dialog ,Vom Staate” gedufserte
Auffassung hinaus. Da erkldrte [477 a 1 ff.] er es noch (wie PARMENIDES)
fiir vollig unmdglich, iiberhaupt ein Wissen vom Nichtsein zu erhalten bzw.
letzteres zu erkennen. Es ist thm aber mit Hilfe seiner Dialektik gelungen,
die vielfiltige Verflechtung der Ideen untereinander, also auch des Seins mit
dem Nichtsein darzustellen. PLATON hat an dieser Stelle den PARMENIDES
iiberwunden. Er sagt das [258 d 5 ff.] so:

»Wir haben nicht nur dargetan, dass das Nichtseiende ist, sondern wir
haben auch die Idee (eidos), die es vom Nichtseienden gibt, nachgewie-
sen.’

Und jetzt kann er am 16gos, also an einem Satz, in Bezug auf die Sophisten,
klarmachen:

Ein Satz ist entweder wahr (dann stellt er z.B. ein Seiendes als seiend dar)
oder falsch (dann sagt der Satz z.B. ein anderes Seiendes aus). Mit letzte-
ren Satzen arbeitet die Sophistik, die PLATON als eine Scheinkunst entlarvt.
Aber es geht im Dialog Sophistes nur vordergriindig um die Definition des-
sen, was ein Sophist ist, wobei wir als Muster fiir die Methode der Definition
die ,dihairesis“ des Angelfischers fanden. Der sophistes wird als Jiger ent-
larvt, als ein Menschenjiger, der sich nur den Schein von Universalitit und
Allwissenheit gibt:

Da aber ein Mensch nicht alles wissen kann, ist der sophistes einer, der wie
ein Maler nur etwas vortauscht, also mit Bildern von einer Wirklichkeit vor-
tauscht, diese seien bereits die Wirklichkeit. Das Besondere an den Sophisten
ist, dass sie nicht die Kunst der Abbilder (eikastike) [236 b 2| verstehen,
sondern die Kunst der Scheinbilder (phantastike) [236 ¢ 4]; diese aber sind
Ausdruck des Meinungs- bzw. Scheinwissens (doxastike episteme [233 ¢ 10]).

Die dichterisch-kompositorische Kunst des PLATON zeigt sich dort, wo er die
Berufsgruppe der Sophisten mit Hilfe eines bestimmten Definitionsverfahrens
(dihairesis) definiert, indem er die Sophistik unter die nachbildenden Kiinste
einordnet, und sich zugleich in diesem Zusammenhange iiber Sein, Nichtsein,
Schein, Abbild, Wahrheit, Unwahrheit, iiber Fundamentaldinge der Welt bis
hin zur Ideenlehre dufsert. Logos und Auge der Seele gehen dabei eine Einheit
ein, die so kompliziert ist, dass er an anderer Stelle zu einem Mythos greifen
muss; es handelt sich um den Héhlenmythos, der noch zu behandeln ist.

An dieser Stelle konnen wir sehen, wie das Paradigma des Mythos einen neuen
Aspekt erhilt, vielleicht sogar des urspriinglichen Charakters entbl6fst wird.
Wihrend der Mythos der frithen Griechen die Aufgabe hatte, durch Zuweisun-
gen von bildgefiillten Geschichten (der Dreizack des POSEIDON als Ausléser
eines Erdbebens) ein offenkundiges Ereignis zu erkldren, hat jetzt der Mythos
die Aufgabe, etwas, was bisher verborgen und im Dunklen blieb, an das Licht
zu bringen und diskutierbar zu machen.

91



PLATON (427-347)

Diesen Zustand iibrigens, dass etwas aus dem Verborgenen herausgetreten
ist und sich nicht mehr verbirgt, sondern ,entbirgt“, nennen die Griechen
im anfanglichen Sinne aletheia, was landldufig, aber missversténdlich, mit
sWahrheit” {ibersetzt wird.

Doch zuvor muss noch ergénzt werden:

In der platonischen Lehre von der dihairesis steckt auch ein Stiick der py-
thagoreischen Zahlenlehre. Denn wer, wie PLATON meint, bei der dihairesis
sorgféltig vorgeht [Politikos 284 d 1 ff.; 287 b 10 fI.], wird herausfinden, dass
man einer Idee einen bestimmten Zahlenwert zuordnen kann. Dieser Zahlen-
wert driickt ihren Stellenwert in einer Pyramide oder Matrix aus, ein Mehr
oder Weniger und zeigt als ,Ideal“-Zahl die unverwechselbare Stellung einer
Idee im Kosmos der Ideen. Von daher verstehen wir auch den Bericht des
ARISTOTELES, dass fiir PLATON die Ideen sogar Zahlen gewesen sind.

Das dialektische Verfahren soll abschlieffend zusammengefasst werden:

Man zerlegt einen allgemeinen Begriff, wie z. B. den Begriff téchne (Fertig-
keit), in verschiedene Teile und diese ihrerseits wieder, bis man den unver-
wechselbaren Einzelbegriff gefunden hat. Bei allem gefundenen Vielen, also
der Summe des Gefundenen, ist es sinnvoll, dennoch von Einheit zu sprechen,
weil der obere Begrift alles Darunterfallende in sich birgt. Sofern durch die
Differenzierung sehr Spezielles und Differierendes genannt ist, diirfen wir von
Vielheit reden. Das Viele ist aber auch insofern das miteinander Identische,
als es Anteil hat am Oberen.

Mit der von oben nach unten durchlaufenden Idee tritt eben viel Differieren-
des auf; das heifst, das Differierende wéchst in die Einheit, je ndher es der
Idee kommt, und findet seine Vielheit in der Welt, also in der Trennung und
Absonderung von der Idee. Schlieflich kann das Seiende zugleich auch ein
Nichtseiendes sein, weil es in Bezug auf ein anderes Seiendes zu sehen ist und
eben dieses andere nicht ist.

Was wir hier als Bild sehen konnen, ist also eine Gemeinschaft der Ideen,
und diese erfasst sowohl Sein wie Nichtsein, Eines und Vieles, Identisches und
Verschiedenes.

Grundlage dieser Synthese ist der bereits genannte Gedanke der Teilhabe,
denn das Untere hat Anteil am Hoheren und das Hohere wiederum an dem,
was noch hoher steht.

So findet das Viele seine Einheit und die Einheit entfaltet sich im Vielen.
Durch die Teilhabe gibt es einen Gesamtzusammenhang der Dinge.

PLATON fiihrt also die divergierenden Gedanken seiner Vorganger PARME-
NIDES und HERAKLIT so zusammen, dass die Synthese eine oberste Idee
ergibt, die er die ,Idee des Guten" nennt bzw. die, allerdings missverstind-
lich, als ,Idee des Guten“ iibersetzt wird.

Doch wie sind wir {iberhaupt in der Lage, auf den Gedanken zu kommen, es

92



geblendet, auf dem Wege nach oben




PLATON (427-347)

gibe Ideen, eine Ideenpyramide und in dieser Pyramide eine oberste Idee, und
welches ist unser Weg der Erkenntnis zu diesen Ideen? Wie konnen wir selbst
Wissen gewinnen und Wissen im Sinne von Bildung bei anderen und bei uns
auslosen? Was bedeutet denn nun die Ubersetzung ,Idee des Guten®?

Den gedanklichen und kldrenden Hintergrund fiir die Antwort auf solche —
scheinbar — einfachen Fragen finden wir z. B. in der buddhistischen Literatur
des alten Indiens, im sog. Milindapanha [Buch I, 1. Kapitel = MEHLIG, 1987,
II. S. 367]. Es heifst da:

»Wer da nicht wiedergeboren wird, weifs der wohl, dass er nicht wieder-
geboren wird?
Ja.“
~Wie ... kann er das wissen?
,Weil die ndhere Ursache (hetu) und die entferntere Ursache (paccaya)

der Wiedergeburt aufgehort haben, fiir ihn zu existieren ...«
,Gib mir ein Bild!*

Und dann erzahlt der Ménch NAGASENA dem Konig MILINDA (= MEN-
ANDROS T SOTER, gest. 130 v. Chr.) einen Mythos, er ,gibt* also das
,Bild“, das den Text aufklart. Und der Konig hat durch das vorgetragene
Bild verstanden, was der weise Monch mit ,ndhere Ursache und ,entferntere
Ursache® meint.

PLATON antwortet auf die eben aufgefiihrten Fragen, indem er uns ,ein
Bild“ gibt, d.h. einen Mythos komponiert; es handelt sich um den Héhlen-
mythos aus seinem Werk ,,Uber den Staat* [514 a 1-517 a 7].

5. Die Lehre von den Ideen

a) Der Hohlenmythos

Der Hohlenmythos [vgl. dazu ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 399 ff.] findet
sich im 7. Buche des Dialoges, der die Uberschrift ,,Uber den Staat* oder
Staat® tragt. Der Dialog fallt in die mittlere Schaffensperiode des PLATON;
etwa 374 v. Chr. ist vermutlich das gesamte Werk abgeschlossen worden.

Der Rahmen des Mythos besteht aus einer Geschichte, in der SOKRATES am
Festtage der Gottin BENDIS mit GLAUKON, einem Bruder des PLATON,
von Athen nach Pirdus wandert. Auf dem Riickweg werden beide festgehalten
und begeben sich in das Haus des POLEMARCHOS, wo sich dessen Vater,
Briider und Bekannte aufhalten.

SOKRATES berichtet nun {iber die Gespriche, die er dort fithrte. In dem
genannten 7. Buch dufiert sich der Philosoph zur Entfaltung der Wahrheit am
Menschen.

94



Die Lehre von den Ideen

Anstelle einer Ubersetzung wird der Text paraphrasiert; gelegentlich sind
wortliche Ubersetzungen eingeschoben.

Das Thema des Mythos ist jedoch — vordergriindig — zunéchst nicht die
Ideenlehre, sondern die Bildung des Menschen, wie SOKRATES eingangs
[514 a 1-2] sagt:

,»--vergleiche nun ... unsere Natur in Hinsicht auf den Zustand ihrer
Bildung und Unbildung mit folgender Situation!*

Zustand 1:

Stelle dir Menschen vor, die in einer unterirdischen Behausung als Gefangene
sich aufhalten! Sie sind seit frithester Kindheit gefesselt an Kopf und Beinen, so
dass sie sich nicht bewegen kénnen und nur in der Lage sind, in eine bestimmte
Richtung auf eine Wand zu schauen. Als Licht haben sie in ihrem Gefangnis
hinter sich ein Feuer, das sie aber direkt nicht sehen kénnen; zwischen dem
Feuer und ihnen selbst verlduft ein Mauerchen und auf diesem M&uerchen
befindet sich eine Art Biihne, wie sie Gaukler oder Artisten auf Markten
errichten zur Présentation ihrer Kunststiicke. Auf dieser Biihne — so stelle dir
weiter vor — laufen Menschen, teils redend, teils schweigend; sie tragen allerlei
Geriét, Bildsdulen aus Holz und Stein.

Was sehen nun, aufier sich selbst, diese gefesselten Menschen? Nun, es sind
die Schatten, die das Feuer auf die vor ihnen stehende Wand wirft. Und
wenn einer der Voriibergehenden sprache, dann glauben die Gefesselten sicher,
dass der voriibergehende Schatten redet. Sie sind also lediglich in der Lage,
Schatten zu sehen, diese reden zu hoéren und Bilder der Gegensténde fiir die
Gegenstande selbst, also die Schatten fiir das Wahre zu halten.

Zustand 2:

Wenn nun einer der Gefesselten befreit wiirde aus dem Zustande des Unver-
standes [515 ¢ 5] und gezwungen wiirde, sofort den Kopf zu drehen, zu gehen
und in die Richtung der Lichtquelle, also des Feuers (nicht direkt in das Feu-
er) zu blicken, dann diirften ihm die Augen hollisch schmerzen; er kénnte,
geblendet, die Dinge iiberhaupt nicht erkennen, von denen er zuvor
wenigstens die Schatten gesehen hat.

Wenn ihm zudem einer sagte, er habe frither nur Quatsch gesehen, dass er
»jetzt aber, dem Seienden irgendwie niher und dem zugewandt, was stirke-
re Seinsqualitét hat, die richtigere Wahrnehmung habe“; dann wiirde er das
nicht glauben, vielmehr ,der Meinung sein, dass die frithere Wahrnehmung die
grokere Fiille der Wahrheit in sich berge im Vergleich zu dem jetzt Prasen-
tierten“ [515d 5-7]. Immerhin konnte er in seinem alten Zustand seine Augen
benutzen und sehen!

Zustand 3:

Wenn man ihn jetzt zur Lichtquelle selbst (also zum Feuer in der Hohle)
bréchte, wiirde er da nicht noch gréfere Schmerzen erleiden und gern schnell

95



PLATON (427-347)

sich wenden und dorthin zuriickkehren, wo er alles wieder sehen kann, fest
iberzeugt, ,,dass dieses in seinem Sein (d. h. tatsichlich) deutlicher sei als das
<eben> Prisentierte” [515 e 3-4]?

Zustand 4:

Wenn man ihn nun wiederum mit Gewalt iiberhaupt aus der Hohle her-
aus und an das Tageslicht brichte, dann wiren seine Augen vom Lichte so
geblendet, dass er gar nichts sehen konnte von dem, was ihm jetzt als das
Wahre benannt wird.

Dieser Aufstieg wire dann eigentlich ein Abstieg.

Wir diirfen sicher sein, dass PLATON (wie sein Lehrer SOKRATES) auch
bei HERAKLIT zu Hause ist und das heifit, er weifs, dass Erwerb von Wissen
auch ein Methodenproblem ist.

Aus dem eben als fatal beschriebenen Weg des Gefesselten ergibt sich in den
Augen des PLATON, dass derjenige, der auf dem Wege nach oben ist, langsam
eingewohnt werden muss:

Also zunichst sollte er sich, aus dem Dunklen der Hohle an das Tageslicht
gelangt, die Schatten der Menschen ansehen, dann erst einmal ihre etwas
helleren und farbigen Spiegelbilder im Wasser und dann sie selbst.

Den Himmel selbst wiirde er sich zunéchst bei Nacht ansehen und das Leuch-
ten der Sterne und viel spéter das des hellen Mondes. Schlieflich wird er in
der Lage sein, am Tage die Sonne selbst zu sehen.

Nach langer GewShnung [516 a 5 ff.] wird er darauf kommen, dass [516 b 10
ff.] ,,sie es ist, die die Jahreszeiten und Jahre schafft und alles, <was es > in
der sichtbaren Welt <gibt>, an seinen Platz bringt und von all jenem, was
sie (in der Hohle) sahen, irgendwie die Ursache darstellt.”

Erst jetzt wird er sich im Vergleich zu seinem alten Zustand gliicklich preisen,
seine ehemaligen Mitbewohner aber zutiefst bedauern. Er wird dariiber er-
haben sein (vielleicht sogar unfihig dazu), die dortigen Spiele mitzumachen,
z. B. die vorbeiziehenden Schatten genau identifizieren und voneinander un-
terscheiden zu wollen. Lob, Ehre und Ansehen bzw. die Mafstdbe dafiir da
unten wird er nicht mehr verstehen, d.h. er kénnte sie auch nicht mehr ak-
zeptieren — er wiirde lieber TagelShner bei einem armen Bauern sein, als dort
unten zu leben.

Und nun das grofste Ungliick — wir Modernen wiirden mit der Sprache der
Technik sagen ,Der GAU*!

Zustand 5:

Wenn er nun wirklich zuriickginge und sich auf seinen alten Schemel setzte,
was geschihe dann? Dann wiren seine Augen voller Finsternis, er wére blind
und man wiirde ihn auslachen, da er mit verdorbenen Augen von oben zu-
riickgekommen sei; ja, man gelangte zu der ehrlichen Uberzeugung, dass jeder

96



N

N\

wieder zuriick: geblendet



PLATON (427-347)

getdtet werden miisste, der versuchte, jemanden von unten nach oben zu ho-
len. Denn das sei der Versuch, jemanden durch Blenden in den Zustand der
Finsternis zu bringen und ihn dumm zu machen.

Soweit die Paraphrase des so genannten Hohlengleichnisses.

Und nun zur Deutung, die iibrigens SOKRATES [517 a 8 ff.] selbst vornimmt
[s.u.]:

Wir erleben den Weg des Menschen oder, wie PLATON selber sagt, den Weg
der Seele nach oben und zuriick in fiinf Stufen, und ihre paideia, ihre Bildung.
Wir erkennen einen Weg {iber verschiedene Stationen mit all den Schwierig-
keiten, die wir auch an uns selbst kennen, aber auch mit den Schwierigkeiten,
die wir unter Umsténden mit unseren Mitmenschen haben und die diese un-
ter Umstdnden mit uns haben. SOKRATES hatte diese Schwierigkeiten — sie
fiilhrten ihn in den staatlich befohlenen Gifttod durch den Schierlingsbecher,
Jesus von Nazareth starb am Marterholz.

Das Sein als Ganzes ist also in sich gestuft und jede Stufe oder Schicht hat
in Bezug auf ihre Wahrheit einen besonderen Charakter. Jede Stufe hat eine
besondere Wahrheit und einen besonderen (héheren oder eingeschrénkten)
ontischen Status.

Interessanterweise kann im Griechischen das substantivierte Partizip t6 6n
(= das Seiende) gesteigert werden, wie auch das Adjektiv ,wahr* gesteigert
wird — also seiend, seiender, am seiendsten oder wahr, wahrer, am wahrsten:

Die Stufung des Seins oder des Wahren kénnen wir nur onto-logisch, sprachlich-
logisch aber iiberhaupt nicht nachvollziehen. Logisch wiirden wir sagen:

Entweder wahr oder nicht wahr. In Bezug auf das 6n wiirden wir ebenso sagen:
,seiend“ oder ,nicht seiend®.

Vielleicht versteht man jetzt auch, dass fiir unseren Zusammenhang und die
eigene Urteilsbildung die Kenntnis des Griechischen notwendig ist und {iber-
dies den geistigen Horizont und das Differenzierungsvermogen weitet:

Eine Ubersetzung ist kein Ersatz fiir den originalen Text, das gedanklich Da-
hinterliegende bliebe im Dunklen, wenn es nicht aus dem griechischen Original
geborgen werden kann.

Ontologisch gesehen also eignet jeder Seinsvollkommenheit eine eigene Wahr-
heit und diese entfaltet sich wie das Sein bis zur héchsten Stufe.

Wir bleiben noch ein wenig bei der Stufung. Hier stellt sich die Frage nach dem
Hintergrund dieser Erkenntnis. Deswegen muss der Text nochmals betrachtet
werden. SOKRATES selbst [517 b 6 ff.] gibt eine Deutung des Bildes; sie
lautet:

,Gott mag wissen, ob meine Hoffnung das Richtige trifft, aber:

Was sich mir zeigt, zeigt sich so, dass ganz zuletzt und in Vollendung
(teleutaia) im Bereiche des geistig Erfassbaren die Idee des Guten

98



Die Lehre von den Ideen

(he tu agathu idéa) <wenn> auch <nur> mit dullerster Anstrengung
(mogis) wahrgenommen wird; wenn sie aber wahrgenommen ist, dann
ist zwingend zu folgern, dass sie fiir alle <versténdigen Beobachter>>
die Ursache alles Richtigen und Schénen ist, <wobei gemif dieser
Denkweise die Idee des Guten> im Bereiche des mit den Augen Sicht-
baren das Licht und dessen hauptsichliche Quelle (die Sonne) gebiert;
andererseits ist sie im Bereiche des nur durch das Denken Erfassbare
unmittelbar die Herrin, die die Wahrheit und deren Innewerden (d.h.
deren Erkennen oder Aufspiiren) hervorbringt,*

d. h. sie bringt etwas aus dem Verborgenen heraus (aletheia) und macht dieses
ver-,nehmbar, erkennbar, verstdndlich. Sie hilft, ,Witterung aufzunehmen,
die ,Nase“ (noesis) fiir etwas zu bekommen.

Jeder Schicht des Seins und der diesem Sein zugeordneten Wahrheit kommt
auch eine Wertigkeit zu, nicht physischer, psychischer oder moralischen Art,
sondern im Grad der Entfaltung der Qualitit.

Das Wort ,das Gute* (t6 agathon) meint nicht moralische Qualitét der jewei-
ligen Stufe:

Wenn wir z. B. von der ,Gilite“ des Wassers oder von der Giite eines Gera-
tes sprechen, dann meinen wir damit eine Tauglichkeit, die dem jeweiligen
Seienden so zukommt, dass dieses seinen Sinn und Zweck erfiillen kann.

MARTIN HEIDEGGER iibersetzt to agathon durch ,,das Tauglichmachende
... [1996, S. 228].

Und das am meisten und in vollkommener Weise tauglich Machende ist die
idéa tu agathu, die ,Idee des Guten‘.

Die ,Idee des Guten hat also eine doppelte Funktion:
Zum einen ist sie im Erkenntnisprozess eine Art Scheinwerfer, der etwas aus
dem Finsteren herausholt und beleuchtet, so dass es selbst scheint (aletheia);

zum zweiten ist sie es, durch die etwas {iberhaupt erst ein Seiendes wird, also
Sein gewinnt:

Die oberste Stufe ist also die Idee des Guten, die zugleich Ursache von all dem
ist, was SOKRATES ,richtig” (orthos) und ,schon® (kalds) nennt. Nur schwer,
heifst es, ist diese zu erkennen.

Und danach beginnt SOKRATES von unten nach oben zu entfalten; Péddago-
gen sprechen vom Wege, der vom Leichten zum Schweren fiihrt.

Soweit unsere sinnliche Wahrnehmung reicht (die unterste und leichteste Stu-
fe), ist die Idee des Guten die Mutter (tekusa) des Lichts und von dem, was das
Licht gebiert (die Sonne); im Bereich des nur durch das Denken Erfassbaren
ist sie selbst die Herrin (also nicht so sehr Mutter und Gebérende) und sie gibt
Sein (= ,Wahrheit) und verleiht die Fahigkeit, etwas aufspiiren und denken
zu konnen; sie gewédhrt das Instrument, mit dem man dieses Sein erkennen
kann.

99



PLATON (427-347)

Vernehmen (d. h. das Denken und Innewerden einer Wahrheit) ist also nicht
eine Grofse eigenen Rechts, sondern eine Gabe der Gnade, die uns fiir das
dargereicht wird, das erkannt werden soll.

Durch Gnade haben wir das Vermdgen des Vernehmens.
Das konnte auch durch einen Vergleich deutlich gemacht werden, also etwa:

Was im Bereich der Idee des Guten das Richtige und Schone ist, ist im Bereiche
des Sichtbaren das Licht und die Sonne und im Bereiche des Denkbaren die
Wahrheit und deren Vernehmen (also deren Erkenntnis).

Das Gute : das Sichtbare : das Denkbare =
das Richtige/Schone : Sonne/Licht : Wahrheit/Erkennen

Uber allen Stufen steht die Idee des Guten; sie ist gebirende Mutter des
Sichtbaren, aber unmittelbar Herrin des nur durch das Denken Fassbaren.

Zwischen den Zeilen lesen wir, dass die ideale Wirklichkeit der Hervorbringung
nicht bedarf; sie ist da, wird vorgefunden, wie Gott vorgefunden wird.

Wir Lichtmenschen hingegen sind geschaffene Kinder der Idee des Guten.
Doch ob wir zu dem gelangen, wozu wir durch das tauglich Machende geschaf-
fen sind oder scheitern, ist die Frage, die jeder fiir sich beantworten muss.

Wir sind da vor uns selbst verborgen und wohl auf der Suche nach uns selbst
ein Leben lang. Den unbedeutendsten Teil dieses Prozesses nennen sogenannte
Bildungspolitiker ,Lebenslanges Lernen®, als ob Bildung die Kaufhandlung in
einem Warenhause nachvollzieht.

Was aber das Geistige betrifft, so wird dieses von der Idee des Guten nicht
nur geboren: Es bleibt auch unter dem Regiment dieser Idee und erhilt allein
von ihr bestdndige Giiltigkeit.

Die Idee ist der Souverédn (kyrios).)

So tragen die Stufen oder Schichten unterschiedlichen Charakter, sie weisen
unterschiedliche Qualitats- und Giiltigkeitsgrade auf.

Der grofse Schiiler des PLATON, ARISTOTELES, hat diese Schichtenontolo-
gie in seiner Psychologie entfaltet, indem er die Pflanzenseele von der Tierseele
und diese von der Menschenseele unterschied (auch vegetative, Sinnen- und
Geistseele genannt). Dariiber wird im Folgenden noch zu sprechen sein. Sehr
grundsétzlich und fiir die Folgezeit (speziell fiir die Scholastik) richtungswei-
send hat DIONYSIOS der Areopagite (um 500 n. Chr. in Syrien wirkend)
die Schichtenlehre entfaltet, indem er platonische und christliche Gedanken
vereinte und die Idee des Guten Gott zuordnete:

In Gott als dem Uberguten ist alles vereint; er gewihrt (wie bei PLATON die
Idee des Guten) die Fiille des Seins, in ihm ist alles eines so wie im Mittelpunkt
eines Kreises alle Kreise oder im Punkte alle Geraden.

100



Die Lehre von den Ideen

In Gott sind alle Anfinge (archai) und alle Schlussfolgen (symperasmata),
[vgl. de divinis nominibus, V 8]. Gott lasst die Dinge aus sich heraus hervor-
gehen und so wird Welt verwirklicht, indem sie aus ihm flieft (Emanation).
Und alle Dinge haben an Gott als dem Oberguten Anteil, aber doch in unter-
schiedlicher Weise:

Je naher Seiendes bei Gott steht, umso mehr hat es Anteil und um so starker
ist seine Einheit ausgeprigt. Grokere Ferne hat weniger starke Einheit und
grokere Vielheit zur Folge:

,ZAlles Leblose hat nur insofern Anteil, als es ist. Das Leben hat Anteil
an seiner (Gottes) ... lebensschaffenden Macht. Und was Geist und See-
le besitzt, hat ... Anteile an seiner ... vollkommenen, iibervollendeten
Weisheit” [de caelesti hierarchia, IV 1].

Dieser Schichtungsgedanke, der auf die dihairesis der platonischen Dialek-
tik [s. 0. S. 83 ff.] zuriickgefiihrt werden kann, geht von hier aus ein in die
scholastische Philosophie und wird deren konstitutiver Bestandteil. Die
grokartige Ergdnzung dieser Schichtungsontologie ist der Gedanke, dass alles
mit unterschiedlicher Wahrheitskraft ausgestattete Seiende, das stets Teilhabe
am obersten Guten, also an Gott, bedeutet, zu Gott zuriickkehrt:

Allem Seienden eignet ein Sehnen nach dem Guten und Schénen und dem
Einen — der Weltprozess ist aus Gott und ist zu Gott, Ent- oder Ausfaltung
und Riickfaltung, Riickentwicklung von unten nach oben bis zur ekstatischen
Vereinigung mit dem einen — durch Reinigung, Erleuchtung und Vollendung.

Der Stufungs- oder Schichtungsgedanke wird uns noch im gesamten Platonis-
mus bis zu BOETHIUS begleiten.

Die von PLATON aufgefiihrten Seins- und Wahrheitsstufen sind zugleich
Erkenntnis- und Bildungsstufen.

Der Weg beginnt in der Bildungslosigkeit (apaideusia) und endet in der pai-
defa. Als Wesen der Bildung wird die periagoge holes tes psyches beschrie-
ben, der Umschwung der ganzen Seele, nicht nur einzelner Teile.

Wenn es sich um eine Art kreisende Bewegung handelt, in der man in die Ndhe
eines Ausgangspunktes zuriickkehrt, dann handelt es sich um die Bewegung
wie auf einer Spirale, in der ein spiterer Ausgangspunkt oberhalb des fritheren
liegt. Neuzeitliches Lehrplandenken spricht vom Spiralcurriculum.

Messlatte ist immer der Zustand der Bildungslosigkeit:

Im Vergleiche zum neuen Zustand ist der alte, vergangene, ein Nichts, das
Gegenstiick zu dem, was ist:

Hier wirkt die platonische Dialektik so hinein, dass man die Verbindung von
Ideenlehre und Dialektik sehen kann.

101



PLATON (427-347)

Wenn nun aber jemand, der die eine hohere Stufe der Spiralbewegung der
Seele erreicht hat, zurlickkehrt zu seinem Ausgangspunkt und zu denen, die
dort verharren, dann wird er eine Uberraschung erleben:

Auf dieser Stufe wird er erkennen, dass er blind geworden ist fiir das Dortige
und die Dortigen, er wird verh6hnt werden und angegriffen werden, wenn er
versucht, Menschen ihrem Zustand zu entreiffen und dorthin zu fiihren, wohin
er gekommen ist. Hier wird auf das Schicksal des SOKRATES angespielt, wir
kénnten JESUS von Nazareth oder zahllose andere Mértyrer anfiihren.

Aber eine solche Stufe ist eine fiir die Beschreibung von Wahrheit notwendige
[HEIDEGGER, 1996, S. 223 ff.].

So wie das Wesen von Bildung in der gewonnenen aletheia besteht, stellt Un-
bildung oder Bildungslosigkeit den Hintergrund von Bildung und lethe den
Hintergrund von aletheia dar.

Aletheia meint nicht so sehr veritas oder verum, was man wie aletheia als
Wahr-heit tibersetzt, sondern den Zustand des Entrissenseins (alpha privati-
vum: a-letheia) aus dem Zustande des Vergessen- und Verborgenseins (lethe).

Und was dem in der Dunkelheit Verborgenen entrissen ist, ist geborgen und
aufgehoben im Lichte, ist erleuchtet.

Wenn man also an die Quelle des griechischen Wortes und damit wohl auch
an die Quelle des Gleichnisses geht, wird man erkennen, dass man mit der
Ubersetzung von aletheia als Wahrheit (veri-tas) in die Irre geht. Dieses Wort
meint dasjenige, zu dem wir im Wege unserer Bildung gelangen:

Wir werden zu dem gefiihrt, was anfianglich im Dunklen verborgen ist; im An-
fang sind wir sogar uns selbst gegeniiber verborgen. Und mit dem Entbergen
des bisher Verborgenen — man konnte es das Wesen, die physis, oder im plato-
nischen Sinne Ideen nennen — werden wir uns selbst gegeniiber entborgen und
gelangen im Aufleuchten dessen, als was wir uns in der Bildung erkennen, zu
uns selbst.

Wir werden zu uns selbst entrissen, sind ,hin“-gerissen.
Wir werden unser ge-,wahr®.

Etymologisch hiangt ,Wahr‘-heit mit der Wurzel zusammen, die im Althoch-
deutschen als gi-war erscheint und so viel wie ,mit den Sinnen erfassend“, =
,wahr-nehmend* bedeutet. Am Ende der Entwicklung der Worter jaletheia
und ,Wahrheit* steht die Bedeutung, die die Ubereinstimmung von Aussage
und ausgesagtem Sachverhalt meint.

Am Anfang der Entwicklung beider Worte steht die gemeinindoeuropéische
Vorstellung davon, dass etwas aus dem Dunkel ins Licht der sinnlichen Wahr-
nehmung gelangt, wahr wird und Gewahr, d.h. Sicherheit und Geborgenheit
bietet.

102



die Wirklichkeit dahinter?



PLATON (427-347)

b) Zusammenfassende Bemerkungen

Im folgenden Abschnitt wollen wir uns dem ndhern, was landliufig die Lehre
von den Ideen genannt wird [vgl. ERLER in UEBERWEG, 2007, S. 390 ff.].

Zuvor ein paar Bemerkungen, die bereits Gesagtes aufnehmen. Der Dialog
EUTHYPHRON bietet ein echtes Stiick SOKRATIK und SOKRATES, den
dialogischen Begriffsethiker, der unerbittlich nach dem sucht, was das Wesen
eines Gegenstandes ist.

In diesem Dialoge geht es zum Beispiel um die Frommigkeit, im Dialoge LA-
CHES um die Tapferkeit, im ION um Wissen und Wissenschaft, im CHAR-
MIDES um das, was die Griechen sophrosyne nennen (wir kénnen das auch
mit Selbstbeherrschung oder Besonnenheit {ibersetzen), im ersten Buche der
POLITEIA geht es um die Gerechtigkeit.

Was an diesen frithen Dialogen PLATONS, die ganz besonders stark unter
dem Einflusse des SOKRATES stehen, beeindruckt, ist die immer sich wie-
derholende strenge Priifung (élenxis) landlaufiger Meinungen und schnell hin-
geworfener Definitionen mit dem Ziel, die Definition schlechthin und damit
das Unverdnderliche und das nicht bestreitbare Wesen zu finden. Der Fach-
ausdruck dafiir ist schon im Dialog EUTHYPHRON zu finden; er lautet idéa
oder auch eidos.

Idéa ist etwas, was schon immer bestand, bis heute Bestand hat und immer
Bestand haben wird. Wahrend SOKRATES dabei stehen blieb, im Dialog
ethische Gegenstiande zu kliren, ging nun PLATON dariiber hinaus. Er wei-
tete die urspriingliche Bedeutung des griechischen Wortes (= dufiere Erschei-
nung, die man sehen (idein) kann) [ERLER a.a. O., S. 391] und formte seinen
Fachausdruck: idéa als etwas, was sich eben nicht als dufsere, der sinnlichen
Wahrnehmung zugingliche Erscheinung présentiert, sondern nur durch das
Denken zugénglich wird.

Er entwickelte auf der Grundlage der Begriffsuntersuchungen seine Ideenlehre.
Die Entstehung wird z.B. von WINDELBAND/HEIMSOETH [1957, S. 98
f] als ,eine der schwierigsten und verwickeltsten Vorgénge in der gesamten
Geschichte des europdischen Denkens® bezeichnet.

Die Darstellung sokratischen Denkens an einem Beispiel wurde zwar am Bei-
spiel des Dialoges EUTHYPHRON vorgenommen; doch zugleich bedeutet die-
ser Dialog eine Einfiihrung in platonisches Denken; denn die Wesensfrage
wird dort gestellt, die Frage nach dem, was einheitlich und unverénderlich der
Beliebigkeit menschlicher Meinung (doxa) entzogen ist.

Damit ist gesagt, was Quelle des Wissens und der Wissenschaft nicht sein
kann, ndmlich die sinnliche Wahrnehmung dessen, was uns in fortwihrender
Bewegung umgibt. Das, was uns umgibt, ist so in Werdezusténden begriffen
(also fliefend, wie HERAKLIT sagt), dass es allenfalls zu Meinungen (doxai),
nicht aber zu sicherem zuverlédssigem und unverdnderlichem Wissen und ent-
sprechenden Urteilen fithren kann.

104



Neue Wahrheit strengt an.



PLATON (427-347)

Die Annahme einer vollkommenen Relativitédt durch die Sophisten (PROT-
AGORAS) ist das FEine, die sokratisch-platonische Kritik daran ist das An-
dere. Es geht nicht um aisthesis, also um die sinnliche Wahrnehmung, wenn-
gleich diese schon etwas mit einer auf Wahrheit sich griindenden Vorstellung
[THEAITETOS 210 b 1] zu tun hat. Denn ohne Beriicksichtigung der sinnli-
chen Wahrnehmung wiirden wir mit vielen Beulen am Kopf herumlaufen. Es
geht dem PLATON um die Wirklichkeit dahinter [R. 516 ¢ 3], auf die sich
sein philosophischer EROS richtet.

Das Ergebnis des Nachdenkens hier ist nicht eine mehr oder weniger auf Rich-
tigkeit sich griindende Vorstellung oder Meinung, sondern ,episteme” vom
Seienden als Seienden, unverdnderlich, ewig, das heifst das Wissen vom wirk-
lich Seienden (= 6ntos 6n).

Wihrend nun SOKRATES im Bereich des Ethischen stehenbleibt und ganz
konsequent seine eide als unverénderliche Muster (parddeigmata) fiir
menschliches Handeln formuliert, geht PLATON den ganz neuen Schritt:

Er formuliert den Gedanken eines vollig anderen Seins, einer anderen Wirk-
lichkeit als der, die wir korperlich fassen und wahrnehmen:

Gegenstand seiner Wissenschaft ist die unkorperliche, immaterielle Wirklich-
keit, die neben der Kérperwelt (und unabhingig von ihr) selbsténdig existiert
[ARIST. Metaph. 987 b 4 ff.; 1078 b 9 ff.], mit der aber die genannte Korper-
welt durch Teilhabe (méthexis) verbunden ist.

Der sokratische Ansatz ist dabei, dass durch die ,eide* sittliches Wollen
und Handeln der Menschen einen wissenschaftlichen Hintergrund erhalten.
Der platonische Ansatz geht weiter und nimmt insgesamt eine immaterielle,
unkoérperliche Welt an (den sog. késmos noetés = mundus intellegibilis),
die in der Gestalt der eide oder idéai das eigentliche Sein (6ntos 6n) darstellt.
Das eigentliche Sein kann man nur vernehmen (noein) durch geistige Akte
(noeseis).

Im Bereiche der déxa verhalten sich Gegenstand zu aisthesis wie im Bereich
des eigentlichen Seins Idee und noéesis.

Ausdriickbar wird das immaterielle, unkorperliche Sein durch die Begriffe.
Die Begriffe (als Ausfluss menschlicher Sprache) stellen die uns unmittelbar
fassliche zweite Welt dar. Diese immaterielle zweite Welt verhilt sich zur
ersten, wie Sein zu Werden, das Einfache zum Komplexen, das Bleibende
zum Wechselnden.

Aus der Tatsache, dass die zweite Welt nur iiber Begriffe erfahrbar gemacht
und ausdriickbar wird, ergibt sich, dass PLATON (ebenso wie SOKRATES)
mit der Sprache dufierst sorgfiltig umgeht, ja sogar als dichtender Philosoph
(was SOKRATES fiir sich stets abgelehnt hatte) seine Dialoge wie sprachliche
Kunstwerke komponiert. Er selbst gibt sich erstaunt, aufs Tiefste bewegt,
er gerdt in Schwindel, wenn er im Dialog den jeweiligen Gesprichspartner

106



Die Lehre von den Ideen

berichten l&sst; heiliger Schauder ergreift ihn — auch beginnen ihm wie dem
Jesus von Nazareth, wenn er vom Konigreich Gottes spricht, die Worte zu
fehlen, wenn er, ergriffen mit dem Auge des Kiinstlers schauend, uns die Ideen
(wie das Heilige) nahe bringen will, er spricht dann in Bildern, wie man am
Beispiel des Hohlenmythos sehen kann.

Zu den Ideen koénnte man zusammenfassend sagen:

Ideen sind:

1. allgemeine genau zu bestimmende Begriffe, wie man es bei SOKRATES
gelernt hat; sie besitzen allgemeine Giiltigkeit;

2. das eigentliche Sein, das sich selbst immer gleich bleibt, das an sich Seiende,
das Eine im Angesicht des Vielen;

3. Urbilder, die, durch geistiges Schauen gewonnen, den Dingen iiberhaupt
erst Existenz geben; vor der Welt der Sinne und diese konstituierend liegt
diese Welt der Urbilder; erstere hat an letzterer Anteil;

4. Ursache der sichtbaren Welt, des toépos horatos.
Dieser hat Anteil an jenen.

Es gibt den ontischen Bezug zwischen dem Grundgelegten und dem Grund-
legenden durch die Teilhabe (méthexis). Das Grundlegende (die hypothe-
sis) ist im Grundgelegten anwesend (parusia).

Im TIMAIOS geht PLATON noch einen Schritt weiter und stellt dar, dass
der gottliche Schopfer die Welt als Abbild der Ideen geschaffen hat.

So findet, in unserer Welt jeder, der sehen kann, den Hinweis auf das Da-
hinterstehende; die Welt ist also ein ernstzunehmendes Zeichen fiir etwas,
was hinter ihr steht; ohne diese unsere Welt und Wirklichkeit hitten wir
keinen Hinweis auf das, was hinter ihr steht und kein Wissen.

Wirklichkeit hat also Sinn, sie wird von PLATON nicht weggedeutet oder
ignoriert, wir miissen nur versuchen, den Sinn der Zeichen dieser Wirk-
lichkeit aufzuspiiren; dann werden wir im Grundgelegten unserer Welt das
Grundlegende der Ideen finden. Unsere den Sinnen zugéngliche Wirklich-
keit ist das Zeichen, oder genauer: Nur ein Zeichen; Ideen sind

5. etwas Zweckhaftes, sie sind Zweck und Ziel (télos). Es heifst [PHAIDON
74 e 6 ff.; insbes. 76 b 1]:

»Alles Sinnengebundene strebt nach <der Idee>

So ist die Idee etwas, um dessentwillen ein anderes ist:

Das Niedere strebt nach Hoherem und dieses wiederum nach noch etwas
Hoherem. So hat alles, was ist, die Form eines Bauwerks, oder einer Pyra-
mide. Das, um dessentwillen etwas ist, wird agathén genannt. Und dieses
bewirkt, dass ein Anderes das sein kann, das es sein soll.

107



PLATON (427-347)

In jeder Wirklichkeit ist ein Jegliches auf Hoheres bezogen und strebt dar-
iber zum Hé&chsten. Welt lebt von diesem Strebevermogen.

Das Streben nach Hherem ist zugleich ein Vollendungsstreben. Am Ende
mochte alles ganz sein, ein Ganzes und dann hat das Streben Ruhe, die Ruhe
in der Idee.

Von hier ist es nicht mehr weit bis zu jenem schénen schlichten Wort der
Christen:

,Und alles Ringen, alles Streben, ist ewige Ruhe in Gott dem Herrn‘.

Das Wort fiir dieses Streben nach dem Ganzen, so sagt PLATON, ist éros:

éros als platonisches Fundamentalgenos ist der Weg des gestuften Aufstiegs in
die Unsterblichkeit des Absoluten, das selbst nicht mehr aufsteigt; es ist ohne
weitere Voraussetzung (anhypotheton [rep. 510 b 7]) und geniigt sich selbst
[PHAIDON 101 €], es steht jenseits der Wirklichkeit.

Es gibt also das Absolute, ein Oberstes — das an sich Gute oder die Idee des
Guten genannt, die allem, was folgt, von sich abgibt.

So heifit es denn auch in der Scholastik:

somne ens est bonum*“ — jedes Seiende ist gut (denn es hat Anteil am
hochsten Gut).

Doch was wir hier vorlaufig ,,das Gute nennen, ist so komplex, dass es fiir uns
nicht iibersetzbar und fiir PLATON nur im Rahmen eines Mythos angemessen,
wie soeben gezeigt, darstellbar ist.

Am Ende seines Lebens hatte PLATON dariiber Vorlesungen gehalten; ARI-
STOTELES ist Zeuge und hat, wie wir noch sehen werden, mitgeschrieben
und in seiner Metaphysikvorlesung dariiber abgehandelt. Was man zur Idee
wohl beitragen konnte, ist dieses:

Sie ist weder Teil der raum-zeitlichen Welt (also eine res extensa) noch ist
sie nur etwas Psychisches (eine res cogitans); sie ist eine Wirklichkeit, die wir
z.B. im Umgang mit der Mathematik ganz besonders erfahren diirfen:

Nicht fiir umsonst hat die Mathematik in der Akademie hochsten Stellenwert.
Nehmen wir den Satz von der Winkelsumme im Dreieck der Ebene:

Die Winkelsumme betrigt zwei rechte Winkel. Oder nehmen wir die Ellipse
oder die Multiplikation vier mal vier. Diese Sétze und deren Ergebnisse stehen
vor und aufserhalb der Zeit. Ob es uns nun gibt oder nicht, selbst ob es Gott
gibt oder nicht. Die Sitze haben absolute Geltung, oder, wie BOLZANO diese
nannte: ,Satze vor Gott.”“ Und es sind S&tze vor jeder Sprache.

Die platonischen Erkenntnisse (die Identitdt vom ,hochsten Gut* und ,,Gott)
haben eine gewaltige philosophiegeschichtliche Nachwirkung. Ich nenne nur

108



Y, ¥ R
1 ¥ ¢ i
~ |8
¥,
S i
< i
N
7
3 ;
< "‘ '3
N3 >
< L
N\
W \ Ly{ \ o

%
AP - =
o

7

TR Rt

N \ v
- R NN in
| \E \\\\\ D% DAY

4
- %}/
27 Al
Af"{:’
Z

3 $\ S} i \
O 1/ iy
4\1}} \_“{ "f:‘ 9
\\-,\‘.
T e ) \
{ Py '
f
£ ENTS
{] c. g /’,
! ,‘ W \
A
{, ".‘»: \\,‘
P ]
S

Anfang und Ende sind eines



PLATON (427-347)

die Gottesbeweise aus den Stufen der Vollkommenbheit, die Definierung Got-
tes als das summum bonum, Welt als Entfaltung Gottes, die Lehre des
Neuplatonismus von der Emanation (PLOTIN), die Unterscheidung von ab-
solutem und kontingentem Sein, BOLZANOS Unterscheidung in der Logik
zwischen psychologisch zu interpretierenden Urteilsprozessen und Sétzen, die
unabhingig von ihrem Gedacht- oder Erkanntwerden bestehen. Uber BOLZA-
NO wirkt PLATONSs Ideenlehre bis zu EDMUND HUSSERL, MARTIN HEI-
DECKER und HANS-GEORG GADAMER.

c) Exkurs: PHAIDON

An dieser Stelle bietet es sich an, einen platonischen Dialog zu bedenken, der
ebenso wie die Abhandlung ,,Uber den Staat* der mittleren Schaffensperiode
des Philosophen (388-366) entstammt [vgl. S. 77].

Eine relative Chronologie wird deswegen moglich, weil der Dialog PHAIDON
die im Dialog MENON entwickelte Lehre vom Wissen als Wiedererinnerung
aufnimmt, so, wie das eben dargestellte Hohlengleichnis sich auf PHAIDON
bezieht. Also haben wir, was die Entstehung angeht, die Reihenfolge: Menon,
Phaidon, Staat.

Beim Nachdenken iiber Bildung geht es, wie man zuvor sehen konnte, um
das Nachdenken iiber das Ziel und Ende des Einzelnen.

PHAIDON fiihrt dieses Nachdenken weiter, indem er Dialektik und Ideenlehre
zusammennimmt und iiber das Ende hinaus fiihrt.

Daraus ergibt sich die merkwiirdige Mischung aus Traurigkeit und Heiterkeit,
die sich in den Gesprichen findet, die SOKRATES an seinem Hinrichtungs-
tage gefithrt hat. Der Verlauf des Dialoges wird im Folgenden so dargestellt,
dass zwischen wortlicher Ubersetzung und Paraphrase ein Wechsel stattfindet.
Dazu kommt selbstverstindlich der Kommentar.

Zunichst sei die Gliederung des Dialoges aufgefiihrt:
1. Prolog:
SOKRATES im Geféngnis 57a1l-61c1
2. Hauptstiick:
Mensch und Seele 61 ¢ 2 - 107 d 5
- 61 ¢ 2 — 69 e 5: der philosophisch lebende Mensch
- 69 e 6 — 84 b 8: die Unsterblichkeit der Seele
- 85 b 10 — 107 d 5: Weitere Zweifel
3. Epilog:
- Weg der Seele (allgemein) 107 d 5 - 108 ¢ 5
- Mythos vom Schicksal der Seele 108 ¢ 5 - 115 a 8
- Tod des SOKRATES 115b 1 - 118 a 17

110



Die Lehre von den Ideen

Mit spielerischer Leichtigkeit, wie es scheint, komponiert PLATON den Hand-
lungsrahmen:

Zwei alte Bekannte treffen sich in Phleius, einem Ort im Nordosten der Pelo-
ponnes. Einer heiftt ECHEKRATES und ist in Phleius Mitglied einer Pytha-
goreergemeinde, der andere, nach dem der Dialog benannt ist, ist ein Schiiler
des SOKRATES und lebt in Elis, wo er nach dem Tode seines Lehrers eine
Philosophenschule griinden wird: PHAIDON.

ECHEKRATES fragt [57 a 1 ff.]:

SWarst du selbst, PHAIDON, bei SOKRATES an jenem Tage, da er das
Gift nahm im Geféngnis, oder hast du dein Wissen von einem anderen?

PHAIDON erwiderte: ,Ich selbst war zugegen, ECHEKRATES.“

ECHEKRATES sagte darauf: ,Was ist es nun, was der Mann gesprochen
hat vor seinem Tode und wie fand er sein Ende? Gern hore ich etwas
davon, denn keiner ... reist heutzutage leicht nach Athen, und kein
Freund ist seit geraumer Zeit von dort nach hier (in Phleius) gekommen,
der uns etwas Zuverlassiges dariiber hitte mitteilen kénnen, aufer, dass
er das Gift getrunken und verstorben sei; ...“

[58 ¢ 6 fI.]: ,Wie war das denn nun mit seinem Tode selbst, PHAIDON?
Was ist denn so gesprochen und getan worden und welche von den
Vertrauten waren bei diesem Manne? Oder liefs die Regierung es nicht
zu, dass sie zugegen waren? Starb er also allein, ohne dass seine Freunde
dabei waren?

»Keineswegs”, sagte PHAIDON, ,es waren welche da und zwar recht
viele...“

[59 b 10] ,Nur PLATON, glaube ich, war krank.”

[69 ¢ 7 - d 1]: ,Was fiir Gesprache* sprach ECHEKRATES, ,wurden
gefithrt? PHAIDON: ,Ich werde versuchen, dir von Anfang an alles zu
erzdhlen ...

Dieses ist der Vorspann und 1. Teil des Rahmens; er schlieft damit, dass
die weinende Ehefrau des SOKRATES auf dessen Bitten zusammen mit einem
kleinen Kind aus dem Gefingnis entfernt und nach Hause gebracht wird [60
a 6 ff].

Der Hauptteil des Dialoges umfasst drei Unterabschnitte [61 ¢ 2 - 107 d 5]
und

lduft aus in den Epilog, der
- den Weg der Seele iiberhaupt [107 d 5 — 108 ¢ 5],
- den Mythos vom Schicksal der Seele [108 ¢ 5 — 115 a 8] und
- den Tod des SOKRATES [115 b 1 — 118 a 17] behandelt.

111



PLATON (427-347)

Der zweite Teil des Rahmens beschreibt den Tod des SOKRATES. Der Dialog
beginnt mit der Begegnung zweier Bekannter, PHAIDON und ECHEKRA-
TES.

SOKRATES war gerade von den Fesseln befreit worden, aber nicht der
Schmerz bewegte ihn, als er sich reckte, sondern die Erscheinung, wie aus
dem Schmerz Wohlbehagen wurde.

Kein boses Wort iiber den oder die, die ihn gefesselt haben.

Dann erzihlte er von seinen Triumen in den vielen Néchten seines Lebens
und der sich wiederholenden Aufforderung, er solle sich musisch betétigen.

Bis zum Todesurteil verstand er ,betédtige dich musisch” als ,betreibe Philo-
sophiel!®.

Doch jetzt wolle er, falls er die Forderung Gottes falsch verstanden haben
sollte, diese richtig zu verstehen versuchen, Gott gehorchen und Gedichte ma-
chen. Doch wolle er nicht zu dem bekannten athenischen Dichter EUENOS in
Konkurrenz treten — dieser sei vielleicht besser als er. Stattdessen solle man
ihm von SOKRATES ausrichten [61 b 7 ff]:

»Lebe wohl und, wenn du klug bist, folge mir mdglichst schnell nach! Ich

aber werde, wie es scheint, schon heute hinfort gehen; denn die Athener
befehlen es.“

Das also ist an EUENOS, der sich ein Dichter und Philosoph zu sein diinkt,
die Aufforderung zum Selbstmord. So muss man das, was SOKRATES dem
EUENOS sagen lésst, wohl verstehen.

Und der wird sich dafiir bedanken!
Mit dieser Aufforderung des SOKRATES beginnt das Bild des Dialogs, nach-

dem PLATON den Prolog als Rahmen gestaltet hat:

Der Prolog zeigt uns die Szene im Geféingnis; jetzt beginnt der Hauptteil [61 ¢
2 - 107 d 5], das Bild selbst also, das aus drei Stiicken besteht. Wir beginnen
an der Peripherie mit kriftigen Farben:

Der philosophisch lebende Mensch [61 ¢ 2 - 69 e 5]

Gesprachspartner des SOKRATES sind die Schiiller SIMMIAS und KEBES.
SIMMIAS sagt, dass EUENOS zwar Philosoph sei oder zu sein sich diinkt,
doch der wolle gewiss dem SOKRATES nicht so schnell nachfolgen.

SOKRATES weist nochmals darauf hin, dass er als Philosoph ihm bald folgen
miisse, ohne sich Gewalt anzutun. Und es sei fiir ihn selbst gerade jetzt die
Zeit, sich Gedanken (diaskopein) und Bilder (mythologein) [61 e 1-2] {iber die
Wanderung dorthin zu machen; denn die Sonne sei noch nicht untergegangen.

Wir Menschen sind, so meint SOKRATES unter Berufung auf die Geheimlehre
des ORPHEUS [62 b 3], in einem Geféingnis oder wie eine Schatherde an einem
bewachten Platz. Unsere Hiiter sind nicht wir selbst, sondern die Gétter, und
denen ist es nicht gleichgiiltig, wenn sich jemand ohne Notwendigkeit entfernt.

112



Die Lehre von den Ideen

Widerspriichlich finden die Schiiler das Ganze schon:

Einerseits darf man sich nicht selbst durch eigenes Tun aus dem Leben ent-
fernen, andererseits soll man, wenn man philosophisch lebt, sich dem Tode
zuwenden.

SOKRATES hat das Gefiihl, hier jetzt vor seinen Vertrauten wie einst vor
den Richtern eine zweite Verteidigungsrede halten zu sollen.

Er beginnt mit der Formulierung seiner Grundiiberzeugung [63 e 8 ff]:

»Aus gutem Grunde meine ich, dass ein Mensch, der wirklich der Phi-
losophie lebt, dann zuversichtlich sein darf, wenn er zu sterben sich
anschickt, und auch froher Hoffnung, dass er dort (das heifit bei den
Gottern und den bereits Verstorbenen) im grofen Umfang Gutes er-
fahren wird, wenn er verstorben ist.*

In diesem Satz erscheint gleich zwei Male das Wort ,sterben®.

So liegt die Frage nahe, um welche Art Realitét es sich beim Tode handelt [64
¢ 2]: ,Glauben wir, dass der Tod irgendeine Realitit ist?“

Die Definition erfolgt sofort:

SOKRATES nennt Sterben die Trennung des Leibes von der Seele und den
Zustand des Totseins so, dass Seele und Kérper voneinander getrennt weiter
existieren.

Was folgt aus dieser Sicht des Todes fiir das Leben?
Wie lebt der Philosoph im Unterschied zu anderen Menschen?

Letztere verzehren sich in der Sorge um den Leib, sind gehetzt, haben keine
Zeit, weil sie sich mithen um Essen und Trinken, Kleidung und Befriedigung
sexueller Bediirfnisse; zu denken ist auch an Krankheiten, Angste und Phan-
tasien, auch daran, dass [66 ¢ 7 ff.] ,um den Besitz von Geld alle Kriege
entstehen; Geld aber miissen wir haben des Korpers wegen, wenn wir wie
Sklaven dem Korper dienen.

Daraus ergibt sich im ethischen Sinne fiir das philosophische Leben, dass wir
uns beim Koérper nur um das Allernotigste kiilmmern sollen, ,bis Gott selbst
uns befreit* [67 a 6].

Unser richtiges Wissen besteht also darin, dass wir die Seele rein zu halten
versuchen, indem wir [67 a 2 f.] ,moglichst keine ... Gemeinsamkeit mit dem
Korper haben®.

Dieses Wissen zu gewinnen und umzusetzen, ist Aufgabe der Philosophen:
Losung und Absonderung der Seele vom Korper [67 d 9 £.].

So stirbt man schon, wenn man noch lebt. Also macht sich der, der durch
die Philosophie sich bemiiht, mdglichst nahe dem Tode zu leben, geradezu
lacherlich, wenn er angesichts seiner letzten Stunde Schauder bekommt und
sich fiirchtet.

113



PLATON (427-347)

Wer die Freude hat, endlich die Wahrheit dort ganz zu sehen, kann sich nicht
fiirchten und Angst vor dem Tode haben. Also fallt es mir nicht schwer, euch
und die Herrschenden hier zu verlassen; ,denn ich glaube, dass ich auch dort
gute Gebieter und Freunde finden werde. Und wenn ich euch in meiner Ver-
teidigungsrede mehr iiberzeugt habe als meine athenischen Richter, diirfte ich
zufrieden sein“ [69 e 1 ff.].

Hier endet das erste Stiick des Hauptteils.

[69 € 6 - 84 b 8] Das zweite Stiick handelt von der Unsterblichkeit der
Seele.

Das ist alles gut und schon, was da von der Seele und ihrem Schicksal gesagt
ist. KEBES nimmt den Faden auf und sagt, dass viele Menschen des Glaubens
sind, die Seele stirbt mit dem Ko&rper, und nach der Trennung vom Ko6rper
steigt sie auf wie ein Hauch in der Kélte oder Rauch vom Herd. Die Frage ist
nicht, ob es die Seele iiberhaupt gibt, sondern, ob sie nach dem Tode in der
Unterwelt, im Hades, weiterlebt und unsterblich ist.

Nachdem SOKRATES sich vergewissert hat, dass seine Schiiler die Fortset-
zung des Gespriches auch wirklich wiinschen, setzt er an, indem er eine alte —
wie wir wissen — orphisch-pythagoreische Erzdhlung [70 ¢ 5 {f.] aufgreift, wo-
nach die Seelen von hier nach dort gehen, wieder von dort nach hier gelangen
und aus den Toten wieder erstehen. Wenn denn die Lebenden aus den Toten
geboren werden, dann miissten unsere Seelen ,dort* [70 d 1] wohl sein.

SOKRATES mochte weiter greifen und nimmt das Reich der Tiere und Pflan-
zen und bezieht sich auf alles, was entsteht:

Aus Kleinem entsteht Grofies durch Wachstum. Starkes entsteht aus Schwa-
chem, Schnelles aus Langsamem:
,»Aus Entgegengesetztem entsteht Entgegengesetztes” [71 a 10].

Aber es gibt ein zweifaches Werden, z. B. Wachstum vom Kleinen zum Grofien
und Abnahme vom Grofen zum Kleinen. Zweifaches Werden eignet allem, was
Werdeeigenschaft iberhaupt hat.

So ist das auch beim Leben:

Das Entgegengesetzte ist das Totsein. Auch hier wie bei allem anderen voll-
zieht sich zweifaches Werden: Vom Leben zum Tode und vom Tode zum Leben
— also sterben und geboren werden [72 a 4 ff.]. ,Mit Notwendigkeit sind die
Seelen der Toten irgendwo, von wo sie wiedergeboren werden“ [72 a 7f.].

Seele ist also in stdndiger Bewegung, die nicht linear fortschreitet, sondern im
Kreise sich vollzieht [72 b 1].

Vor der Geburt existiert sie, nach der Geburt im Korper existiert sie und nach
dem Tode des Korpers existiert sie — mal besser, mal schlechter:

Ganz nach der Qualitit des Lebens handelt es sich ,fiir die guten <Seelen>
um ein besseres Sein, fiir die schlechten um ein schlechteres” [72 e 1-2].

114



Die Lehre von den Ideen

KEBES bringt da nun ein altes Wort des SOKRATES ins Gesprich, das sich
bereits im Dialog Menon findet. SOKRATES &ufserte sich ndmlich dahinge-
hend, dass alles Lernen Wiedererinnerung sei. SIMMIAS weif nicht mehr,
wie SOKRATES diese Meinung bewiesen hat und bittet KEBES, ihm das
doch zu sagen.

KEBES erinnert sich an den ,schonsten Beweis* [73 a 7]:

Wenn man die Menschen nur richtig zu fragen versteht, bringen sie selbst ein
ihnen unbewusstes Wissen heraus, woraus man schlieffen kann, dass ihre Seele
das Wissen irgendwie hat.

SOKRATES fiihlt sich nun veranlasst, bei SIMMIAS ein wenig nachzuhelfen
[73 b 3]: Er fragt also, wieso Lernen Wiedererinnerung ist — denn SIMMIAS
mochte gern wiedererinnert werden:

»Eben dieses ... mochte ich erfahren, woriiber du gerade sprichst, nim-
lich erinnert werden“ [73 b 7 £.].

SOKRATES versucht nun das, was Erinnerung ist, zu umschreiben:
Wer sich erinnert, muss ein Vorwissen haben.

Wenn man etwas sieht, z. B. ein Musikinstrument, das man lange nicht benutzt
hat, erkennt man es gleich wieder.

Aber auch dieses ist Erinnerung:

Wenn man dieses Instrument mit einer bestimmten Person verbindet — eine
Leier mit einem niedlichen kleinen Jungen — dann reicht es, das Instrument
zu sehen, um gleichzeitig damit die schéne Gestalt des Kindes zu verbinden,
obwohl es nicht da ist. Dieser Vorgang der Erinnerung vollzieht sich auch dort,
wo man z.B. nur das Bild eines Musikinstruments oder eines Pferdes sieht.
Auch beim Betrachten eines Geméldes erinnert man sich der Person, die das
gemalte Instrument gespielt hat.

Weiter:

Wenn man z. B. das Bild eines Instruments oder eines Pferdes sieht, dann ist
man auch in der Lage zu sagen, dass das Bild dieses Pferdes dem Pferde in
der Natur mehr oder weniger dhnlich oder gleich ist und dass KEBES oder
SIMMIAS dieses Pferd des &fteren geritten haben. Auch das ist Erinnerung.

Nun gibt es, wie festgestellt, bei Bildern solche, die einem Gegenstand mehr
und solche, die einem Gegenstand weniger &hnlich sind. So oder so, wir sind
trotzdem in der Lage, das Bild auf den Gegenstand, sogar das Bild vom Pferde
auf die Person KEBES zuriickzufiihren, der es geritten hat. Wir miissen also
eine Vorstellung von dem, was ,,gleich ist, in uns tragen, anders gesagt:

In uns lebt die Idee des Gleichen, die uns zu Urteilen und Assoziationen
fiithrt, aber sich nie mit dem deckt, was in der Sinnenwelt vorkommt.

115



PLATON (427-347)

Also kann das Wissen [75 ¢ 1 f] der Gleichheit nicht aus der Sinnenwelt
kommen; es kann aus der Sinnesanschauung heraus angestofen sein, aber die
Quelle liegt woanders!

»Bevor wir geboren sind, ... miissen wir das Wissen gewonnen haben“
[75 ¢ 4-5].

Dabei geht es auch um andere Bereiche, z. B. des Schoénen, Guten, Gerechten
und Frommen. Bei der Geburt haben wir das Wissen irgendwie verloren und
beim Gebrauch der Sinne langsam wieder gewonnnen.

»Was wir also Lernen nennen, ist <nichts Anderes als> das Wieder-
aufnehmen eines uns eigenen Wissens“ [75 e 5-6]. ,Lernen diirfte also
Wiedererinnerung sein“ [76 a 7] ... méthesis anamnesis. . .

Und unsere Seelen hatten Einsicht, ehe sie sich in menschliche Gestalt bega-
ben. Also existiert die Seele schon vor unserer Geburt.

SIMMIAS nimmt diesen letzten Gedanken fiir den ewig kritischen KEBES
auf und bemerkt, dass mit der Priexistenz der Seele jedoch nicht bewiesen
ist, dass sie auch nach unserem Tode weiterlebt. Jetzt geht es also um den
Beweis ihrer Unsterblichkeit iiberhaupt [77 a 6 - 84 b 8].

Es gibt da die im Volke vorhandene Vorstellung, dass mit dem Ende des
Lebens auch die Seele vom Winde verweht wird — sie mag vor der Geburt
schon existieren und mit der Geburt in den Korper einziehen. Das heifst aber
nicht, dass sie nach dem Tode weiterlebt.

KEBES verlangt in der Konsequenz dessen die Vollendung des Beweises.

SOKRATES muss nochmals an die Arbeit mit seinen Schiilern. Fiir ihn selbst
ist es nun mit KEBES einsichtig, dass sich aus dem Kreislauf des Vitalen, also
vom Leben zum Tod und vom Tode zum Leben, auch der Kreislauf seelischen
Geschehens ergibt:

Die Seele existiert vor unserer Geburt, findet mit der Geburt ihren
Korper, verlidsst ihn nach dem Tode, um — nach dem Tode existie-
rend — wieder in einen Korper einzugehen.

SOKRATES muss wie so oft auf Angste eingehen, wenn das Gespriich den
Tod als Mittelpunkt hat.

Was aber nun — das ist die Frage — kann sich verflichtigen und vom Winde
verweht werden, so dass wir Angst haben miissen wie kleine Kinder, wenn der
Wind um das Haus weht?

Es ist das Zusammengesetzte — das kann sich auflésen und sich wandeln; doch
das Nichtzusammengesetzte (to asyntheton) bleibt stets, wie es ist.

Wir konnen das auf die Welt der sinnlichen Wahrnehmung beziehen: Was im-
mer wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, ist zusammengesetzt, 16st sich auf,
bleibt nicht, wie es ist — Pferde, Menschen, Kleider. Doch das Nichtzusam-

116



Die Lehre von den Ideen

mengesetzte, das bleibt sich gleich, ist stets mit sich identisch, z. B. was kurz
zuvor angesprochen wurde:

Das Gleiche, das Schone, das Gerechte, eben das Seiende selbst. Dieses kann
im Unterschied zu dem Zusammengesetzten, wovon es unendlich viel gibt auf
der Welt, als immer gleich bleibende Wesenheit nicht gesehen, sondern nur
gedacht und in ein Urteil gefasst werden.

Es gibt also Sichtbares und Unsichtbares, aber das Sichtbare wandelt sich,
das Unsichtbare und nur Denkbare hat Bestand.

Wenn man eine Zuordnung vornimmt, dann kommt dem Korper wohl eher
das Sichtbare (und Wandelbare), der Seele aber das Unsichtbare (Bestéandige)
zu.

Diejenige Seele aber, die, vom Koérper im Unmaf beeinflusst, mit dem Ko6rper
wahrnimmt, sieht nur Korperliches und Unreines, eben das Viele, und sie ist
verwirrt und irrt hin und her.

Wenn sie aber sich nur auf sich selbst konzentriert, dann wendet sie sich [79
d 1 ff] ,zum Reinen, immer Seienden, Unsterblichen®, wie wenn sie damit
verwandt ist.

Diesen Zustand nennt man phrénesis, <abstraktes> Denken.
Und nun eine weitere Zuordnung [79 e 8 ff.]:
Wir gehen davon aus, dass zwischen Seele und Leib zu unterscheiden ist.

Welchem der beiden ist das Gottliche und welchem das Sterbliche beizuord-
nen? Da das Gottliche u. a. mehr fiihrende und schaffende Figenschaft hat,
mochte man dieses doch mehr der Seele, die ja auch den Koérper fiihrt, zu-
ordnen; der Koérper jedoch gehort zum Sterblichen. Der Leichnam ist etwas
Sichtbares und 16st sich langsam auf, verwest — manches (wie die Mumien)
bleibt relativ lange sichtbar.

Dann aber sollte die Seele, die unsichtbar ist, zugrunde gehen? Sie, die nach
dem Sterben an einen seiner Natur geméfien, unsichtbaren Ort (,wahrer Ha-
des* genannt) zu Gott wandert, wohin ich nun auch bald gehen werde! [81 a
4 fL]:

- .. Dort wird sie gliicklich sein, frei von Hektik, Verblendung, Angsten,
ungehemmter Sexualitdt und was es sonst noch so gibt an menschlichen
Schwéchen.

Wenn man diesen ethischen Gedanken fortsetzt, dann sind die so befreiten
Seelen die der guten Menschen.

Aber die Seelen der Bosen, die nur dem Bauche dienten, werden sich wie
Schatten um Gréaber und einsame Stitten treiben und werden sichtbar, weil
sie mit dem Sichtbaren des Korpers verunreinigt sind; irgendwann werden
sie wieder in Korper eingeschlossen, Kérper von Eseln z. B. oder von Wélfen,

117



PLATON (427-347)

je nachdem, ob sie z.B. vorwiegend dem Bauche oder als Verbrecher und
Tyrannen lebten.

Die Seelen derer aber, die sich — freilich ohne Philosophie [82 a 10 ff.] — um
Tugenden bemiiht haben, wie man sie im Volke oder bei Politikern findet (z. B.
Besonnenheit und Gerechtigkeit) werden vielleicht in den Kérper von Bienen
oder Ameisen eingehen oder wieder zu Mannern des Mittelmafses stofien.

Gemeinschaft mit Gottern haben wird aber nur derjenige [82 b 10 f.] erlangen,
der sich, bevor er hinscheidet, der Philosophie und dem reinen Leben geweiht
hat.

Die Philosophie aber erst macht das Denken frei von den Sinnen und Fesseln
des Korpers und fiihrt zu Gemeinschaft mit dem Ewigen.

So ist ein philosophisches Leben ein Leben auf den Tod hin.

Jetzt tritt eine grofe Stille [84 ¢ 1 -85 b 9] ein im Gefidngnis; nur SIMMIAS und
KEBES tuscheln miteinander. SOKRATES ist ganz in sich versunken; er liest
in seinem Inneren, was er eben mit Worten ausdriickte. Schliefslich erwacht
er aus seiner Stille und fragt nach der Ursache ihres Verhaltens. Beide aber
haben Sorgen, dem SOKRATES in dieser — wie sie noch immer glauben —
gedriickten, traurigen Situation lastig zu werden.

SOKRATES weist auf die Schwéne, die in ihrer letzten Stunde wie Seher
besonders erfiillt singen; denn sie preisen das Gliick des nahenden Todes. Er
sagt ihnen:

Ich bin ein Gefdhrte der Schwine und demselben Gotte geweiht wie diese. Ich
singe in dieser Stunde das Gliick meines Sterbens.

Thr aber redet und fragt, solange die Henker es gestatten!

Der 3. Teil des Hauptstiicks [85 b 10 - 107 d 5] ist vielfaltig und ein wenig
kompliziert in seinem Aufbau; er sei iiberschrieben:

Weitere Merkmale der Seele, ihre Rolle im philosophischen Denken,
ihr Verhéltnis zu den Ideen und die Pflege der Seele.

SIMMIAS fasst sich ein Herz und trégt so vor:

Es gibt da eine Auffassung, dass man Korper und Seele vergleichen koénnte
mit einem Saiteninstrument, einer Leier und dessen Spannung. Man kann
wunderbare Klange erzeugen, wenn die Leier gespannt und gestimmt ist. Doch
wenn diese Leier zerstort ist, kann man Kldnge nicht mehr erzeugen. So ist
unsere Seele so etwas wie ein Klang, der sich aus der Mischung der Teile
unseres Korpers (dem genannten Saiteninstrument vergleichbar) ergibt. Die
Seele vergeht dann also, wenn der Kérper durch den Tod die Verbindung seiner
Elemente aufgibt. Ohne Klangkorper kein Klang.

KEBES verstirkt diesen Gedanken so, dass er zwar die Préexistenz der
Seele einrdumt, aber ihre Existenz nach dem Tode bezweifelt. Denkbar ist
und auch zuzugestehen, dass eine Seele sogar mehrere Korper iiberlebt, so

118



Die Lehre von den Ideen

wie ein Weber viele von ihm gewebte Gewénder iiberlebt — nur das letzte, das
wird ihn {iberleben.

,Daher darf man diesem Satz nicht fest vertrauen, wonach, wenn wir gestorben
sind, unsere Seele noch irgendwo existiert” [87 e 6 {f.]. Denn du, der zu sterben
sich anschickt, musst denken, dass sie in deinem Falle nun wirklich nach vielen
Kreisldufen zugrunde geht.

Was SOKRATES durch sorgfiltiges Argumentieren aufgebaut hat, droht durch
SIMMIAS und KEBES in sich zusammenzubrechen. Die Anwesenden sind ver-
wirrt und verlegen, vielleicht sogar entsetzt:

Mit dem Tode ist doch alles zu Ende?
In der Tragodie begénne jetzt der Umschwung zur Katastrophe:
Je grofser das Miihen, umso geringer der Erfolg, auf den das Miihen zielt.

Nur SOKRATES bleibt ganz ruhig auf seinem Lager sitzen, zieht vielleicht
seine Beine etwas an. Dann streichelt er das tippige Haar des PHAIDON, der
auf einem Bankchen neben ihm sitzt, und fiihrt es zu einem Knoten auf dem
Nacken zusammen.

Jetzt geht er zunéchst nicht auf die Argumente ein, sondern auf die Situation
tiefer Verlegenheit und tiefen Entsetzens. Man spricht in solchen Situationen
auch von Aporie.

Diese Aporie nimmt SOKRATES lichelnd ganz ernst und kommentiert sie.

Er unterbricht den argumentativen Gesprichsprozess und kommt vom Inhalt-
lichen zum Zwischenmenschlichen:

Das Entsetzen hat die Manner stumm gemacht. Sie merken wohl, dass sie SO-
KRATES doch nicht richtig verstanden haben; insbesondere SIMMIAS und
KEBES haben die von SOKRATES gemeinte radikale Wesensverschieden-
heit der Seele vom Koper [FRIEDLANDER, 1975, III S. 45] nicht erkannt —
iibrigens wohl auch nicht der Pythagoreer ECHEKRATES aus der Rahmen-
handlung.

So mochte SOKRATES den Logos nochmals bemiihen. Er bittet den PHAI-
DON, sein schénes Haar wie sonst iiblich am n#chsten Tag aus Trauer iiber
seinen Tod nicht abzuschneiden, sondern noch heute soll beider, des SOKRA-
TES und des PHAIDON, Haar fallen, wenn das Gesprich stirbt und [89 b 9
- ¢ 1] nicht wieder zum Leben erweckt werden kann.

Das heift soviel wie:
Setzen wir unser Gesprich fort!

Was uns einigt, sagt SOKRATES, ist die Auffassung vom Lernen. Lernen ist
Wiedererinnerung. Diese aber ist nur moglich, wenn die Seele vor der Geburt
schon existiert. Dann aber kann sie nicht, wie die Pythagoreer und SIMMIAS
behaupten, eine Harmonie des Korpers sein. Denn die Harmonie entsteht doch

119



PLATON (427-347)

erst, wenn die Teile (Elemente) zu einem ganzheitlichen Kérper zusammen-
getreten sind.

Diese Harmonie gibt es nicht vor der Geburt.

Erst muss der Korper da sein, dann folgt der Klang. Wenn aufserdem feststeht,
dass die Seele (wie das Gottliche) eine Fithrungsaufgabe hat — sie beherrscht
den Korper —, kann sie keine Harmonie sein, da diese wie der Klangkorper bei
der Leier nur eine Funktion des Korpers ist.

Und nun zu KEBES [95 a 4 ff].

Sehr weit holt SOKRATES aus, so weit, dass man den Einwand des KEBES,
die Seele konnte zwar sowohl vor als auch nach dem Leben existieren, sei aber
nicht ewig, fast vergisst.

SOKRATES meint jedoch, dass seine Schiiler aus den breit gestreuten Gedan-
kengéingen manches entnehmen kénnten — das konnte dann wie der Stachel
einer Biene hingen bleiben und Beschwerden bereiten oder auch das eigene
Denken konsolidieren.

SOKRATES nennt das aus dem Einwand sich ergebende iibergreifende Thema

[95 € 7 — 96 a 1]: Ursachenforschung in Bezug auf Werden und Vergehen
[FRIEDLANDER, a.a.O., S. 47].

Er beginnt ganz schlicht, indem er aus seinem Leben, d.h. aus seiner Le-
benserfahrung erzéhlt. Das baut nach der Verzweiflung seiner Schiiler wieder
Spannung und Aufmerksamkeit auf; denn das Leben eines Sterbenden, den
man spéter nicht mehr fragen kann, interessiert elementar:

Als junger Mensch [96 a 6 ff.] bemiihte ich mich ganz intensiv darum, die
Ursachen des Entstehens und Vergehens alles dessen, was existiert, zu verste-
hen — der Tiere, unseres Denkens, der Wahrnehmung, des Himmels und der
Erde. Hunderte von Meinungen waren es, die ich fand und sie machten mich
deswegen stutzig und brachten mich in Verwirrung, nicht aber in die Klarheit;
das gilt auch fiir Vorginge in der Mathematik:

Niemand kann mir erkldren, warum aus einer Eins eine Zwei wird:

Ist denn die Eins selbst eine Zwei geworden, wenn eine weitere Eins dazuge-
setzt wird, oder wird die zugesetzte Eins zu einer Zwei. Was wird denn nun
zwei? Wo bleibt dann aber die Identitit der Eins und welches ist die Identitét
der Zwei?

Der zeitgenossische Betrachter konnte hier aus der Psychologie des Kindes eine
Beobachtung hinzufiigen: Ein Kind kommt bei der Frage nach dem Ergebnis
der Addition von 4 + 4 zu 5, weil die Identitit der zweiten Vier als Einsheit
verstanden wird.

Weiter sagt SOKRATES (in Paraphrase) [97 b 8 ff.]:

120



Die Lehre von den Ideen

Da begegnete mir die Philosophie des ANAXAGORAS, der mir — so hoffte
ich — Befreiung aus der Verwirrung bringen sollte. Er lehrte mich [97 ¢ 1
ff], dass die Vernunft Ursache von allem sei. Man braucht also nur nach der
Zweckmafigkeit des Geschaffenen fragen, um dessen Ursache zu erfahren. Die
Ursache liegt im Zweckmébigen (télos); daher verstehe ich, warum die Erde
sich in einer Zentrallage befindet und beweglich ist und warum Sonne, Mond
und Sterne sich zueinander so bewegen, wie sie sich bewegen — weil es im
Sinne der Vernunft gut und zweckmaéfig fiir sie ist.

Doch auch diese Deutung alles dessen, was uns umgibt und was ich selber bin,
bleibt vordergriindig und im Stoffe stecken.

Spatere Philosophen oder Philologen werden das, was ich an ANAXAGO-
RAS kritisiere, Reduktion der Naturerklirung auf ,materielle Atiologie®
[FRIEDLANDER, a.a.O., S. 47| nennen.

Wenn man nun die Vernunft (nus) wie ANAXAGORAS nur auf das Stoffliche
bezieht, argumentiert man, wie wenn einer [98 ¢ 5 ff.] sagt, dass ich deswegen
hier im Gefiangnis sitze, weil mein Korper aus Knochen und Sehnen besteht
und die Knochen durch Gelenke verbunden und mit Fleisch und Haut versehen
sind. Und weil ich in der Lage bin, meine Beine zu bewegen, sitze ich hier statt
in Mittel- oder Nordgriechenland, wohin ich gut hitte entkommen kénnen,
wenn ich die Flucht fiir richtig und gut gehalten héatte.

[99 a 4 {.] ,Doch Ursachen solcher Art anzufiihren, <schien und scheint
mir> gar zu unpassend.”

Dieses war meine erste grofie Fahrt, die Fahrt zu Naturphilosophen einschliefs-
lich ANAXAGORAS.

Wenn ihr wollt, berichte ich von meiner zweiten grofen Fahrt [99 ¢ 9 ff.], die
ich unternehmen musste, um die Ursache zu erforschen.

Die erste Fahrt war erfiillt durch die Vorherrschaft der Stoffe, wie sie von der
Naturphilosophie aufgefiihrt werden.

Auf der zweiten Fahrt floh ich — vorsichtig wie einer, der bei einer Sonnenfin-
sternis die Sonne durch ein geschwérztes Glas beobachtet -, zu den 16goi [99 e
5], zum abstrakten Denken und suchte dort die Wahrheit des Seins zu betrach-
ten, nicht mit den Sinnen, sondern mit der Kraft des Denkens in Begriffen und
Definitionen.

Meine Methode ist die, dass ich einen Satz oder Gedanken nehme, der die
stirkste Aussage- und Uberzeugungskraft hat, also unumstdilich [APELT,
1993, Bd. II: PHAIDON, S. 102] ist, und diesen wie auch das, was mit diesem
iibereinstimmt, als wahr annehme.

Fiir unumstoéflich halte ich, dass es ein Schones, Gutes, Grofies usw. an
sich gibt. Im Unterschied zu dem, was die fritheren Philosophen — die physikoi
— so Ursache nennen, ist z. B. dieses Schone an sich Ursache dafiir, dass ein

121



PLATON (427-347)

Pferd oder ein Madchen oder eine Skulptur schén sind. Sie sind schén dadurch,
dass sie am Schonen an sich, d. h. an der Idee (eidos) des Schénen teilhaben.
Diese Idee ist im Konkreten gegenwirtig und zwischen beiden, dem An-sich
und dem Konkreten, besteht Gemeinschaft [vgl. Friedldnder, a.a.O., S. 439,
Anm. 24].

Wir miissen aber noch einen Schritt weitergehen, damit die Logosphiloso-
phie Vollendung findet und sich von der Naturphilosophie deutlich abheben
kann:

Im Bereich der konkreten Dinge, wie sie die Naturphilosophie betrachtet,
kann, wie wir sehen, Entgegengesetztes aus Entgegengesetztem, Kleines aus
Grofsem, Groftes aus Kleinem, usw. werden. Das aber ist auf der Ebene der
Ideen der Logosphilosophie ausgeschlossen. Eine Idee als Urform (eidos)
schliefst ihr Gegenteil aus, wie z. B. der Schnee das Feuer und das Kalte
das Warme ausschliefsen. Wo das Feuer auftritt, weicht der Schnee, wo das
Kalte sich zeigt, flieht das Warme. So kann z. B. auch die Drei nicht zugleich
ungerade und gerade sein. Wesenseigenschaften schliefsen also sich gegensei-
tig dort aus, wo sie Gegensitze bedeuten und kdnnen auch nicht ineinander
iibergehen.

Nun kommt die Anwendung des Erkannten auf die Seele:

Wessen die Seele sich beméchtigt, das wird mit Leben erfiillt [105 d 3-4]. Das
eidos der Seele ist Lebendigkeit; Seele ist mit dem Leben so verbunden, wie
z.B. die Drei mit dem Charakter des Ungeraden.

Wie nun die Drei eine andere Qualitédt — entgegengesetzt oder nicht — nicht
zulassen kann, kann auch die Seele, dessen eidos Leben ist, nicht anderes,
also auch nichts Entgegengesetztes, zulassen — z. B. den Tod. Was aber den
Tod nicht aufnimmt ist ,ohne Tod* (a-thanatos), d.h. todlos“, unsterblich,
unvergénglich, [105 e 6]: Etwas Unsterbliches also ist <die> Seele.”

Die Seele befindet sich in Gottes N&he; denn Gott und die Idee des Lebendigen
befinden sich in der Gemeinschaft des Unzerstérbaren.

Unumstoklich also ist <diese Wahrheit>:

Die Seele ist etwas Unsterbliches und Unvergéngliches; und tatséchlich
werden unsere Seelen im Hades (d. h. bei Gott) sein [107 a 1].

Das eingangs genannte Gemilde n#hert sich der Vollendung, wobei immer
Farbe und Form des Rahmens — das Gefingnis ist gemeint — in das Bild
selbst hineinweisen. Jetzt aber mochte SOKRATES zugleich mit KEBES und
SIMMIAS sicher sein, dass alle Schiiler alles verstanden haben — jedenfalls
so, dass zwischen Zweifel und Gewissheit eine dialektische Balance besteht
[FRIEDLANDER, a.a.O. S. 51].

Und er ist sicher.

122



ein Stiick der wahren Erde



PLATON (427-347)

Paul Friedldnder weist [a.a.O. S. 52| auf den Dreischnitt im platonischen
Denken hin: l6gos, ethos und mythos. — d. h. auf die Bereiche des Denkens,
der charakterlichen Lebensfiihrung und des in Worte gefassten Bildes.

Nach der ausfiihrlichen Darstellung des logos (hier ging es um den Beweis fiir
die Unsterblichkeit der Seele) folgt allerdings nur ein kurzer Hinweis auf das
ethos [107 ¢ 1-d5]. Gemeint ist, dass die Seele auf dem Wege von hier nach
dort nichts anderes mitnimmt als Erziehung und Bildung (paideia) sowie das
Ergebnis des Umgangs mit dem Ko6rper (trophe).

Der Grund fiir diese Kiirze liegt wohl darin, dass Sétze und Ausblicke dazu
sich in den fritheren Teilen des PHAIDON finden, insbesondere am Anfang,
wo es um die philosophische Lebensfithrung [61 ¢ 2 — 69 e 5] ging. Dem kur-
zen Hinweis folgt dann aber ein grofter Mythos, der Mythos vom Schicksal
der Seele, und schlieRlich beendet den Dialog die Schilderung des Todes des
SOKRATES.

So konnte man sich den nun beginnenden Epilog [107 d 5 - 118 a 17] als aus
drei Teilen zusammengesetzt vorstellen:

1. Weg der Seele tiberhaupt 107 d 5 - 108 ¢ 5]
2. Mythos vom Schicksal der Seele [108 ¢ 5 - 115 a §]
3. Der Tod des SOKRATES [115b 1 - 118 a 17].

SOKRATES leitet aus der Tatsache, dass die Seele unsterblich ist, die For-
derung ab, dass diese der Fiirsorge und Pflege bedarf. Denn wenn sie in die
Unterwelt kommt, fithrt sie nur die Ergebnisse dieser Fiirsorge durch uns wéh-
rend ihres Verweilens im Koérper mit sich:

ihre Formung und Bildung sowie das Gelernte als Nahrung [107 d 2 {f].

Ein daimon als Fiihrer, den sie schon wahrend des Lebens im Korper hatte,
wird sie begleiten zunichst zum Gericht, wo Richter {iber sie befinden. Dort
wird sie erhalten, was ihr aufgrund ihres Lebens zukommt, und vom daimon
in die Unterwelt geleitet. Nach ldngerem Aufenthalt dort und periodisch wird
ein anderer daimon die Seele weiter in einen neuen Leib fiihren. Insgesamt
aber wird sich nur die kultivierte und geistbetonte Seele dort wohlfithlen und
Gotter als Begleiter haben [108 ¢ 3 ff].

Doch die kérperbetonte Seele wird noch lange um ihr Grab, den Koérper und
um die Grabstétte herumflattern, bis sie den ungeliebten Weg nimmt und in
einen nicht geliebten Koérper eingeht.

Und jetzt nach dem ethos kommt die mythologische Wende:

Wir Menschen leben vom Westen bis Osten um das Meer wie Frosche um einen
Tiimpel. Was wir mit unserer Schulweisheit Erde nennen, ist ein Staubkorn
dessen, was wahre Erde ist. Wir leben in einer von zahllosen kleinen Falten
und halten das Bisschen Luft iiber uns schon fiir den Himmel.

124



Baden mo6cht’ ich mich jetzt!



PLATON (427-347)

Den wahren Himmel, das wahre Licht und die wahre Erde erkennen
kénnte nur der, der, von Fliigeln getragen, hinauffiége und im Schauen ver-
harren kénnte. Fiir diesen aber stellt sich von oben gesehen die wahre Erde
als Ganzes dar, als Stiick erhabener Schonheit mit den strahlenden Farben
prachtvoller Gemailde.

Und erst die Pflanzen, Berge und Steine — durchsichtig und leuchtend sind sie
wie Karneole und Smaragde.

Menschen leben da, nicht wie wir nur am Rande des Meeres. Gliicklich leben
sie im milden Klima mit milden Go6ttern. Tief im Inneren, von den Falten
ausgehend, finden sich vielfiltige Regionen:

Verbunden sind sie durch Gange und Schéchte. Wasser fliefst dort, Schlamm,
Lava und Feuer von oben nach unten, von unten nach oben, bewegt durch
eine Art Hebemaschine [111 e 5].

Der gréfste von den Schliinden ist von den Dichtern Tartaros genannt. Darin
fliefit das Wasser ohne Grund und Boden hin und her.

Es gibt aber auch andere Strome, vier insgesamt.
Einer davon heifst (_)kéanos; dieser stromt am weitesten aufien herum.

Der zweite, Achéron, stromt in den Acherusischen See, an dem sich die Seelen
aufhalten, um dann von dort wieder empor geschickt zu werden und in Tier-
oder Menschenkorper einzutauchen.

Der dritte, Pyriphlegéthon, umwindet mit seinem kochenden Wasser die Er-
de und miindet in den Tartaros. Der zweite Strom flieft, dem Pyriphlegéthon
gegeniiber entspringend, durch einen Styx genannten See, aus dem er mit
groker Gewalt austritt.

Wie der Pyriphlegéthon umstrémt er, ohne sich mit anderem Wasser zu mi-
schen, den Acherusischen See und miindet ebenfalls im Tértaros. Sein Name,
also der Name des vierten Stromes, ist, wie uns die Dichter sagen, Kokytos
[113 ¢ 9].

Diese Fliisse haben fiir die Seelen grofe Bedeutung:

So gelangen die Seelen derer, die nach dem Urteil der Richter weder besonders
gut noch besonders bise gewesen sind, iiber den Achéron an den Acherusischen
See; dort nehmen sie Wohnung und harren der Wiedergeburt.

Die Seelen der Bosen aber — Tempelrduber und Morder — stiirzt die Schick-
salsgottheit [113 e 5] in den Tartaros.

Je nach Schwere des Verbrechens spiilen sie der Pyriphlegéthon oder Kokytoés
nach oben, von wo sie wieder heruntergespiilt werden in den Strom der feuri-
gen Lavas oder des Jammers. Unter Umsténden ein sehr langer, gar ewiger
Kreislauf.

126



Die Lehre von den Ideen

Nur die durch die Philosophie Gelduterten [114 ¢ 1 ff.] nehmen Wohnung —
nicht in den dunklen Tiefen der Erde an den siedenden Lava- und Feuerstro-
men, sondern hoch oben auf den licht- farb- und formgefiillten Hoéhen der
wahren Erde.

Diese noch zu schildern — mehr als ich vorhin schon tat, fehlt mir jetzt die Zeit.
Doch gedanklich verweile ich schon lange bei dem, was ich gerade beschrieb
[114 d 7].

Doch nun ist es Zeit zu gehen. Mein Schicksal gebietet es so. Baden mochte
ich mich jetzt, damit die Frauen nicht die Miihe haben, meinen Leichnam zu
waschen.

Mit diesen Worten endet der Mythos und 13uft in den Rahmen aus.

Schiiler KRITON fragt, ob SOKRATES denn noch einen Wunsch habe. Es
lage nahe, dass er fiir Frau und Kinder einen Gruf oder sonstige Verfligungen
hat.

Doch sein einziger Wunsch ist, dass sich die Schiiler um ihr Seelenheil sorgen.
KRITON mochte nun wissen, wie man den SOKRATES bestatten solle.
Den SOKRATES kann niemand bestatten.

Was aber seinen Leib betrifft, so mache, was du willst und wie es der Brauch
ist [115 e 6 ff.].

Dann liels er den Henker kommen, lieferte ihm seinen Leib aus und liefl das
Unvermeidliche an sich geschehen:

Er trank das Gift und starb.

127






ARISTOTELES Portrait






D ARISTOTELES (384-322)

Wir wenden uns jetzt dem wohl bekanntesten Schiiler des PLATON zu:
ARISTOTELES.
Der Weg der Darstellung wird folgende Bereiche durchlaufen.

Zunichst werden wieder einige Worte zur politischen Geschichte gesagt wer-
den. Das ist deswegen besonders wichtig, weil die Verbindung des Philosophen
zu ALEXANDER dem Grofsen hervorgehoben werden soll.

Dann wird in aller Kiirze das Leben des Philosophen vorgestellt werden; denn
wir haben gelernt [Jager, 1985], wie eng Leben und Werk zusammenhéngen.

Daran schliefen sich Ausfiihrungen zum Werk allgemein und zur Uberliefe-
rungsgeschichte an.

Schwerpunkte der Darstellung der Lehre werden der Mensch und seine Bildung
sein; dabei geht es um folgende Themen:

1. Sprache und Denken,
2. Denken und Sein,

3. Sein und Bildung,

4. Psychologie und Ethik.

1. Politische Geschichte

ARISTOTELES ist von seinen Zeitgenossen, insbesondere von den Athenern,
als Grieche nie respektiert worden. Er war nur ein ,,Barbaros®; denn er ist ein
gebiirtiger Makedone und gehorte einem Volke an, dessen Konige Tatkraft
mit dem Gespiir fiir Macht verbanden und Sinn fiir Kunst und Philosophie
hatten.

Am Hofe des ARCHELAOS I (414-399) zu Pella (am Nordwestzipfel der Halb-
insel Chalkidike) lebten bekannte Kiinstler (Dramatiker, Musiker, Epiker). So
hat EURIPIDES dort seine Bakchen gedichtet und sogar SOKRATES war
eingeladen, nach Pella zu kommen.

Fir ARISTOTELES von entscheidender Bedeutung aber war Philipp II.

131



ARISTOTELES (384-322)

Dieser hatte 358 den makedonischen Einheitsstaat (man kénnte auch Zentral-
staat sagen) geschaffen und das Heer neu organisiert.

Mit dem Aufstieg Makedoniens als politisch-militarische Macht einher ging der
Niedergang Athens. PHILIPP II eroberte eine Reihe von wichtigen, zu Athen
gehorenden Stddten (Amphipolis, Pydna, Poteideia in den Jahren 357-356)
Sein ungewdchnliches Selbstbewusstsein zeigte sich dort, wo er einer alten an
den Nordhingen eines goldreichen Gebirges gelegenen Stadt namens Krenides
nun seinen Namen gab:

Philippoi.
Sein Sohn ALEXANDROS {ibrigens, spater der Grofie genannt, setzte dieses,
so einmalig und unerhort es war, in Serie fort.

PHILIPP II griff 2 Jahre nach der Einigung des Nordens in Mittelgriechen-
land ein und gewann dieses einschliefslich der Insel Eubda (348). In diesem
Zusammenhange gewann er auch im Norden noch eine Reihe von Stidten,
u. a. Stageiros (350), die Geburtsstadt des ARISTOTELES.

Mit dem Frieden zu Pella (346) schwiegen die Waffen — doch Athen selbst
war zutiefst zerstritten zwischen den Parteien der Makedonenfeinde (Demo-
sthénes) und Makedonenfreunde (Isokrates, auch Speusippos, der Leiter der
platonischen Akademie). Aufenpolitische Entwicklungen in Agypten fiihrten
sogar zu einer Anniherung Athens an Persien.

Am 2. August 338 kam es bei Chéronea schliefslich zum Kampf um die Hege-
monie. Der Hellenenbund (340 schnell geschlossen) unterlag der {iberlegenen
Kriegskunst des PHILIPP, insbesondere den Reiterattacken des ALEXAN-
DROS, Sohns des PHILIPPS II.

337 wurde der sog. Korinthische Bund aller Hellenen geschlossen. Nur Sparta
blieb aufen vor. Die Fiihrung hatte PHILIPP, der Gegner war Persien, ge-
gen das sogar formlich ein Kriegsbeschluss herbeigefithrt wurde. Kurz darauf
wurde PHILIPP II ermordet (336) und der junge ALEXANDROS hatte die
Nachfolge anzutreten. Zwanzig Jahre war er alt.

Mit grofer Energie setzte er den genannten Kriegsbeschluss um und zog 334
nach zweijahriger Vorbereitung gegen Persien zu Feld. Sein Feldzug fiihrte
durch Kleinasien bis nach Agypten, wo er (331) in der Oase Siwa als Sohn
Gottes begriift wurde. Ubrigens begriindete er Anfang 331 eine Stadt, der er
seinen Namen gab:

Alexandria.

Ihre Lage war so vorziiglich und umsichtig gew#hlt, dass die Stadt heute noch
als bedeutende Hafenstadt existiert und weiter seinen Namen trégt.

Das Kriegsziel war aber erst erreicht, als der Perserkonig in seinen Kernlanden
geschlagen war (1. Okt. 331 bei Gaugamela). Nun durften die Griechen wieder
in ihre Heimat zurlick — doch der Feldzug (jetzt der Makedonen) ging weiter

132



Leben

bis zum Indus und bis nach Samarkand. Doch dann weigerten sich seine Ma-
kedonen, weiter zu marschieren — vielleicht sahen sie eher als er selbst, dass
man sich auch zu Tode siegen kann. Anders als sein Vorbild ACHILLEUS gab
er nach und setzte sein Wirken als Politiker fort:

Sein Ziel war die Schaffung eines Grofreichs u.a. durch Verschmelzung der
Makedonen mit den Persern:

In Asien war er Ko6nig der Perser, wobei Makedonen und Perser gleichbe-
rechtigt wurden, im Korinthischen Bunde war er hegemon (= Fiihrer), in
Makedonien basilets (= Konig).

Er schuf ein einheitliches Miinzsystem, das Griechische (insbesondere das in
Athen gesprochene) wurde Amtssprache vom Indus bis zum Nil, von Syrien bis
Nordgriechenland, die militédrische wurde von der zivilen Verwaltung getrennt;
Expeditionen (vom Indusdelta bis zur Miindung des Euphrat-Tigris und an
den oberen Nil) sollten seinen Wissensdurst stillen. Doch plétzlich starb er am
13. Juni 323 in Babylon. Die entstehende Liicke konnten seine Generile, die
um die Macht und Nachfolge kiimpften, nicht schliefsen. Die Kdmpfe dauerten
bis 280 mit dem Ergebnis, dass sein Grofreich in verschiedene Konigreiche
geteilt wurde.

Mit ALEXANDROS endete eine Weltepoche, eine neue begann (J.G. DROY-
SEN):

der Hellenismus.

2. Leben

Als der Grieche, fiir den auch die heutigen Griechen ihn gern in Anspruch
nehmen mochten, ist er nie betrachtet worden:

Er ist Makedone und in Stageira (oder auch Stageiros) auf der Halbinsel Chal-
kidike 384/383 geboren. Sein Vater war Arzt am makedonischen Konigshof;
daraus ergab sich eine personliche Nihe zum makedonischen Hof; diese hat
spiter dem ARISTOTELES sehr geschadet, wie wir noch sehen werden.

Er war sehr frith Vollwaise.
Wie man das bei begabten Kindern dieser Art oft findet:

Er versuchte sein schweres Los durch eine immense Arbeit zu kompensieren
und so fiel er dem PLATON auf:

367/366 siedelte er zum Studium nach Athen iiber und wurde Schiiler der
platonischen Akademie, der er 20 Jahre in enger Verbindung zu PLATON
bis zu dessen Tode (347) angehorte. Es dauerte nicht lange, bis dass er auch
als Lehrer titig wurde und natiirlich die Position der Akademie nach aufsen
[JAEGER, 1985, S. 55] gegen andere Personen und deren Konzepte vertrat,
genannt ist speziell der bedeutende Redner ISOKRATES:

133



ARISTOTELES (384-322)

Im Unterschied zu PLATON [JAEGER, 1989, S. 981 ff.] und seiner Akademie
vertrat dieser die Meinung, dass nicht die Philosophie (insbesondere die Ma-
thematik), sondern die Rhetorik fiir die Jugend das vorziigliche Bildungs-
mittel sei [auch CIC. De oratore IIT 35 (141), III 56; III 137 {f.; QUINCT.
IIT 1, 14].

Es gibt aus der Antike [AEL., VH IIT 19; IV 9] Berichte, wonach es Streit
zwischen ARISTOTELES und PLATON, d.h. schwere (inhaltliche) Ausein-
andersetzungen zwischen Lehrer und Schiiler gegeben habe.

Das mag Aufensicht sein. ARISTOTELES jedenfalls selbst bekennt sich noch
nach dem Tode des PLATON als (allerdings kritischer) Platoniker [JAEGER
1985, S. 31 ff., 107 ff., 176] und betont seine Freundschaft zu ihm [N. E., 1096
a 12 ff].

Nach dem Tode PLATONSs geht er 347 (eingeladen oder gar berufen) zusam-
men mit XENOKRATES (Leiter der Akademie von 338-314) nach Kleinasien
in die Stadt Assos (Landschaft Troas, in der der Fiirst HERMIAS regierte)
und mischte durch die Griindung einer ,, Tochterniederlassung der athenischen
Akademie” in die dortige Realpolitik platonische Elemente [JAEGER a.a.O.
S. 116].

Vielleicht bewog den ARISTOTELES auch der Gedanke, dass er in Assos
verwirklichen konnte, was dem PLATON auf Sizilien durch- oder umzuset-
zen versagt blieb [JAEGER, a.a.O., S. 112 ff., insbes. S. 115]. Dort blieb er
3 Jahre (347-345) und heiratete PYTHIAS, die Nichte und Adoptivtochter
des Fiirsten. Die Jahre waren gefiillt mit Arbeiten im Sinne der platonischen

Akademie: Spuren seiner Tétigkeit finden sich fragmentarisch in der Schrift
,Von der Philosophie®.

War ARISTOTELES bis zu seinem Aufenthalt in Assos Akademiker im en-
geren Sinne (erkennbar an der Dialogform seiner fragmentarisch erhaltenen
Schriften), wuchs in Assos die kritische Distanz zu PLATON und insbesonde-
re zur Ideenlehre; stilistisch driickt sich das darin aus, dass neben den Dialog
die Form der Lehrschrift trat.

Was aber die metaphysische Spekulation betrifft, so blieb ARISTOTELES in
den Fufistapfen des PLATON, desgleichen, was die Verbindung von Theolo-
gie und Astronomie betrifft — nur trat an die Stelle der Ideen der Ather als
oberstes Element, dariiber nur noch der transzendente unbewegte Beweger.

Was die Gestirne z. B. betrifft, so wandelte sich die Auffassung:

Als Platoniker war er der Ansicht, die Gestirne zogen ihre Bahnen in freier
und personlicher Willensentscheidung, jetzt sieht er die Bahnen als Ausdruck
naturgesetzlicher Tatbestinde. In dieser Zeit von Assos entfaltete sich sein
Denken, wie es sich in seinen Vorlesungen zur Metaphysik, Ethik und Politik
[UEBERWEG/PRACHTER, 1953, S. 362] niederschligt.

Auch ein Wandel der Form ist festzustellen:

134



Die Wirklichkeit kann dich erschlagen



ARISTOTELES (384-322)

Der Dialog wird durch die fiir den Schulgebrauch bestimmte Lehrschrift ab-
gelost. Was wir heute besitzen, sind in der Masse Lehrschriften.

Wahrscheinlich auf die Bekanntschaft mit THEOPHRASTOS ist es zuriick-
zufiihren, dass ARISTOTELES 345 nach Lesbos (Mytilene) ging und dort
lehrte.

Nach etwa 2 Jahren erhielt er 343 den Ruf des makedonischen Konigs Philipp
11, den 13-jahrigen Sohn ALEXANDROS zu erziehen.

Prinzenerzieher also sollte er sein.

Einem engagierten Manne, der durch PLATONSs Schule gegangen ist, musste
es duferst reizvoll erscheinen, ein solches Angebot anzunehmen:

Hier konnte der kiinftige Herrscher im Sinne philosophischer Grundhaltungen
erzogen werden und politische Konzepte erhalten, die er spiter, in staatlicher
Verantwortung stehend, umsetzen wiirde.

Hinzu kam, dass er durch den Aufenthalt bei HERMIAS (341 von den Persern
grausam ermordet) die hofischen Spielregeln kennengelernt hatte. Er musste
nicht mehr erst wie sein Lehrer PLATON als Lehrender die hofischen Intri-
genspiele erlernen — das ist naturgemif schmerzhaft und, wenn man damit
nicht umgehen kann, sehr zeitraubend.

Die Wirkung des ARISTOTELES auf ALEXANDROS war, wie man spéter
feststellen konnte, gewaltig:

Er offnete den ohnehin wachen Geist des Schiilers fiir jedes nur irgendwie
greifbare Wissensgebiet:

Natur, Kultur, Menschen, Geschichte, Tiere, Pflanzen, Politik anderer, Ver-
fassungen. Den HOMER fiihrte dieser, so heifst es, auf seinen Feldziigen bis
zum Indus und in die Gegend des heutigen Sarmakand stets bei sich.

Doch ALEXANDER schrieb auch Weltgeschichte, nicht nur Wissenschafts-
geschichte:

Er {iberwand die griechische Kleinstaaterei und schuf ein Weltreich, dessen
Sprache dasjenige Griechisch war, das man in Athen sprach.

Das Konzept dazu gewann er mit Sicherheit aus den gemeinsamen Reflexionen
mit ARISTOTELES.

Er war eben mehr als nur ein Militérstiefel und {iberragte seinen Vater PHIL-
IPP II. durch die Kraft seiner Visionen.

Das politische Reich, das er schaffen wollte, hatte zutiefst ein kulturelles Fun-
dament.

Unerwartet war die Erziehertétigkeit des ARISTOTELES nur kurz:

Sie dauerte bis 340, also etwa 3 Jahre, bis ALEXANDROS die Regentschaft
des wegen eines Feldzuges gegen Byzantion abwesenden PHILIPP antrat.

136



Das Leben in Athen?



ARISTOTELES (384-322)

Die folgenden fiinf Jahre (340-335) lebte ARISTOTELES mit seiner Frau
PYTHIAS in Stageira bzw. in Makedonien.

336 wurde PHILIPP II ermordet; seine Nachfolge trat ALEXANDROS an.
Dieser musste zundchst im noérdlichen und dann im siidlichen Griechenland
seine Vorherrschaft wieder herstellen.

Das geschah mit grofer Harte.

Im Oktober 335 kehrte ARISTOTELES nach Athen zuriick (auch weil er den
rauhen Winter im Norden fiirchtete [DURING, 1966, S. 13, Anm. 70]); jetzt
waren ALEXANDROS und die Makedonen die Herren.

Die Bindung zwischen den beiden (ARISTOTELES und ALEXANDROS)
wurde nun — durch die Abwesenheit des ALEXANDROS verursacht — schwé-
cher, doch das Band riss nie.

ARISTOTELES begleitete den Soldaten und Politiker ALEXANDROS zwar
nicht mehr physisch, aber doch literarisch z.B. in der Schrift: JALEXAN-
DROS oder iiber <die Griindung> von Kolonien* = [S. 62 f. ROSS], in der
er sich z. B. in eroberten Gebieten argumentativ fiir die Griindung von Kolo-
nien aussprach. Diese Kolonien sollten wohl nicht nur politisch-militarische,
sondern auch kulturelle Stiitzpunkte der Hellenisierung werden.

ALEXANDER griindete bis in die Gegend des heutigen Sarmakand Kolonien,
die seinen Namen trugen, und er lief durch die ihn begleitenden

Wissenschaftler alles sammeln und registrieren, was ihm auf den Feldziigen
bis in den fernen Osten begegnete.

Wenngleich ARISTOTELES noch immer Mitglied der platonischen Akademie
war [vgl. DIRLMEIER, 1983, S. 275], wurde seine Distanz zu dieser Schule
inzwischen so grof, dass fiir ihn nur die Griindung einer eigenen Schule in
Frage kam:

Es gab da im Nordosten Athens eine dem APOLLON LYKEIOS geweih-
te Stétte, das Lykeion. Die dort vorhandenen Baulichkeiten nutzte er als
Unterrichts- und Forschungsstétten, insbesondere den dort vorhandenen Wan-
delgang (= peripatos). Seine Schule hatte wohl wieder die Rechtsform eines re-
ligidsen Vereins ,;mit dem Musenkultus als Mittelpunkt“ [UEBERWEG /PRA-
CHTER, 1953, S. 351].

Formalrechtlich ist THEOPHRASTOS Griinder der Schule, da nur dieser als
athenischer Staatsbiirger das Eigentum am Lykeion erwerben durfte (nicht der
sfremde“ ARISTOTELES). Den THEOPHRASTOS hatte er wie dargestellt
wohl schon in Assos kennengelernt und dort eine lebenslange Zusammenarbeit
v.a. in Botanik und Zoologie begriindet, so dass THEOPHRASTOS auch
sein Nachfolger in der Leitung des Peripatos wurde. Die Mitglieder der Schule
hielten sich zu wissenschaftlichen Gesprichen und Verhandlungen in diesem
Wandelgange wie die spéteren christlichen Ordensleute in ihrem Kreuzgang
auf. Sie hiefen ,hoi ek (apd) tu peripatu“ oder ,hoi peripatetikoi“ = ,die

138



Konsequenzen miissen wir ziehen!



ARISTOTELES (384-322)

vom Peripatos®, ,die Peripatetiker“. Die aristotelische Schule hief nach diesem
Rundgang auch ,,Peripatos‘.

Zielgruppen des Peripatos waren

- jiingere Schiiler, denen von Lehrern das Wissen der Zeit vermittelt wurde
und

- reife Mitglieder, die gemeinsam ihrer Forschung nachgingen und so das
Wissen der Zeit erhoben und mehrten.

Es geht hier nicht nur um Spezialwissen, wie es heute z. B. die Max-Planck-
Institute erheben, sondern iiberhaupt um Wissen jeder Art, aus Natur, Gesell-
schaft, Wissenschaft, Kunst, Philosophie. Hierbei muss gesagt werden, dass
die Arbeit des Peripatos und damit auch des ARISTOTELES personlich vom
makedonischen Konigshaus unterstiitzt wurde.

Wir registrieren ein ungeheuerliches Maf an archivalischen Studien, was
wir allein aus den gesammelten Verfassungen von mehr als 150 griechischen
Poleis ersehen konnen. Aber auch sonst zeigen sich im Werk des ARISTOTE-
LES (also in den internen Lehrschriften und Vorlesungskonzepten) die Ergeb-
nisse intensiver Forschungsarbeit auf allen Gebieten und die Sammlung und
Verarbeitung einer riesigen Menge an Wissen.

Im Unterschied zu PLATON trat der kiinstlerisch-literarische Aspekt ganz
in den Hintergrund. ARISTOTELES erwies sich als Forscher von immenser
Arbeitskraft, als Lehrer mit vielen Wissensgebieten und als Forschungsma-
nager — mit einer Folgewirkung, die sich auf Jahrhunderte erstreckte und den
modernen Wissenschaften sowie dem Nachdenken iiber die Grundlage einer
Wissenschaft den Weg bahnte.

Der plotzliche Tod des ALEXANDROS (323) hatte fiir ARISTOTELES schwe-
re personliche Konsequenzen:

Die Griechen, auch Athener, erhoben sich gegen die makedonische Herrschaft
und verfolgten alle, die als Freunde der Makedonen galten, also auch den
ARISTOTELES, der {ibrigens in Athen immer ein Fremder und einsamer
Gelehrter gewesen ist.

Das machte man ganz elegant:

Nicht eine allgemein-politische Uberzeugung wurde rechtlich belangt — das ist
im freien Athen nicht ganz so einfach -; man ,fand heraus”, dass ARISTOTE-
LES sich des Religionsfrevels schuldig gemacht hat; also klagte man ihn der
asébeia an wie einst den SOKRATES.

ARISTOTELES entschied sich, dem Prozess aus dem Wege zu gehen, indem
er Anfang 322 sich nach Chalkis auf der Insel Euboia begab (vielleicht war
dort ein Anwesen der Mutter); er soll gesagt haben, er wolle verhindern, dass
sich die Athener zum zweiten Mal an der Philosophie versiindigten.

Lange hat ARISTOTELES dort nicht mehr gelebt:

140



Schriften

Im Oktober 322 starb er, ganz plotzlich von einer Erkrankung dahingerafft,
im Alter von 63 Jahren.

3. Schriften

a) Einleitung

Wir unterscheiden (nach Zweck und Form) zwischen (19) exoterischen und
(124) akroamatischen (auch Pragmatien genannten) Schriften.

Erstere waren (z.B. in der Form von nach aufen gerichteten Dialogen oder
Sendschriften) fiir den Buchhandel und somit fiir Leser, die auerhalb (éx0)
des Peripatos standen, gedacht. Von diesen haben wir nur Fragmente erhal-
ten [vgl. FLASHAR in UEBERWEG, 1983, S. 180 f.]. Insgesamt haben diese
Schriften (also literarische Werke) eine Entlastungsfunktion fiir die akroamati-
schen Schriften. Diese waren fiir den Schulbetrieb (zum Hoéren: ,akroasthai®)
bestimmt.

Sie machen die Masse des uns Erhaltenen aus. Sie stammen aus verschiedenen
Schaffensperioden (Akademie, Assos, Peripatos), sind auch von ARISTOTE-
LES selbst iiberarbeitet, so dass sich in ein und derselben akroamatischen
Schrift, je nach Zeit der Uberarbeitung, recht unterschiedliche Standpunkte
finden kénnen; auch bereiten die Ubergéinge von einem zum anderen Buch
Schwierigkeiten; es finden sich Dubletten oder auch Auffalligkeiten, so, dass
z. B. frithere Abhandlungen (die spéter {iberarbeitet worden sind) auf spétere
Bezug nehmen — kurzum:

Diese akroamatischen Schriften (in der Regel Vortragsmanuskripte) stellen
keine Einheit dar, sondern sie spiegeln oft den Entwicklungsprozess {iber die
Schaffensperioden und die unterschiedlichen Schwerpunkte wider. Daher lie-
fert die Chronologie keine entscheidenden Beitrége zum Verstdndnis der ari-
stotelischen Philosophie einzelner Schaffensperioden.

Andererseits:

Fast iiber 2 Jahrtausende hat man die aristotelischen Schriften unter Ab-
sehung von jeder Entwicklung als monolithische Einheiten gesehen, v.a. die
Scholastik des Mittelalters. Erst die Philologie des 19. Jahrhunderts hat mit
dieser Vorstellung aufgerdumt.

Dafiir stehen vier Namen, die sich um die Analyse und Bewertung des wohl
folgenreichsten aristotelischen Werks, der ,Metaphysik®, bleibende Dienste er-
worben haben:

CHRISTIAN AUGUST BRANDIS, ALBERT SCHWEGLER und HERMANN
BONITZ (seine Ubersetzung ist bis heute paradigmatisch!). Den endgiiltigen
Durchbruch brachte schlieflich das Werk von WERNER JAGER: Studien zur

141



ARISTOTELES (384-322)

Entstehungsgeschichte der Metaphysik [1912] und: ARISTOTELES, Grund-
legung einer Geschichte seiner Entwicklung [1923 ff.].

Etwa seit 1950 finden sich vollig neue Gesichtspunkte der Forschung, erdffnet
durch FRANZ DIRLMEIER [1950], weitergefiihrt von INGEMAR DURING
[1966, 1968]Jund von HELLMUT FLASHAR [in UEBERWEG, 1983].

Unter Beriicksichtigung dessen, was die Forschung davor erbracht hat, ist man
heute der Meinung, dass ARISTOTELES Platoniker und Empiriker zugleich
gewesen ist [FLASHAR, a.a.O., 1983, S. 179 {].

Man sieht heute wieder stirker Kontinuititen, die durch das in Briichen sich
vollziehende Entwicklungsdenken verlorengegangen bzw. aus dem Blick ge-
raten sind. Danach ist der Entwicklungsgedanke, ARISTOTELES habe sich
,wom Anh#nger der platonischen Ideenlehre ... zum platonfernen Empiriker
entwickelt nicht mehr haltbar [FLASHAR, a.a.O., S. 180]. Damit ergeben
sich wieder Datierungsschwierigkeiten — zumal da ARISTOTELES selbst im-
mer wieder seine Schriften {iberarbeitet und mit Zusétzen versehen hat. Fiir
den Zusammenhang der hier zu beschreibenden Probleme ist das aber nicht
so wichtig.

b) Uberlieferung

Einige Worte zur Uberlieferungsgeschichte [DURING, 1966, S. 36 ff.:

Wir stehen da vor der Tatsache, dass alle Schriften des ARISTOTELES, die zu
dessen Lebzeiten verdffentlicht worden sind, verloren gegangen sind, wihrend
fast alle internen Schul- oder Lehrschriften und Vorlesungsmanuskripte (fiir
den eigenen Gebrauch und fiir den Gebrauch der Schiiler — wir wiirden sagen
Skripte’) uns erhalten sind. Das hingt mit der bereits genannten Zweiteilung
des opus Aristotelicum zusammen:

Wir haben es eben mit den (nicht oder nur fragmentarisch erhaltenen) literari-
schen Werken zu tun, die fiir die Leser im Buchhandel waren (die exoterischen
Schriften), und mit den sog. Pragmatien oder Lehrschriften fiir den inter-
nen Gebrauch der Schule.

Diese stehen nicht immer unter dem Anspruch, stilistisch ausgefeilt zu sein
— oft sind es nur Notizen, oft auch ausgearbeitete Stiicke. Jedenfalls ist es
die gesicherte Erkenntnis seit JAGERs Forschungen, dass sie dem internen
Schulgebrauch entstammen und fiir diesen gedacht sind.

Diese Manuskripte blieben zunéichst in der Schule zu Athen und kamen nach
dem Tode des THEOPHRASTOS (288 v. Chr.) zum Teil nach Alexandria
in die dortige groke Bibliothek oder nach Kleinasien, wo sie, fast 200 Jahre
in einem Keller achtlos gelagert, kein Interesse fanden (in der Stadt Skepsis,
die am Oberlauf des Flusses Skamandros in der historischen Landschaft Troas

lag).

142



Schriften

Die Manuskripte sind im 1. Jahrhundert v. Chr. Durch einen Biicherliebhaber
namens APELLIKON in Skepsis gefunden und nach Athen verbracht worden.

Durch SULLA (Eroberung Athens 86 v. Chr.) kamen die Pragmatien von
Athen nach Rom in die Hinde des griechischen Gelehrten TYRANNION (er
hatte Verbindung zu CICERO und dessen Verleger ATTICUS); TYRANNI-
ON war auch Biicherliebhaber; er soll an die 30.000 ,,Bénde* besessen haben.

ANDRONIKOS von Rhodos (Schulhaupt des Peripatos), ein Schiiler des TY-
RANNION, stellte etwa zwischen 40 und 20 v. Chr. eine Gesamtausgabe des
ARISTOTELES her — diese ist die Grundlage des uns heute erhaltenen Cor-
pus Aristotelicum. In der Ausgabe des ANDRONIKOS waren die exoterischen
Schriften nicht erhalten — sie waren bereits in Vergessenheit geraten oder ge-
rieten in Vergessenheit.

Die Werke konnen in fiinf Gruppen eingeordnet werden:

- die der Akademiezeit des ARISTOTELES entstammenden logischen Schrif-
ten (spéter 6rganon genannt),

- die ethischen und politischen Schriften,
- die kunsttheoretischen und rhetorischen Schriften,
- die naturwissenschaftlichen und psychologischen Schriften

- und nach den naturwissenschaftlichen (meté physika) eine Sammlung von
mehreren Einzelabhandlungen, spater seit BOETHIUS  Metaphysik® im
technischen Sinne genannt.

Seit der Zeit des Kaisers AUGUSTUS wurden die Schriften des ARISTOTE-
LES von vielen Gelehrten kommentiert. Als Autoren seien genannt:

- NIKOLAOS von Damaskos, (1. Jh. v. Chr.),
- GALENOS (131-201)

- ALEXANDROS von Aphrodisias (um 200),
PORPHYRIOS von Tyros (234-304),

- THEMISTIOS v. Konstantinopel (4. Jh.) und
- SIMPLIKIOS v. Athen (6. Jh.).

Auch die byzantinischen Kommentare vom 9.-14. Jahrhundert (u.a. die des
THEODOROS METOCHITES) seien hier aufgefiihrt.

Selbst im syrisch-arabischen Sprachraum sowie im lateinischen Sprachraum
des Mittelalters ist ARISTOTELES paraphrasiert und kommentiert worden.

Insgesamt sind uns von den Schriften des ARISTOTELES iiber 1000 Hand-
schriften (gefertigt vom 9. bis zum 16. Jahrhundert) erhalten, so viele wie
von keinem anderen antiken Autor.

Die Erstausgabe (editio princeps) erschien bei ALDUS MANUTIUS (Vene-
dig), d.h. die ,Aldiana“ genannt (1495-1498).

143



ARISTOTELES (384-322)

Epoche machend (bis heute):

Die Gesamtausgabe der Berliner Akademie [1831-1870], besorgt v. I. BEK-
KER. Nach dieser wird bis heute weltweit zitiert! Zu dieser Ausgabe (im 5.
Bande) gehort der unverzichtbare Index ARISTOTELICUS [1870, Nachdruck
1955].

Daneben gibt es eine (noch nicht vollstandige) Gesamtiibersetzung (ins Deut-
sche) mit Kommentar. Diese ist im Akademieverlag erschienen, begriindet von
ERNST GRUMACH, fortgefiihrt bis jetzt von HELLMUT FLASHAR.

c) Werk

Die zur Verdffentlichung bestimmten Schriften, die exoterischen, sind, wie dar-
gestellt, bis auf Fragmente verloren. Dem steht die Tatsache gegeniiber, dass
die Gedanken des ARISTOTELES iiber den ganzen Mittelmeerraum verbrei-
tet waren; er wurde gelesen von Attika {iber Kleinasien bis Nordafrika. Da
liegt die Vermutung nahe, dass die exoterischen Schriften vielleicht gar nicht
so verbreitet waren, auch nicht verbreitet werden mussten; denn die inter-
nen Schulpapiere und das hinter ihnen stehende Denken waren allein schon
durch die zahlreichen Schiiler, ihre Vortrige und ihr Wirken weit nach auflen
gedrungen. Da spielten die sog. exoterischen Schriften keine so grofte Rolle
mehr. Was aber die akroamatischen Lehrschriften selbst betrifft, so kénnen
diese selbst in Kiirze nicht beschrieben werden, sowohl vom Umfange her als
auch deswegen, weil sie Stiicke (auch divergierender Art) aus verschiedenen Le-
bensabschnitten des ARISTOTELES vereinen. Fiir unseren Zusammenhang
(d.h. die Entfaltung aristotelischer Gedanken zur Bildung) sind wichtig die
Kategorienschrift und Abschnitte aus der Metaphysikvorlesung, in de-
nen es um die Lehre von der Substanz, Potentialitdt und Aktualitét geht.

Begonnen sei mit den bereits genannten logischen Lehrschriften, die zusam-
menfassend auch érganon genannt werden, nicht schon von ARISTOTELES
selbst, wohl aber geht die Einteilung auf die Ausgabe des ANDRONIKOS
von Rhodos zuriick. Sie werden 6rganon genannt, weil sie als Hilfsmittel (6r-
ganon) [FLASHAR, 1983, S. 236] ,zur Gewinnung von Schliissen“ [Top I 13 —
18] verstanden werden konnen, mit denen man Wahrheit findet.

Von den zum 6rganén gehorenden Schriften sind vor allem zu nennen:
- organon I: Kategorien
- organon II: Lehre vom Satz
- organon III: Lehre vom Schluss, oder Erste Analytik
- organon IV: Lehre vom Beweis, oder Zweite Analytik

Von der Ethik handeln drei unter dem Namen des ARISTOTELES iiberlie-
ferte Schriften, die Nikomachische Ethik (NE), die Eudemische Ethik (EN)

144



Schriften

und die Grofe Ethik (MM — die Abkiirzung geht auf Magna Moralia zurtick).
Die bekannteste und wohl auch am meisten gelesene ist die sog. Nikomachi-
sche Ethik [vgl. FLASHAR in UEBERWEG, 1983, S. 242 ff; insbes. S. 244
ff.]. Zwischen den genannten Schriften zur Ethik gibt es viele Entsprechungen
[vgl. UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 370], z.B. werden Eudémonie,
Tugend und Willenslehre abgehandelt in EN [I-11, IIT 1-7], EE [I-1I] und MM
[I 1-19] oder die dianoetischen Tugenden in EN [VI], EE [V] und MM [I 35].

Die Biicher V-VII der EN entsprechen den Biichern IV-VI der EE. In Buch
VIII der EE finden sich z. B. Entsprechungen zum Buch II der MM.

Insgesamt gaben die drei Schriften ,Ritsel“ [DIRLMEIER bei FLASHAR in
UEBERWEG, 1983, S. 243] auf, sowohl hinsichtlich der Entstehung als auch
hinsichtlich der Autorenschaft. Zweifelsfrei ist die NE ein Werk des ARISTO-
TELES, doch seit dem 19. Jahrhundert sind das Verhéltnis der beiden anderen
Ethiken zur NE und die Urheberschaft streitig [FLASHAR, a.a. O., S. 242 ff.].
Das dndert aber nichts daran, dass jede der drei Schriften eine in sich geschlos-
sene Einheit darstellt und Ethik einsichtig prasentiert.

Was die Bezeichnungen betrifft, so ist leider nicht mit Sicherheit zu sagen,

- ob die Bezeichnung ,nikomachisch” sich vom Vater, oder vom Sohne des

ARISTOTELES ableiten l&sst,

- ob mit ,eudemisch” der Peripatitiker EUDEMOS oder EUDEMOS von
Zypern gemeint ist,

- warum die dritte Schrift ,grofs* genannt wird, denn sie ist die kiirzeste
[vgl. FLASHAR, a.a.O., 1983, S. 242 {.; UEBERWEG/PRAECHTER,
1953, S. 369 f.].

Die ,,Politika“ umfassen unterschiedliche Biicher aus unterschiedlichen Zei-
ten (von Assos bis Athen). 1311 b 2 wird der Tod des PHILIPP (336) er-
wahnt; dieses hilft bei der chronologischen Einordnung. Insgesamt geht es um
den Staatshaushalt, Staatstheorien, politische Grundbegriffe, das Wesen des
Staats, des Menschen. (Der Mensch wird als ein zoon politikon bezeichnet,
also ein ,politisches Lebewesen®).

Genannt seien hier auch die Sammlung der Verfassungen von 158 Stadtstaaten
(erhalten ist nur die Athens).

Zu den kunsttheoretischen und rhetorischen Schriften gehoren eine nicht voll-
standige Poetik (der Tragtdie und des Epos) und eine grofe, drei Biicher
umfassende Rhetorik.

Zahlreich sind die Lehrschriften zu den Naturwissenschaften, eréffnet durch
die berithmte physike akroasis, die Physikvorlesung. Eines der Biicher (ta
peri kineseos) ist wohl eine exoterische Schrift.

Dazu kommen die Schriften iiber den Himmel zur Meteorologie, die Tierkun-
de (in der es um vergleichende Morphologie und Physiologie geht, wobei vom
Menschen als dem vollkommensten Wesen ausgegangen wird), iiber die Ent-
stehung der Lebewesen, liber die Bewegung der Lebewesen, {iber die Seele.

145



ARISTOTELES (384-322)

Zu den Lehrschriften ist auch die ,,Metaphysik“ zu rechnen, ein umfangrei-
ches, sich aus unterschiedlichen Stiicken zusammensetzendes Werk, dem wohl
ein Vorlesungsgrundplan zugrunde liegt und das mit der Entwicklung des
aristotelischen Denkens immer wieder erweitert worden ist. WERNER JA-
GER ist der wohl bedeutendste Versuch zuzuordnen, die Entwicklungsstadien
aristotelischen Denkens in der Metaphysik nachzuvollziehen.

Die Bezeichnung Metaphysik (meta physikd = ,nach der Physik®) ist wohl
nicht nur eine editionstechnische des ANDRONIKOS von Rhodos [vgl. FLAS-
HAR bei UEBERWEG, 1983, S. 256 {f.], sondern auch eine inhaltliche [s.o.
S. 143], die den Erkenntnisweg (von der Naturwissenschaft zu dem, was
jenseits davon steht: die sog. ,erste Philosophie®) mit einem Namen versieht.

4. Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Begonnen sei mit einer Vorbemerkung, die die Auswahl dessen, was an Lehre
darzustellen ist, naher [vgl. oben S. 7] begriinden soll:

Wenn man die Lehre des ARISTOTELES als Bild fassen méchte, dann konnte
man an ein Gebdude denken und an den, der dieses Gebédude bewohnt, an den
Menschen:

Sein Bild, sein Denken und seine Bildung haben bisher im Mittelpunkt der
Darstellung gestanden, bei SOKRATES und PLATON.

So soll es bleiben; denn der Mensch baut das Haus oder versucht, dessen
Struktur zu erkennen, zu stirken und zu verdndern. Also sind die Themen
der folgenden um die Bildung bemiihten Darstellung

- das Denken,

- der Mensch,

- seine Sprache als Ausdruck von Bildung als Verstdndigungsmittel iiber
Strukturen,

- das Sein, dessen Ausdruck Sprache ist,
- die Bildung und die Erziehung im Prozess der Menschwerdung,
- das Menschenbild und

- Wissen und Handeln des Menschen.

a) Sprache und Denken
ein enger Zusammenhang (symploke)

Zwei fiir die Entwicklung des Menschenbildes wichtige Grundkomplexe der
aristotelischen Lehre sind darzustellen:

146



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

- der Zusammenhang von Sprache und Denken

- der Zusammenhang von Denken und Sein, der durch Sprache ausdriick-
bar wird.

Begonnen sei mit der Sprache, deren Struktur beispielsweise in folgenden
Aussagesétzen an Hand des Begriffes Ring ausgedriickt werden kann:

1. Der Ring ist aus Gold : Substanz
2. Der Ring wiegt 20 g : Quantitét
3. Der Ring ist rund : Qualitat
4. Dieser Ring ist schwerer als jener : Relation
5. Der Ring steckt an der Hand : Ort

6. Ich habe den Ring 1970 gekauft : Zeit

7. Der Ring liegt auf dem Tisch : Lage

8. Ich besitze einen Ring : Haben

9. Ich forme den Ring : Tun

10. Der Ring wird geformt : Leiden.

Der Begriff Ring l&dsst sich also sprachlich in zehn typische Gruppen oder Satz-
schemata einordnen; darin ist enthalten primér eine Aussage zu Substanz und
sekundér zur Quantitit, Qualitit usw. Man kann diese, wie ARISTOTELES
sie in seiner Kategorienschrift nennt, zehn Kategorien klassifizieren, ndmlich
in

- Substanz, etwas, was in sich selbst Bestand hat (als Primé#rkategorie)
und in

- Akzidenzien, d. h. neun weiteren Teilen, die als Sekundérkategorien , da-
zu fallen® (lat. ,accidere®).

Es handelt sich dabei um n&here Bestimmungen, die notwendig oder zufal-
lig/gewohnlich sein konnen. Z. B. ist die Winkelsumme von 180° ein notwen-
diges Akzidenz des Dreiecks, der Backenbart eines Mannes aber ist nur ein
gewohnliches Akzidenz. Er kann auch fehlen. Der Lateiner sagt:

barba non facit philosophum — ein Bart macht noch keinen Philosophen.
Zusammengefasst:

Wenn wir beliebige Texte und deren Inhalte betrachten, dann handelt es sich
bei ihnen stets um Aussagen zu

- Substanz (usia) z. B. zum Fluss, Berg, Mensch
- Quantitét (t6 poson) z.B. 3 Ellen, 4 Meilen
- Qualitiit (t6 poion) z. B. eckig, rund

Relation (t6 prosti) z. B. grofer, doppelt

- Ort (t6 pu) z.B. in der Schule

Zeit (t6 pote) z. B. voriges Jahr

Lage (t6 keisthai) z. B. Marburg liegt im Mittel 250 m hoch

147



ARISTOTELES (384-322)

- Haben (6 échein) z. B. Marburg hat ein Schloss
- Tun (t6 poiein) z. B. er schreibt ein Buch
- Leiden (t6 paschein) z. B. er wird operiert.

Es gibt keinen sachorientierten Aussagesatz, der nicht auf eine dieser zehn
Aussageweisen hinauslauft.

Urspriinglich bedeutet kategoria Anklage, Beschuldigung. Das Wort erfihrt
dann eine Bedeutungserweiterung zu ,, Aussage [Arist., Metaph. 1007 a 35].

Gelegentlich spricht ARISTOTELES auch von neun Kategorien oder auch
acht, er verzichtet dann auf ,Lage* und ,Haben®. Sie lassen sich anderweitig
unterordnen [Ph. 225 b 5 ff oder Metaph. 1017 a 22 f.]. An einer Stelle [A Po.
83 a 24 ff] ist das, wie wir eben sahen, so dargestellt, dass dem Wesen, der
susia“(oder auch Substanz), die neun anderen als besondere, aber nicht we-
sentliche Merkmale (symbebekota = lat. accidentia, Akzidenzien) zugeordnet
sind; in der Metaphysik [1089 b 23 f.] werden die Kategorien in drei Klassen
geordnet (Wesen, Zustéinde, Relation).

Diese Feststellungen griinden auf der genauen Beobachtung und Beschreibung
menschlicher Sprache, hier des Griechischen. Die akribische Analyse von Spra-
che fanden wir schon bei SOKRATES und bei PLATON [s. 0. S. 86ff.]. Hier
liegt der wichtigste und auch aufschlussreichste Ausgangspunkt der abend-
landischen Metaphysik. Denn aus der Sprache leuchtet das Denken auf, im
Denken erscheint das Sein; insofern kommt Sein in Sprache zum Ausdruck:

MARTIN HEIDEGGER [1954, S. 53] nennt die Sprache ,,Haus des Seins“. Bei
ARISTOTELES heifst es:

»In wie vielfiltiger Hinsicht <sprachliche> Aussagen gemacht werden,
in so vielfaltiger Hinsicht gibt das Sein sich zu erkennen® [Metaph. 1017
a 23 f].

Das heifst, dass die Bestimmtheiten der menschlichen Sprache den Bestimmt-
heiten des Seins entsprechen.

Das Sein selbst ist diesen Bestimmtheiten {ibergeordnet; sie selbst nehmen als
Weisen des Seins an diesem teil.

ARISTOTELES ertffnet mit seiner Kategorienlehre eine lang andauernde De-
batte iiber das Wesen der Kategorien. Die Lehre selbst geht als Fundament
der Logik und Ontologie in die Scholastik des Mittelalters ein. KANT z. B.
gibt der Kategorienlehre eine ganz andere Richtung:

Kategorien sind nach KANT ,Verstandesbegriffe”, die vor der Erfahrung liegen
und ohne die die Gegenstinde der Erfahrung nicht erfasst werden kénnen.
Die Philosophie des Idealismus (z.B. bei HEGEL) geht wieder einen Schritt
auf ARISTOTELES zu und sieht die Kategorien nicht nur als Denkformen,
sondern auch als Seinsformen an.

148



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Logik ist seit ARISTOTELES ontologische Prop#ddeutik — d.h. Voraus-
setzung oder Vorschule der Ontologie. Letztere ist in der aristotelischen phi-
losophischen Systematik der theoretischen Philosophie (die Physik, Mathe-
matik und Theologie) zugeordnet. Die Logik ist Organon, mit dessen Hilfe
die Weisen des Seins (in der Sprache) ermittelt werden. Von den durch Logik
ermittelten Formen der Aussagesiitze und der Aussagen selbst (also von den
10 Kategorien) gelange ich zu den Formen des Seins.

Usia als ,Kategorie“ meint im Satz das grammatikalische Subjekt, {iber das
etwas ausgesagt wird. Im weiteren Sinne meint usia (= ,Wesen“) den kon-
kreten (substantiellen) Kern eines Seienden in seiner Einzelgestalt, nicht ein
Allgemeines, also z. B. ,dieser Philosoph PLATON.

Mit usia (quid-ditas = Was-heit) ist stets ein endliches Segment dessen ge-
meint, was allgemein das Sein (t6 6n) genannt wird. Im Unterschied dazu
ist Gott die ganze unendliche Fiille des Seins ohne auch nur die geringste
erkennbare Segmentierung oder Einschrankung der Fiille.

Endliches Sein ist segmentiertes Sein, das als Existenz (= ,jist*) fassbar und
Essenz (Sosein = jist gebildet”) wesensméfig bestimmbar wird.

ARISTOTELES sagt [Metaph.. 1012 a 21 ff.]:

»,Den Anfang nimmt ... <eine Widerlegung> von einer Definition.
Eine Definition aber ergibt sich aus der Notwendigkeit, etwas zu be-
zeichnen. Denn der Satz, dessen Inhalt etwas bezeichnet, gerdt zu einer
Definition.*

In der Konsequenz der Wesensbestimmung liegt also, dass es neben dem nur
gedanklich fassbaren Wesen eine zu Tage tretende Gestalt gibt, genauer:

Das Wesen fiihrt Gestalten herauf, die ihrerseits auf das Wesen verweisen, die
sprachlichen Zeichen.

Wesenssuche und Wesensbestimmung geschehen im Wege der Definition. Da-
bei stoft man immer wieder einerseits auf das Wesen und andererseits auf das,
was mit dem Wesen ,einhergeht” (griechisch: t6 symbebekds, lateinisch=
accidens), notwendig (wie die Winkelsumme des Dreiecks) oder gewhn-
lich (wie der Bart eines Philosophen).

Die Verbindung (symploke) sprachlicher Zeichen ergibt eine Aussage, also die
Verbindung von SOKRATES und Mensch ergibt die Aussage ,SOKRATES
ist ein Mensch*.

Diese Aussage kann wahr oder falsch sein. Man spricht auch von einem Ur-
teil. So stellt sich die Frage, wo die Wahrheit liegt. Zur Klarung mag folgender
Satz des ARISTOTELES dienen: [Metaph. 1011 b 25 ff.]:

.- - - Die Aussage, dass das Seiende nicht ist, das Nichtseiende <aber>
ist, ist falsch; hingegen zu sagen, dass das Seiende ist und das Nicht-
seiende nicht ist, darin liegt Wahrheit®.

149



ARISTOTELES (384-322)

Wahrheit ist also nichts Beliebiges, Zufélliges, sondern sie ist im platonischen
Sinne eng verbunden mit dem Wesen und letzteres dufiert sich im Begriff oder
Satz (16gos). So bedeutet der erste Schritt der Wahrheitssuche stets Ana-
lyse eines (= Begriff) oder mehrerer sprachlicher Zeichen (Satz/Aussage).

Kriterium dafiir, ob etwas wahr oder falsch ist, liegt in dem, was ARISTO-
TELES den Satz des Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten oder
Mittleren nennt:

Von zwei Aussagen, von denen die eine dasselbe bejaht, die andere dasselbe
verneint, ist stets die eine wahr, die andere falsch [Metaph. 1011 b 23 fI.]
Zwischen beiden Aussagen gibt es keine Mitte als Wahrheitsmitte. Es gibt
kein Drittes oder Mittleres als Wahrheit.

Insofern trifft unser Sprichwort ,,Die Wahrheit liegt in der Mitte nicht zu.

Den logischen Satz vom Widerspruch kann man auch ontologisch wenden. Er
lautet [Metaph. 1005 b 19 ff.]:

»Das Gleiche kann unmoglich demselben zur selben Zeit und in dersel-
ben Hinsicht zukommen und nicht zukommen.*

Wir bleiben aber noch in der Logik und nennen als drittes neben Begriff und
Aussage den Schluss (syllogismos), lateinisch auch: conclusio.

Zur Verdeutlichung sollen der Begriff ,Menschen® und seine Erweiterung ,sterb-
lich“ dienen..

Man kann aussagen:
,Die Menschen sind sterblich®,

d.h.: Der Begriff Mensch (A) fillt ganz und ohne Einschrankung unter sterb-
lich (B). B wird von A ausgesagt, also fillt A ganz unter B. Jetzt fiigen wir
zu AB noch die Aussage C hinzu, also:

LARISTOTELES ist ein Mensch®.
Dann ergibt sich die Schlussfolgerung:

LARISTOTELES ist sterblich.

Diesen logischen Vorgang nennt der Grieche syllogismos.

Dieser Syllogismus bedeutet eine Ableitung aus oberen Sétzen, die Deduk-
tion aus zwei Vordersitzen. Das Besondere wird von dem Allgemeinen
abgeleitet und folgt dem Allgemeinen.

In zwei Schritten wird die Schlussfolgerung gezogen:

Zum einen gibt es die Einsicht, dass die beiden (oder mehr) Vordersétze in-
haltlich zusammenhingen; zum zweiten geht es um die Ausdehnung der bei-
den Vordersétze auf den Schlusssatz. Unabh#ngig von der Falschheit oder
Wahrheit der Satze ist allein der notwendige Zusammenhang der Satzinhalte
Kriterium fiir die Folgerichtigkeit.

150



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Die Richtigkeit dieses aristotelischen Syllogismus wurde in der Antike schon
von der skeptischen Schule bezweifelt [Schmidt, 2005, S. 51].

b) Denken und Sein

Zwei Grenzwerte gibt es: Das Einzelne /Individuelle, hinter das nichts mehr
zuriickgeht und das Allgemeine, dem nichts mehr folgen kann.

Begonnen werden soll mit dem konkreten Einzelnen:

Dieses erkennen wir — sinnlich wahrnehmend — zuerst. ARISTOTELES [Ph A
7; Cat 5] spricht auch von dem, was friiher ist fiir uns und fiir unsere Sinne;
das nennt er erste Substanz (prote usia). Er meint das fiir unsere sinnliche

Wahrnehmung Friihere, von dem die Sinne sprechen und Kunde geben. Also
,dieser Mensch namens SOKRATES®.

Das ,schlechthin Friihere* aber (haplos proteron), das als ,,das Bekanntere®
verstanden wird, ist das Allgemeine (= die zweite Substanz = deutéra usia),
welches jedoch in Hingsicht auf unsere sinnliche Wahrnehmung das Spétere sei.
Dieses Allgemeine nennt ARISTOTELES auch ,,eidos” oder t6 ti en einai (=
Wesen) [Metaph. 1029 a 29 ff.] — das ist noch platonisches Denken und ersterer
(eidos) ist ein platonischer Begriff [vgl. BONITZ, 1982, S. XXII ff., S. XXXI

Das Allgemeine ist als solches nicht mehr beweisbar, weil jeder Beweis etwas,
was noch allgemeiner ist, als Beweisgrund voraussetzt. Das Allgemeine erhebt
also, wenn es denn das Allgemeine ist, den Anspruch unmittelbarer Evidenz,
die des Beweises nicht bedarf. ARISTOTELES nennt das Allgemeine das Erste
und Ursdchliche (ta prota kai t4 aitia) und darum bemiiht sich der nus, die
ratio, d. h. die Wissenschaft oder auch ,,erste Philosophie®.

Unmerklich sind wir von der Grammatik und Logik zur Ontologie {iberge-
wechselt: ARISTOTELES spricht von ,erster Philosophie — und meint damit
eine Wissenschaft, die sich nicht mit Wirklichkeitsausschnitten beschéftigt,
sondern mit dem, was allem Existierenden (als Ganzem) gemeinsam und fiir
dieses urséchlich ist:

Dasjenige aber, was ,allgemein“ oder erste Ursache oder Prinzip genannt wer-
den kann, ist vierfaltig:

- das Wesen (eidos, usia),

- Stoff oder Substrat (t6 ex hu, hyle, hypokeimenon),
- Wirkursache (t6 ex hu he arche tes kineseos) und

- Zweck (t6 hu héneka, t6 agathon).

Schon die Vorgénger des ARISTOTELES befassten sich, wie er, mit der Fra-
ge, wieso eigentlich zuverléssige Aussagen iiber das Sein zustandekommen
koénnen. Als Antwort steht die eben dargestellte alte griechische Uberzeugung

151



ARISTOTELES (384-322)

bereit, die wir im aristotelischen Sinn als konstitutiv fiir jegliche Wissenschaft
ansehen konnen, namlich dass es eine Korrespondenz zwischen Sprache,
Denken und Sein gibt:

Kein Denken ohne Sein.
Schauen wir nochmals auf Grammatik und die Kategorientafel:

Neben der Primérkategorie Substanz, die sich im sprachlichen Satz als Urteils-
subjekt prisentiert, finden sich die bekannten neun Kategorien: Quantitit,
Qualitét, Relation, Ort, Zeit, Lage, Sichverhalten, Tun, Leiden.

Aber Gegenstand wissenschaftlicher Aussagen ist nur die sog. zweite Sub-
stanz, die als das Allgemeine in der ersten Substanz vertreten ist. Neben die-
ser durchaus platonischen Feststellung, dass nur die zweite Substanz Subjekt
wissenschaftlichen Urteilens ist, dass also das Allgemeine ontologische Priori-
tdt hat, findet sich die von PLATON abweichende Wertung, dass der Ursinn
des Seins im Konkreten, im Individuellen, also in der ersten Substanz liegt:

Diese ist die Realitét, die der zweiten Substanz, dem Allgemeinen, nun wieder
Existenzsinn gibt:

»,Die ersten Substanzen werden deswegen ganz besonders Substanzen
genannt, weil sie allem anderen zugrunde liegen und alles andere von
ihnen ausgesagt wird oder in ihnen ist* [Kategorien 2 b 15 ff.].

Der Ort wissenschaftlicher Wahrheit ist dagegen das Allgemeine, die
zweite Substanz, abgehoben von allem Individuellen/Einzelnen.

Doch bevor ich mit meinem Denken zum Allgemeinen gelange, steht das
Konkret-Einzelne vor mir. Insofern besitzt dieses Einzelne aus dem Gesichts-
punkt der sinnlichen Wahrnehmung seine Prioritét.

Quelle unseres Wissens ist demnach das Konkret-Individuelle; doch zum Wis-
sen als Wissen gerét es erst als das Allgemeine, das im Einzelnen steckt und
sich in dieser Gestalt prisentiert. Mein allgemeines Wissen also iiber ,Mut-
ter entspringt dem konkreten Umgang un der Einzelerfahrung mit ,meiner
Mutter. Insofern hat das Allgemeine ontologische Prioritdt, das konkret
Individuelle hat dagegen empirisch-sinnlich Prioritét.

c) Sein und Bildung

Wissenschaftliches Wissen ist stets Wesenswissen, das iiber die Sprache mit
Hilfe von Axiomen, Postulaten, Hypothesen und Definitionen gewonnen wird.

Wenn wir das eben Dargestellte auf die Bildung (paideia) beziehen, dann liegt
der Ursinn der Bildung stets im individuellen Gebildet-Sein, wihrend
der Ort wissenschaftlichen Fragens nur Bildung als Bildung allgemein ist,
abgehoben vom individuellen Einzelfall.

152



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Aber Bildung allgemein kann nicht Gegenstand einer speziellen Wissenschaft
sein, wenn es iiberhaupt ein legitimes Interesse geben kann, Bildung als Bil-
dung zum Forschungsgegenstand zu machen. Denn Bildung ist so personlich
wie die Beziehung zu Gott, die sich im Glauben manifestiert, oder die Bezie-
hung zu einem Menschen, die sich als Liebe dufsert.

Glaube und Liebe sind nur schwer zum Gegenstand von Einzelforschung und
Einzelwissenschaft zu machen.

Kurzum: Die Quelle unseres Wissens iiber Bildung fliefst aus dem Kom-
kreten, aus der Empirie und der Sinneswahrnehmung. Desgleichen aus dem
Einmaligen und Individuellen.

Aber wenn wir nach dem Sinn dessen fragen, was ARISTOTELES [NE 1178
a 6-7] ,das Leben nach dem Geiste nennt und als den bildenden Umgang mit
der Wissenschaft umschreibt, ist die Antwort, dass die Bildung des Einzelnen,
sich selbst geniigend, keinen speziellen, von auffen gesetzten Zwecken und
keiner Niitzlichkeits- und Zweckméafigkeitserwigung ausgesetzt werden kann
und darf und insofern nicht Gegenstand einer Einzelwissenschaft sein kann.

Der wahre und bildende Umgang mit Wissenschaft ist Ausdruck menschli-
cher Freiheit und speziell Ausdruck der Freiheit von Abzweckungen. Und
wenn Freiheit und Fremdbestimmung einander ausschliefsen, dann ist ,das
Leben nach dem Geiste* (Ursinn der Bildung) Selbstentfaltung in der We-
sensschau. In der angelséchsisch geprigten Zone Deutschlands sprach man im
Rahmen der Lernzieltaxonomien dann allgemein von Richtzielen. Fiir unseren
Zusammenhang wichtig ist, dass das Bildungsziel, das wir eben aus der On-
tologie bzw. Logik herauspripariert haben (also die Selbstentfaltung in der
Wesensschau), eine sich entfaltende Unabhéngigkeit von der Sinneswahrneh-
mung erforderlich macht und zwar bis zu einer sehr hohen Abstraktionsebene:

Auf dieser Ebene dringt man mit Hilfe des ,,tdtigen Verstandes“ [von ALEX-
ANDER von APHRODISIAS nus poietikds genannt; vgl. de an. III 5, insbes.
430 a 17 £] in die Struktur des Seins ein.

Ein Satz aus dem dritten Buch der Metaphysik [1003 a 20 ff.] fiihrt die Uber-
legung zur philosophischen Einordnung der Bildung noch ein Stiick weiter:

»Es gibt ein Wissen, das das Sein als solches betrachtet und das, was
diesem an sich zur Verfiigung steht. Dieses ist mit keiner Einzelwissen-
schaft identisch.“

Wenn Bildung als den Einzelfall iibersteigend nicht Gegenstand einer be-
stimmten Einzelwissenschaft sein kann, dann ist sie dem reinen Wissen vom
Sein, der ersten Philosophie oder, wie man spiter sagte, der Metaphysik
zuzuordnen.

Nur in der Metaphysik kann Bildung als zweite Substanz bedacht werden und
nur insofern kann Bildung Gegenstand wissenschaftlichen Fragens sein.

153



ARISTOTELES (384-322)

Bildung ist also Metaphysik des Wissens.
Wir gehen nochmals zuriick zur Substanz:

ARISTOTELES fand sie iiber die genaue Beobachtung der Sprache. Sie ist
aber nicht nur ein sprachliches Zeichen oder eine Denkform, sie korreliert
mit dem Sein. Und dieses kann nur wieder eingeteilt werden in ein solches,
das selbst Seinsstand hat und ein solches, das sich an einem anderen ereignet:

das ens in se und das ens in alio [Metaphysik 1017 a 7 ff.|. Wir unterscheiden
also, wie wir bereits sahen, zwischen Substanz und Akzidens.

Weiter wird iiber das Sein ausgesagt, dass es als Mogliches (dynamei) und als
Aktuelles (érgo) existiert. Das Sein hat unterschiedliche Aktualitdtsstufen.

Damit stellt sich die Frage nach dem Prozess, der sich iiber die Realitdtsstufen
hin vollzieht; es geht um das Werden, in diesem Falle um das Werden, das
sich als Bildung vollzieht.

Zunichst dieses:
Werden ist kein beliebiger Prozess.
In der Physikvorlesung des ARISTOTELES [188 a 31 ff.] heifst es:

»Es ist zuerst davon auszugehen, dass im Gesamtbereich des Seienden

.. nichts Beliebiges aus Beliebigem entstehen kann ... denn wie kdnnte
aus <der akzidentellen Bestimmung> ,gebildet’ <die Bestimmung>
weift’ entstehen? ... Vielmehr entsteht <die Bestimmung> weiff aus
nicht-weifs ... und ,gebildet’ aus ,nicht gebildet‘...*

ARISTOTELES meint damit Prozesse innerhalb verschiedener Abstufungs-
dimensionen (z.B. bei den Farben oder der Bildung).

Sodann gilt flir ARISTOTELES axiomatisch:

»Alle Naturseienden befinden sich in Werdezusténden ...“ Und die Werdezu-
stdnde werden gesehen als Verwirklichung des der Moglichkeit nach Seienden
[Ph IIT 1]. So gesehen bedeutet Bildung ein Werden als die Verwirklichung
der zunéchst nur der Moglichkeit nach vorhandenen akzidentellen Bestim-
mung ,.gebildet beim einzelnen Individuum. Das aber heifit:

Bildung ist Selbstverwirklichung.

Ob es sich dabel nun um eine notwendige akzidentelle Bestimmung der Sub-
stanz Individuum handelt, wird das Folgende zeigen.

Nun ist es keineswegs so, dass die Akzidenzien rein duferlich und zufallig
auf dem Zugrundeliegenden, also der Substanz, ruhen; das Gegenteil ist der
Fall:

Es gibt einen inneren Zusammenhang zwischen Substanz und Akzidens; bei
der akzidentellen Bestimmung ,,gebildet” leuchtet das unmittelbar ein; denn
der konkrete Zustand erscheint uns bei jedem Trager anders, weil ja auch die

154



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Substanz immer eine andere ist. Insofern konnen wir vom Akzidens auf die
Substanz schliefen; der Apfel fallt nicht weit vom Stamm.

Wenn wir noch einen Schritt weitergehen und die Dichotomie Substanz —
Akzidens unter dem Gesichtspunkt Stoff und Form, hyle und morphe sehen,
dann wird noch deutlicher, dass der amorphe, indifferente Stoff durch die Form
gepragt wird.

Auf die Bildung gewendet:

So wie der Stoff durch die Form wahrnehmbare Realitéit erhélt, verleiht die
Bildung dem Menschen seine Qualitéit als seiendem Menschen:

Bildung gibt also im Prozess des Werdens dem Menschen seine Qualitét und
steuert seine Entwicklung auf ein Ziel hin.

Daher ist ,,gebildet” ein notwendiges Akzidens, wie die bereits genannten 180
Grad notwendiges Akzidens des Dreiecks sind.

Nun diirfen wir nicht nur die pragende Aktivitdt der Form festhalten — so,
dass das Zugrundeliegende (der Stoff) nur passiv bleibt; dem Stoff kommt in
der Ontologie des ARISTOTELES auch eine aktivierende Rolle zu:

Seine Werdeurséchlichkeit ist geradezu ein Prinzip, ebenso auch das inne-
wohnende Individuationsprinzip; denn die Form ist zunéchst gleichsam zwei-
te Substanz und wird durch dieses Prinzip in Gemeinsamkeit mit dem Stoff
erste Substanz — d. h. der individuelle, konkrete, gebildete Mensch, SOKRA-
TES oder DEMOSTHENES oder HEIDEGGER. Im Bildungsprozess ist das
allgemein Menschliche als das Zugrundeliegende (hypokeimenon) das
Individuationsprinzip, also die Ursache fiir die Herausbildung des speziel-
len Individuums, dessen notwendige akzidentelle Bestimmung ,,gebildet* heifit,
also Ursache fiir die Entfaltung des gebildeten Menschen.

Wenn wir den Prozess der Bildung n&her untersuchen, dann stellen wir bei
ARISTOTELES wiederum eine Dichotomie fest:

Einerseits ergibt sich aus dem fiir jedes sich Bewegende giiltigen Axiom, wo-
nach alles, was sich bewegt, notwendig von einem anderen bewegt wird, dass
die Bewegung und Entwicklung des Menschen als eines Naturseienden fremd-
bestimmt ist:

Die akzidentelle Bestimmung ,,gebildet®, die sich im Prozess aktualisiert, wird
durch eine bereits aktualisierte Bestimmung vorgenommen bzw. durch den
entsprechenden Triger, den wir Lehrer nennen.

Andererseits aber ist in der speziellen Metaphysik des ARISTOTELES Leben
Selbstbewegung, so dass wir Bildung sehen kénnen als Prozess, Ziel und
Ende, das jeder als Entelechie in sich trigt. Die hochste Selbstentfaltung und
Aktualisierung des der Moglichkeit nach im Menschen Vorhandenen bedeutet,
durch die Bildung individuelle Vollendung zu finden.

155



ARISTOTELES (384-322)

Individuelle Vollendung manifestiert sich im Einzelnen als hochst méglicher
Bildungsstand. Letzterer entwickelt sich schrittweise durch die Entwicklung
der aktualisierenden und bewegenden Form auf das zugrundeliegende Mensch-
sein, so dass die Fiille des fiir den sich entwickelnden Menschen noch im
Dunklen liegenden Moglichen in das Licht des Aktuellen gehoben wird.

So haben wir eine Korrelation zwischen dem tragenden Menschsein und der
getragenen akzidentellen Bestimmung ,.gebildet”, zwischen dem Denkbaren
(Numenalen) und dem in das Licht Tretenden (Phinomenalen).

Von hier aus kann man den Wert der Schule und der Lehrenden nicht hoch
genug ansetzen. Und eine Gesellschaft, die nicht héchste Anspriiche an Lehr-
erbildung stellt, versiindigt sich an der Jugend und an sich selbst! Denn sie
kann nicht zu dem werden, zu dem sie werden sollte und koénnte.

Zwei Arten des Entwicklungsprozesses sind zu unterscheiden:

Da ist zun#chst das Werden an einem zugrundeliegenden Seienden. Dieses
beobachten wir, wenn wir sagen: ,,Fin Mensch wird gebildet“. An dem zugrun-
deliegenden Wesen Mensch wird die Veranderung von ,;ungebildet zu gebildet”
vollzogen.

Die zweite Form des Werdenden nennt ARISTOTELES die schlechthinnige —
hier erfahrt das Zugrundeliegende eine Wandlung, ohne sich selbst aufzugeben,
es verharrt im Werdeprozess wie z. B. das Erz, das Metall einer Skulptur. Auch
dieses verdndert seine Beschaffenheit nicht.

Damit, dass man Ziel bzw. Zweck des Menschen (gebildet zu sein) mit seiner
spezifischen Form gleichsetzt, ist ausgesagt, dass Bildung und ,,gebildet sein“
Wesensmerkmale des Menschen sind. Dieser ist ein Naturseiendes und
seine Bewegung, sein Werden, ist die Entwicklung und Entfaltung dessen,
was ihm als Ziel eingegeben ist.

Die Entelechie des Menschen ist Entfaltung und Vollendung dessen, wozu er
geeignet und was ihm aufgegeben ist. Der Werdende holt sich selbst ein.

Daraus ergibt sich fiir die paideia, dass sie,an der Entelechie teilhabend, Ge-
genstand der Metaphysik oder der ersten Philosophie wird; Philosophie ist
dann die Wissenschaft von der Vollendung des Menschen. Als Vollzug
ist Metaphysik Vollendungshilfe.

In der Physik [198 a 25f.] heifst es:
,Das Wesen und der Zweck sind eines.*

Bildung ist also zugleich Zweck und Wesensmerkmal des Menschen. Sie wéchst
im Prozess der Menschwerdung bis zum jeweiligen Hochstmafs und &ufsert sich
in seinem Handeln.:

Der Bildung folgt die Handlung, wie das Handeln dem Sein folgt (agere
sequitur esse). Bildung ist Sein. Sein ist Bildung.

156



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

d) Bildung und Erziehung

Nach der Logik und der Ontologie der Bildung wollen wir uns jetzt der Ethik
und der Psychologie des ARISTOTELES zuwenden und damit nach weiteren
Grundlagen fiir die Bestimmung dessen, was Bildung genannt wird, suchen:

Die Frage nach dem Wesen, wie sie in der Ontologie gestellt ist, kann auch
auf die Ethik bezogen werden. In der Physik [Ph 199 a 8 — 9] findet sich die
fiir die Ethik und fiir die Paideia wichtige Bemerkung;:

.- bei allen zielgerichteten Handlungen wird um dieses Zieles willen
gehandelt, Schritt fiir Schritt®.

Was also gewachsen, entstanden ist, ist ein Entstandensein fiir etwas, {iber
Stufen in einer bestimmten Reihenfolge. Wir diirfen fiir die Paideia daraus ent-
nehmen, dass der Prozess des Formwerdens, Bildung genannt, Spriinge nicht
kennt, sondern ein Kontinuum ist, das sich am zugrunde liegenden Menschsein
ereignet.

Daher ist jetzt die Frage nach dem Wesen des Menschen zu stellen.

Wir Menschen bewegen uns auf ein Ziel zu. Diese Bewegung manifestiert sich
als Handlung und Handlung ist Grundart menschlichen Wesens. Als Ziel
nennt ARISTOTELES das agathén, das Gute. Diese Qualitit bedeutet als
das Ziel die Vollendung des Menschen durch Bildung.

Ist die Bildung als Vollendung die auf das hoéchste entfaltete Seinsweise des
menschlichen Wesens, dann kann als dessen Dimension die eudaimonia ge-
nannt werden, was man landldufig mit ,,Gliick” iibersetzt.

Von entscheidender Bedeutung auch fiir den Prozess der Bildung ist dabei die
folgende Feststellung des ARISTOTELES:

,»Als schlechthin vollkommen nenne ich <das Gute>, das stets fiir sich
(d. h. um seiner selbst willen) wéhlbar ist und niemals um eines anderen
<Guten> willen. Als ein solches aber gilt im vorziiglichen Sinne das
Gliick* [N.E. 1097 a 33 {.].

Wir diirfen also als zweite Substanz des Menschseins die der Moglichkeit
nach vorhandene Gliicksfdhigkeit und als Entelechie des individuellen Men-
schen, die in der Paideia sich entfaltet, das konkrete Gliick nennen.

Dann diirfte hochstes Ziel des Erziehungsprozesses das Gliick des
Einzelnen in je nach Maf entfalteter Bildung sein.

Bezogen auf die von ARISTOTELES in die Freiheit gesetzte und fiir sich
ernstgenommene Individualitat heifit das:

Erziehungsziel ist das in der Bildung liegende individuelle Gliick — abge-
hoben von allen fremdbestimmenden Zweckméfigkeits- und Niitzlichkeitser-
wagungen.

157



ARISTOTELES (384-322)

Diese Feststellung bedarf weiterer Erginzung und Erlduterung; denn sie ist
noch recht allgemein. Da bietet sich eine Frage an:

Wenn es ein spezifisches Werk des Schuhmachers gibt oder des Musikers —
welches ist dann das spezifische Werk des Menschen als Menschen?

Wir horten bereits, dass ARISTOTELES den Menschen als Naturseiendes
betrachtet; im Sinne seiner eigenen Definitionsregel ist damit ein Oberbegriff
gemeint. Und die spezifische Differenz?

Sie liegt darin, dass der Mensch l6gos hat.

Ort des 16gos ist die Seele, die ihrerseits auch noch einen alogischen Teil auf-
weist. Wihrend letzterer — der den l6gos nicht hat (4-logos) — das vegetative
Vermégen wie Erndhrung und Vermehrung in sich birgt, bezieht sich der 16-
gos auf die spezifisch menschliche Tétigkeit, die ARISTOTELES auch arete
nennt. Fiir die Paideia wichtig ist, dass dieser Teil der Seele, die insgesamt die
dem Menschen eigene Lebendigkeit darstellt, nicht von Anfang voll entfaltet
ist, sondern sich im Prozess des Werdens in der Paideia entfaltet. Er ist zudem
gefdhrdet und bedarf stdndiger Unterstiitzung:

Menschlichkeit ist eine stets gefdhrdete Grofse. ARISTOTELES kennt aber
auch noch eine Zwischennatur zwischen dem vegetativ/vitalen (sprich alogi-
schen) und dem logischen Teil. Diese Zwischennatur strebt zwar nach dem
l6gos, kann aber auch abrutschen nach ,unten“. Diese Zwischennatur ist eben-
falls Gegenstand der Paideia:

So bedeutet Paideia, die Vermittlung herzustellen zwischen ,Leben“ und ,16-
gos‘.

In diesem Sinne ist die Paideia ein Stiick Fremdbestimmung, z. B. durch
die Eltern, durch den Lehrer und die Institution Schule, aber auch — oder gar
vor allem — eine Art Initialziindung fiir die Selbstbewegung des Menschen als
eines Naturseienden auf das ihm als Moglichkeit eingegebene Ziel hin, auf das
agathoén, seine individuell angelegte, entfaltbare Tauglichkeit.

Erziehung kann also nicht als Dressur aufgefasst werden, sondern als beglei-
tete Selbstbewegung auf das eigene Ziel hin. Die Notwendigkeit der Erziehung
ergibt sich aus der Tatsache des dem Menschen innewohnenden Zieles, der
Formbarkeit des l6gos (als logos pathetikos) und des genannten Strebevermo-
gens (6rexis) nach Hoherem.

Das von Fall zu Fall unterschiedliche Ergebnis des Formwerdens in der Le-
bensgeschichte des Einzelnen ist Bildung.

158



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

e) Erziehung und Menschenbild

(anthropologische Bemerkungen)

ARISTOTELES nennt in seiner Metaphysik als Grundfrage allen Fragens die
Frage nach dem Seienden, sofern es ist. Die Metaphysik der Bildung fragt
nach dem Sein und Wesen des Menschen und sieht in seiner physis als Selbst-
konstituierung den strukturellen Boden des Werdens.

Die aristotelische Paideia ist also stets Ontologie.

Wir miissen nun unterscheiden zwischen einem Naturseienden und dem Ergeb-
nis der téchne. Wahrend im letzteren Falle das Ziel von aufen vorgegeben ist
(wir sprechen mit unseren Worten von Prigung), ist das Werden des Natursei-
enden ein Selbstgestalten, ein Werden im Sinne des Zu-sich-selber-kommens.
Das Seinsziel ist im Naturseienden angelegt (entelécheia). Der Mensch trigt
seine Seinsgriinde in sich:

Damit ist Paideia als philosophische Besinnung die Erkenntnis, dass der
Mensch ein auf Ziele angelegtes Wesen ist, und als Praxis die Hilfe zur Selbst-
entfaltung, ,Anmessung an dieses wesenhafte Geprige [BRAUN, 1974, S. 209].

Die Spezifik des Zieles und der Ausprégungsgrad werden durch den légos
bestimmt. Anders ausgedriickt:

Mit ARISTOTELES diirfen wir den Menschen als Wesen ansehen, das darauf
angelegt ist, dass es vom 16gos bestimmbar ist — wobei die Paideia Art und
Umfang der Bestimmung leisten kann und der Einzelne diese Bestimmung in
unterschiedlicher Weise an sich wirken l&sst.

ARISTOTELES benennt im sechsten Buch seiner Nikomachischen Ethik [1138
b 20] die ,rechte Vernunft“ (orthds 16gos), die zu formen Sache der Paideia
ist. In Erscheinung tritt der orthos logos im Tétigsein und im Verhalten des
Menschen.

Wessen orthoés 16gos durch Paideia entfaltet ist, der weif die Mitte zwischen
Handlungsextremen zu finden; er wandelt sozusagen auf einer Grenze, die
durch die Mitte gekennzeichnet ist.

ARISTOTELES definiert als sittliches Wertebewusstsein (arete) eben diese
Féhigkeit, die Mitte einzuschlagen [N.E. 1106 b 36] und zu halten.

Wenn der Mensch ein Wesen ist, das durch den l6gos bestimmt ist, kdnnte
man die Bemerkung hinzufiigen, dass psychologisch das Wesen des Menschen
darin besteht, dass die Seele ganz allgemein dem Seienden geofinet ist.

Diese Eigenschaft ist von Anfang an fiir den Menschen konstitutiv.

Wer der Wirkungsgeschichte dessen, was ARISTOTELES Seele und Seelen-
lehre nennt, ein wenig nachgehen mdchte und in den einschlégigen psycho-
logischen Nachschlagewerken, z. B. bei KRECH/CRUTCHFIELD — ASAN-
GER/WENNINGER nach dem Stichwort ,Seele* sucht, findet an den entspre-
chenden Stelle die Stichworter REFA Rollenspiel und Selbstverwirklichung

159



ARISTOTELES (384-322)

bzw. Schlaf und Sexualitit, aber das Stichwort ,Seele findet man nicht. Die
sog. ,sozialwissenschaftliche Wende“ in der Psychologie hat das fundamentale
und namensgebende Wort Seele verdréingt und nur noch die spéarliche und
zudem unzutreffende Definition ,Psychologie ist die Wissenschaft vom Ver-
halten* [ZIMBARDO, 1983, S. 3] iibrig gelassen. So erging es auch mit dem
Wort Bildung [SCHMIDT, 1994, S. 112 ff.]. Es wurde unter u.a. von HELL-
WIG BLANKERTZ unter Ideologieverdacht gestellt und als tragender Begriff
aus der Erziehungswissenschaft verdréngt bzw. durch Begriffe, wie ,Sozialisa-
tion“, ersetzt, auf wissenschaftlichen Kongressen der ,Erziehungswissenschaft-
ler” lacherlich gemacht oder in der Literatur mit Veréchtlichkeit behandelt
[RUGENER, 1988].

Also keine Seele in der modernen Wissenschaft von der Seele, sprich in der
Psychologie, dafiir aber das bedeutsame Wort von der ,sozialwissenschaftli-
chen Wende“ in der Psychologie und die sparsame Definition ,,Psychologie ist
Wissenschaft vom Verhalten [ZIMBARDO, 1983, S. 3].

Demgegeniiber steht noch immer ARISTOTELES, der eine Seelenlehre mit
Seele hat — aber wiederum nicht so altmodisch, wie man es frither in der Leh-
rerausbildung gelernt hat, dass es zwei Dinge gibt, Kérper und Seele usw.
Er nennt die Seele die Form des Leibes, spricht von einer Einheit (in der
Scholastik heifit es: unio substantialis) und beginnt, Seele aus Griinden der
Darstellbarkeit zu gliedern, versdumt es aber nicht, auf die aufserordentliche
Stellung hinzuweisen, die die Wissenschaft von der Seele im Kosmos des Wis-
sens und der Wissenschaften einnimmt [de an. 402 a 1 ff].

»Wenn wir das Wissen zu etwas Schénem und Ehrwiirdigen rechnen, in
unterschiedlicher Weise, je nachdem, ob es um Strenge geht oder um
bessere und erstaunlichere Gegenstidnde, dann diirften wir aus diesen
beiden Griinden die Erforschung der Seele mit Recht an die erste Stelle
setzen.”

f) Die Seele und die Dimensionen des Wissens und
Handelns

Hier konnte man noch etwas weitergehen. Den rationalen Seelenteil (16gos)
kann man nun wiederum aufteilen:

Der eine Teil davon hat als Erkenntnisgegenstand all die Formen des Seienden
[N.E. 1139 a 5 ], ,deren Prinzipien Anderungen nicht zulassen®,

der andere Teil betrachtet dasjenige, das Veranderungen unterworfen ist [1139
a 8].

Der zuerst aufgefiihrte, das Unverénderliche erschliefende Seelenteil ist der
~Wissende* (epistemonikdn) genannt; den anderen nennt er logistikén. Die-
ser Teil beriihrt die menschliche Praxis, das Veradnderliche, das jeder in seine

160



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

Uberlegungen einbezieht. Da die spezielle Leistung dieses Teils die praktische
Wahrheit ist, heifst er auch logos praktikés. Er bezieht sich auf das zu Tu-
ende und zu Produzierende. Er bedeutet praktisches Wissen, wir sagen wohl
auch , Handlungswissen®. Dieses gipfelt fiir ARISTOTELES im Treffen und
Halten der Mitte in wechselnden Entscheidungssituationen.

Wenn das Streben nach der Mitte eine Eigentiimlichkeit des Menschen ist,
dann ergibt sich fiir die Paideia, dass sie richtig einwirkt auf dieses Streben
und auf den 16gos, genau:

Sie bemiiht sich darum, dass die Strebung des zu Erziehenden am légos ge-
halten ist.

Neben diesem praktischen, handlungsorientierten légos gibt es den theo-
retischen ldgos, der sich mit dem Seienden als solchem, dem ewigen Sein,
befasst. Diesen beiden Teilen entsprechen zwei Vermogen, auch Tugenden
(aretai) genannt. Sie sind das Worumwillen der Paideia und bedeuten die
héchstmogliche Entfaltung der Seele:

Es ist die ethische Tugend, die dem l6gos praktikéds zugeordnet und Aus-
druck der phroénesis ist; sie findet Vollendung in der spezifisch menschlichen
Handlungsféhigkeit. Die Paideia entwickelt diese arete durch eine dem Charak-
ter (ethos) formende GewShnung (éthos). Alles miindet in Handlung: ,sittliche
Einsicht ist Handlung® [NE 1141 b 21].

Dem 16gos theoretikéds zugeordnet ist die dianoetische Tugend; sie wird durch
Belehrung entfaltet. Hieriiber erfahren wir das Seiende, sofern es ist und uns
selbst als Naturseiende, denen in der Paideia die Selbstkonstituierung bis zur
hoéchsten Vollendung als inneres Seinsziel aufgegeben ist:

Ho6chste Vollendung, d. h. die Einheit von Leben und entfaltetem Logos.

Gewohnung und Belehrung sind also die Grunddimensionen pédagogischen
Handelns.

ARISTOTELES betont an vielen Stellen den Wert der individuellen Erfah-
rung und des konkreten Falles, so dass im Prozess der Paideia eine Egalisierung
ausgeschlossen ist:

Das Leben und die Bildung eines jeden Einzelnen sind durch sich selbst ge-
rechtfertigt, es bedarf keiner auferhalb oder jenseits liegenden Moral oder
entsprechender Handlungsmafistébe:

Die Morallehre des ARISTOTELES ist durchaus realistisch, nicht theonom,
vor allen Dingen nicht in der Nikomachischen Ethik.

Wiéhrend nun jeder Einzelne fiir sich seine eigene, individuelle, konkrete Sitt-
lichkeit, verkorpert, stellt der Staat — die Pélis — die vollendete Fiille der Sitt-
lichkeit dar. Er ist die ,Groforganisation der Sittlichkeit* [HIRSCHBERGER,
1979, I S. 235] und notwendige Voraussetzung fiir die individuelle Entfaltung;
andererseits ist aber auch der Mensch definiert als ein Wesen, das seine Le-

161



ARISTOTELES (384-322)

bensmitte und Lebensfiille im Zusammenleben mit anderen findet. Der Einzel-
ne findet seine eudaimonia nur mit anderen zusammen; erst in der Polis kann
jeder Mensch seinen 16gos aufs Hochste entfalten — d. h. wir sind logische und
politische Wesen zugleich.

Aus all dem folgt, dass die Paideia eine o6ffentliche Aufgabe ist. Erst von
daher erhélt sie ihre Legitimation und Wiirde. Vielleicht wird es jetzt auch
klarer, warum sich ARISTOTELES iiber die Paideia als 6ffentliche Aufgabe
vorwiegend in seiner Abhandlung iiber die Politik dufiert.

162



Lehre (in Bezug auf den Menschen)

puojrdqe
uoyAyd wmnz

[9€ 4 90TT FN] se3osow :

VTN TOJTDDI TP U[RH Se( :[o17

[H71 ¢ €011 dN]
(sorye) Sunuygman)
Yonp UOSUNLIO ‘UoPUOINT,
USDSIY0 UL OIS Iogne

Sunayoog
[0INP WOUUOMIT ‘USPUINT,
USDSIJO0URID UL [IIS JIogNe

(1@93R1RTD)
soyipyead so3of

(pue)siop )
SOY132109Y3 S0F9]

(pearenxog

uoyAyd

WMISTPRAA ‘SUnIyRUI
‘UeSQUIIBA SeATIR)IFIA)

(moSquuronoqong)
uoIy32.I0

((stsouoayd)
uoua( sotpsIpeId)
uoIysISor

((ourdystda) urog sep
Toqn uaxua(] soyosiydosoryd
PUN SOTII[)JRIYOSUISSIM )
uoyIuowajside

I MIE OYOSTORTIONIN

(puaqeyoy S030]
e YOIl — [RUOIJR.LIT)
uo3oje

puoSojsjue

(waIaTQH nz) so39[ wnz

(reuoryer)
s030]

HTHHIS ddd HTIHL

IA PUn [T IUYH OYOSIRRUONIN

163



ARISTOTELES (384-322)

5. Anmerkungen zur Rezeptions- und
Wirkungsgeschichte

Wie man sieht, liefert ARISTOTELES im umfassenden Sinne Stichworte, Fra-
gen und auch Losungen, die das nachfolgende Denken bis heute mehr oder
weniger bewusst oder mehr oder weniger direkt begleiten.

Die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte ist dabei recht wechselvoll und es
fallt auf, dass uns seine zur Verdffentlichung bestimmten exoterischen Schrif-
ten so gut wie gar nicht (oder wenn, dann nur in Fragmenten) erhalten sind.

Seine esoterischen Lehrschriften wurden erst im ersten Jahrhundert vor Chri-
stus bekannt durch den Peripatetiker ANDRONIKOS von Rhodos. Erstaunli-
cherweise gab es im Peripatos kein ernsthaftes Interesse, das Werk des
ARISTOTELES als Ganzes weiterzuentwickeln [FLASHAR in UEBERWEG,
1983, S. 448|. Man spricht auch vom , Totenschlaf der aristotelischen Philoso-
phie”.

Die Kommentierung seiner esoterischen Lehrschriften (v. a. der logischen, aber
auch der Schriften zur Ethik, Physik und Metaphysik) blieb bis ins dritte
Jahrhundert nach Christus in den Hénden der Peripatetiker und ging dann auf
die Neuplatoniker iiber. Sie blieb im griechischsprachigen Raum ungebrochen
bis zur Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken 1453.

Anders als die Peripatitiker, die sich um ,,Abgrenzung der aristotelischen Phi-
losophie gegen die Lehren anderer Schulen* [FLASHAR, a.a.O., S. 449] be-
miihten, ging es den Neuplatonikern (PORPHYRIOS, JAMBLICHOS,
THEMISTIOS, SIMPLIKIOS, BOETHIUS) um die Harmonisierung und Ver-
schmelzung der Lehren der platonischen und der aristotelischen Schule. Eine
besondere Briickenfunktion hatten die logischen Schriften (das érganon), als
sich in Alexandria aristotelisches und christliches Denken trafen.

Intensiv war die Auswirkung aristotelischen Denkens im islamischen Kultur-
kreis. Schon vom 7. Jahrhundert an fanden die Griechen Zugang zur arabi-
schen Welt, zunéchst in der Gestalt der grofen Mediziner HIPPOKRATES
und GALEN, auch des EUKLEIDES und PTOLEMAIOS; dann aber richtete
sich das Interesse auf alle Schriften des ARISTOTELES, die im ,Hause der
Weisheit“ (830 in Baghdad durch den Abbasidenkalifen al-Mamum gegriin-
det) unter dem Schuloberhaupt HUNAIN IBN ISHAQ ins Arabische iibersetzt
worden sind. Diese innerislamische Aristotelesrenaissance wurde mit der Er-
oberung Baghdads durch die Tiirken (1055) bis heute beendet. Jedoch legten
die griechisch-arabischen Gelehrten, die vom 9. Jahrhundert an in den We-
sten (nach Sizilien und Spanien) tibersiedelten [FLASHAR, a.a.O., S. 450],
die Grundlage fiir den lateinischen Aristotelismus, d.h. fiir die arabischen
Aristoteleskommentare (z. B. von AVERROES), die ins Lateinische iibersetzt
worden sind (v. a. in Palermo und Toledo).

164



Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

Neben der Rezeption der Aristotelesschriften und deren Kommentaren aus
dem Arabischen findet sich ein Rezeptionsstrang, der an das Griechische an-
kniipft und durch die Schule von Chartres, insbes. aber durch den Ordensmann
WILHELM VON MOERBEKE (Mitte des 13. Jahrhunderts) représentiert
ist. Letzterer machte den Westen bekannt mit der Politik des ARISTOTE-
LES (und v. a. mit dem sich dort findenden Menschenbild); deren Stelle hatte
bei den syrisch-arabischen Autoren die platonische Politik eingenommen.

Aber auch andere Schriften des ARISTOTELES wurden bekannt, v.a. durch
die umfangreichen Texterkldrungen und Darstellungen aller bedeutenden
Schriften des ARISTOTELES, wie sie ALBERTUS MAGNUS vorgenommen
hat. Es ist sein besonderes Verdienst, die Vereinbarkeit des Aristotelismus mit
der christlichen Lehre beschrieben zu haben. Um letzteres bemiihte sich auch
mit grofsem Erfolg THOMAS VON AQUIN. Es ging dabei insbesondere um
die Lehre von der Ewigkeit der Welt, die Beweise fiir die Existenz Gottes und
der Unsterblichkeit der Seele.

Trotzdem gab es immer wieder ARISTOTELES-Verbote der katholischen Kir-
che:

Fiir die Artistenfakultéit zu Paris sind allein fiinf kirchliche Verbote zu nen-
nen, die sich auf die Schriften zur Naturphilosophie und Metaphysik erstrecken
(z.B. 1215 durch ROBERT VON COURCON im Auftrage des Papstes IN-
NOZENZ III).

Aber es wurde schlieflich 1255 fiir diese Fakultdt festgelegt, dass die Logik,
Naturphilosophie und die Ethik des ARISTOTELES in den Vorlesungen zu
behandeln sind. Seit dieser Zeit bestimmt das Studium des ganzen ARISTO-
TELES die philosophische Lehre der mittelalterlichen Universitét.

Es muss aber auch von einer Besonderheit gesprochen werden:

Der scholastische Aristotelismus war dominiert vom Anspruch der katholisch-
orthodoxen Theologie und der katholischen Kirche, dass die christliche Offen-
barungswahrheit Vorrang hat und dass Kirche Hort der Offenbarungswahrheit
ist. Der Einsicht der Kirche gegeniiber hat der Einzelne, sollte er zu anderen
Denkergebnissen kommen, zuriickzustehen; der mittelalterliche Transzenden-
talismus, ein in sich geschlossenes Weltbild, entwertete das Recht des Einzel-
nen auf seine eigene Individualitit und das Recht, das ,Hier” und ,Jetzt“ zu
betonen.

Wissenschaft war Buchwissenschaft geworden, die Empirie, von ARISTO-
TELES als Quelle des Wissens in Giiltigkeit gebracht, wurde vernachlissigt
und es entwickelte sich die so genannte Autoritdten-Methode, eigentlich ein
Abfall von ARISTOTELES.

Statt eigener Forschungen befragte man die kanonisierten klassischen Auto-

ritdten; es wurde nur noch nachvollzogen. Das Unvermogen, das bereits von
ARISTOTELES freigesetzte Wesen des Menschen als Individualitét zu sehen,

165



ARISTOTELES (384-322)

ging sogar so weit, dass man unfdhig wurde, die menschlichen Lebensabschnit-
te — z. B. die Kindheit — zu sehen:

Das Jesuskind im Erfurter Dom auf dem Schofle der Mutter ist ein Mann mit
Bart!

Es konnte nun nicht ausbleiben, dass es an den Universititen zu schweren
Auseinandersetzungen kam, als eine neue Bewegung, besser ein neues Bil-
dungsparadigma, von Italien her aufkam:

Die Vertreter dieser Bewegung, an der Spitze in Italien PETRARCA, in
Deutschland spidter MELANCHTHON und ERASMUS, nannten ihre Stu-
dien ,humanistische, wir sprechen seit FRIEDRICH IMMANUEL NIET-
HAMMER (1808) vom Humanismus, dessen Wirksamkeit zwischen 1470
und 1536, dem Todesjahr des ERASMUS, liegt. Dieses neue Paradigma soll
jetzt mit einigen Worten beschrieben werden:

Es war bereits dargestellt, dass ARISTOTELES nur im lateinischen Gewande
gelesen werden konnte — und das durch die Vermittlung der Kirche. Dem lag
eine Geisteshaltung zugrunde, die in der Kirche, nicht aber in der eigenen
Urteilskraft die letztlich entscheidende Instanz fiir wahr und falsch sah. So
wurde Aristoteles verfremdet und seine Wissenschaft sowie Bildungstheorie
pervertiert.

Das &nderte sich mit den Auseinandersetzungen um Konstantinopel und
schliefslich mit der Eroberung (1453) der Stadt und der Ermordung des Grof-
teils der Biirger durch die Tiirken:

Griechische Gelehrte — hier sei nur der spitere Kardinal BESSARION ge-
nannt — trugen die griechische Literatur und Philosophie nach Westen. So
wurde die Sprache der Schriften des ARISTOTELES, das Griechische, das
seit dem Untergange Westroms in Vergessenheit geraten war, Substanz des
neuen Bildungsparadigmas. Und mit der Erschliefung der Sprache einher ging
die Erschliefung der Quellen —,ad fontes* (= ,zu den Quellen“) hallte der Ruf
der Humanisten.

Eine wichtige Quelle war im Mittelalter irgendwie versiegt:

Es handelt sich um die Naturwissenschaften. An ihnen bestand kein so
grofes Interesse, d.h. man las die naturwissenschaftlichen Autoren einfach
nicht.

Das war nun mit dem Aufkommen dieses neuen Bildungsparadigmas ganz
anders:

Man las nicht nur — man sicherte die Texte und druckte sie ab, wie der geniale
ALDUS MANUTIUS zu Venedig. Und aus der Textwissenschaft entstand
nach der Priifung die Naturwissenschaft:

Es ist geradezu riihrend zu lesen, wie der Ermlénder Domherr KOPERNI-
KUS sich um die antiken Texte zu den Bewegungen der Sphiren des Weltalls

166



Philosophia



ARISTOTELES (384-322)

bemiiht hat. Und er konnte auch deswegen weiterkommen, weil ein Humanist
vor ihm bereits eine wichtige Quelle gesichert und gedruckt hat:

Es handelt sich um die astronomische Schrift des PTOLEMAIOS, herausge-
geben von REGIOMONTANUS 1446 in Venedig, mit dem arabischen Titel Al-
magest (syntaxis megale = grofe Sammlung, urspriinglich syntaxis mathemati-
ke).

Wissenschaftlich leitet das Denken des KOPERNIKUS eine Wende ein — eben
die kopernikanische Wende, aber sie ist auch Ausdruck eines neuen, eben
des alten aristotelischen Menschenbildes, das nun wieder durchbricht, wenn
die priifende Individualitit, die eines autoritdren Mittlers nicht bedarf, in ihr
Recht eingesetzt wird.

Humanismus bedeutet so nicht nur eine neue Einstellung zur Wissenschaft,
er bedeutet auch neue Wissenschaften selbst, eben die Neubegriindung der
Naturwissenschaften, was gewiss verwunderlich erscheinen diirfte!

Ein Paradoxon ist noch zu erwihnen:

Durch die intensive Inanspruchnahme des ARISTOTELES in der Scholastik
tritt jetzt die Bedeutung seines Namens, z. B. gegen den des PLATON, zuriick;
denn der Humanismus ist zutiefst antischolastisch und antidogmatisch.

Man beruft sich zwar in der praktischen Philosophie noch auf ARISTOTE-
LES und MELANCHTHON wird sein glianzender Interpret; aber die Wirkung
seines Namens bleibt blass. Hoch virulent hingegen werden seine Gedanken
allenthalben wiedergeboren, ohne dass man sich des eigentlichen Ursprungs
bewusst wird — bis zum heutigen Tage. Erst heute gibt es neben der Re-
naissance der Ideen auch eine Renaissance des Namens in der allgemeinen
wissenschaftlichen Diskussion — ARISTOTELES.

168



E ANHANG

1. Werke und Literatur

van Ackeren, M.: Platon verstehen. Themen und Perspektiven. Darmstadt
2004

Apelt, O.: Platon. Sdmtliche Dialoge. 7 Binde, Hamburg 1993
Assmann, C.: Das kulturelle Gedachtnis. Miinchen 1992

Assmann, J./Assmann,C./Hartmeier, C.: Schrift und Gedachtnis. Miin-
chen 1983

Bengtson, H.: Griechische Geschichte von den Anféingen bis in die rémische
Kaiserzeit. Miinchen 1969 (4. Auflage). In: Handbuch der Altertumswissen-
schaft, 3. Abteilung, 4. Teil

Benson, H.H.: Essays on the philosophy of Socrates. New York/Oxford
1992

Bilinski, B.: il pitagorismo di Niccolo Copernico. 1977 (Ort unbekannt)

Boéhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationa-
lismus. Darmstadt 1984

Boéhme, G.: Bildungsgeschichte des Europédischen Humanismus. Darmstadt
1986

Bohme, G.: Der Typ Sokrates. Berlin 1998 (2. Auflage)

Bonitz, H.: Platonische Studien. In: Sitzungsberichte der kaiserlichen Aka-
demie der Wissenschaften in Wien 33 (1860), Berlin 1886 (3. Auflage)

Bonitz, H.: Aristoteles Metaphysik etc., Griechisch — Deutsch. Hamburg
1982

Bordt, M.: Platon. Freiburg (ohne Jahresangabe)

Brandt, R./Schmidt, St.: Mythos und Mythologie (insbes. der (Hrsg.) Bei-
trag von Arbogast Schmidt zum Mythos bei Platon) Berlin 2004

Braun, E.: Aristoteles und die Paideia. Besorgt und iibersetzt von Edmund
Braun, Paderborn 1974

Brocker, W.: Platos Gespriche. Frankfurt/Main 1985

169



ANHANG

Brun, J.: Socrates. Paris 1991

Buchheim, Th./FLASHAR, H. King, R. A. H. (Hrsg.): Kann man
heute noch etwas Anfangen mit Aristoteles? Hamburg 2003

Bubner, R.: Innovation des Idealismus. Gottingen 1995
Burnet, J.: Greek Philosophy. Bd. I, London 1950

Charpa, U.: Aristoteles. Frankfurt/M./New York 1991
Croust. A.-H.: Sokrates. Man and myth. London 1957

Dirlmeier, F.: Aristoteles. In: Jahrbuch fiir das Bistum Mainz 5, 1950, S. 161
ff.

Dirlmeier, F.: Aristoteles — Nikomachische Ethik. Ubersetzt und kommen-
tiert. Berlin 1983

Doring, A.: Die Lehre des Sokrates als soziales Reformsystem. Miinchen
1895

Doring, K.: Der Sokrates der platonischen Apologie und die Frage nach dem
historischen Sokrates. In: Wiirzburger Jahrbiicher 13 (1987) S. 75 ff.

Diiring, I.: Aristoteles, Darstellung und Interpretation seines Denkens. Hei-
delberg 1966 (Nachdruck 2005)

Diiring, I : Aristoteles. In: RE, Suppl. 11, (1968) Sp. 159-336

Dupréel, E.: La légende socratique et les sources de Platon. Briissel 1922
Ebert, Th.: Sokrates als Pythagoreer. Stuttgart 1994

Erler, M./Graeser, A.: Philosophen des Altertums. Darmstadt 2000
Erler, M.: s. UEBERWERG, (hrsg. von PLASHAR),Band 2/2

Ferber, R.: Warum hat Platon die ,ungeschriebene Lehre* nicht geschrie-
ben? Miinchen 2007

Figal, G.: Sokrates. Miinchen 1995
Findlay J.A.: The written and the unwritten Doctrines. London 1974

Findlay, J.A.: Platon und der Platonismus. Eine Einf{ihrung. Weinheim
1994

Flashar, H. (Hrsg.): s. Ueberweg, F.: Grundriss ... etc.
Fleischer, M.: Hermeneutische Anthropologie. Berlin 1976

Frede, D.: Platons Phaidon. Der Traum von der Unsterblichkeit der Seele.
Darmstadt 1999

Friedlinder, P.: Platon, Berlin 1964-1975 (3 Bénde)
Gadamer, H.G.: Gesammelte Werke (Bénde 5-7). Tiibingen 1985 ff.

Gaiser, K.: Platons ungeschriebene Lehren. Studien zur systematischen und
geschichtlichen Begriindung der Wissenschaften in der platonischen Schule.
Stuttgart 1963

170



Werke und Literatur

Gigon, O.: Die Sokratesdoxographie bei Aristoteles. In: Museum Helveti-
cum 16; 1959, S. 174 ff.

Gigon, O.: Gegenwirtigkeit und Utopie. Ziirich und Miinchen 1973

Gigon, O.: Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschichte. Bern 1979 (3.
Auflage)

Gigon, O.: Sokrates. Tiibingen, Basel 1994

Gompertz, T.: Griechische Denker. Geschichte der Antiken Philosophie.
Leipzig 1896 ff.; 3 Bande, Nachdruck Berlin 1973 (hrsg. Von H. Gompertz)

Goody, J.: Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Frankfurt/Main 1991
Gower, B.S./Stokes, M.C.: Socratic questions. London, New York 1992
Graeser, A.: Die Philosophie der Antike. Miinchen 1999 (2. Auflage)
Guardini, R.: Der Tod des Sokrates. Diisseldorf 1987

Gudeman, A.: Aristoteles (peri poietikes). Berlin und Leipzig 1934

Guthrie, W.K.C.: A History of Greek Philosophy, 6 Bande, Cambridge
1962 — 1981

Guthrie, W.K.C.: Socrates. Cambridge etc. 1971
Harder, R.: Kleine Schriften. Miinchen 1960
Hartmann, N.: Platos Logik des Seins. Giefien 1909.

Hasse, D.N.: Urzeugung und Weltbild: Aristoteles - Ibn Ruschd — Pasteur,
Hildesheim 2006

Heidegger, M.: Platons Lehre von der Wahrheit. Bern 1954 (2. Aufl.)
Heidegger, M.: Wegmarken. Frankfurt/M. 1996
Heitsch, E.: Wege zu Platon, Goéttingen 1992

Heitsch, E.: Platon und die Anfinge seines dialektischen Philosophierens.
Gottingen 2004

Hirsch, W.: Platons Weg zum Mythos. Berlin und New York 1971

Hirschberger, J.: Geschichte der Philosophie. Band I. Freiburg 1948 (ff.),
11. Auflage 1976

Hoffmann, M.: Sokrates — Bilder in der européischen Geistesgeschichte. Aa-
chen 2006

Horster, D.: Das sokratische Gesprach etc.. Opladen 1994

Jaeger, W.: Aristoteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung.
Berlin 1985 (2. verdnderte Auflage)

Jaeger, W.: Paideia — die Formung des griechischen Menschen. Berlin, New
York 1989

Janka, M./Schifer Chr.: Platon als Mythologe. Neue Interpretationen zu
den Mythen in Platons Dialogen. Darmstadt 2002

171



ANHANG

Jaspers, K.: Die makgebenden Menschen — Sokrates, Buddha, Konfuzius,
Jesus. Miinchen 1964

Joél, K.: Geschichte der antiken Philosophie. Berlin 1893, Tiibingen 1921
(Band I)

Kessler, H.: Sokratismus. Bewegung und Bund. Mannheim 1975
Kessler, H.(hrsg.): Sokrates. Gestalt und Idee, Zug 1993
Kessler, H.: Sokrates. Geschichte, Legende Spiegelungen, Zug 1995

Klafki, W.: Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik, Beitrige zur
kritisch- konstruktiven Didaktik. Weinheim und Basel 1985

Knab, R.: Platons Siebter Brief. Einleitung, Text, Ubersetzung, Kommen-
tar. In: Spudasmata Band 110. Hildesheim 2006

Kniest, Chr.: Sokrates zur Einfiihrung. Hamburg 2003

Kobusch, Th./ Mojsisch, B.: Platon, seine Dialoge in der Sicht neuerer
Forschungen. Darmstadt 1996 (darin: Kramer, H.: Platons Ungeschriebene
Lehre (S. 249 ff.)

Kobusch, Th./ Mojsisch, B.: Platon in der abendlindischen Geistesge-
schichte. Neue Forschungen zum Platonismus. Darmstadt 1997.

Kramer, H.: s. KobuschMojsisch, Nr. 76, S. 249 ff]

Kuhn, H.: Sokrates. Ein Versuch iiber den Ursprung der Metaphysik. Berlin
1934, Miinchen 1959

Landmann, M.: Der Sokratismus etc.. Basel 1943
Leider, K.: Sokrates. Liibeck 2001
Leisegang, H.: Platon. In: RE Bd. 20, 1950 Sp. 2342 ff.

Maier, H.: Sokrates, sein Werk und seine geschichtliche Stellung. Ti{ibingen
1913

Mazel, J.: Socrate. Paris 1987
Mehlig, H.: Weisheit des alten Indien. Leipzig und Weimar 1987, 2 Binde
Meyer, H.: Leitfaden der Unterrichts- vorbereitung. Berlin 2007

Mueller-Goldingen, Chr.: Aristoteles. Eine Einfiihrung in sein philosophi-
sches Werk. Hildesheim 2003

Natorp, P.: Platons Ideenlehre. Leipzig 1921, Hamburg 1994

Naumann, H.: Die Gestalt des Sokrates und ihre Wirkungen auf die Welt-
literatur. In: Der Altsprachliche Unterricht 12 (1969), S. 62 ff.

Nelson, L.: Die sokratische Methode. In: Ders.: Gesammelte Schriften, Band
1, Hamburg 1970

Patzer, A.: Der historische Sokrates. In: Wege der Forschung, Band 585.
Darmstadt 1987 (eine sehr gute Ubersicht iiber die Quellen und Sokrates-
bilder)

172



Werke und Literatur

Pestalozzi, K. (Hrsg.): Der fragende Sokrates. Stuttgart und Leipzig 1999,
Colloquium Rauricum Band 6

Pieper, J.: Kiimmert euch nicht um Sokrates. Freiburg 1993
Plotz, K.: Auszug aus der Geschichte. Wiirzburg 1968 ff.
Postman, N.: Das Technopol, Frankfurt/Main 1992
Praechter, K.: s. Ueberweg, F.: Grundriss ... 1953

Reale, G.: Zu einer neuen Platoninterpretation. Paderborn 1993

Reitzenstein, R.: Die Hellenistischen Mysterienreligionen. Leipzig/Berlin
1927 (Nachdruck 1956)

Riedel, M.: Hegel und die antike Dialektik. Frankfurt/Main 1990

Ritter, C.: Platon, sein Leben, seine Schriften, seine Lehre. 2 Binde. Miin-
chen 1910 — 1923

Ross, W.D.: Aristotle. London 1945
Ross, W. D.: Plato’s theory of ideas. Oxford 1951

Rudolph, E.: Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politische Philoso-
phie bei Platon. Darmstadt 1996

Riigener, W.: Die allgemeine Bildung der knechtischen Werkzeuge... In Ol-
denburger Vordrucke 1988, Heft 40

Sayre, K.-M.: Late Ontology. Princeton/N.Y. 1983
Schifer, Chr.: Platon-Lexikon. Darmstadt 2007
Schelia, R. v.: Dion. In: Das Erbe der Alten. 2. Reihe, Heft 25; 1934

Schiemann, G. Mersch, D., B6hme, G.: Platon im nachmetaphysischen
Zeitalter. Darmstadt 2006

Schleiermacher, F.: Uber den Wert des Sokrates als Philosoph. In: Ders.:
Samtliche Werke IIT 2, 1838

Schmid, W.: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung. Frankfurt /M.
1998

Schmidt, A.: Das Gymnasium im Aufwind. Entwicklung, Struktur, Proble-
me seiner Oberstufe. Aachen 1994

Schmidt, A.: Die Geburt des Logos bei den frithen Griechen. Berlin 2002
Schmitt, A.: Die Moderne und Platon, Stuttgart 2003
Schmitt, A.: s. o. bei Schiemann/Mersch/Béhme, S. 71 ff.

Spranger, E.: Das Rétsel Sokrates. In: Blatter fiir Lehrerfortbildung 6, 1954,
(S. 241 ff.)

Stenzel, J.: Sokrates. In: RE, 2. Reihe, 3. Band, Sp. 811 ff., Stuttgart 1927
Szlezak, Th.A.: Platon und die Schriftlichkeit. Berlin und New York 1985

173



ANHANG

Szlezak, Th. A.: Platon lesen. Stuttgart, Bad Cannstadt 1996

Taylor, C.C.W.: Sokrates. Aus dem Englischen von Katja Vogt. Freiburg,
Basel, Wien (ohne Jahresangabe)

Thiel, D.: Platons Hypomnemata etc. Freiburg und Miinchen 1993
Thomas, R.: Literacy and Orality. Cambridge 1992

Ueberweg, F.: Grundriss der Geschichte der Philosophie. Erster Teil: Die
Philosophie des Altertums. Tiibingen 1953 (Nachdruck der 12. Auflage (von
1925), hrsg. von K. Praechter

Ueberweg, F.: Grundriss der Geschichte der Philosophie, begriindet von
F. Ueberweg — vollig neu bearbeitete Ausgabe: Die Philosophie der Antike,
hrsg. von H. Flashar, Band 2/1: Sophistik, Sokrates, Sokratik, Mathematik,
Medizin. (Der Beitrag zu Sokrates und der Sokratik stammt von K. Doring.)
Basel 1998.

Band 2/2: Platon, von Michael Erler, Basel 2007.

Band 3: Altere Akademie (H.-J. Kriimer), Aristoteles (H. Flashar), Peripa-
tos bis zur rémischen Kaiserzeit (F. Wehrli), Basel, Stuttgart 1983

Usener, S.: Isokrates, Platon und ihr Publikum. Hérer und Leser von Lite-
ratur im 4. Jahrh. v. Chr. Tiibingen 1994

Villers, J.: Das Paradigma des Alphabets. Platon und die Schriftbedingtheit
der Philosophie. Wiirzburg 2005

Waldenfels, B.: Das sokratische Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Mei-
senheim/Glan 1961 (Monographien zur philosophischen Forschung)

Werner, J.: Der Stiickeschreiber und der Sohn der Hebamme. Brecht und
das Erbe. Stuttgart/Leipzig 1998 (Sitzber. der Séchs. Akad. der Wiss.,
Phil.-hist. K1. Band 136)

Wilamowitz- Moellendorf, U.v.: Platon - sein Leben und seine Werke.
Berlin 1919-1920 (2 Bénde), (5. Auflage, bearbeitet und mit einem Nach-
wort versehen von Bruno Snell), Berlin 1959

Windelband, W./ Heimsoeth, H.: Lehrbuch der Geschichte der Philoso-
phie, Tiibingen 1957

Zehnpfennig, B.: Platon zur Einfithrung. Hamburg 1997
Zimbardo, P.G.: Psychologie. Berlin, Heidelberg, New York, Tokio 1983

174



2. Register

Register

a) Namen; Personen, Gottheiten und geographische
Bezeichnungen

Die Lebensdaten sind sehr oft nur Ndherungswerte, die einen Anhalt geben

sollen
Abdera
Achéer

Achaia
Achillets
Adeimantos
Aétios
Adonis

Agiis
Agamémnon
Ajas, auch Aias
aidos

Aigisthos
Ainesidemos
aither
Akademos

Akragas
Albertus Magnus

- Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort
von Demokrit und Protagoras

- anderes Wort fiir Griechen (auch Danaer oder Argi-
ver)

- Landschaft in der nérdlichen Peloponnes
- griechischer Held vor Troia, s. Thetis

- Bruder des Platon

- Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

- Gott der Vegetation, der Jugend und Schoénheit, aus
Phonizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Gottin der Liebe Aphrodite

- Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

- Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkom-
mandierender der Griechen vor Troia

- Sohn des Telamon, Kénig von Salamis, nach Achilleus
der Stéirkste der Griechen

- w. Schamgefiihl, zu einer gottlichen Person erhoht:
AIDOS

- Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Mor-
der; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, ge-
totet (Blutrache), s. Klytaimestra

- griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

- w. das strahlende Himmelslicht (Ather), zur gottli-
chen Person erhoht: AITHER

- Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wur-
de; nach diesem wurde die platonische Schule Akade-
mie benannt.

- lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

- Albert der Grofe (1200-1280), Dominikanerménch,
bedeutender aristotelischer Gelehrter des Mittelalters,

175



ANHANG

Alexandria

alexandrinisch
Aléxandros

Aléxandros

Alkibiades

Amasis

Ambrosius

Ameipsias

Ammonios Sakkas

Amos

Amphipolis

ananke

Anaxagoras

Anaximandros

Anaximénes

Androénikos

176

Lehrer des Thomas von Aquin an der Ordenshochschu-
le zu Kdéln

- Stadt im heutigen Agypten, 331 v. Chr. von Alex-
ander dem Grofen gegriindet, in der Antike Stand-
ort einer einmaligen Forschungseinrichtung (Museion)
und einer alles Schrifttum der Vergangenheit und Ge-
genwart erfassenden riesigen Bibliothek, von der romi-
schen Soldateska unter Caesar verbrannt

- wie in Alexandria {iblich
- auch Alexander, ,der Groke* genannt, 356-323 v. Chr.

- von Aphrodisias (Ort 6stlich von Milet in Kleinasien),
griech.Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

- aus Athen, 450—404, umstrittener Politiker, der zeit-
weilig zum Kreis um Sokrates gehorte; der Name er-
scheint als Titel zweier unter dem Namen des Platon
iiberlieferter Dialoge

- auch Ahmose, dgyptischer Pharao, 570-526 v. Chr.,
Freund der Griechen

- von Mailand, Kirchenlehrer, 340-397 n. Chr.

- Komédiendichter, errang 423 vor Aristophanes (mit
den ,Wolken“) bei den Theaterfestspielen (Dionysien)
in Athen den zweiten Platz

- platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexan-
dria von 232-242 n. Chr., geb. um 175, gest. um 242

- dltester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.

- Stadt im nordlichen Griechenland am Flusse Stry-
mon, kontrollierte die westostliche Landroute, d. h. stra-
tegisch wichtig

- w. Zwang, Notwendigkeit

- griechischer Philosoph, um 499-428 v. Chr., lehrt die
endlose Vielfalt der Stoffe und den nus (Geist) als Be-
wegungsursache

- auch Anaximander, um 611-546 v. Chr., griechischer
Philosoph

- griechischer Philosoph, um 585-528 v. Chr.

- von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Ari-
stoteles, Leiter der Schule des Aristoteles von 70-50 v.
Chr.



Anselm

Antiochien

Antiochos

Antiphon

Antoninus Pius

Apamea

Aphrodisias
Aphrodite

aphthitéometis

Apollédoros
Apollon

Apuleius

Archélaos

Archimedes

Register

- Erzbischof von Canterbury, 1033-1109 n. Chr., friih-
scholastischer Philosoph, lehrt die Identitét von Glau-
ben und Wissen (credo, ut intelligam — ich glaube, da-
mit ich verstehe)

- griech. Anti6cheia, lat. Antiochia, damalige Haupt-
stadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der romi-
schen Kaiser, am Orontes (heute Asi Nehri) gelegen,
heute Antakya (stidostl. Tiirkei),

- aus Askalon (Palistina), Begriinder der 5. Akademi-
schen Schule, ca. 130-68 v. Chr.

- 1. griech. Tragodiendichter, in Syrakus lebend, ca.
430-367 v. Chr. 2. der jlingste Bruder des Platon

- lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus,
romischer Kaiser von 138-161, verlegte den nordengli-
schen Hadrianswall weiter nach Norden, 19.09.86-07.03.
161., s. Hadrian

- griech. Apameia, bedeutende hellenistische Stadt am
Oréntes (in Syrien)

- Ort 0stlich von Milet in Kleinasien

- T. des Zeus, Gottin der Liebe, Helferin des Paris und
der Troer

- w. mit unzerstorbarer Weisheit, Beiname des griech.

CHRONOS (s. dort)
- Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

- S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Arte-
mis; sendet die Pest in das Lager der vor Troia kdmp-
fenden Griechen, weil deren Ober-Kommandeur Aga-
memnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat; nach seinem Beinamen
Lykeios gab es in Athen eine geweihte Stitte, das Lykei-
on, das zugleich auch die Bezeichnung fiir die Schule
des Aristoteles war

- lat. Lucius Ap(p)uleius, romischer Schriftsteller, lebte
in Karthago, platonischer Philosoph (legte den Grund
fiir die Platonrezeption im lat. Westen), vom christl.
Theologen geschétzt, geb. um 125 n. Chr.

- makedonischer Konig, 414-399 v. Chr., bekannt als
Gonner und Freund von Gelehrten und Kiinstlern

- griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus le-
bend, ca. 285-212 v. Chr.

177



ANHANG

Archytas

Ares

Arginusen

Argiver

Aristarchos

Aristéas

Ariston von Chios

Aristophénes

Aristotéles

Aristoxenos

Arkesilaos

Askalon
Askra

Assos

ate

Athena

Athos

Atride

178

- Pythagoreer aus Tarent (das y in diesemWort ist lang)

- S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund
der Troer

- drei kleine Inseln bei Lesbos; die Athener besiegten
dort die Spartaner, verurteilten (406) im sog. Arginu-
senprozess die verantwortlichen athenischen Offiziere
en bloc, weil sie bei aufkommendem Sturm die Schiff-
briichigen nicht geborgen haben, gegen den Protest des
Sokrates

- s. Achéer

- auch Aristarch von Samos, griech. Astronom, entwarf
das heliozentrische System, bestimmte Entfernungen
zwischen Himmelskorpern, ca. 310-230 v. Chr.

- 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes {iber
die Entstehung der griechischen Ubersetzung der 5 Bii-
cher Moses (s. Pentateuch und Thora)

- Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhunderts, geistiger
Lehrer des Mark Aurel

- athenischer Komd&diendichter, 445-385 v. Chr., schrieb
z.B. ,Die Vogel“, ,Die Wolken* und , Lysistrate’

- griech. Philosoph, 384-322 v. Chr., Verfasser u. a. der
Physik, Metaphysik, Nikomachischen Ethik

- von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des
Peripatos, geb. um 376 v. Chr.

- griech. Platoniker, ca. 316-241 v. Chr., Begriinder der
mittleren Akademie

- Stadt in Palédstina, heute Israel, nérdl. Gaza gelegen

- Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am
Berge Helikon gelegen

- Stadt im nordwestlichen Kleinasien

- w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur géttlichen Per-
son erhoht: ATE

- auch Athene, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia
auf Seiten der Griechen; Odysseus und Achilleus sind
ihre besonderen Lieblinge

- Halbinsel in Nordgriechenland, heute autonome
Monchsrepublik

- S. des Atreus: Agamemnon



Atropos

Attalos 11

Attis

Augustinus

Augustus

Averroes

Bendis

Benedikt

Bessarion

Bion

Bithynien
Boethos
Boethius

Bootien

Register

- griech. Gottin (die ,,Unabwendbare®), eine der drei
Schicksalsgottinnen (Moirai), sie durchtrennt den Le-
bensfaden eines Menschen

- Konig von Pergamon an der kleinasiatischen Kiiste,
210-138 v. Chr., Konig seit 159

- 8. Kybele

- Bischof von Hippo in Nordafrika, 354-430 n. Chr.,
Philosoph der Patristik, Kirchenlehrer

- eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster
romischer Kaiser, regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr.,
geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar im Jahr 45 v. Chr.

- arab. Ibn Ruschd (1126 — 1198) beriithmter arabischer
Aristoteles-Kommentator, dessen Kommentare ab 1230
ins Lateinische iibertragen worden sind; er vermittelte
den Aristoteles an die européische Scholastik und galt

im Mittelalter als der Aristoteleskommentator schlecht-
hin

- athenische Staatsgottin, aus Nordgriechenland (Thra-
kien) eingefiihrt, mit Artemis gleichgesetzt

- lat. Benedictus, begriindete das abendléndische Mon-
chstum, griindete 529 das Kloster auf dem Monte Cas-
sino, 480-547

- Humanist, 1403-1472, erzogen in Konstantinopel,
Kardinal (seit 1439), verpflanzte griechische Philologie
und Philosophie in den Westen; seine umfangreiche,
aus griechischen Handschriften bestehende Bibliothek
bildet das Grundstiick der Marcusbibliothek zu Vene-
dig

- von Borysthénes, geboren in Olbia, einer nahe der
Miindung des heutigen Dnjepr (Borysthénes) gelege-
nen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335-245 v.
Chr.

- historische Landschaft (heutige Tiirkei) westlich von
Pontos (s. dort) am Schwarzen Meer/Marmarameer

- von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentar-
werk zu Aristoteles, um 50 v. Chr.

- Anicius Boethius, Staatsmann und westrémischer Pla-
toniker, 480-524

- landwirtschaftlich geprigte Landschaft in Mittelgrie-
chenland

179



ANHANG

Bolzano, Bernhard

Borysthénes
Brahe, Tycho

Briseis

Bultmann, Rudolf

byzantinisch

Byzéantion

Caesar

Caligula

Chaeronea,

Chaldéer

Chalkedon

Chalkidike
Chéos
Chroénos
Chryseis

Chrysippos

180

- Mathematiker und Philosoph, katholischer Priester,
1781-1848, Professor fiir philosophische Religionslehre,
1819 aus dem Amte entfernt

- s. Bion

- Astronom, konstruierte Prizisionsgerite von bis da-
hin unbekannter Genauigkeit, 1546-1601

- Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia;
Agamemnon nimmt sie dem Achilleus weg und erregt
so die Wut (menis) des Achilleus

- ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie
in Marburg, 1884-1976

- griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

- auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von
Griechen gegriindet, spater Konstantinopel, danach Is-
tanbul genannt

- lat. Gaius Julius Caesar, rémischer Feldherr, Massen-
morder, Staatsmann, Schriftsteller, 100-44 v. Chr.

- Spitzname des romischen Kaisers Gaius Julius Caesar
(,5oldatenstiefelchen®), Nachfolger des Tiberius, gei-
stesgestorter Gewaltherrscher, regierte von 37 bis 41
n. Chr.

- griech. Chaironeia, mittelgriechische Stadt, strate-
gisch giinstig gelegen, Ort einiger Entscheidungs-
schlachten

- Priester in babylonischen Stidten, die besondere
Kenntnisse in der Zauberkunst (Magie), Astrologie und
Astronomie hatten

- auch Kalchedon (heute Kadikdy) 6stlich von Constan-
tinopolis, heute Stadtteil von Konstantinopel (Istan-
bul)

- nordgriechische Landschaft, in drei Halbinseln aus-
laufend(Athos, Sithonia, Kassandra)

- w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur géttlichen
Person erhoben: CHAOS

- w. Zeit, zur gottlichen Person erhoben: CHRONOS,
Beiname: Aphthitometis (s. dort)

- Priesterin des Apollon (s. dort)
- griechischer Stoiker der alten Schule, 277-208 v. Chr.



Churriter

Cicero

Claudius

Clemens

Copernicus

Damaskios

Danaer

Daniel

Delphi

Demetrios

Demokritos

Demophon

Demosthénes

Descartes

dike

Di6dotos

Diogénes

Register

- 8. Hurriter

- lat. Marcus Tullius Cicero, romischer Politiker, Staats-
mann, Jurist, Redner, Philosoph, 106-43 v. Chr.

- lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, rémischer
Kaiser, regierte von 41-54 n. Chr.

- v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theo-
loge, 150-215 n. Chr.

- Nicolaus, 1473-1543, Astronom, Vertreter des helio-
zentrischen Weltsystems, sein Hauptwerk wurde 1616
vom Papst auf die Liste (,Index”) verbotener Werke
gesetzt

- neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des
Lehrstuhls fiir platonische Philosophie, ca. 462-530 n.
Chr.

- s. Achéer

- Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Da-
niel; dieses geht zuriick auf den Weisen Daniel, der im
2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte; verfasst ist das
nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl
um 167 v. Chr.

- Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig;
seine Priesterin heifst Pythia

- von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripate-
tischer Philosoph, ca. 360-280 v. Chr.

- griech. Philosoph, um 460-370 v. Chr., Vertreter der
Atomtheorie

- Tafelmeister Alexanders des Grofien

- der beriihmteste Redner des Altertums, in Athen le-
bend, von 384-322 v. Chr.

- Begriinder des neuzeitlichen Rationalismus (cogito,
ergo sum = ich denke, also bin ich), 1596-1650

- w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Bufse, Strafe, zur gottlichen Person erhoben: DIKE

stoischer Philosoph, viterlicher Freund des CICERO

- v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand,
um 440 v. Chr.; die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert
(Kreta?)

181



ANHANG
Diogénes

Diogénes Laértios

Dion

Dionysien

Dionysios

Di6énysos

Droysen,

Johann Gustav
eirene

Eléa

Eliade, Mircea
Elis

Empedokles

€0s
Epaminondas

Ephesos
Epiktetos
Epikuros

Epimethets

182

- von Sinope (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph,
Kyniker (s. dort), ca. 412-324

- Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

- Schwager des Dionysios I, Schiiler des Platon, 409-354
v. Chr.

- vom Gott Dionysos abgeleitet, zu dessen Ehren die
Athener im Friihling Festspiele (Tragtdien und Komo-
dien) auffiihrten

- Tyrann von Syrakus, gest. 367 v. Chr. (das y in die-
sem Wort ist lang)

- S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche ver-
ehrt; daher spricht man auch vom orgiastischen Dinoy-
soskult; bei Homer unbekannt; in Athen war ein Fest
nach Dionysos benannt: die Dionysien, an denen u. a.
Dichterwettbewerbe stattfanden

- bedeutender deutscher Historiker, 1808—1884, fiihren-
des Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

- w. Friede, zur gottlichen Person erhoben: EIRENE

- Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegriindet, Wie-
ge der eleatischen Philosophie (Eleatismus)

- Religionswissenschaftler, 1907-1986 (s. Literaturver-
zeichnis)

- historische landschaft auf der Peloponnes (Olympia
liegt in der Landschaft Elis)

- griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend,
ca. 483-423 v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Tren-
nung der Elemente als Grundlage allen Geschehens

- auch héos, w. Morgenréte, zur géttlichen Person er-
hoben: EOS, Gattin des Titonos

- auch Epameinondas, beriihmter Feldherr der Theba-
ner, gestorben 362 v. Chr.

- kleinasiatische Kiistenstadt (s. Ionien)
- auch Epiktet, jiingere Stoa, 55 — 135 n. Chr.

- auch Epikdr, Begriinder der nach ihm benannten Phi-
losophenschule, 341-272 v. Chr.

- Br. des Prometheus (s. dort)



Eratosthénes

érebos

éris

éros

Eryxias

Euboia

Edademos

Eddemos

Eudoxos

Eukleides

eunomia

Eurydike

Eusébios

Faust, Johannes

Friedrich II

Fronto

Register

- griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaft-
ler, Philologe und Bibliothekar in Alexandria, entwarf
eine Erdkarte, ca. 286-206 v. Chr.

- w. Finsternis, zur gottlichen Person erhoben: ERE-
BOS, s. nyx

- w. Streit, zur gottlichen Person erhoben: ERIS

- w. Begehren, Trieb, zur goéttlichen Person erhoben:
EROS, Beiname: Protoégonos = der Erstgeborene, auch
Phanes

- Person des nach ihm benannten unter dem Namen
des Platon {iberlieferten Dialoges

- Insel 6stlich von Griechenland

- von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Pe-
ripatos, Schiiler des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

- von Zypern, befreundet mit Aristoteles, Akademiker,
gefallen 353 v. Chr. In Sizilien

- von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und
Philosoph, etwa 400-350 v. Chr.; postulierte die Ku-
gelgestalt der Erde; berechnete die Mafe der damals
bewohnten Welt

- 1. sokratischer Philosoph, Griinder der sog. megari-
schen Schule; 2. auch Euklid, Mathematiker, um 300 v.
Chr.; nach ihm ist die euklidische Geometrie benannt

- w. Rechtsstaatlichkeit, zur gottlichen Person erhoben:
EUNOMIA

- Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Mu-
sik leider erfolglos aus dem Reiche des Todes zu holen
versuchte

- Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Paléstina, frucht-
barer Kirchenschriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio E-
vangelica, ca. 263-339 n. Chr.

- etwa 1480-1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als
Geisterbeschworer; wurde von Goethe zur Hauptfigur
seines gleichnamigen Dramas gemacht

- auch ,der Grofe“ genannt, Kénig von Preuften, 1712-
1786

- lat. Marcus Cornelius Fronto, beriihmter Redner der
Kaiserzeit, 2. Jahrhundert n. Chr.

183



ANHANG
gaia

Galenos, Klaudios

Gallienus

Gassendi, Pierre

Giganten

Glaukon

Gordianus

Gorgfas

hades

Hadrian

Halikarnassos
Halys
Harmonia

Heidegger, Martin

Heisenberg, Werner

Héktor

Heléne

Helikon

184

- auch ge, w. Erde, zur gottlichen Person erhoben:
GAIA

- auch Galen, beriithmter griech. Arzt und Philosoph,
Verfasser bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutz-
ter medizinischer Lehrbiicher, etwa 129-216 n. Chr.

- lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus,
218-268, romischer Kaiser

- franzosischer Physiker, Philosoph, Professor fiir Ma-
thematik in Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem christ-
lichen Glauben in Einklang zu bringen, Erneuerer des
Atomismus; Epikureer, 1592-1655

- eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kimpfen
gegen Zeus und die olympischen Gotter

- Bruder des Platon

- lat. Marcus Antonius Gordianus, rémischer Kaiser
von 238-244, geb. 225, unterwarf Mesopotamien

- griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt: ,Al-
les ist falsch®, etwa 480-375 v. Chr.

- das Reich des Todes, die Unterwelt; zur gottlichen
Person erhoben: HADES (Gott der Unterwelt)

- elg. Publius Aelius Hadrianus, romischer Kaiser 117-
138, lief im Norden der Provinz Britannia (heute nérd-
liches England) den nach ihm benannten Grenzwall
bauen, UNESCO—-Welterbe, geb. 76 n. Chr.

- heute Bodrum (s. Ionien)
- Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien
- s. Kaddmos

- deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom
Sein, Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889-1976

- Physiker, Begriinder der sog. Quantenmechanik, No-
belpreistriger, 1901-1976

- S. des Priamos, stérkster Soldat der Troer,v. Achilleus
getotet

- auch Hélena, Frau des Konigs Menelaos (Br. des Aga-
memnon), von Paris als seine Frau nach Troia entfiihrt

- Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg,
an dem Hesiodos zum Sénger berufen wurde



helios

Hephaistos
Hera

Herakleitos

Herder,
Johann Gottfried
Hermes

Herminos

Herodes

Hero6dotos

Heron

Hesiodos

Hetither

Hiob

Hipparchos

Hippokrates

Register

- w. Sonne, zur gottlichen Person erhoben: HELIOS,
Beiname: Hyperion = in der H6he wohnend, Sohn der
Hohe

- S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst
und des Feuers

- Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

- auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos
(Kleinasien) lebend, etwa 545-480 v. Chr., lehrt den
unabldssigen Wandel der Dinge

- Theologe und Kulturphilosoph, 1744-1803

- S. des Zeus, Bote der Gotter

- griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexan-
dros von Aphrodisias, 2. Jahrhundert n. Chr.

- judischer Koénig, Freund der Rémer, soll den Kinder-
mord in Bethlehem befohlen haben, 72 v. Chr.—4 n.
Chr.

- auch Herodét, Begriinder der wissenschaftlichen Ge-
schichtsschreibung, 484-430 v. Chr.

- von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker,
1. Jahrhundert n. Chr., seine umfangreiche Schrift heifst
pneumatika und behandelt die Druck- u. Saugwirkung
von Wasser, um Maschinen anzutreiben

- auch Hesidd, Verfasser der ,,Theogonie* und der ,Wer-
ke und Tage*, um 700 v. Chr.

- zur indoeuropéischen Sprachgruppe (watar = Was-
ser) gehorendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien
nachweisbar, bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln;
um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma IT) zu-
sammen; s. auch Hurriter

- zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Te-
stament (etwa um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein
frommer Dulder

- aus Nikaia (heute Iznik in der nordlichen Tiirkei),
Astronom und Geograph, ca. 191-126 v. Chr., berech-
nete mit hoher Genauigkeit das Sonnenjahr

- von der Insel Kos vor der Kkleinasiatischen Kiiste,
griech. Arzt, Begriinder der Medizin als Wissenschaft;
die Sammlung der unter seinem Namen iiberlieferten

185



ANHANG

Hippolytos

Hoémeros

Horaz

Hurriter

Hyperion

Tonien

ionisch

Isidoros

Isis

Isthmische Spiele

Isokrates
Ithaca

Jamblich
Jaspers, Karl

186

Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt;
ca. 460-370 v. Chr.

- christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

- auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a.
die Tlias (etwa um 750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa
um 720 v. Chr.) iberliefert

- lat. Quintus Horatius Flaccus, rémischer Dichter, 658
v. Chr.

- seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen
dem Mittelmeer und dem im siidwestlichen Iran ge-
legenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr.
durch die Hethiter besiegt; ihre Gotter: Himmel — Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in
die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethitischen
Sukzessionsmythos finden wir in Hesiods Theogonie
wieder

- Sohn der Hohe, Beiname des Helios

- Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heu-
te Izmir) bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend;
Ephesos und Miletos liegen in Ionien; die Stadt Teos
gegeniiber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

- zu lonien gehorig; Thales, Anaximander und Anaxi-
menes sind ionische Philosophen

- auch Isidor von Sevilla, Kirchenlehrer, 560-636 n.
Chr.

- Agypt. Gottin, Schwester und Frau des Osiris; sie ent-
spricht der griechischen Gottin Demeter

- seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. bezeugte sportliche
und musische Wettkimpfe im Heiligtum des Meeres-
gottes Poseidon am Isthmus von Korinth

- berithmter griech. Redner, 436-338 v. Chr.

- griech. Ithake, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher,
ob das Ithaka des Odysseus mit der heutigen Insel Itha-
ka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland gele-
gen) identisch ist

- griech. Tamblichos, Neuplatoniker, etwa 240-325

- deutscher Geschichtsphilosoph, Vertreter der Existenz-
philosophie, 1883-1969



Johannes

Johannes

Johannes

Johannes

Johéannes Scotus

Eritgena

Julidnus Apdstata

Justinian

Kadmos

Kalchedon
Kalliope

Kant, Immanuel
Karneéades

Kébes

Kérberos

Kilikien

Klazomenai
Kleanthes

Kleit6machos

Register

- von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Samm-
lung<ausgewahlter Lehrsidtze> zur Naturphilosophie,
um 400 n. Chr.

- der Apokalyptiker (w. Enthiiller), Verfasser der sog.
Johannesapokalypse des Neuen Testaments, nicht iden-
tisch mit dem Verfasser des Johannesevangeliums

- der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums

- Duns Scotus, Begriinder der jiingeren Franziskaner-
schule der Hochscholastik, 1266-1308

- Philosoph der Friihscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Uber-
setzungen den Neuplatonismus in die Scholastik ein

- lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apo-
stata (,der Abtriinnige*) genannt, romischer Kaiser
(361-363), geb. 331 n. Chr.

- lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von
527-565 n. Chr., geb. 482

- phonizischer Kénigssohn; heiratet Harmonia und hat
als Enkel den Dionysos; gilt als Griinder Thebens in
Mittelgriechenland und soll das phonizische Alphabet
nach Griechenland gebracht haben

- 8. Chalkedon
- s. Musen
- Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724-1804

- griechischer Platoniker, 214-129 v. Chr., Begriinder
der neueren Akademie

- Thebaner, Schiiler des Sokrates und dessen Gesprichs-
partner in Platons Dialog Phaidon

- der Hollenhund; l4sst jeden in die Unterwelt hinein,
aber keinen heraus; Orpheus soll ihn durch seine wun-
derbare Musik besdnftigt haben

- historische Landschaft (heutige Tiirkei) nordostlich
von Zypern

- Stadt an der Kiiste Kleinasiens (in Lydien)
- griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331-230 v. Chr.
- Leiter der Akademie 127-109 v. Chr., geb. 187 v. Chr.

187



ANHANG

Klotho

Klytaimestra

Knidos
Kolophon
Kopernikus
Korff, Hermann
Korybanten

Krates

Kratylos

Kritias

Kroisos

Kroniden

Kroénos

Kumarbi

Kurasch

Kureten

Kybéle

188

- griech. Gottin (die ,,Spinnerin®), eine der drei Schick-
salsgéttinnen (Moirai), sie spinnt den Schicksalsfaden
eines Menschen

- auch Klytaimnestra, Frau des Agamemnon; tétet zu-
sammen mit ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann
nach dessen Riickkehr von Troia

- Stadt in der westlichen Tiirkei (siidl.Halikarnassos,
ostlich von Kos)

- griech. Stadt, norddstlich Samos auf dem kleinasiati-
schen Festland

- sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt)
ist das heliozentrische, 1473-1543

- Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: ,Geist August
der Goethezeit”, 1882-1963

- 8. Kureten

- von Mallos (heute Karataschan an der siidwesttiir-
kischen Kiiste bei Adana), Stoiker, Grammatiker, 2.
Jahrhundert v. Chr.

- Philosoph; Schiiler des Heraklit; Heimat unbekannt

- Fiihrer der sog. ,30, einer Gruppe von Gewaltherr-
schern, die in Athen ab 404 v. Chr. eine Gewaltherr-
schaft ausiibten

- lat. Croesus, letzter Konig von Lydien (Kleinasien),
595-545 v. Chr., unermesslich reich durch Steuern und
Bodenschétze (vor allem Gold), 546 v. Chr. vom Per-
serkonig Kyros II besiegt

- S6hne und To6chter des Kronos, z. B. Zeus, Hera, Ha-
des, Poseidon

- Titan, jingster Sohn des Uranos und der Gaia

- urspriinglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Grie-
chen entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um
1500 v. Chr. in hethitischer Sprache auf der sog. Kumar-
bi-Tafel {iberliefert; s. Hurriter

- = Kyros I, Perserkonig; besiegt 546 v. Chr. den mér-
chenhaft reichen Konig der Lyder Kroisos

- griech. Kuretes, Wesen aus dem Mythos, sie schiitzten
den neugeborenen Zeus, werden oft mit den Koryban-
ten gleichgesetzt

- im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Tiirkei)
als Muttergottheit verehrt, Geliebte des Attis



Kyrenaika

Kyrene

Laértes

Lampsakos

Lachesis

Lakydes

Larissa

Leibniz,

Gottfried Wilhelm
Leto

Letkippos

Leuktra

Lukrez

Lydien

Lykien

Maéanéaden

Mahler, Gustav

Makedonien

Mallés

Register

- griech. Kyrenaike, lat. Cyrendica, historische Land-
schaft (heute Libyen), Hauptstadt Kyrene

- griech. Stadt im heutigen Libyen (Schakhat), danach
ist die Kiistenlandschaft Kyrenaika benannt

- s. Odysseus

- Stadt an der Siidostkiiste der heutigen Dardanellen
(zwischen Agéis und dem Marmarameer), heute Lap-
seki

- griech. Gottin (die den Lebensfaden ,,Bestimmende®),
eine der drei Schicksalsgottinnen (Moirai), sie legt den
Lebensfaden eines Menschen fest

- griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akade-
mie, starb 207 v. Chr., das nach ihm benannte Lehr-
gebdude hiefs Lakydeion

- Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)
- Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646-1716

- Mutter des Apollon und der Artemis

- begriindet die Atomtheorie; sein Schiiler ist Demokrit,
1. Hélfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

- Ort und Ebene in Bootien (Mittelgriechenland); dort
besiegten 371 v. Chr. die Bootier unter Fiihrung des
Epaminondas die Spartaner

- lat. Titus Lucretius Carus, romischer Dichter, etwa
99-55 v. Chr.

- kleinasiatische Landschaft; ihr 6stlicher Grenzfluss
hiefs Halys

- Landschaft an der kleinasiatischen Westkiiste (6stlich
von Rhodos)

- Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dio-
nysos

- 6sterr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien,
1860-1911

- heute Mazedonien, antike Landschaft (Kénigreich) im
Norden Griechenlands

- Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

189



ANHANG

Mark Aurel

Meder

Mélissos

Ménandros

Menélaos

Meléagros

Ménippos
Metochites

Miletos
Mithras

Mithridétes
moira
Mbélon

Musen

Natorp, Paul

Nausiphanes

némesis

190

- lat., urspriinglich lautet der Name Marcus Annius Ve-
rus, nach seiner Adoption: Marcus Aurelius Antoninus,
romischer Kaiser und Stoiker, 121-180 n. Chr., Kaiser
seit 161

- indoeuropéisches, stark expandierendes Reitervolk im
Nordwesten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich er-
wahnt; 585 war der Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr.
von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk in-
tegriert

- griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein,
um 450 v. Chr.

- auch Menénder, bedeutender Dichter der Neuen Ko-
modie, 342-291 v. Chr.

- S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena,
Ko6nig von Sparta

- Konigssohn; totet den kalydonischen Eber

- von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Sa-
tiren, Kyniker, 3. Jahrhundert v. Chr.

- Beiname des byzantinischen Kanzlers und Gelehrten
Theodoros

- auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)
- iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr
Kult drang bis Zentraleuropa

- eig. Mithridates VI Eupator, um 130-63,Ko6nig von
Pontos (Siidkiiste des Schwarzen Meeres)

- w. Schicksal, zur gottlichen Person erhoben: MOIRA
(Schicksalsgottin)

- beriihmter griechischer Redner an der Wende vom 2.
zum 1. Jahrhundert v. Chr.

- Tochter des Zeus, Beschiitzerinnen der Kiinste unter
Fithrung des Apollon; Kalliope z. B. gilt als Mutter des
Orpheus

- Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus,
1854-1924
griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demokrit,

Lehrer des Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4. Jahr-
hundert v. Chr.

- w. Unmut; zur géttlichen Person erhoben (NEMESIS)
gilt sie als Tochter der Nacht; sie richt Hochmut



Nero

Nietzsche, Friedrich

Nigidius

Nikaia
Nikolaos

Numeénios

nyx

Odysseus

Okéanos
Olympos
Oréstes
Oroéntes
Orphets
Orphik
Opsiris

Otto, Rudolf

Register

- rOmischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius
Domitius Ahenobarbus, spiter nach seiner Adoption
Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n. Chr., wegen
seiner Grausamkeit beriichtigt

- kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844-1900

- lat. Publius Nigidius Figulus, romischer Naturfor-
scher und Philosoph, befreundet mit Cicero, etwa um
100 v. Chr. geb., 45 gestorben

- auch Nikafa, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (stidostl.
von Konstantinopel) s. Hipparchos

- von Damaskos, aristotelischer Philosoph, Politiker,
Diplomat, geb. 64 v. Chr.

- platonischeg Philosoph des 2. Jahrhundert n. Chr.;
Hauptwerk: Uber das Gute; N. identifiziert das Gute
mit dem Einen und dem Seienden an sich

- w. Nacht, zur gottlichen Person erhoben: NYX, ne-
ben EREBOS (s. dort)

- Sohn des Laertes, Konig von Ithaka; nur widerwillig
nimmt er — jung verheiratet — am Krieg gegen Troia
teil

- Titan, &ltester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann
der Tethys

- nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Gotter

- S. des Agamemnon; richt den Mord an seinem Vater,
indem er die Morder, seine eigene Mutter Klytaimestra
und den Aigisthos, deren Liebhaber, erschligt

- 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und
ins Mittelmeer miindend

- S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Le-
benszeit ist nicht gesichert (vielleicht schon das zweite
Jahrtausend v. Chr.)

- Lehre des Orpheus

- agyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Toten-
gott

- Theologe (zuletzt in Marburg), 1869-1937, bekann-
testes Werk: ,,Das Heilige* [1917f., Miinchen 1931 (17.
Auflage)]

191



ANHANG

Pallas

Pan

Panaitios

Paris

Parmenides

Parsismus

Patroklos
Peleus

Perikles

Persephéne
Phaidros
Phaleron
Phénes

Pheidias

Philippi

Philippos

Philolaos

Philon

Phoinix

192

- Beiname der Athena

- S. des Hermes; stark behaart am ganzen Korper und
mit Ziegenfiiken und ZiegenhGrnern ausgestattet, ge-
hort er zum immer listernen Gefolge des Dionysos,
Wald- und Weidegott

- griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185-109
- S. des Priamos v. Troia; entfiihrt die Helena aus Spar-

ta und lost den Krieg zwischen Griechen und Troern
aus

- vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertre-
ter der eleatischen Schule; lehrt die Unmdglichkeit des
Werdens, etwa 514-445 v. Chr.

- nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion
der Parsen, gestiftet von Zarathustra; sie denkt duali-
stisch und sieht Welt als Kampf zwischen dem guten
Gott (Ahura Mazda) und dem bésen Gott (Ahriman)

- Freund und Geliebter des Achilleus; fillt vor Troia im
Kampf gegen Hektor

- Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

- athenischer Staatsmann, 490-429 v. Chr.; schuf die
die materiellen Grundlagen und gestaltete das geistige
Klima der griechischen Klassik

- T. des Zeus und der Demeter, Gottin der Unterwelt
- Epikureer, ca. 138-70 v. Chr.

- ein Hafen Athens

- eine orphische Gottheit, s. eros

- auch Phidias, aus Athen, beriihmter Bildhauer; 5.
Jahrhundert v. Chr.

- griech. Philippoi, nordgriechische Stadt in der Nihe
der heutigen Kavala; vom Koénig Philipp II von Make-
donien anstelle der Stadt Krenides gegriindet und nach
ihm (als erste griechische Stadt) benannt

- auch Philipp II, K6nig von Makedonien, Vater des
Alexander, einte Griechenland unter makedonischer
Fithrung, 382-336 v. Chr., Konig seit 359

- Pythagoreer aus Kroton, Zeitgenosse des Sokrates

- von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begriin-
der der 4. akademischen Schule, etwa 158-84 v. Chr.

- Lehrer des Achilleus



Photios

Phrynichos

Pindaros

Planck, Max

Platon

Plotin

Plutarchos

Polémon

Polykletos

Pontos

Porphyrios

Poseidon

Poseidonios

Poteideia

Register

- Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-ortho-
doxen Kirche) von Konstantinopel, der bedeutendste
Gelehrte seiner Zeit, etwa 820-897 n. Chr.

- aus Athen, um 500 v. Chr.; bedeutender Tragiker; sei-
ne Bearbeitung der Eroberung Milets durch die Perser
494 im Stiick ,Der Fall Milets erschiitterte die Athener
aufs Tiefste

- auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des
erhabenen Stils, ca. 522-445 v. Chr.

- deutscher Physiker, Begriinder der Quantentheorie,
1918 Nobelpreis, 1858-1947

- Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427—
347 v. Chr.

- griech. Plotinos, neuplatonischer Philosoph um 204-
270 n. Chr., in Rom lebend, aber griechisch schreibend

- auch Plutarch philosophischer Schriftsteller, Vertre-
ter des mittleren Platonismus, um 46-126 n. Chr. do-
xographische Werke (unter vielen anderen):

a) placita philosophorum (= Lehrsitze der Philoso-
phen); gelten als unecht; sind vermutlich dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. zuzuordnen

b) stromateis (= Teppiche); gelten ebenfalls als unecht,
bei Eusebios z. T. erhalten

- konservativer Philosoph aus der Schule des Platon,
spater Leiter der Schule (Akademie), betont die Ethik
als Schwerpunkt der Philosophie, etwa 350-275 v. Chr.

- auch Polyklet, aus Argos, beriihmter griech. Bildhau-
er und Kunsttheoretiker, 2. Hilfte des 5. Jahrhunderts
v. Chr.

- historische Landschaft (heutige Tiirkei) an der Siid-
kiiste des Schwarzen Meeres (Pontos Euxeinos)

- Neuplatoniker, Schiiler und Biograph des Plotin, 234—
304 n. Chr., seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen
Schule zu Rom, Lehrer u. a. des Jamblichos

- S. des Kronos, Gott des Meeres

- griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geo-
graph und Historiker hoch angesehen, ca. 135-50 v.
Chr.

- korinthische Kolonie, gegriindet um 600, im Westen
der Halbinsel Chalkidike (Nordgriechenland) gelegen

193



ANHANG

Potone
Priamos
Proklos

Promethets

Protagoras

Pseudo-Dionysios

Ptolemaios

Pydna
Pyrilampes

Pyrrhon
Pythagoras

Pythia

Rheéa
Rhegion
Rostovtzeff, Michael

194

- Schwester des Platon
- Konig von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris

- neuplatonischer Philosoph, beriithmter Kommentator
platonischer Dialoge, ca. 412485 n. Chr.

- S. des Titanen Iapetos, w. der Vorausdenkende (i. U.
zu Epimethets, der erst denkt, wenn das Kind in den
Brunnen gefallen ist); kAmpft mit List und Geist gegen
Zeus

- aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Ver-
treter der Sophisten, ca. 480-410 v. Chr. Sein Lehrsatz:
,Der Mensch ist Maf aller Dinge.

- neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich
Bischof von Athen (d. h. sein Beiname ,,Areopagites’ =
Mitglied des Areopag, eines athenischen Gerichtshofs,
der sich nach seinem Sitzungsort dem Areopaghiigel
nannte)

- griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom,
Mathematiker, ca. 100-160 n. Chr.; nach ihm benannt
ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zen-
tralgestirn, lebte in Agypten

-nordgriechische Hafenstadt, im historischen Makedo-
nien gelegen

- Stiefvater des Platon

- Begriinder der Skepsis, um 365-275 v. Chr.

- griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter
in Unteritalien, etwa 570-496 v. Chr.; vertritt unter
anderem die Lehre von der Seelenwanderung und die
Auffassung, dass alles Zahl sei

- Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskiinfte

- auch Rheia, Rhefe; Frau des Kronos
- Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

- Althistoriker, 1870 (Kiew)-1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hel-
lenismus



Sardeis

Satyr

Scipio

Schadewaldt,
Wolfgang
Seleucia

Seneca

Septimius Severus
Sextus Empiricus
Simmias
Simonides
Simplikios
Skepsis

Smyrna

Sokrates

Soloi
Soélon

Sotion

Spengler, Oswald

Register

- in Kleinasien gelegene Hauptstadt von Lydien

- Satyrn sind sténdig liisterne Begleiter des Dionysos,
als Pferde in Menschengestalt erscheinend (mit Pfer-
deohren, Pferdeschwanz und Hufen)

- lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der
Jiingere), romischer Staatsmann, Feldherr, Schongeist,
nach ihm ist der Scipionenkreis benannt, 185-129 v.
Chr.

- bekannter Homerforscher, 1900-1974

- oder Seleucea, griech. Seletikeia, Stadt am Tigris, 35
km siidlich von Bagdad, antikes Handelszentrum mit
fast 600000 Einwohnern

- lat. Lucius Annaeus Seneca, romischer Staatsmann
und Philosoph, jiingere Stoa, 4. v. Chr.—65 n. Chr.

- lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, ro-
mischer Kaiser 193-211, geb. 146

- Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hélfte des 2. Jahr-
hunderts n. Chr., wohl in Alexandria lebend

- Schiiler des Sokrates, Person in Platons Phaidon
- griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

- platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator,
6. Jahrh. n. Chr.

- Stadt in der kleinasiatischen Landschaft Troas am
Oberlauf des Skamandros; heute Kursunlu Tepe

- heute Izmir, Hafenstadt in der Westtiirkei am Agii-
schen Meer

- griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon,
Dialektiker, Methodiker (er entwickelte die Methode
der Induktion bis zur Vollendung), 469-399 v. Chr.

- a) Stadt an der Nordkiiste Zyperns

- b) Stadt in Kilikien

- Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa
640-561 v. Chr.

- a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen
Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.
- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

- Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: ,Der Untergang des
Abendlandes”, 1880-1936

195



ANHANG

Stagira

Stoa

Stobaios

Straton
Styx
Sulla,

Syrianoés

Tartaros

Téos
Telamon
Terénz

Tertullidn

Tethys
Thales
Theben
Themistios
Theodoretos

Theodoros
Theodosius I

Théognis

196

- griech. Stageira, auch Stageiros, im 7. Jahrhundert
v. Chr. gegriindet, Heimatstadt des Aristoteles; an der
Ostkiiste der Chalkidike gelegen

- griech. Sdulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philoso-
phen, die danach Stoiker genannt werden

- Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

- von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269
v. Chr. 3. Oberhaupt der Schule des Aristoteles

- eines der Gewdsser, die die Unterwelt umgeben; man
leistete den ernstesten aller Eide bei der Styx

- lat. Lucius Cornelius Sulla, rémischer Feldherr, Staats-
mann und Moérder, 138-78 v. Chr.

- der Grofte genannt, neuplatonischer Philosoph und
Oberhaupt der Schule von Athen, gest. etwa 437 n.
Chr.

- tief in der Erde, noch unter dem Hades gelegener Ort,
an dem sich Schwerstverbrecher aufhalten mussten und
gequilt wurden; das Wort wird auch allgemein fiir ,Un-
terwelt verwendet, s. Hades

- s. Ionien
- Vater des Ajas

- lat. Publius Terentius Afer, romischer Komodiendich-
ter, etwa 195-159 v. Chr.

- lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa 150—
225 n. Chr., bedeutender friithchristlicher Theologe

- Frau des Okéanos

- von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624-546,
- Stadt in Mittelgriechenland

- Philosoph und beriihmter Redner, 317-388 v. Chr.

- Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschrift-
steller, etwa 393-466 n. Chr.

- Mathematiker, Astronom und Musiker; 470-390 v.
Chr.

- genannt ,der Grofte’, romischer Kaiser von 379-395,
erklarte das Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

- elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland),
6. Jahrhundert v. Chr.



Theoémnestos

Theo6phrastos

Thetis

Thomas

Thukydides

Tibérius

Timaios

Timon

Titanen

Tithonos

Trajan

Thréasyllos
Troer
Troia,

Tyrannion

Uranés

Valla, Lorenzo

Register

- platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

- auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schii-
ler und Nachfolger des Aristoteles, universaler Wissen-
schaftler, etwa 372 — 285 v. Chr.

- Mutter des Achilleus

- a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der
Hochscholastik, 1224 (oder 1225)-1274 n. Chr.

- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner;
versuchte 1518 in Augsburg Martin Luther zum Wi-
derruf zu bewegen, 1469-1534 n. Chr.

- Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg,
um 460 v. Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

- lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, romischer Kai-
ser, Nachfolger des Kaisers Augustus, regierte von 14
bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

- pythagoreischer Philosoph aus Unteritalien, nach dem
Platon einen seiner Dialoge benannte

- aus Plefus (siidwestlich von Korinth), fruchtbarer
Schriftsteller von Komd&dien, Tragddien, philosophischen
Abhandlungen, insbes. von Spottversen (silloi), ca. 320
230 v. Chr.

- die 6 S6hne und 6 T6chter von Uranos und Gaia, u. a.
Kronos und Okeanos

- Mann der Eos (s. dort)

- lat. Marcus Ulpius Traianus, romischer Kaiser 98-117,
geb. 53 n. Chr.

- Grammatiker, 1. Jahrh. n. Chr.
- auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)
- Stadt im nérdlichen Kleinasien

- griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Na-
men als Grammatiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

- w. Himmel, zur gottlichen Person erhoben: URANOS

- italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407-
1457

197



ANHANG

Wilamowitz-Moellen-
dorff, Ulrich von

Wittgenstein, Ludwig

Xenokrates

Xenophanes

Zarathustra

Zenon

Zeus

- berithmter Gelehrter in den alten Sprachen, von grofier
Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, 1848-1931

- Osterreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889-1951

- griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon,
396-314 v. Chr.

- erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung,
dass das, was ist, nicht werden kann, ca. 570-470 v.
Chr., erster Religionskritiker

- auch Zoroaster, Begriinder des Parsismus (s. dort),
Vertreter des Dualismus (Kampf des Guten gegen das
Bose); Lebenszeit ist wie bei Orpheus unsicher; sie wird
zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

- a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise fiir die
Unmoglichkeit der Bewegung zu erbringen, 5. Jarhh.
v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begriinder der stoischen Schu-
le, ca. 333-262 v. Chr.

- ¢) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikure-
er, ca. 150-75 v. Chr.

- S. des Kronos und der Rhéa, Vater der Gotter und
der Menschen, Wettergott, auf dem Olympos wohnend,
oberster Gott der letzten Gottergeneration

b) Fachausdriicke (Fremdworter)

agonal
aisthesis

akme

Akzeptanz
alexandrinisch

Allegorie

198

- griech., kampfbezogen
- griech., sinnliche Wahrnehmung

- griech., Bliitezeit <des Lebens>, auf das Alter von
40 gesetzt

- lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung
- griech., wie es in Alexandria iiblich war

- griech., w. ,andere Bezeichnung®, z.B. ein sprachli-

ches Bild fiir etwas, was man anders nicht ausdriicken
kann



Analogie
Anthropogonie
Anthropologie
anthropologisch
antropomorph
apodeiktisch
Aporie
Apotheose
Archetyp

archetypisch

archon

Artistenfakultat

Askese

Asthetizismus
atomon

Attribuierung

Autarkie
authentisch

Axiom

causa finita

Register

- griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit
- griech., Entstehung des Menschen

- griech., Lehre vom Menschen

- griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

- griech., menschengestaltig

- griech., beweisend, s. auch intuitiv

- griech., Ausweglosigkeit

- griech., Vergdttlichung

- griech., Urbild, das als ein Stiick Menschheitserfah-
rung vor jeder individuellen Erfahrung liegt

- griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ur-
spriinglich

- griech., Herrscher, hoher staatlicher Wiirdentriger,
archon basiletas = koniglicher Wiirdentréger, (in Athen
der zweithochste Staatsbeamter, der v. a. fiir Kriminal-
prozesse zusténdig war)

- von lat. Artes liberales = ,freie Kiinste, d. h. die sie-
ben ,Ficher, mit denen sich ein freier Biirger vor der
speziellen Berufsausbildung (z. B. Medizin oder Theo-
logie) beschiftigt haben muss (wie z. B. Grammatik,
Dialektik, Rhetorik, Arithmetik, Geometrie, Musik,
Astronomie), s. auch enkyklios paideia

- griech., Ubung, Enthaltsamkeit

- griech., etwas, was man fiir schon hilt, als bedeutend
fiir das eigene Denken angeben

- griech., das Unteilbare

- lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild

wird einem Ereignis als urséchlich zugeordnet — Posei-
don dem Erdbeben)

- griech., Selbstgeniigsamkeit, Unabhéngigkeit
- griech., echt, glaubwiirdig, original

- griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht be-
darf, weil er unmittelbar einleuchtet

- lat., eig.: Roma locuta causa finita, d.h.: wenn Rom
gesprochen hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem
katholischen Kirchenrecht entnommen; gemeint ist, dass
die Diskussion beendet ist, wenn Rom entschieden hat

199



ANHANG

Christologie

Chronologie

consensus
Corpus

Hippocraticum

daimon
daktylisch
daktylos
dekuktiv

demos

Determinismus

Diadochenstaat
di(h)airesis

Dialog
dianoetisch

Diatribe

Didaktik

Diskontinuitat

200

- griech., Lehre von der Person Christi

- griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten
und geschichtlichen Daten

- lat., Ubereinstimmung

- griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokrates iber-
liefert sind, s. Hippokrates

- griech., gottliches Wesen, zwischen den Gottern und
den Menschen stehend i. U. zu theos (= gottliche Per-
son)

- griech., s. daktylos

- griech., 1. der Finger; 2. Versmals, bestehend aus einer
Lange und zwei Kiirzen: = ~ ~

- lat., w.: abgeleitet, d.h. von einem allgemeinen Satz
ausgehend und zu einem besonderen Satze kommend

- griech., Volk

- lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Gesche-
hens, auch des Willens

- griech., Nachfolgestaat
- griech. = Teilung, Unterscheidung

- griech., Gesprach, auch Zwiegesprich und Wechselre-
de

- griech. dianoeisthai = durchdenken, nachdenken; ge-
danklich nachvollziehend, einen Gedanken nachdenkend

- griech. diatribe, Zeitvertreib, Studium, auch: popu-
larwissenschaftlicher Vortrag, priagnante Predigt (z. B.
die christliche), Fachausdruck fiir Moralpredigt oder
kritische Darstellung

- griech., w.: Lehrkunst, d.h. ,Kunst des Unterrich-
tens”; gemeint ist die Befdhigung und z. T. auch er-
lernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwissenschaf-
ten auszuwéhlen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein
Handwerk wie das des Béckers, Schreiners oder Chir-
urgen

- lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbre-
chungen, s. Kontinuitét



Diskurs
dogma
dogmatisch

Dogmatismus

doéxa

Doxograph

Dualismus

eidetisch
Eklektizismus
Elegie
Elenktiker

Emanation
emanzipatorisch

enkyklios paidefa

Entelechie

Entmythisierung
Enzyklopidie

Epos

Register

- lat., ein methodisch gefiihrtes wissenschaftliches Ge-
sprach unter gleichberechtigten Teilnehmern

- griech., Lehre, auch Lehrsatz
- griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

- griech., die Haltung dessen, der unter allen Umst&n-
den an der (reinen) Lehre (dogma) festhilt

- griech. Lehrmeinung, Meinung

- griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen
(doxai) anderer aufgefiihrt und beschrieben werden.

- lat., Zweiheit (duo = zwei), auch Gegensatzlichkeit
zweier Faktoren, s. Monismus

- griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder
Form (eidos) betreffend

- lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht
und neu zusammengefiigt werden

- griech., urspriinglich Klagelied, dann auch Lied be-
liebigen Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

- griech., Priifer, Kontrolleur; élenchos = Priifung, Be-
weis

- lat., der Ausfluss, das Hervorgehen

- lat., befreiend von Zwéngen (z.B. der Anschauung)

- griech. allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion
an bestimmten Féchern (Grammatik, Dialektik (auch
Logik der Kanonik), Rhetorik, Arithmetik, Geometrie,
Astrologie (=Astronomie)) vollzog; das Konzept ist pla-
tonischen Ursprungs und ist spéter in den septem artes
liberales (,,7 Fécher fiir die Freien*) der Rémer und des
Mittelalters und in den Aufgabenfeldern der heutigen
gymnasialen Oberstufe fassbar

- griech., (aristotelischer Fachausdruck): entfaltete
Wirklichkeit; was sein Ziel in sich hat

- griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

- griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer
oder vieler Disziplinen zusammengefasst ist

- griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein langeres ei-
ne Heldensage erzihlendes (narratives) Dichtwerk, das
aus daktylischen Hexametern besteht; narrative Epen
sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen
des Homer {iiberliefert sind

201



ANHANG

Eschatologie

eristisch
Eristik
Ethik

ethisch

Evolutionstheorie

Facherkanon

fiktional

gamos

Genealogie

Geozentrik

Hauptsatz

Heliozentrik

Hellenismus

hermeneutisch

Hexameter

hierarchisch

202

- griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten
Dingen

- griech.; streitbezogen, polemisch
- griech., Streitkunst

- griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten,
Normen und Zielen menschlichen Verhaltens beschéf-
tigt

- z. B. die ethische Tugend, die sich als Handlung &ufiert
und durch Gewthnung gewonnen wurde

- lat. /griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch
allmahliche Entwicklung

- (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Féchern, die
in der Schule fiir die Erziehung und den Unterricht
besonders wertvoll sind

- lat., ausgedacht, nur in der Phantasie vorhanden

- griech., Ehe

- griech., Lehre von den sich ablosenden Generationen
bei Menschen und Gé&ttern

- griech., Lehre von der Erde (ge) als Mittelpunkt (kén-
tron) des Weltalls; s. Heliozentrik

- grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B.
in der Physik die drei Hauptsétze der Thermodynamik

- griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im
Planetensystem die Sonne (helios) ist — von Aristarchos
von Samos 265 v. Chr. postuliert; 1543 n. Chr. von
Kopernikus veroffentlicht

- griech., von den Griechen (Hellenen) geprégter Zeit-
raum zwischen 360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne
auch dariiber hinaus bis in die rémische Kaiserzeit)

- griech., zu Hermeneutik: Kunst der Auslegung und
Deutung von Texten

- griech., Sechsmafs, episches Versmal, das 6 Versfiife
Daktylen . ..!) umfasst; der letzte Versfufs ist gekiirzt!
g

- griech., durch Unter- und Uberordnung gekennzeich-
net hierds] - griech. heilig



Historismus

hyle

hymnos
hyperkosmisch
hypokefmenon

Hypostase

hypostasieren

induktiv

ineffabile

intuitiv

Kanon

Kategorien

kepos

Kleruchos

kontemplativ

Kontext

Register

- griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als
geschichtlich gewachsen betrachtet und insofern ein-
seitig Geschichtliches {iberbewertet und die Gegenwart
unterbewertet nach dem Spruch: ,Es ist alles schon da-
gewesen”

- griech, Stoff, Materie

- griech. Gesang, Loblied, Festlied

- griech., iiber (hypér) den Kosmos hinausgehend
- griech. Zugrundeliegendes, Substanz

- griech. hypostasis, w. Bodensatz, in der griech. Me-
dizin verwendet fiir Sediment (z. B. bei Urin), seit dem
3. Jahrh. v. Chr. philosophischer Fachausdruck fiir Exi-
stenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie sind Gott-
vater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

- griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu géttlichen
Personen gestalten, diese personifizieren (z.B. dike zu
DIKE)

- lat., w.: hinfithrend, d.h. vom empirischen Einzelfall
zum allgemeinen Gesetz gelangend

- lat., mit Worten nicht ausdriickbar

- lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewon-
nene Eingebung bezogen

- griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zu-
sammenstellung von Ideen und Autoren, die fiir einen
bestimmten Bereich représentativ sind

- griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien
sind nach Aristoteles Urbestimmungen des Seins, die
sich in Satzen ausdriicken, z.B. in Aussagen zu Ort,
Zeit, Beschaffenheit usw.

- griech. Garten, Bezeichnung fiir den Treffpunkt der
Epikureer und fiir die Schule des Epikur

- griech., Landbesitzer, d.h. jemand, dem durch Los
Land zugefallen ist

- lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschau-
lich, in sich gekehrt dem Geiste lebend

- lat., Zusammenhang

203



ANHANG

Kontinuitét

Kontinuum

Kosmogonie

Kosmos
Kriterium

Kyniker

Logik

l6gos

Mantik
Maxime
Metaphorik
Metaphysik

204

- lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Ent-
wicklung, die Spriinge nicht zulésst [vgl. Arist. Phys.VI
1]

- lat., der zusammenh&ngende, mit den Sinnen erfassba-
re Raum

- griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Ent-
wicklung)

- griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall
- griech., Mafstab

- griech., eine Gruppe von Philosophen, die bediirfnis-
los wie ein Hund (kyon) leben wollte

- griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zu-
standekommen von Urteilen beschiftigt

- griech.;

1. Wort, Rede, Satz

2. Denken, Vernunft, Verstand

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erschei-
nungen und Ereignisse nicht durch bildgefiillte oder
bildhafte Zuweisungen von Geschichten (mythoi),
sondern mit Hilfe des Denkens (16gos) aus sich selbst
heraus erklért

4. Aristoteles unterscheidet logos theoretikos (diesem
zugeordnet ist episteme) und logos praktikos (die-
sem zugeordnet ist phronesis)

- griech., Weissagekunst
- lat., oberster Satz, Leitsatz
- griech., der Gebrauch von bildhaften Ubertragungen

- griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rho-
dos (1. Jahrhundert v. Chr.) ordnete aus bibliotheka-
rischen Griinden eine Reihe von Schriften des Aristo-
teles ,,nach der Physik® desselben ein; der Fachausdruck
metaphysika erscheint zum ersten Mal im vierten Jahr-
hundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappado-
kien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt
allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet
der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.)
Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philosophische
Grundwissenschaft (,erste Philosophie®), die



Modell

Monade

Monismus

Monophysit

motorisch

Mysterium

mythologisch

mythos

narrativ

Neuplatonismus

noesis

Nominalismus

Register

a) iiber die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als
solches hinausgeht und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften ge-
meinsam ist und diese begriindet; insofern ist sie die
Wissenschaft von der Wissenschaft.

- lat.,

1. Entwurf,

2. ein Gebilde, das a) ein natiirliches Objekt (z.B.
ein Atom) mafistabsgerecht vergrokert oder (z. B. eine
Landkarte) verkleinert oder b) unanschauliche Kom-
ponenten eines groferen theoretischen Komplexes und
deren Beziehungen anschaulich macht (z. B. ein didak-
tisches Modell)

- griech. monas = Einheit; Kernbegriff der Philosophie
von Leibniz: Urtréger substantiellen Seins

- 8. Dualismus

- griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus),
dass Christus ,nur eine Natur® hat; das Konzil von
Chalkedon hat 451 diese Lehre verdammt

- lat., die Bewegung betreffend

- griech., ein religioses Geheimnis; eine Mysterienreli-
gion ist eine solche, die von religitsen Geheimnissen
ausgeht und diese nur auserwéhlten Menschen, die ih-
rerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, er6ffnet
- griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Ari-
stoteles auch philomythisch genannt), die Ereignissen
der Welt zu ihrer Erklarung Geschichten (mythoi) zu-
weist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erkléren versucht

- griech., Geschichte, Erzdhlung, auch geistige Haltung,
die Phianomene durch Geschichten zu erklaren sucht

- lat., s. reflexiv

- (250-600 n. Chr.) im 18. Jahrhundert geprigter Be-
griff fiir die letzte Denkrichtung platonischer Philoso-
phie

- griech., Denken, Denkkraft, Verstehen, Verstand

- lat., die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie

z. B. Vielfalt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass
ihnen aber in der Wirklichkeit nichts entspricht

205



ANHANG

Objektivitat - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefiihlen
und Vorurteilen nicht bestimmen l&sst

Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit {ibersinnlichen Kréften be-
fasst

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 2 a)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgldubigkeit (die, geistig

eng, andere Ansichten nicht duldet)

paideia - griech., Erziehung, zugleich auch Fachausdruck fiir
das System altgriechischer Erziehung und Bildung im
Rahmen der Gesamtbetrachtung griechischer Kultur

Papyrus - griech. papyros, dgyptisches Staudengewéchs, das zum
Herstellen von Schreibpapier (daher ,Papier”) verwen-
det wurde

Paradigma - griech. parddeigma, 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen;

3. die sich in Lehrmeinungen ausdriickende fundamen-
tale geistige Haltung

paradoxon - griech. das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersin-
niges

Paraphrase - griech. Umschreibung, z. B. zur Erlduterung einer wort-
lichen Rede

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische

Religion der Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher
Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr. flohen die Parsen
vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z. B. v. lesen: lesend
passim - lat. an vielen Stellen
patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater

(pater) als Herrscher (archon) bezogen

Pentateuch - griech., he pentateuchos biblos = das fiinf Kapitel
umfassende Buch, gemeint sind die fiinf Biicher des
Moses aus dem alten Testament; das Wort ist weibli-
chen Geschlechts, es heifit also die Pentateuch

Peripatetiker - s. Peripatos

Peripatos - griech. Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spa-
zieren geht; Name der Schule des Aristoteles; davon
abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder Anhénger) der
Schule des Aristoteles

206



philomythisch

Philosophem

phroénesis

Physik

physis

plausibel

polis

politomorph

Pragmatie
Primat, der

proconsul

Prolegémenon

Prooimion

Propadeutik

Prophetie

Register

- griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung
des Aristoteles (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige
geistige Haltung, die es liebt (philein), Phinomene in
der Natur und Gesellschaft durch Zuweisung von Ge-
schichten (mythoi) urséchlich zu erkléren

- griech., philosophischer Lehrsatz

- griech., das Denken {iber das Ewige (Platon), das
praxisorientierte Denken iiber Werte (Aristoteles)

- griech. Teil der Philosophie, der sich mit der Na-
tur und ihrer theoretischen Durchdringung befasst; ge-
meint ist nicht nur die anorganische Natur, um die
(und deren Mathematisierung) sich die moderne Phy-
sik bemiiht

- griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt,
auch Beschaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische
Lage), natiirliche Ordnung, Natur, das Geschopf

- lat. plausibilis = einleuchtend

- griech., Stadt (-staat),eig. Burg, dann Stadt(staat)
z.B. Athen oder heute Bremen oder Hamburg

- griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Uber-
einstimmung mit diesem Raume gestaltet, auch polito-
gen

- griech., Abhandlung
- lat., Vorrang

- lat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz
den Consul (den hichsten romischen Beamten) vertrat,
also Statthalter

- griech., (Plural: Prolegomena) Einleitung, Vorbemer-
kung(en) — oft mehr als nur eine dem Hauptteil vor-
gelagerte Bermerkung (z.B. bei Immanuel Kant oder
Friedrich August Wolff)

- griech., Vorspiel, Einleitung

- griech., Einfithrung in Vor-(Pro) und Grundkenntnis-
se einer Wissenschaft, z. B. iibergeordnetes Bildungs-
ziel der gymnasialen Oberstufe (,Wissenschaftspropa-
deutik®)

- griech., Voraussagung oder auch o&ffentliche Verkiin-
digung einer besonderen Wahrheit, &ffentliche Ermah-
nung

207



ANHANG

protreptikos

Prytane

reflexiv

retrospektiv

Rgveda

Rhapsodie

sakularisiert
Scholarch
Scholastik

Schoélion
Segment
sensorisch

Sképsis

Skeptizismus
Sophist

208

- griech., Lehrschrift, die den Leser fiir den jeweiligen
Gegenstand gewinnen will

- griech., prytanis = Inhaber des hchsten Staatsamtes

- lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den
gedanklichen Hintergrund aufdeckend

- lat., zuriickblickend, die Verhéltnisse oder Ansichten
der Gegenwart auf die Vergangenheit Zuriicklenkend,
auch: die Vergangenheit aus der Sicht der Gegenwart
bewertend

- altindisch, abgeleitet von veda = ,Wissen*; Rgveda
bedeutet ,Verswissen; der Rgveda umfasst 10642 Verse
an einzelne Gotter, Ddmonen und Konige und ist der
dlteste Text der vedischen Literatur; vor der schrift-
lichen Abfassung wurde der Rgveda 2000 Jahre nur
miindlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000
und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, S. 32 £/

- griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem
durch das Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

- lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen
- griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

- griech. scholastikés: das Studium betreffend; christli-
che Philosophie des Mittelalters, bes. Grundlage: Ari-
stoteles, etwa 800-1400

- griech., Randbemerkung im Sinne einer Erlduterung
- lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)
- lat., die Empfindung betreffend

- griech., w. Betrachtung, Uberlegung, Bedenken; als
Fachausdruck: Bezeichnung fiir die Denkrichtung
(,Schule®) der Skeptiker

- griech., Haltung, die alles anzweifelt

- griechisch sophistes, w.: der Kenner (z. B. einer der 7
Weisen), im engeren Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein
Kenner, der herumzog und gegen Bezahlung Unter-
richt erteilte; die Sophisten wandten sich vom Denken
in naturphilosophischen Dimensionen ab und stellten
den Menschen in den Mittelpunkt ihres Denkens (da-
her anthropologische Wende); Sophistes ist Titel eines
platonischen Dialoges (vgl. S. 86ff.)



Stadion
Stoa, die

Subjektivismus

sublunar
Sukzession

Synkretismus

teleologisch

Teleologie

télos
términus technicus

Theodizee

Theogonie

Theokrasie

theonom

Thermodynamik

Theurgie

Thora

Triade

Transzendental-

philosophie

Register

- griech., Maf fiir 180 m

- griech. Halle (in der sich Philosophen einer bestimm-
ten Richtung trafen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist
die zusammenfassende Bezeichnung fiir die Schule der
Stoiker

- lat., Haltung dessen, der objektive, vom FKinzelbe-
wusstsein unabhéngige Erkenntnisse bestreitet

- lat., unterhalb des Mondes (luna)
- lat., Abfolge

- lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

s. Teleologie

- griech. télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der
Zielbestimmtheit einer Entwicklung

- griech., Ziel, Zweck
- Abkiirzung: t.t. — lat. Fachausdruck (z. B. Ontologie)

- griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der
Welt

- griech., Entstehung der Gotter

- griech., w.: Gottermischung; diese liegt dort vor, wo
die Person eines einzelnen Gottes (z.B. des Zeus) so
erweitert wird, dass auch andere gottliche Personen in
ihr aufgehen

- griech., vom gottlichen Gesetz ausgehend

- griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme
unter dem Gesichtspunkte der Warmezufuhr und des
Wiérmeentzuges untersucht, s. Hauptsatz

- griech., ein Verhalten (z.B. Zauber), mit dem man
sich an Gotter wenden kann

- hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Biicher des Moses
(griech. die Pentateuch, s. dort)

- griech., Einheit von drei Komponenten, ,Dreiheit,
z.B. Gruppe von drei Gottern tragisch] - griech., un-
abwendbar, schicksalhaft

- lat./griech., s. Metaphysik

209



ANHANG

Trigonometrie

Upanischaden

Universalien

Vivisektion

210

- griech. Lehre vom Dreieck (in der Ebene), speziell:
sphérische Trigonometrie; sie befasst sich mit Drei-
ecken an einer Kugel (sphaira)

- altindisch, von upanisad = verehren, 108 theologi-
sche Abhandlungen des altindischen Brahmanismus in
Prosa und Versen; sie behandeln die Entstehung der
Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlésung (Nirva-
na) durch die Einheit von Individualseele (atman) und
Weltseele (brahman)

- lat., Allgemeinbegriffe wie z. B. Gattung, Art insbes.
in der Scholastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel
erortert; die Frage war, welchen Wert die Universalien
im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

- lat., die Offnung eines lebenden Menschen zum Zwecke
des Experimentierens (im Hellenismus)



c) Sachindex

ADbild o 107
0 T 96
ABALNOTL .ot 99, 151, 157f.
AgnostiziSImus . ... .ot 18
AraDhA .. 17, 76
adgrapha dOgmata ........ ... e 85
Akademie . ... e 72,133
AKBE o 84
AKtualitBt .. 154
AKZIdens ..o e 154f.
aletheia ... 92, 99, 102
allgemein ... 149
Allgemeindefinition .......... o 28
Allgemeine, das ...t 29, 152
AMAINIESIS .t ettt ettt et e 79
Anderssein ... e 91
Anthropologie ... ..o e 32
APOTIA e 82
ADPOTIC et 16, 25, 89, 119
aretal ... 161
AT L 159
ASEDEIA ... e 16
ASEronomie .. ... 69, 72
ALOINON ... 86
Aufgabe .o 162
AufKIBrung ... 20, 23, 35, 68
AUSSAZE .« 89, 149
Balance . ... 66, 122
Begegnung ... 84
Begierde ... 68
Begriff ... 24, 46, 53, 92, 106f., 121, 150
Begriffsethiker . ...... ..o 104
Beliebigkeit ... 59
Bestimmung ... 153, 158
Bewegung ... 89f., 104, 134
Bild .o 74, 79, 94f.
Bildung .................. 26, 32, 73, 84, 95, 101f., 124, 152-155, 157f., 166
Bildungskanon ... 73
Bildungslosigkeit ......... .. 101
Bildungsstufen ... 101
Briickenfunktion ....... ... 164

211



ANHANG

a0} a2 T3 o 150
dalmOnION ..o e e e e e 39
dasSElbe o e e 69
Datierung ......... . 142
Definition ......... ... .. 24, 44f., 48, 53f., 86, 104, 121
Denken . ... 148, 152, 154
Denkparadigma ....... ..o 54
Denkstil ..o 24, 37, 49
Dialektik ..o 79, 86, 89
AIALlEXIS .ot e 20, 23, 46
Dialog oo 76, 81, 134
Dialogpartner ... e 39
3] ] 1 80
Daener 59
Differenz ..ot e e 53
dihafresis ..o 80, 86f., 91f., 101
AIKAIOSYIIE ..ottt e 56
DIKtatUren ... e e e 68
Diskurs ..o 20, 25, 80, 84f.
dOgmata .. ... e 17,76
0 0 106
AOXAL o ettt e 104
B oo 106
1S3 16 1) o) 4 R 74
eldos .. 29, 88, 91, 104, 122, 151
BRI S e e e e e e e e 69
Einheit ... 69, 84, 92, 160f.
Einzelne, das ... ... i 152
Einzelwissenschaften ......... ... i i e 72
FitelKReit ... e e e 81
EKIeKtizismus ... e 18
Elenktiker ..o e 15, 26
BlENXIS . e 26, 32, 104
Emanation ... e e 110
Empirie ... e 142, 165
enteléCheia .. ... i e e 159
Entelechie . ....... i 1551t
Entfaltung ... e 94, 153
EPISTEITIE ..ot e 74, 106
epistemonikOn ... 160
Brbe o e e 52
Erde o e 70
Erinnerung ... 79

212



Register

ErkenntniSprozess . .......coii i 99
C) ) 108
Erscheinung ... ..o 104
Erziehung .. ... o 65
ESSenz o e 149
Ethik o 24, 32, 38, 46, 72
ethische ... .. 34
eUdAIMONIA ...t e 36, 162
EXistenz .o e 149
Fahrt .o 121
Borm oo 160
Formung ... ... 124
Freiheit ... 153, 157
Frommigkelt ... .o e 44
PO L e 43f.
Fllle o e e 149
Flrsorge .o 124
Fundamentalbegriff ... .. .. 56
Funken ... .o e 84
GatbulGen .ot e 89
gebildet .. ..o 72
Gegenstandswelt ... e 73
Gemeinschaft ... .. 84, 92
BlII0S . 88
GEBIUSS  + ottt e ettt e e e e 68
Geographie ... 72
gereCht ... 66f.
Gericht ..o 124
Gesamtzusammenhang ........... .. 92
Gesellschaft ... . . 50, 54, 56, 66f.
GESBEZ .« ettt 15, 39
Gestalt .o e 46
GeWONNUNE ..ot e e e 161
gleich oo 69
GHICK et e 36, 96, 118, 157
Gnade ..o 84, 100
BLOMIC vt e e e e e 20, 23, 35, 37
GOtterwelt ... 56
GOttt 37-40, 50, 55-60, 69, 100f., 108
gottahnlich ... .. 59
GOtteSDEWELS ..t e 110
Gottesbild ... .o 56
Gotthelt . ... e 39

213



ANHANG

Grammatik ... .. 65, 89
Giiltigkelt .. ..o e 73, 100
BUL 33, 69
L8 0T 1o 36
Gymnastik ... e 65
Haben oo e 148
Haltung ... 19
Handlung ... 33, 35f., 39, 156, 161
Handschrift . ... e 143
handwerklich-kiinstlerische ......... ... i, 34
Hebamme ... e e 26
Hedonismus ...t e e 33
Helmat .o e e 56
Hellenismus ... e e e 133
Hermeneutik ... e e 78
Humanismus .......oiiii i e e 166, 168
hypothesis ... e 107
Ida o 30, 46, 88, 104
17 12 106
Idee ..o 74,78, 92, 100, 104, 106f., 115, 122
Tdee des GUEEN ..ot e 92, 98f., 108
Ideenlehre ... o i 72,76, 78, 95, 104
TAentitat ..o e e 90
Ideologe ..o 45
Individuationsprinzip ........c...ooiiiit i e 155
Induktionsbeweise ... ....oonueiiini i e 28
Instantmentalitdt ......... .. e 68
IntellektualiSmus ...t e e 34
Interpretation .......... i e 82
0 01 27, 44, 46
TroniKer ..o e e e 27
Irrational ... ... . e 69
LSlam e e 164
KALOS ot e e e e 99
kategoria ... 148
Kategorie ... 1471,
Kategorieschrift ... . i 144
Kirche oo e 165
Knecht o e e 55
KOrper oo e 74, 118
KoOrperwelt . ... 106
Konflikt . 41

214



Register

Kopernikus ... 168
Kosmologie ... 70
KOSINOS ottt e e 106
KOSMOS oo e e 49, 66
Kreisbewegung ....... .. i 53
Kreislauf ... e e 116
Kunst o e 87,91
Kunstwerke ... ..o e 106
Lage o 147
Leben .o 55, 118, 158, 162
Lebensform ... ... 25, 67
Lebensfihrung ..... ... i 26, 124
Lebensstil ... 67
Lebensziel . ... e 68
ST 01 o 33
Lehre .o 76, 82, 84, 161
7YY 155
Lehrgesprach ... 30
Lehrschrift ... .. 134, 142, 144, 164
57 o 117
Leiden ..o e e 148
73 1<) P 115f.
Literalitat ...t e e 81
Logik o 50, 86, 89, 149
logistikOn ... 160
LOZOL - - e e e e 53, 121
1008+ 34, 55, 59f., 74, 86-89, 91, 124, 150, 158-161
16gos praktikos ... 161
16gos theoretikds ... ... 161
Logosphilosophie ........c.o i 122
7 P 36
Ly keion .o 138
MaCher .o e e s 45
MaKroKOSIMOS . .v ettt e e 56
A 56
Mathematik ....... . ... 69, 72, 78
MeInung . ... 27, 104
MEDSCR v e 34, 38, 58, 158
Menschenseele . ... e e e 100
Menschheit . ... e e 66
Mentalitat . ... e e e 67
Merkfahigkelt ... ..o i e 79
MELANIOESIS .+ ettt et et e e e e e e e e e 59

215



ANHANG

Metaphorik . ... e 50
Metaphysik ......ooiiiiiiii 69, 86, 89, 144, 146, 148, 153, 156
Mt NEXIS .. 107
Methode . ... i 96, 165
MiIKroKOSINOS .. .. 56
MIEEC et et e 159, 161
MOde 39
Moral .. 161
MUNAUS oottt et e e e e e e 106
MuUsik oo e 65, 69
MUStET ot e 46, 106
Mythol .o 49f.
My thos o e 49, 91
Nabur .. e e 24, 54, 56, 66, 158
Naturphilosophie ........ ... i 14, 38, 121
Naturwissenschaft ...... ... i 72, 166
NIChES . 89, 101
NIChtSEIn ..o 90
NIChtWISSeIL .. o 25
DOBSIS vt e e e 99, 106
NOTINl ot 24
Nullbockmentalitdt . ........... . . . . s 68
0L T AP 20, 23, 37, 69
163070 /0 YOO 74, 86f.
Ontologle ... 89, 151, 153, 159
L] Y P 45
Oralitdt ... 81
Ordnung ..o e 39, 56f.
OTGanON .. ... e 144, 164
Ot 147
oLt 66
OrthodoXie . ... 66
OTEOS 99
Orthos 10g0S o 159
Padagogik ... 84
paideia ... e 98, 101, 152, 1571f., 161f.
PArAdeigma ...t 46, 106
Paradigma .......cooii i e 22, 49f., 57, 91
PATUSIA .ot e e 107
PALNOS o 48
Peripatetik ... 164
Peripatos ..o e 140

216



Register

Pllege . o e 55, 124
PhiloSOphie ......veooeeeieeaieen.. 32, 65f., 69, 72, 74, 80, 113, 118, 134
Philosophie, erste ... ... 151
PRATONESIS ... 34, 69, 73, 117
PhysSIKOL o 14
Platoniker ... .. 142, 164
PoOlitik .o 65, 72
Pragmatien ... ... . 141f.
Praxis oo 15, 160
Programmbegriff ... ... 23
Propadeutik . ... ... 149
Proportionen . .......coii i 69
Prifung ... .o 16, 26, 32, 104
Pythagoreismus ......... .o 78
QUAalitat .o e 147
QuUantibat . ..o 147
Quelle .. 76, 102
RationaliSmus . ....o.eei i e 50
Realitdt ... 152
Recht o 22
Relation . ...coii 147
Relativitdt ... 106
Renaissance .........oouioiii e 168
Rhetorik ... 134
TIChbIg o 66
Ruhe o 89f., 108
Sachverhalte ...... ... 34
SALZ et 86, 150
Satz des Widerspruchs ....... ... i 150
Schatten ... .o 95
SChEIN o 91
Scheinkunst ... e 91
Schicksal ... .o 124
Schliisselbegrift ... ... 55
SCRLUSS e 150
Schrift o e 78f.
Schrift, akroamatische ........ ... . i 141
Schrift, exoterische ... ... . 141
Schule ..o 138, 141
S€ele ... 73, 85, 98, 101, 114f., 117f., 122, 124, 159f.
SOIN .t 89f., 99, 106f., 114, 148f., 152, 154f., 159, 161
Selbstbewegung .........iii i e 155, 158

217



ANHANG

Selbstdefinition ............. i 84
Selbstformung ... e 84
Selbstkonstituierung .........o.oeiii i e 161
Selbstprilfung . ...t e 26
Selbstverwirklichung ........ ..o 154
Sexualitdt .. ... 117
1 0 107, 152
Sittlichkeit .. ... 161
SOKIatiker ... e 7
sOKratisch ... 29
SOPhISten .. ... e 15, 22, 106
Sophistik ... 91
SOPNIOSTIIE o .. e 104
S OT e i e 113
DA o e 68
SpaRgeneration ...........ciiii i e 68
Spafsgesellschaft ...... ... 68
Spalimenschen ... ... 68
Spekulation . ... 14
Spiralcurriculum ... ... 101
Sprache ... 86, 106, 147f., 152, 154
Staatstheorie ... i e 76
S US et e 98
Sterblichkeit, ... 58
1 P 28
StOfT e 121, 151
Streben ..o e 108, 161
Streitkunst . ... 23
171 102
Substanz ... 147, 152, 155
Substanz, erste . ... e 151
Substanz, Zzweite ... e 152
SUDSIIat .o 151
SYLOgISINUS ..ot e 150
SYNENEse .o e 92
1 PPN 45
Tauglichkeit ........ .o 99
BECNE o 33, 86
Technedenken .......... . 34, 55
Teilhabe ... . e 84, 92, 106f.
Teleologie ... 37
£7<) 0 107, 121
5" PPN 84
Theologie . ... 38, 50

218



Register

theozentrisch ... .. .. 55
THerseele ..o 100
TOA e 55, 113, 118, 122
ragiSCh .o e 41
Transzendens . ..........iii i e 165
Tugend ..o e 70, 161
I . e 148
Uberlieferung ... ....oueet et et 142
Unabhéngigkeit ........ .. i 153
Unlustgefiihl ... oo 40
Unrecht ..o 22, 33f.
Unsterblichkeit ......... o i 114, 116
Unterricht .. ... e 65
Unterrichtsstunde ... ... 41
unverdnderlich . ... .. e 69
Urbild .o 107
U OrIn o e e e 122
Ursache ... 107, 151
Urteilskraft . ... 166
I 52, 151
UtIltariSmus .. ..o 33
Verehrung ... 38
Vergessenheit ...... ... 78
Verhalten ... i 38, 57, 159
Vernehmen . ... e 99
Vernunft ..o e 69
Verschiedenheit ........ .. .. 90
Verschriftlichung ... 81
Verstandiguig .. ..covrni i e 28
Verstand ... 20, 148
Vielheit ..o 92
VOUCHAUNE vt 101, 156£., 161
Wachstum . ... 68
WAL e 66, 98
Wahrheit ...l 27,73, 82,92, 94, 99, 102, 149f., 152, 161, 165
Wahrheitsfindung ... 27
Wahrheitsstufen ... .o 101
Wahrnehmung .......... oo i 65, 95, 104, 151, 153
g 40
Weisheit . ... 79
WELE oo 37, 70, 86, 92, 107, 165
Welthild ... 70

219



ANHANG

Weltgeschichte ... 136
WeltPrOZESS oottt 101
Wende .. 124
Wendung ... 59
Werte . 31, 33f., 159
Wertigkelt . ... e 99
Wertvoll .. 80
WESEN ..o 29, 48, 50, 52, 67f., 85, 104, 149, 151, 156f., 159
WeSenswisSsen ...........ciiiiiiiii i e 30, 81, 149, 152
Wiedererinnerung ....... ... 81, 115
Wiedergeburt ... ... 126
Wirklichkeit . ... . 106ft.
WiSSen ..ouvvennnn.. 16, 26f., 30, 33f., 40, 59, 74, 79, 104, 113, 116, 140, 161
Wissenschaft  ......oooueeeeeeaeenn.. 29, 73, 88, 104, 106, 153, 165f.
Wissenschaftstheorie ....... ... . i i 30, 72
A0 P 74, 82, 86
Zahlen ... 78, 92
Zahlenlehre ... ... o 92
Zeichen ... 86, 107
71 108, 147
=11 (0 30
ZeltZeugen .. .. ... 28
/) P 37, 157
LWECK o e 107, 151
Zweckbestimmung . ... e 37

220






ARNO SCHMIDT
DIE GEBURT DES LOGOS

BEI DEN FRUHEN GRIECHEN
\ !t ,__d
o

I .

Die Geburt des Logos

bei den frithen Griechen

Arno Schmidt

Mit Radierungen von Ernst Marow

Erscheinungsdatum: Dezember 2002
200 Seiten, ISBN 3-89722-941-2
Preis: 23,00 EUR

Dieses Buch handelt vom Dichten und Denken der Vorsokratiker.

Arno Schmidt beginnt seine Darstellung jedoch nicht erst bei Thales von Mi-
let: Er widmet sich ausfiihrlich den Gedanken des Homer, Hesiod und Or-
pheus, die in ihren Werken {iber die Entstehung der Welt, der Gotter und
iiber das Verhéltnis der Menschen zur Welt und zu den Gottern nachsannen.
Es entstanden die Mythen vom Kampf der Kroniden gegen die Titanen und
vom Kampf der Griechen gegen die Troer, aber auch Mythen {iber die Geburt
und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie entwickelten Gedanken, die in der
Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit hinein wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, legten sie den Grund-
stein fiir Philosophen wie Thales, Anaximander und Anaximenes. Deren sa-
chorientiertes Denken ebnete schliefslich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu
wissenschaftlicher Forschung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

»,Die Geburt des Logos* wendet sich an alle philosophisch Interessierten, die
versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu verstehen und ihren eigenen
Standort darin. Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen
von Ernst Marow.



Das Elend des Logos

Antike Philosophie
nach Aristoteles

ARNO
DAS ELEND DES LOGOS

~ ANTIKE PHILOSOPHIE NACH ARISTOTELES —

SCHMIDT

Arno Schmidt

MIT  RADIERUNGEN.« 4
VON ERNST MAROW

Mit Radierungen von Ernst Marow

=y
——\oyocz—

Erscheinungsdatum: Oktober 2005
259 Seiten, ISBN 978-3-8325-1007-7
Preis: 25,00 EUR

Die spatantike Philosophie ist einerseits durch grofse Vielfalt, andererseits aber
auch durch die Beschrankung auf drei Disziplinen gekennzeichnet: Ethik, Phy-
sik und Logik.

Im Ganzen iiberwiegt das lebenspraktische Interesse als Leitmotiv der Er-
kenntnis. Eingebettet ist diese Philosophie in die geistig-kulturell und poli-
tisch hochinteressante und bis heute nachwirkende Epoche des Hellenismus,
die in der Einleitung beschrieben wird.

Ausfiihrlich werden die grofen Schulen der Epikureer und Stoiker sowie die
von der griechischen Philosophie geprégten romischen Philosophen behandelt.
Arno Schmidt stellt immer wieder die Wirkungsgeschichte der philosophischen
Lehren heraus: Er diskutiert z.B. die Nachwirkung der Lehren der Epikureer
und Stoiker auf die heutige Menschenrechtsdebatte und schildert die Ent-
wicklung des Christentums und seiner Dogmen aus der griechisch-rémischen
Philosophie heraus.



Die Philosphie der Klassiker, insbesondere des Sokrates, des Pla-
ton und des Aristoteles, wird in umfangreichen Werken behan-
delt. Amo Schmidt verzichtet daher auf einen erneuten Uberblick
Uber deren Gesamtschaffen, sondern setzt einen hochaktuellen
Schwerpunkt: Er fuhrt den Leser umfassend in deren Gedanken-
welt zur Entwicklung menschlichen Erkennens und Wissens, der
Erziehung und Bildung ein.

Die Ansichten der Klassiker mdchte er als Anregung verstanden
wissen, die gegenwartige politische Diskussion um PISA zu hinter-
fragen: Lasst sich das geistige Wachstum der Jugend in das Kor-
sett von MaBen und Punkten zwdngen?

Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen von
Ernst Marow.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als UniversitGtsprofessor
lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universitat Oldenburg und
an der Martin-Luther-Universitdt in Halle. Gegenwartig halt er
Vorlesungen am Institut fUr Philosophie an der Philipps-Universitat
Marburg Uber die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre
Wirkungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Kunstler und lebt in Peetsch (Meck-
lenburg Vorpommern). Seine Arbeiten wurden vielfach ausge-
stellt und ausgezeichnet. Unter anderem erhielt er 1981 fur sein
zeichnerisches Werk den Sprengel-Preis. Ende 2007 présentierte
er seine Radierungen zu den Mythen der Griechen im Rahmen
einer groBen Ausstellung in der Galerie Brusberg zu Berlin.

Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-1734-2



	A VORWORT 
	1. Vorbemerkung 
	2. Handreichung für die Lektüre 
	3. Einleitung 

	B SOKRATES (469-399) 
	1. Zeit 
	2. Leben 
	3. Quellen 
	4. Die Haltung als Lehre 
	5. Wege Sokratischen Denkens 

	C PLATON (427-347) 
	1. Zeit 
	2. Leben 
	3. Werk 
	4. Die Kunst der Dialektik und die Ideen 
	5. Die Lehre von den Ideen 

	D ARISTOTELES (384-322) 
	1. Politische Geschichte 
	2. Leben 
	3. Schriften 
	4. Lehre (in Bezug auf den Menschen) 
	5. Anmerkungen zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte 

	E ANHANG 
	1. Werke und Literatur 
	2. Register 


