
Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft

Zur Bedeutung der
Selbsttechniken für den
Widerstand gegen
die moderne Macht

Anja Trebbin

logoV

Michel Foucaults
Weg in die Antike



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1456

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1456


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlaggestaltung: Lothar Detges, Krefeld

c©Copyright Logos Verlag Berlin 2007

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN: 978-3-8325-1456-3

Logos Verlag Berlin
Comeniushof, Gubener Str. 47,
10243 Berlin
Tel.: +49 030 42 85 10 90
Fax: +49 030 42 85 10 92
INTERNET: http://www.logos-verlag.de



 

 

 

Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft 

Band 33 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

Herausgegeben von Christoph Wulf 

Freie Universität Berlin 

Fachbereich Erziehungswissenschaft und 

Psychologie 

Redaktion: Ruprecht Mattig 

 



 

Zur Bedeutung der Selbsttechniken  

für den Widerstand gegen  

die moderne Macht 

Anja Trebbin  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Logos Verlag, Berlin 2007 
 

Michel Foucaults  

Weg in die Antike 



 

 



 

Inhalt 

 

 

Einleitung......................................................................................... 7 

1.  Macht – Körper – Leben: Von der Kritik an der 
Repressionshypothese zur Bio-Macht .................................. 19 

1.1  Eigenschaften und Funktionsweisen moderner Macht............................ 19 

1.2  Foucaults Kritik an der Repressionshypothese ....................................... 23 

1.3  Sexualität und Bio-Macht: Foucaults Konzept einer modernen 
Gesellschaftstheorie................................................................................. 25 

1.3.1  Das Sexualitätsdispositiv............................................................... 29 

1.3.2  Sexualität und Wahrheit: Zur Funktion der Geständnistechnik  
und die Herausbildung einer Wissenschaft vom Subjekt ............. 32 

2.  Ist Widerstand möglich? Die Differenzierung des 
Machtkonzepts der siebziger Jahre und die Einführung 
einer relativen Subjektautonomie......................................... 39 

2.1.  Stationen des Umdenkens........................................................................ 41 

2.1.1  Die Geschichte der Gouvernementaltität:  
Von der „Bio-Macht“ zur „Regierung“ ...................................... 42 

2.1.2  Die Entdeckung der Selbsttechniken ............................................. 46 

2.1.3  Verschiebungen in Foucaults Machtkonzept:  
Auf dem Weg zu einer „neuen Subjektivität“ .............................. 49 

2.1.4  Der Gebrauch der Lüste: Foucaults Programm einer 
Neubegründung des Subjekts ....................................................... 53 

3.  Foucaults Untersuchung der Antike:  
Die Konstitution des moralischen Subjekts ......................... 59 

3.1  Lebenskunst, Selbstsorge und Existenzästhetik im  
klassischen Griechenland ........................................................................ 61 

3.2  Die hellenistisch-römische Epoche:  
Ein „Goldenes Zeitalter“ der Selbstsorge................................................ 74 



 

3.2.1  Zum Verhältnis von Selbstsorge und Selbsterkenntnis.................. 85 

3.2.2  Das Hauptmotiv der modernen Disqualifizierung der  
Selbstsorge: Der „cartesianische Moment“................................ 89 

3.3  Die Hermeneutik des Begehrens im frühen Christentum........................ 93 

4.  Zur ethisch-politischen Bedeutung der Selbsttechniken .. 106 

4.1  Die antike Ästhetik der Existenz – Vorbild und Alternative  
für das moderne Subjekt? ...................................................................... 106 

4.2  Die Selbstpraktiken im Dienste sozialen Miteinanders......................... 112 

4.2.1  Antike: Die Selbstpraktiken als Korrektiv des Verhältnisses von 
Selbst und Welt ........................................................................... 112 

4.2.2  Die moderne gesellschaftliche Situation als Chance zur 
individuellen Lebensgestaltung.................................................. 116 

4.3  Die Sorge um sich und die Selbstpraktiken im politischen Kontext..... 117 

4.3.1  Die Bedeutung der Selbsttechniken für das  
öffentliche Leben der Antike ...................................................... 117 

4.3.2  Die Funktion der Selbsttechniken für die  
politischen Kämpfe der Gegenwart............................................ 119 

Resümee ....................................................................................... 135 

Literaturverzeichnis.................................................................... 144 

Foucault: Schriften, Vorlesungen, Vorträge und Interviews......................... 144 

Sekundärliteratur............................................................................................ 147 

Sonstige Hilfsmittel ....................................................................................... 148 



 7

Einleitung 
Foucaults Philosophie bietet demjenigen, der sich ihr annähert, zunächst 

ein irritierendes Bild, was nicht vornehmlich daran liegt, dass sein früher Tod 
ihr fragmentarische Gestalt verleihen musste. Auf den ersten Blick unterliegt 
sein Werk1 ständigen Veränderungen. Einzig der Autorname scheint das zu-
nächst diskontinuierlich Wirkende zu verbinden.2 Versuch, Irrtum und Neu-
anfang funktionierten als entscheidende Motoren seines Denkens; hat Foucault 
doch ständig Forschungsprogramme angekündigt, die er nie ausführte und 
umgekehrt Untersuchungen durchgeführt, die er – zumindest in ihrer letzt-
endlichen Form – nie projektiert hatte. Insbesondere seine Konzeption der 
Reihe Sexualität und Wahrheit3 unterlag der fortwährenden Umstellung und 
Reorganisation.4 Von den ursprünglich geplanten sechs Bänden5 erschienen 
schließlich drei, die Bände zwei und drei jedoch in einer völlig anderen Form 
als der anfangs geplanten und vor allem in einer völlig anderen Form als der 
erste Band erwarten ließ.6  

Dieser Einführungsband, den Foucault 1976 unter dem Titel Der Wille zum 
Wissen veröffentlichte, ist weniger eine historische Untersuchung als ein 
programmatischer Text. Hier wird eine neue Problematisierung der Sexualität 
angekündigt und der methodologische Rahmen für die nachfolgenden Bände 
entworfen.7 Die Eigenschaften, die Foucault der Macht implizit schon in 
Überwachen und Strafen verlieh, werden hier allgemein erklärt und auf einen 
neuen Gegenstand angewandt: Foucault interessiert sich in den siebziger 
Jahren für die Sexualität als „Achillesferse“ mittels derer die Macht sich 

                                           
1  Foucault problematisiert den Begriff des Werks in seinem Vortrag Was ist ein Autor? 

Vgl. Foucault, Michel: Was ist ein Autor? (1969). In: Schriften. Erster Band, hrsg. von 
Daniel Defert und Francois Ewald. Frankfurt a. M. 2001, vor allem S. 1009f. Ich werde 
diesen Term in der vorliegenden Arbeit dennoch verwenden, um allzu konstruiert 
wirkende Ersatzformulierungen zu vermeiden. 

2  Vgl. Rudi Visker: Michel Foucault. Genealogie als Kritik. München 1991, S. 90. 
3  Die wörtliche Übersetzung des französischen Titels „Histoire de la sexualité“ wäre 

„Geschichte der Sexualität“. Der deutschen Titel „Sexualität und Wahrheit“ erscheint 
jedoch als viel sinnvoller: Wie sich zeigen wird, geht es nicht darum, eine Geschichte 
der Sexualität zu schreiben, sondern eine Genealogie ihrer Problematisierung.  

4  Hierzu sehr ausführlich: Didier Eribon: Michel Foucault. Eine Biographie. Frankfurt a. 
M. 1991, S. 458-468. 

5  Ursprungskonzept: 2. La Chair et le corps (Das Fleisch und der Leib), 3. La Croisade 
des entfants (Der Kinderkreuzzug) 4. La Femme, la mère e l’hysterique (Die Frau, die 
Mutter und die Hysterische), 6. Population e races (Bevölkerungen und Rassen) Vgl. 
Eribon (1991), S. 391. 

6  Vgl. Frédéric Gros: Situierung der Vorlesungen. In: Michel Foucault: Hermeneutik des 
Subjekts (1982). Vorlesung am Collège de France (1981/1982). Frankfurt a. M. 2004, S. 
622. 

7  Vgl. ebd., S. 617. 



 8

Zugang zu Körper und Seele der Individuen schafft. Als Königsweg zur Seele 
erscheint hier nicht mehr das Gefängnis als verdichteter Ausdruck diverser 
Disziplinartechniken, wie es noch in Überwachen und Strafen zu finden ist, 
sondern die Produktion der Sexualität.8  

Dieser Begriff erscheint bei Foucault oft in Anführungszeichen: „Sexua-
lität“ ist für ihn lediglich ein Effekt wissenschaftlicher Bemühungen, eine 
Konstruktion, mit deren Hilfe die Macht die Lebenskraft des individuellen 
Körpers mit der der menschlichen Gattung verbindet.9 Es geht Foucault nicht 
darum, eine Geschichte der sexuellen Verhaltensweisen in den abend-
ländischen Gesellschaften zu schreiben. Seine Frage bewegt sich auf einer 
anderen Ebene: „wie sind diese Verhaltensweisen zu Wissensobjekten ge-
worden? Auf welchen Wegen und aus welchen Gründen hat sich der 
Erkenntnisbereich organisiert, den man mit dem relativ neuen Wort ‚Sexua-
lität’ umschreibt?“10 Nicht sexuelle Handlungen, sondern deren Problemati-
sierung bilden also Foucaults Gegenstand.11  

Der Wille zum Wissen sollte eine Untersuchung dazu einleiten, wie sich die 
Macht via Sexualität auf das menschliche Leben bezieht.12 In den siebziger 
Jahren galt für Foucault, dass die Disziplinarmacht den Individuen vorgängig 
definierte (vor allem durch ihr sexuelles Verhalten bestimmte) Identitäten 
zuweist und sich ihrer durch diesen Zuschreibungsvorgang bemächtigt. Eine 
erhebliche theoretische Neugewichtung bedeutete hierbei der Verweis darauf, 
dass die Macht keineswegs nur als repressiv zu begreifen sei. Diese Eigen-
schaft wurde in Die Ordnung des Diskurses noch als ihr primäres Cha-
rakteristikum dargestellt.13 Der Wille zum Wissen hingegen betont die Pro-
duktivität der Macht und dass es bei der Sexualität weniger um Zensur und 
Verbot als um Prozeduren des Anreizes geht. Diese neue Art, Macht zu 
denken, erwies sich für Foucaults Ansatz einer Geschichte der „Sexualität“ als 
wegweisend. Die grundlegende Aussage „Wenn von Sex gesprochen wird, ist 

                                           
8  Vgl. Christian Jäger: Michel Foucault. Das Ungedachte denken. München 1994, S. 118. 
9  Vgl. Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus 

und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1987, S. 170. 
10  Michel Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 (1976). 14. durch-

gesehene und korrigierte Auflage. Frankfurt a. M. 1983, S. 7. 
11  Vgl. Michel Foucault: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2 (1984). 

Frankfurt a. M. 1986, S. 19f.  
12  Vgl. Hans-Herbert Kögler: Michel Foucault. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage. 

Stuttgart 2004, S. 94. 
13  Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses (1970). Inauguralvorlesung am Collège de 

France – 2. Dezember 1970, hrsg. von Wolf Lepenies und Henning Ritter. München 
1974, S. 7. 



 9

Macht im Spiel“ erhält einen völlig anderen Sinn, wenn ein negatives, 
juridisch-formales Machtverständnis durch ein positives ersetzt wird.14 

Es schien evident, dass Foucault seine Leser in den Folgebänden von 
Sexualität und Wahrheit darin bestärken würde, das Sexualverhalten als Pro-
dukt einer dominanten Macht zu erkennen, die die Individuen in vorgegebene 
Kategorien zwängt und ihre diffusen Lüste am Maßstab sozialer Normen 
ausrichtet. Doch Foucault veröffentlicht 1984, acht Jahre nach dem Erscheinen 
von Der Wille zum Wissen, ganz andere Bücher. Er beschäftigt sich dort nicht 
mehr mit der abendländischen Neuzeit, sondern mit der griechisch-römischen 
Antike. Die politische Interpretation im Sinne von Machtdispositiven wird 
abgelöst durch ein ethisches Interpretationsraster, gleichbedeutend mit dem 
Versuch, eine Form der kultivierten Selbstgestaltung vor dem Horizont der 
antiken „Ästhetik der Existenz“ zu entwerfen.15  

In den Bänden zwei und drei von Sexualität und Wahrheit – Der Gebrauch 
der Lüste und Die Sorge um sich – knüpft Foucault in einer Weise an die 
klassische und die römisch-hellenistische Antike an, die im Hinblick auf sein 
früheres Werk diverse Fragen aufwirft. Die historische Analyse des Verhält-
nisses zu den Lüsten in diesen Epochen ist keineswegs als Nachweis und 
Anprangerung eines gesellschaftlich umfassenden Normierungsunternehmens 
konzipiert. Eine solche Herangehensweise – so könnte man zunächst meinen – 
würde die Fortführung des in Band eins aufgestellten Ansatzes bedeuten. Aber 
Foucault beschäftigt sich nicht mehr mit der Genealogie von Systemen. Fortan 
problematisiert er das Subjekt, und zwar unter einem ganz anderen Aspekt als 
bisher.16  

Das Subjekt bildet sich nun anhand von Selbstpraktiken17 in eigener Regie 
heran, anstatt durch die Techniken der Macht und des Diskurses konstituiert 
zu werden. Die Selbstpraktiken definiert Foucault als 

                                           
14  Vgl. Gros (2004), S. 622. 
15  Vgl. ebd., S. 617. 
16  Vgl. Gros (2004), S. 617, 622. 
17  In den deutschen Übersetzungen finden sich die Begriffe „Selbstpraxis“, „Selbst-

technik“, „Selbstpraktik“ und „Selbsttechnologie“, die in nicht eindeutig definierter 
Weise verwendet werden. Auch Foucault scheint hier im Französischen keiner strengen 
Regelmäßigkeit zu folgen. Deshalb werden auch in der vorliegenden Arbeit die Begriffe 
meist in unspezifischem Sinne verwendet. Bei Schmid findet sich jedoch folgende 
Erläuterung, die vielleicht zu einem systematischeren Verständnis verhilft, und die in 
dieser Arbeit die Begriffsverwendung entsprechenden Stellen beeinflusst hat: „Der Be-
griff der Praxis war für das französische Denken vom Marxismus geprägt und bezeich-
nete die Handlung am Schnittpunkt der Beziehungen zwischen Mensch und Natur. Bei 
Foucault findet (...) der Übergang zum Begriff der „Praktiken“ statt, um Wissensformen 
und Machtrelationen, aus deren Zusammenwirken Denken und Handeln hervorgehen, 
zu bezeichnen. Im Begriff der „Praktik“ werden die Begriffe von „Praxis“ (die Tat-
sache, daß wir etwas tun) und „Technik“ (die Frage, wie wir etwas tun), miteinander 



 10

„gewusste und gewollte Praktiken (...), mit denen sich die Menschen nicht nur die 
Regeln ihres Verhaltens festlegen, sondern sich selber zu transformieren, sich in ihrem 
besonderen Sein zu modifizieren und aus ihrem Leben ein Werk zu machen suchen, das 
gewisse ästhetische Werte trägt und gewissen Stilkriterien entspricht.“18 

Die Problematisierung des sexuellen Verhaltens stellt ein Feld der Selbst-
praktiken dar, welche sich aber auf nahezu alle Lebensbereiche beziehen 
konnten.19 Solange Foucault sich vollkommen auf die Problematisierung des 
modernen Subjektes konzentrierte, war es ihm nicht möglich, diese Formen 
der Selbstbearbeitung klar zu erkennen, da sie durch die Techniken der 
Beherrschung wie des Diskurses verschleiert wurden oder diesen unter-
geordnet waren: 

„Der sehr wichtige Platz, den Ende des 18. Jahrhunderts und im 19. Jahrhundert die 
Ausbildung der Wissensbereiche einnahm, die sich vom biologischen, medizinischen, 
psychopathologischen, soziologischen und ethnologischen Standpunkt aus auf die Sexua-
lität beziehen, und die bestimmende Rolle, die außerdem die mittels Erziehung, Medizin 
und Justiz dem sexuellen Verhalten auferlegten normativen Systeme spielten, machten es 
schwierig, an ihrer jeweiligen besonderen Ausprägung die Form und die Effekte der Selbst-
beziehung in der Konstitution dieser Erfahrung freizulegen. (...) Das Ziel, die Formen der 
Selbstbeziehung besser für sich selbst zu analysieren, veranlasste mich, immer weiter von 
dem chronologischen Rahmen, den ich mir ursprünglich gesetzt hatte, durch die Zeit 
zurückzugehen (...).“20 

Mit Beginn der achtziger Jahre gelingt ihm mit seinen Untersuchungen zu 
den Selbsttechniken der griechischen und römischen Antike der Entwurf einer 
reflektierten Subjektivität. Das Subjekt erscheint jetzt nicht mehr als primär 
fremdkonstituiertes, sondern konstituiert sich durch geregelte Praktiken selbst. 
1976 unterstellte Foucault die Sexualität noch einem Interpretationsraster, in 
dem sie die Fixierung der Identitäten unter dem Einfluss von Wissens- und 
Machtgefügen erweisen sollte. Doch nun, in den frühen achtziger Jahren, 

                                                                                                                                 
verschmolzen. Die Praktik ist eine Handlung, die mit einer Technik und mit der 
Intelligibilität der Handlung verbunden ist.“ 

 Wilhelm Schmid: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Frankfurt a. M. 2000, 
S. 260f.  

 Der Begriff der „Technologie“ lässt sich in „Technik“ und „logos“ zerlegen. Demgemäß 
wäre hierunter die Verbindung einer bestimmten Weise etwas zu tun mit einem 
theoretisch-systematischen oder (bezogen auf die Neuzeit) wissenschaftlichen Diskurs 
zu verstehen.    

18  Foucault (1984), S. 18. 
19  Vgl. ebd., S. 18f. 
20  Michel Foucault: Vorwort zu „Sexualität und Wahrheit“(1984a). In: Schriften. Vierter 

Band, hrsg. von Daniel Defert und Francois Ewald. Frankfurt a. M. 2005, S. 714. 
(nachfolgend nur noch: Schriften (4)) 



 11

offenbart sie plötzlich ihren Zusammenhang mit Lebenstechniken und Selbst-
praktiken.21 Wie ist dies zu erklären?  

Der Gebrauch der Lüste und Die Sorge um sich bilden lediglich die 
Oberfläche einer viel weitläufigeren Entwicklung, die sich anhand zahlreicher 
Interviews, Gespräche, Vorträge und Vorlesungen nachzeichnen lässt.22 Eine 
erste Neuorientierung in der allgemeinen Ausrichtung seiner Forschungen 
lässt Foucaults Vorlesung des Jahres 1980 (Die Regierung der Lebenden) 
erkennen. In diesem Rahmen äußert Foucault zum ersten Mal die Absicht, 
eine Geschichte der „Wahrheitsakte“ zu schreiben: Eine Genealogie jener 
Handlungen und Rituale, mittels derer ein spezifisches Subjekt sein Verhältnis 
einer spezifischen Wahrheit gegenüber festlegt.23 Gegenstand dieser Vor-
lesung sind die Geständnispraktiken, die sich in den ersten nachchristlichen 
Jahrhunderten in den klösterlichen Gemeinschaften durchsetzten: Die ständige 
Prüfung der eigenen Vorstellungen, das Aussprechen aller begangenen Ver-
fehlungen und schlechten Gedanken vor einem Oberen, kurz, ein umfassendes 
Zeugnis jeder inneren Regung.  

Wie Foucault hier darstellt, regelt sich die Verbindung von Subjekt und 
Wahrheit im Christentum äußerlich – durch den Machteinfluss einer Obrig-
keit. Diese Obrigkeit bringt die Individuen durch die Forderung der er-
schöpfenden Introspektion und des anschließenden Aussprechens dazu, einen 
wahren Diskurs über sich selbst zu produzieren. Ein solcher Diskurs hat 
Aufschluss über die innerste Wahrheit der Geleiteten zu geben. Im neu-
zeitlichen Abendland ist der Status des Wahrheitssubjektes verbunden mit der 
Unterwerfung unter eine höhere Instanz beziehungsweise deren personale 
Repräsentanten.24 

Doch Foucault entdeckt im Verlauf seiner Forschungen andere Möglich-
keiten der Wahrhaftigkeit eines Subjektes. Dem Verhältnis von Gewissens-
leiter und Geleitetem im Kontext klösterlicher Praktiken stellt er kontrastie-
rend die Existenztechniken der Spätantike gegenüber: Hier wird das Ver-
hältnis zwischen dem Weisen und seinem Zuhörer als eine zeitlich begrenzte 
Beziehung gestaltet, die mit dem Selbständigwerden des Letzteren endet. Die 
von Foucault untersuchten antiken Texte dokumentieren die Aufforderung zu 
einer Form des Umganges mit der Wahrheit, die eher darauf angelegt ist, das 
Subjekt zu befreien als es zu unterwerfen. Seneca, Marc Aurel und Epiktet 
gestalten die Beziehungen des Subjektes zur Wahrheit durch ganz andere 
Prinzipien als die frühen Christen. Die Verbindung wird nicht durch eine 

                                           
21  Vgl.Gros (2004), S. 624. 
22  Vgl. Schmid (2000), S. 9. 
23  Vgl. Gros (2004) S. 618 f. 
24  Vgl. ebd. S. 620. 



 12

äußere Instanz gewährleistet, sondern aufgrund der eigenen existenziellen Ent-
scheidung. So ergibt sich die Möglichkeit eines wahren Subjektes beruhend 
auf Subjektivierung (subjectivation) anstatt auf Unterwerfung (assujettisse-
ment).25  

Diese Entdeckung erwies sich als ungeheure Inspirationsquelle für Fou-
caults intellektuelle Tätigkeit. Er nahm die Arbeit an seiner Sexualitäts-
geschichte erneut auf, die jetzt aber dazu diente, diese neue – zumindest aber 
bisher nur implizit vorhandene – Dimension zu offenbaren: die der Beziehung 
zu sich selbst. Heidentum und Christentum unterscheiden sich wesentlich 
nicht etwa durch die Einführung von Verboten, wie Foucault zuerst an-
genommen hatte, sondern durch die Formen der sexuellen Erfahrung und des 
Selbstbezugs.26  

Foucault musste mit dieser Entdeckung sein Projekt einer neuzeitlichen 
Sexualitätsgeschichte völlig revidieren. Wie werden die Individuen dazu 
gebracht, sich als Subjekte einer Sexualität anzuerkennen? Wichtig ist hierbei 
der Begriff des Begehrens: Das Christentum suchte im Begehren den Ur-
sprung des Subjekts und auch die spätere Sexualwissenschaft meinte, hieraus 
essentielles Wissen über ein Subjekt ableiten zu können. Um die Bildung der 
Erfahrung „Sexualität“, beginnend mit dem 18. Jahrhundert, verstehen zu 
können, sah Foucault sich nun damit konfrontiert, erst eine Genealogie des 
begehrenden Subjektes leisten zu müssen, d.h. eine Analyse der Praktiken, 
durch die die Individuen dazu angehalten worden sind, auf sich selbst zu 
achten, sich als Begehrenssubjekte zu entziffern und im Begehren die 
Wahrheit ihres Seins zu entdecken. Um zu begreifen, wie das moderne 
Individuum sich als Träger einer „Sexualität“ erfahren kann, musste also 
zuvor die Art und Weise herausgearbeitet werden, in der der abendländische 
Mensch sich Jahrhunderte lang als Begehrenssubjekt anzuerkennen hatte. 27  

Foucault sah zwei Alternativen: „entweder den vorgefaßten Plan bei-
behalten und eine rasche historische Prüfung dieses Themas des Begehrens 
anfügen. Oder die ganze Untersuchung um die langsame Formierung einer 
Selbsthermeneutik in der Antike herum neu ansetzen.“28 Er entschied sich für 
letztgenanntes: Für einen Neubeginn, und zwar von der klassischen Antike an. 
Das christliche Begehrenssubjekt kann nämlich nach Foucault nicht ver-
standen werden, solange nicht deutlich ist, inwiefern bestimmte Elemente 
christlicher Moral bereits in der Antike angelegt sind: „Ich habe eine so 
ausführliche Untersuchung unternommen, um genau zu versuchen heraus-

                                           
25  Vgl. Gros (2004), S. 620f. 
26  Vgl. ebd. 
27  Vgl. Foucault (1984), S. 11f. 
28  Ebd. S. 13. 



 13

zubekommen, wie das, was wir die christliche Moral nennen, in die euro-
päische Moral eingelassen war, und zwar nicht seit den Anfängen der 
christlichen Welt, sondern seit der alten Moral.“29  

In welchem Verhältnis steht Foucaults späte Idee von einem sich durch 
geregelte Praktiken bewusst konstituierenden Subjekt zu seinen Vorstellungen 
der siebziger Jahre? Es existieren umfangreiche Forschungsdebatten zu der 
Frage, ob bei Foucaults Denkbewegung von einer kontinuierlichen Entwick-
lung30 gesprochen werden kann oder ob sein Werk primär von Diskontinuität 
gekennzeichnet ist: Hat Foucault „am Ende das genaue Gegenteil“31 seiner 
früheren Einschätzung vertreten? Oder muss unter Berücksichtigung einiger 
selbstreflexiver Äußerungen des späten Foucault die Abfolge seiner Werk-
phasen als allmähliche theoretische Verschiebung hinsichtlich einer durch-
gängig präsenten Leitfrage begriffen werden?32 

1982 erklärte Michel Foucault, es sei Ziel seiner Arbeit während der letzten 
zwanzig Jahre gewesen, sich „um eine Geschichte der verschiedenen Formen 
der Subjektivierung des Menschen in unserer Kultur“33 zu bemühen. Nicht 
etwa die Macht, sondern das Subjekt bilde sein grundsätzliches Thema. Seine 
gesamte Arbeit befasst sich demnach mit drei Weisen der Vergegenständ-
lichung, die Menschen in Subjekte zu verwandeln suchen: Zuerst mit den 
Untersuchungsverfahren der objektiven Wissenschaften (zum Beispiel die 
Objektivierung des Subjekts in den Wissenschaften der Sprache, der Wirt-
schaft, des Lebens), dann mit den gesellschaftlichen Sondierungspraktiken 
(verrückt/normal, krank/gesund, kriminell/anständig), und schließlich versucht 
er, den Modus zu untersuchen, in dem ein Mensch sich selber zum Subjekt 
formt.34 

Diese Ausführungen ergänzt Foucault an anderer Stelle: Im Grunde sei sein 
Werk durchgängig eine Geschichte der Beziehungen, die das Denken mit der 
Wahrheit unterhält.35 Er habe versucht, in diesem Rahmen die verschiedenen 
Formen zu bestimmen, in denen sich im Abendland die Frage nach der 

                                           
29  Michel Foucault: Die Rückkehr der Moral (1984b). Gespräch mit G. Barbedette und A. 

Scala. In: Schriften (4), S. 872.  
30  Vgl. z.B. Schmid (2000), S. 226. 
31  Franz-Josef Wetz: Wie das Subjekt sein Ende überlebt: Die Rückkehr des Individuums 

in Foucaults und Rortys Spätwerk. In: Geschichte und Vorgeschichte der modernen 
Subjektivität, Band 2, hrsg. von Reto L. Fetz, Roland Hagenbüchle, Peter Schulz. 
Berlin, New York, S. 1289. 

32  Vgl. Michel Foucault: Subjekt und Macht (1982a). In: Schriften (4), S. 269f. Oder: 
Foucault (1984b), S. 860. 

33  Ebd., S. 269. 
34  Vgl. ebd. 
35  Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit F. Ewald: Die Sorge um die Wahrheit (1984c). 

In: Schriften (4), S. 825. 



 14

Wahrheit des Subjekts herausbilden konnte: des sprechenden, arbeitenden und 
lebenden Subjekts, des verrückten oder delinquenten Subjekts und des selbst-
bezogenen Subjektes. In seinen Untersuchungen zu den Selbsttechniken wolle 
er ermitteln, welchen „besonderen und historisch definierbaren Veränderun-
gen“36 sich das Subjekt unterwerfen musste, „damit es zum Gebot des wahren 
Diskurses über das Subjekt kam.“37   

In inhaltlicher Hinsicht lassen sich meines Erachtens sowohl Kontinuitäten 
als auch Disparitäten bei Foucault ausmachen. Schon das von ihm wiederholt 
betonte Streben nach Selbsttransformation durch die intellektuelle Arbeit38 
spricht dagegen, die Akzentverschiebungen seines Werkes allzu stark zu 
glätten. Sein grundsätzliches Motiv aber bleibt stets dasselbe: Die Parteinahme 
für die Entrechteten und Unterdrückten, die Ablehnung von Fremdbestim-
mung und Normierung. Foucaults Bestreben richtete sich immer darauf zu 
begreifen, wie die Wirkung von Normen das Leben der Menschen in einer 
bestimmten Gesellschaft strukturiert.39  

In seinen letzten Lebensjahren wurde für ihn die Frage nach konkreten 
Widerstandsansätzen immer bedeutsamer. Mit seiner Konzeption der Macht 
als dezentral-omnipräsentes Kräfteverhältnis40 hatte er den traditionellen 
politischen Kampfstrategien, die die Macht im Staatswesen oder der Ökono-
mie lokalisieren, eine Absage erteilt. Das Subjekt, wie es in Überwachen und 
Strafen sowie in Der Wille zum Wissen erscheint, konnte der Macht – als ihr 
eigenes Produkt – kaum als oppositionelles Kraftzentrum entgegengestellt 
werden.41 Die Suche nach Widerstandsoptionen stellt meines Erachtens neben 
Foucaults historischen Einsichten eine zweite Begründungsebene für seinen 
Perspektivenwechsel dar: Er musste erkennen, dass seine bisherige Kon-
zeption von „Macht“ und „Subjekt“ es schwierig machten, Widerstands-
optionen zu denken, die nicht entweder nur Korrelat der Macht sind oder in 
der Produktion von historischem Wissen bestehen – wobei letztgenanntes eine 
Tätigkeit darstellt, die im wesentlichen den Intellektuellen vorbehalten 
bleibt.42  

                                           
36  Foucault (1982), S. 316. 
37  Ebd. 
38  Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins (1983). In: Schriften (4), S. 654.  
39  Vgl. Pierre Macherey: Für eine Naturgeschichte der Normen. In: Michel Foucaults 

Denken, hrsg. von Francois Ewald und Bernhard Waldenfels. Frankfurt a. M. 1991, S. 
171 

40  Foucault (1976), S. 93-95. 
41  Vgl. Michel Foucault: „Omnes et singulatim“: Zu einer Kritik der politischen Vernunft 

(1981). In: Schriften (4), S. 198. 
42  Vgl. Gros (2004), S. 664. 



 15

Die Differenzierungen, die Foucault explizit 1982 in dem Aufsatz Subjekt 
und Macht an seiner Machtvorstellung vornimmt, bringen ihn zu der 
Erkenntnis, dass die nun von ihm forcierte stärkere Betonung der relationalen 
Eigenschaft des Machtverhältnisses43 ohne ein gewisses Maß an Subjekt-
autonomie nicht funktionieren kann: Das „Nachdenken über den Begriff der 
Gouvernementalität“44, verstanden „als ein strategisches Feld beweglicher, 
veränderbarer und reversibler Machtverhältnisse“45, kommt theoretisch wie 
praktisch nicht um ein Subjekt herum, „das sich durch eine Beziehung zu sich 
selbst definiert.“46  

Das Subjekt, das Foucault schließlich in den achtziger Jahren der Macht 
gegenüberstellt, konzipiert er keineswegs als ein ahistorisches, das sich völlig 
unbeeinflusst in einer Sphäre reiner Freiheit selbst entwerfen würde. Es erhält 
stattdessen einen Status relativer Autonomie. Foucault modifiziert seine 
frühere Vorstellung, der zufolge das individuelle Selbstverhältnis durch 
Machtstrategien überhaupt erst erschaffen wird. In den achtziger Jahren ersetzt 
er dieses Subjektverständnis durch eine Version, in der nicht das subjektive 
Selbstverhältnis als solches durch die moderne Macht generiert wird, sondern 
von ihr nur in bestimmter Weise ausgefüllt werden kann. Dem Individuum 
wird hier die grundsätzliche Fähigkeit zu einer reflexiven Selbstbeziehung 
zuerkannt. Das durch Macht prästrukturierte Feld bildet den Hintergrund vor 
dem das Subjekt sich anhand historisch gegebener Selbsttechniken konsti-
tuiert. Foucault stellt auch in den achtziger Jahren keineswegs die repressive 
Wirkung gesellschaftlicher Normierungsverfahren in Abrede.47 Politik und 
Ethik sind bei Foucault keinesfalls Gegensätze. Stattdessen sind die Fragen 
der Ethik und der Politik um die Kette der Begriffe „Machtverhältnisse / 
Gouvernementalität / Regierung-seiner-selbst-und-der-anderen / Beziehung-
seiner-selbst-zu-sich“48 anzusiedeln.  

Angesichts dessen ist es erstaunlich, dass immer wieder kritische Stimmen 
laut wurden, die Foucault vorwarfen, er habe sich mit seiner Hinwendung zur 
Ethik, mit seinen Untersuchungen zur Antike und zu den Selbsttechniken, 
einem unpolitischen Narzißmus und Selbstkult verschrieben, der dem Ein-
zelnen den Weg zu persönlichem Glück durch Rückzug aus der gesell-

                                           
43  Foucault (1982a), S. 285-288. 
44  Foucault (1982), S. 314. 
45  Ebd. 
46  Ebd. 
47  Vgl. Gros (2004), S. 641. 
48  Vgl. Foucault (1982), S. 314. 



 16

schaftlichen Sphäre empfehle.49 Demgegenüber vertritt die vorliegende 
Magisterarbeit folgende These: 

In seinen späten Werken wendet Foucault sich nicht von der Politik ab – im 
Gegenteil müsste eher von einer verstärkten Aufmerksamkeit für gesell-
schaftliche Belange gesprochen werden. In den siebziger Jahren galt, dass die 
Widerstandsaktivitäten lokale Punkte innerhalb der Machtverhältnisse 
darstellten, und somit nicht aus grundsätzlich anderen Prinzipien her rührten 
als die Macht selbst. Zwar erwähnte Foucault, dass der Widerstand deshalb 
nicht notwendig unterlegen sein muss, aber ein wirkliches „Außerhalb der 
Macht“ konnte auf dieser Basis nicht gedacht werden.50 Erst in den achtziger 
Jahren entdeckte Foucault Möglichkeiten, der Normierungsmacht etwas 
entgegenzusetzen was ihr äußerlich ist und von anderer Beschaffenheit als sie 
selbst. Im Rahmen seiner Untersuchung der antiken Selbsttechniken entdeckt 
er die Möglichkeit, ein Subjekt zu denken, dem die Fähigkeit zu selbst-
bezüglich-aktivem und nicht lediglich reaktivem Handeln eignet, was für eine 
Widerstandspraxis unerlässlich ist. Zudem findet er bei den Selbsttechniken – 
ohne das antike Konzept auf die Moderne übertragen zu wollen – Anregungen 
und Inspirationen, wie die heutigen Subjekte eine selbstbestimmte Existenz 
realisieren könnten.51 Es geht bei der Beschäftigung mit den Selbsttechniken 
also nicht um die Rechtfertigung eines Rückzuges aus der öffentlichen Sphäre, 
sondern um das Nachdenken über subversive Handlungsmöglichkeiten.  

Da die Bio-Macht darauf abzielt, sich die Innenwelt der Subjekte 
anzueignen, erscheint es als durchaus schlüssig, wenn die Konstitution eines 
Selbstverhältnisses in eigener Regie bereits als Widerstandsform gewertet 
wird. So kennzeichnet Foucault die Begründung einer Ethik des Selbst als 
politisch fundamentale Aufgabe.52 Er sucht nach konkreten Möglichkeiten für 
eine selbstbestimmte Lebensform, für die Kreation eines Existenzstiles fern 
von universeller Normierung. Beispielhaften Rang erhält hierbei der Kampf 
für Homosexualität. Insbesondere in der amerikanischen Gay-Community 
sieht Foucault Chancen, Existenzentwürfe und Beziehungen zu realisieren, die 
sich der allgegenwärtigen Verwaltung und Institutionalisierung entziehen.53 

Methodisch gilt für die vorliegende Arbeit: Die Skizzierung der histo-
rischen Analysen Foucaults zielt darauf, seinen Forschungsansatz und seine 
Schwerpunktsetzung nachzuvollziehen. Eine kritische Prüfung der von ihm 

                                           
49  Vgl. z.B.: Clemens Kammler: Michel Foucault. Eine kritische Analyse seines Werks. 

Bonn 1986, S. 202f. 
50  Vgl. Foucault (1976), S. 96. 
51  Vgl. Gros (2004), S. 665. 
52  Vgl. Foucault (1982), S. 313. 
53  Vgl. Gros (2004), S. 666. 



 17

dargestellten historischen Einzelheiten kann in diesem Rahmen nicht geleistet 
werden.54 

Das erste Kapitel bezieht sich auf den Forschungsstand, den Foucault Mitte 
der siebziger Jahre erreicht hat. Die Macht- und Subjektkonzeption aus Über-
wachen und Strafen und Der Wille zum Wissen soll seinen späteren Ein-
schätzungen gegenüber als Kontrastfolie dienen. So treten die Veränderungen, 
die von 1976 bis 1984 Foucaults intellektuelle Entwicklung bestimmten, 
prägnanter hervor.    

Das zweite Kapitel untersucht die Gründe dieses Wandels. Kögler bietet in 
seinem Buch Michel Foucault55 ein Übergangsmodell mit Hilfe der Konstruk-
tion von drei gedanklichen Etappen an. Doch dieses Modell ist zu grobkörnig: 
Kögler beachtet beispielsweise das Jahr 1980, in dem Michel Foucault die 
Selbsttechniken als Techniken problematisierte, mittels derer sich ein Subjekt 
in eigener Regie konstituieren kann,56 überhaupt nicht. Zudem erwähnt er mit 
keinem Wort die Vorlesung des Jahres 1982 (Hermeneutik des Subjekts), in 
der Foucault seine Untersuchungen von 1980 wieder aufnimmt und durch 
neue Erkenntnisse bereichert. In der Ausgabe aus dem Jahr 199457 mag das 
mit dem zu dieser Zeit noch bestehenden Übersetzungsdefizit der Schriften 
Foucaults ins Deutsche zu tun haben. Einige Vorlesungen sind erst jetzt 
überhaupt in schriftlicher Form erhältlich.58 Doch auch in der Neuauflage hat 
Kögler sein Modell nicht ergänzt. Ein solcher Versuch wird im zweiten 
Kapitel gemacht. 

Das dritte Kapitel befasst sich mit den Formen der Selbstkonstituiton, die 
Foucault in der heidnischen und christlichen Antike untersucht hat. Mit der 
Genealogie der christlichen Geständnispraxis bezieht sich Foucault zirkel-
förmig auf seine Diagnosen aus Der Wille zum Wissen: Dort erwies sich das 
Geständnis in säkularisierter Form als die Arbeitstechnik der subjektivieren-
den Humanwissenschaften schlechthin.59 Das dritte Kapitel arbeitet die Ver-
bindung von Wahrheit, Selbsttechniken und Subjektivität heraus. Die Selbst-
techniken versetzen das Subjekt in ein Verhältnis zur Wahrheit, das sich im 
Verlauf der Geschichte ändert. In der antiken Beziehung von Subjekt und 
Wahrheit scheint die Möglichkeit einer Alternative zur modernen Form auf: 
sich mittels der Wahrheit zu höchster Selbstsouveränität zu verhelfen, anstatt 

                                           
54  Eine solche Intention verfolgt beispielsweise Wolfgang Detel: Macht, Moral, Wissen. 

Foucault und die klassische Antike. Frankfurt a. M. 1998. 
55  Kögler (2004). 
56  Vgl. Gros (2004), S. 618f. 
57  Hans-Herbert Kögler: Michel Foucault. Stuttgart 1994. 
58  Die Vorlesungen der Jahre 1978 und 1979, zusammengefasst als: Die Geschichte der 

Gouvernementalität 1 und 2, hrsg. von Michel Sennelart. Frankfurt a. M. 2004. 
59  Vgl. Foucault (1976), S. 66-69. 



 18

von ihr objektiviert zu werden. Hier zeichnet sich innerhalb der abendl-
ändischen Kultur ein Modell ab, in dem der Status des Wahrheitssubjektes 
nicht mit den repressiven Anforderungen moderner Art verbunden ist.60 
Darum wird in diesem Kapitel besonderer Wert darauf gelegt, die Ent-
stehungsgeschichte des neuzeitlichen Wahrheitsverhältnisses von der klas-
sischen Antike an nachzuzeichnen.  

Das vierte Kapitel prüft die Art und Weise, in der Foucault seine 
Beschäftigung mit der antiken Existenzästhetik, ausgehend von aktuellen 
Fragen, begründet. Wie verhalten sich das antike Konzept und die aktuelle 
Situation zueinander? Hier sollen diejenigen Stimmen der Kritik unterzogen 
werden, die Foucaults späte Lebensethik mit dem Verdikt des „Privatismus“ 
oder „Elitarismus“ belegen.61 Darüber hinaus geht es an dieser Stelle um die 
Herausarbeitung der konkreten Vorstellungen Foucaults von politischem 
Widerstand. Der letzte Abschnitt der vorliegenden Arbeit (4.3.2) soll eine 
positive Einlösung ihrer zentralen These leisten. Foucaults Suche nach 
Ansätzen für eine moderne Form der Ethik ist nicht gleichzusetzen mit einem 
Rückzug aus der Politik. Die Untersuchung seiner Widerstandsideen soll hier 
das Abwägen der Chancen für eine „Foucaultsche Politik“ vermitteln. 

                                           
60  Vgl. Foucault (1982), S. 444f. Foucault zeigt allerdings deutlich, dass es auch in der 

Antike sehr autoritäre Tendenzen gab, z.B. das Schweigegebot für den Geleiteten. 
Dennoch sind diese Momente von grundsätzlich anderer Qualität als die christliche 
Verpflichtung zur Selbstobjektivierung.  

61  Vgl. z.B. Kammler (1986), S. 202f. 



 19

1.  Macht – Körper – Leben: Von der Kritik an der 
Repressionshypothese zur Bio-Macht 

Die These, die Foucault in den ersten vier Kapiteln von Der Wille zum 
Wissen entfaltet, besagt in kürzester Form, dass das Verhältnis der Macht zur 
Sexualität seinem Wesen nach nicht durch Repression bestimmt ist, sondern 
im Gegenteil durch Anreizung und Produktion.62 Die Tragweite dieser 
Position ist kaum zu verstehen ohne einen Rückblick auf Foucaults 
Machtverständnis, wie er es im Verlauf der siebziger Jahre entwickelte. 

1.1  Eigenschaften und Funktionsweisen moderner Macht 
Seine Inauguralvorlesung am Collège de France (Die Ordnung des 

Diskurses), gehalten im Dezember 1970, beurteilt Foucault 1977 in einem 
Gespräch mit Lucette Finas selbst als „Moment des Übergangs“.63  Bis dahin 
habe er die traditionelle Auffassung von Macht als einem rechtlichen Mecha-
nismus, als Grenze und Verbot akzeptiert. Doch nun, so Foucault, würde er 
gern alles aufgeben, was er auch in der Ordnung des Diskurses noch über die 
negativ-verknappende Potenz der Machtmechanismen geäußert hatte.64 

Zur Revision dieser Vorstellung von Macht führten ihn seine systema-
tischen Untersuchungen des Strafwesens der abendländischen Gesellschaften 
im 18. und 19. Jahrhundert, die 1975 unter dem Titel Überwachen und 
Strafen65 erschienen. Hier verarbeitet Foucault seinen Eindruck, dass sich 
parallel zur Entstehung des Kapitalismus Kontrollverfahren entwickelten, die 
sich auf das alltägliche Verhalten der Individuen richteten, dass aber die 
wesentliche Funktion dieser Mechanismen nicht das Verbot war.66 Zwar 
hätten diese Mechanismen auch Verbote installiert, die aber lediglich Mittel 
zum Zweck gewesen wären. Das eigentliche Ziel der Macht lag nach Foucault 
darin, die Individuen zu zwingen, ihre körperlichen Funktionen so zu opti-
mieren, dass in einer gegebenen Zeitspanne ein Höchstmaß an Arbeits-
produktivität möglich wurde. Die moderne Macht stellt also etwas her: „Es 

                                           
62  Foucault(1976), S. 16. 
63  Michel Foucault im Gespräch mit Lucette Finas: Die Machtverhältnisse gehen in das 

Innere des Körpers über (1977). In: Schriften. Dritter Band, hrsg. von Daniel Defert und 
Francois Ewald. Frankfurt a. M. 2003, S. 299. (nachfolgend nur noch: Schriften (3)) 

64  Vgl. ebd., S. 299f; sowie: Foucault (1970), S. 5-15. 
65 Die hier zitierte Übersetzung: Michel Foucault: Überwachen und Strafen (1975). 

Frankfurt a. M. 1976. 
66  Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Macht (1978). In: Schriften (3), S. 716. 



 20

handelt sich hier um die Produktion von Individuen, die Produktion indivi-
dueller Fähigkeiten, der Produktivität von Individuen.“67 

Um wirksame Arbeitskräfte zu produzieren bedarf es der Disziplinierung 
der Körper. Foucault versteht unter „Disziplin“ „Methoden, welche die pein-
liche Kontrolle der Körpertätigkeiten und die dauerhafte Unterwerfung ihrer 
Kräfte ermöglichen und sie gelehrig/nützlich machen“.68 Die Entwicklung der 
Disziplinartechnologie ist nach Foucault die grundlegende Möglichkeits-
bedingung für die Ausbreitung des Kapitalismus, denn die Strukturierung der 
Arbeitsabläufe in den Fabriken verlangt nach effizient organisierten Bewe-
gungen.69 Die moderne Macht ergreift hier von den Menschen Besitz, indem 
sie sich auf die Zurichtung ihrer Körper konzentriert.70 

Die Wirkung der modernen Macht realisiert sich im wesentlichen durch 
Praktiken. Foucault denkt „Macht“ nicht so sehr als etwas, das sich – wie es 
beispielsweise in der marxistischen Ideologiekritik der Fall ist – als „falsches 
Bewusstsein“ in den Köpfen der Subjekte festsetzen würde. Die Inter-
nalisierung von Überzeugungen, die sich durch ständige Überwachung, 
Überprüfung und Beurteilung des Verhaltens vermittelt, geschieht auf einer 
vorbewussten, am Körper vollzogenen, Ebene. Normen und Werte werden den 
Subjekten durch habituelle Übungen derart „einprogrammiert“, dass eine klare 
Unterscheidung in theoretische Überzeugungen und praktische Verhaltens-
muster nicht mehr möglich ist.71 

Nach Foucault sind die Individuen, sofern sie sich als verantwortliche und 
mit einem Gewissen ausgestattete Subjekte verstehen, ein Produkt moderner 
Macht. Foucault verwirft dementsprechend die Idee eines natürlichen Grun-
des, einer menschlichen Natur oder Wahrheit, die von der Macht unterdrückt 
würde. Anstatt sich zur Kritik der Macht auf solch transzendentale Annahmen 
zu stützen, gilt es, vermeintlich natürliche Identitäten als soziale Konstruk-
tionen zu erkennen, und deren Produktion als einen durch Machtstrategien 
gesteuerten Prozess zu verstehen. 72 Allerdings setzt, wie Kögler anmerkt, 
bereits die Herausbildung von subjektiver Innerlichkeit und Gewissen zumin-
dest ein Minimum an Selbstbezug voraus, der für Foucault in den siebziger 
Jahre auch vorhanden, aber von den Machtpraktiken verdeckt sei.73 

                                           
67  Ebd. 
68  Foucault (1975), S. 175. 
69  Vgl. ebd., S. 284. 
70  Vgl. ebd., S. 175-177. 
71  Die zeigt Foucault zum Beispiel anhand des Soldatentrainings. Vgl. Foucault (1975), S. 

173f. 
72  Vgl. Foucault (1976), S. 47f. 
73  Vgl. Kögler (2004), S. 103. 



 21

Obwohl sich die Wirkungsweisen der Macht im einzelnen Körper ver-
dichten, charakterisiert Foucault „Macht“ gleichzeitig als Beziehung zwischen 
verschiedenen Subjekten. Auch diese Vorstellung ist gegen ein gängiges 
Theorem gerichtet, wonach die Macht ein Besitz ist, über den eine Klasse, ein 
Individuum et cetera zentral verfügt und der der übrigen Gesellschaft fehlt. 
Bei Foucault dagegen ist jede Machtposition in ein Feld von Beziehungen 
eingelassen. Es gibt keine absolut privilegierte und unangreifbare Stellung. 
Zwar verfügen in konkreten sozialen Situationen bestimmte Gruppen oder 
Individuen über mehr Möglichkeiten als andere und können darum eher deren 
Handlungen oder allgemeine Prozesse beeinflussen, aber solche Konstella-
tionen sind instabil und stets von Auflösung bedroht.74 Statt Macht als ein Gut 
in den Händen individueller oder kollektiver Akteure zu sehen, schlägt 
Foucault vor, sie als „Vielfältigkeit von Kräfteverhältnissen“75 zu begreifen, 
„die ein Gebiet bevölkern und organisieren“76. Diese Kräfteverhältnisse fluk-
tuieren ständig, verdichten sich, ballen sich zusammen oder lösen sich auf. 
Staatsapparat, Gesetzgebung und gesellschaftliche Hegemonien erscheinen in 
diesem Kontext als „institutionelle Kristallisierungen“77 von Kräfteverhält-
nissen. 

Foucaults Beschreibung der Macht als „relational“, das heißt als Kräftever-
hältnis oder Beziehung, impliziert von vornherein das Vorhandensein von 
Widerstand, Umschwung und Veränderung. Eine Handlungssituation ist zwar 
vorstrukturiert und an diesen Strukturen haben sich die Subjekte auszurichten, 
aber von einer völligen Determiniertheit wird nicht gesprochen. Das heißt, 
dass auch in den siebziger Jahren das Subjekt keineswegs derart ausschließlich 
auf Macht reduziert wird,78 wie Teile der Sekundärliteratur glauben machen 
wollen.79  

Wird Macht als Beziehung verstanden, so kann sie per definitionem nicht 
von einem zentralen Punkt aus in die Gesellschaft hinunterfließen. Ihre Her-
kunft muss dezentral sein:  

„Die Macht kommt von unten, d.h. sie beruht nicht auf der allgemeinen Matrix einer 
Zweiteilung, die Beherrscher und Beherrschte einander entgegensetzt und von oben nach 
unten auf immer beschränktere Gruppen des Gesellschaftskörpers ausstrahlt. Man muß viel-
mehr davon ausgehen, daß die vielfältigen Kräfteverhältnisse, die sich in den Produktions-

                                           
74  Vgl. ebd., S. 86. 
75  Foucault (1976), S. 93. 
76  Ebd.  
77  Ebd. 
78  Vgl. Kögler (2004), S. 103 Allerdings hat Foucault diese Implikation seiner frühen 

Machtvorstellung erst in den achtziger Jahren mit seiner Unterscheidung zwischen 
„Macht“ und „Herrschaft“ begrifflich entfaltet. Vgl. Foucault (1982a), S. 282. 

79  Z.B. Jäger (1994), S. 153, Kammler (1986), S. 201. 



 22

apparaten, in den Familien, in den einzelnen Gruppen und Institutionen ausbilden und aus-
wirken, als Basis für weitreichende und den gesamten Gesellschaftskörper durchlaufende 
Spannungen dienen.“80     

Anstatt also den Ursprungsort der Macht mit einer bestimmten Institution 
zu identifizieren – mit dem Staat in der bürgerlichen politischen Theorie, mit 
der Ökonomie im Marxismus – begreift Foucault die gesamte lebensweltliche 
und institutionelle Praxis einer Gesellschaft als von Machtnetzen durchzogen. 
Darum spricht er auch von einer „Mikrophysik der Macht“,81 die die Ver-
hältnisse von innen und von unten her durchdringt, statt ihnen von außen oder 
von einer bestimmten Institution aufgezwungen zu sein. Die Macht ist also 
nicht nur punktuell repräsentiert, sondern überall vorhanden. Diese Omni-
präsenz rührt daher, dass sich ausgehend von jedem Punkt im sozialen Feld 
Machtbeziehungen bilden.82 

Im Jahr 1975, in Überwachen und Strafen, befaßte sich Foucault mit den 
Machtpraktiken, die sich auf die äußeren, habituellen Bewegungsabläufe der 
Individuen richten. Zwar verbleiben auch die körperlichen Übungen nicht 
ohne Einfluss auf die Innenwelt der Subjekte, die so zur ständigen Selbst-
überwachung gezwungen werden,83 aber die disziplinierenden Praktiken 
können das subjektive Innere nur vermittelt über den äußeren Habitus 
erreichen. Ein Jahr später, im ersten Band von Sexualität und Wahrheit 
erschließt Foucault nun den direkten Zugriff der Macht auf die innere Struktur 
des Subjekts. Indem er das bereits in Überwachen und Strafen in Anspruch 
genommene Konzept einer produktiven Macht auf die Sexualität anwendet,84 
zeigt er, wie die Macht die subjektive Innenwelt in Besitz nimmt oder sie 
sogar erst hervorbringt. Auf diese Weise setzt er seine Analyse der modernen 
Macht fort.85  

Die unabdingbare Voraussetzung für das Verständnis seiner diesbezüg-
lichen Ausführungen ist die kritische Zerlegung der „Repressionshypothese“, 
wie Foucault ein gängiges Vorurteil über das Verhältnis von Macht und 
Wahrheit, Sexualität und Subjektivität bezeichnet.   

                                           
80  Foucault (1976), S. 95. 
81  Vgl. Foucault (1975), S. 207. 
82  Vgl. Foucault (1976), S. 94. 
83  Vgl. Foucault (1975) Foucault zeigt dies am Beispiel des panoptischen Modells von 

Bentham, S. 256-261. 
84  Vgl. Foucault (1978), S. 716f. 
85  Vgl. Michel Foucault: Das Abendland und die Wahrheit des Sexes (1976a). In: 

Schriften (3),S. 140. 



 23

1.2  Foucaults Kritik an der Repressionshypothese 
In ihrer allgemeinen Form besagt die Repressionshypothese, dass die 

Wahrheit in einem fundamentalen Gegensatz zur Macht steht und deswegen 
notwendig eine befreiende Funktion hat.86 Foucault schreibt diese Position 
nicht einem bestimmten Individuum oder einer bestimmten Schule zu. Sie 
wird – nach Dreyfus und Rabinow – als „eine Art nietzscheanischer Parodie“87 
der Auffassungen vorgetragen, wie sie in Kreisen der französischen Linken 
offenbar geläufig waren.88 

Bezogen auf den sexuellen Bereich postuliert die Repressionshypothese die 
Vorstellung von der Sexualität als einer ursprünglichen Kraft, die durch eine 
repressive Macht unterdrückt wird. Allerdings sei das nicht immer so ge-
wesen: Die europäische Geschichte habe sich – so die Anhänger der Re-
pressionshypothese – von einer Periode relativer Toleranz auf zunehmende 
Repression und Verbannung hinbewegt: Noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts 
lebte man „in vertrautem und tolerantem Umgang mit dem Unziemlichen.“89 
Doch bereits Mitte des 19. Jahrhunderts sei der Sex90 aus dem Feld des 
Sichtbaren verbannt worden und fortan nur noch zum Zwecke der Fort-
pflanzung legitim gewesen. Sexuelle Formen, die sich diesem Utilitarismus 
nicht beugten, seien zugleich verbannt und verschwiegen worden.91  

Foucault greift die Repressionshypothese nicht auf ihrem eigenen Terrain 
an. Er behauptet nirgendwo, der Sex sei gesellschaftlich nicht unterdrückt 
worden. Ebensowenig will er den repressiven Charakter der Macht in den 
modernen abendländischen Gesellschaften bestreiten. Foucault geht es nicht 
darum, den Standpunkt der Repressionshypothese symmetrisch zu widerlegen. 
Stattdessen will er den Prozess ihres Zustandekommens und ihre Funktion in 
der Gesellschaft herausarbeiten.92 Foucault begreift die verschiedenen Ele-

                                           
86  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 157. 
87  Ebd. 
88  Vgl. ebd. 
89  Foucault (1976), S. 11. 
90  Bei der Verwendung der Ausdrücke „Sexualität“ und „Sex“ stütze ich mich auf die 

Ausführungen Viskers: „Foucault führt erst am Ende von Der Wille zum Wissen einen 
Unterschied zwischen diesen Termen ein. Vorher verwendet er sie unterschiedslos. Dies 
hat vor allem beim zweiten Term („le sexe“) wiederholt zu Übersetzungsproblemen 
geführt. „Le sexe“ bedeutet im Deutschen „das Geschlecht“, aber auch der Sex. 
Letzteres meint die Geschlechtlichkeit, aber auch ein rein imaginäres Element, welches 
durch das Sexualitätsdispositiv in einen künstlichen Zusammenhang mit dem 
Biologischen wird (...).“  

 Visker (1991), S. 176.  
 Wie bei Foucault werden die Ausdrücke hier in einem unspezifischen Sinn verwendet. 
91  Vgl. Foucault (1976), S. 11f. 
92  Vgl. Foucault (1976), S. 18f. 



 24

mente der Repressionshypothese als fundamentale Bestandteile des modernen 
Zusammenspiels von Wahrheit und Macht, dessen Analyse – eigener Aussage 
zufolge – den allgemeinen Hintergrund seiner themenspezifischen Untersu-
chungen bildet.93 Dabei reduziert er keinesfalls schlicht „Wahrheit“ auf einen 
Machteffekt,94 sondern er will zeigen, in welchen Formen die Produktion der 
Wahrheit von Machtbeziehungen durchdrungen ist.95 

Foucault interessiert nicht, ob und warum der Sex bis in die Gegenwart 
hinein unterdrückt wird. Seine Aufmerksamkeit gilt hingegen der Leiden-
schaft, mit der diese Unterdrückung immer wieder aufs Neue thematisiert, 
besprochen, ja beschworen wird. Woher kommt die Emphase, mit der die 
Repression – und damit verbunden der Sex selbst – diskursiviert wird? Und 
welche Verbindung besteht zwischen der Diskursivierung des Sexes und den 
Praktiken der Macht?96 

„Warum hat man von der Sexualität gesprochen, was hat man davon gesagt? Welche 
Machtwirkungen wurden von dem Gesagten ausgelöst? Welche Verbindungen gab es 
zwischen den Diskursen, den Machtwirkungen und den Lüsten, die sie besetzten? Welches 
Wissen bildete sich darüber? Kurz, es geht darum, das Regime von Macht-Wissen-Lust in 
seinem Funktionieren und in seinen Gründen zu bestimmen, das unserem Diskurs über die 
menschliche Sexualität unterliegt.“97  

In diesem Absatz formuliert Foucault eines der Hauptanliegen seiner 
Geschichte der Sexualität.98 Seine leitende These zum Verhältnis von Macht 
und Sexualität besagt, dass die Macht, in diesem Falle vertreten durch 
bestimmte Institutionen, die Diskursivierung des Sexes nicht zensiert, sondern 
anreizt. So gelingt es ihr, Zugang zu den intimsten Verhaltensformen zu 
finden. Zwar kann sich die Macht, um ihr Ziel zu erreichen, durchaus der 
Mittel des Verbotes und der Unterdrückung bedienen, wesentlich jedoch sind 
ihre motivierenden und produzierenden Mechanismen. Der Wille zum Wissen 
hat so keineswegs vor vermeintlichen moralischen Tabus haltgemacht, 
sondern sich vielmehr stetig bemüht, eine Wissenschaft von der Sexualität zu 
konstituieren und zu etablieren.99 

Foucault verortet die Repressionshypothese in einer Tradition, die die 
Macht ausschließlich als negative, verbietende Kraft kennt. Wer sich diesem 
Machtverständnis verschrieben hat, wer die produktive Potenz der Macht 

                                           
93  Vgl. Foucault (1982), S. 316. 
94  So wirft es ihm etwa Habermas vor. In: Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs 

der Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frankfurt a. M. 1985, S. 322. 
95  Vgl. Foucault (1976), S. 64. 
96  Vgl. ebd., S. 19. 
97  Ebd., S. 18. 
98  Vgl. Jäger (1994), S. 110. 
99  Vgl. Foucault (1976), S. 19f. 



 25

übersieht, der kann den illusionären Charakter der Repressionshypothese 
kaum erkennen. Foucault streitet die Unterdrückung des Sexes – das sei noch 
einmal betont – in keiner Weise ab. Er wehrt sich aber gegen die Annahme, 
dass sie das konstitutive Element darstelle, von dem ausgehend man die 
Geschichte dessen rekonstruieren könne, was in der Moderne über den Sex 
gesagt worden ist.100 Stattdessen kennzeichnet er alle zensierenden Elemente 
als „Stücke, die eine lokale und taktische Rolle in einer Diskursstrategie zu 
spielen haben: in einer Machttechnik und in einem Willen zum Wissen, die 
sich keineswegs auf Repression reduzieren lassen.“101    

1.3  Sexualität und Bio-Macht: Foucaults Konzept einer 
modernen Gesellschaftstheorie 

Die Kritik an der Repressionshypothese ist kein Selbstzweck für Foucault. 
Sie soll nur den Blick eröffnen auf jenes eigentlich die Moderne bestimmende, 
aber in den bisherigen Ansätzen kritischer Gesellschaftstheorie nahezu 
ignorierte, Phänomen der Bio-Macht.102 Erst im letzten Kapitel von Der Wille 
zum Wissen entfaltet Foucault den interpretativen Rahmen, der die in diesem 
Band entwickelten Gedanken trägt. Die Dekonstruktion der Repressions-
hypothese dient dabei dem Nachweis, dass die Sexualität mit der Vorstellung 
von einer ursprünglichen Kraft, die durch eine negative Verbotsmacht 
unterdrückt wird, nicht hinreichend erfasst werden kann. Es geht hier also 
letztendlich um die Kritik eines bestimmten Machtmodells und den sich hieran 
anschließenden Entwurf eines alternativen Konzeptes.103 Foucault wünschte, 
sein Auftakt zu einer Sexualitätsgeschichte „könnte gleichermaßen als Grund-
riss zu einer Analytik der Macht gelten.“104  

Was sich hinter der umfassenden Thematisierung der Sexualität und der sie 
bis ins kleinste Detail erforschenden Neugier verbirgt, ist nach Foucault ein 
die gesamte abendländische Kultur durchdringendes Machtprinzip. Dieses 
Prinzip bezieht sich auf das menschliche Leben. Die Macht ergreift in einer 
bislang historisch einzigartigen Weise von den Individuen und der 
Bevölkerung Besitz, um deren Lebensfunktionen zu kontrollieren sowie den 
Erfordernissen der Produktion adäquat zu unterwerfen. Foucault wendet nun 
die in Überwachen und Strafen anhand der Disziplinen entwickelte Macht-

                                           
100  Vgl. ebd., S. 19. 
101  Ebd. 
102  Vgl. Kögler, S. 92 
103  Vgl. Kögler, S. 92. 
104  Foucault (1976a), S. 140. 



 26

konzeption auf die Dimension des Lebens an und fügt sie so in eine – wenn 
auch fragmentarisch gebliebene – kohärente Theorie der Moderne ein.105  

Indem Foucault den Lebensbegriff ins Zentrum seiner Untersuchungen 
rückt, gelingt ihm eine alternative Interpretation des historischen Wandels der 
Form, in der die Macht in verschiedenen Epochen in Erscheinung trat. Die 
Schilderung der Hinrichtung des gescheiterten Attentäters Damien, die Fou-
cault ganz bewusst seinen Analysen in Überwachen und Strafen voran-
stellte,106 hatte bereits illustrativ darauf verwiesen, dass sich zur Zeit der 
Aufklärung die Beziehung der Macht zum Leben primär in der Form des 
Rechtes verwirklichte, diesem ein Ende zu setzen.107 In Der Wille zum Wissen 
formuliert Foucault dies folgendermaßen:  

„Der Souverän übt sein Recht über das Leben nur aus, indem er sein Recht zum Töten 
ausspielt – oder zurückhält. Er offenbart seine Macht über das Leben nur durch den Tod, 
den zu verlangen er imstande ist.“108 

Doch während der römische Familienvater kraft der patria potestas noch 
unumschränkt über seine Kinder und Sklaven herrschte, ist die Ausübung des 
Rechtes zum Töten im 17. und 18. Jahrhundert bereits mit bestimmten 
Bedingungen verbunden. Es existiert nur noch in Form des Rechtes zur 
Gegenwehr, das ein in seiner Existenz bedrohter Souverän gegenüber inneren 
und äußeren Feinden anzuwenden legitimiert ist. Aber ob dieses Recht nun in 
seiner alten, absoluten Form oder in seiner relativen, modernen Variante 
auftrat, das Wesen der Macht blieb dasselbe:109  

„Die Macht war vor allem ein Zugriffsrecht auf die Dinge, die Zeiten, die Körper und 
schließlich das Leben; sie gipfelte in dem Vorrecht, sich des Lebens zu bemächtigen, um es 
auszulöschen.“110  

Doch seitdem ist nach Foucault eine grundlegende Transformation der 
Machtmechanismen festzustellen. Die moderne Macht funktioniert im Kern 
nicht mehr als negative Verfügungsgewalt über Leben und Tod, sondern als 
„positiver“ Zugriff auf das Leben als solches und seinen konkreten Ablauf.  

Das Recht, „sterben zu machen“111 tendierte dazu, nicht mehr die haupt-
sächliche Erscheinungsform der Macht zu sein, sondern nur noch ein Element 
unter anderen, „die an der Anreizung, Verstärkung, Kontrolle, Überwachung, 
Steigerung und Organisation der unterworfenen Kräfte arbeiten“112. Die 

                                           
105  Vgl. Kögler (2004), S. 92. 
106  Vgl. Foucault (1975), S. 9-12. 
107  Vgl. Kögler (2004), S. 92f. 
108  Foucault (1976), S. 132. 
109  Vgl. Foucault (1976), S. 131f. 
110  Ebd., S. 132. 
111  Ebd. 
112  Ebd. 



 27

moderne Macht ist dazu bestimmt, „Kräfte hervorzubringen, wachsen zu 
lassen und zu ordnen, anstatt sie zu hemmen, zu beugen oder zu ver-
nichten.“113 Die bereits in Absatz 1.1 hervorgehobene Produktivität der mo-
dernen Macht lässt sich somit als eine neue Art verstehen, mit dem Leben 
umzugehen: hier wird es gefördert, gestaltet, abgerichtet und zweckmäßiger 
Planung unterstellt.114 

Das Verhältnis von Leben und Tod verändert sich also beträchtlich unter 
den modernen Machtbedingungen. In der Aufklärung war das Leben an sich 
kein unmittelbares Ziel der Machtkontrolle, es durfte nur unter bestimmten 
Gefahren, die von ihm ausgehen konnten, mit dem Tode bestraft werden. In 
der Moderne jedoch wird die Steigerung und Verwaltung des Lebens zen-
tral:115 „Man könnte sagen, das alte Recht, sterben zu machen oder leben zu 
lassen, wurde abgelöst von einer Macht leben zu machen oder in den Tod zu 
stoßen.“116 

Der Bezug auf das Leben verdeutlicht, wie wenig das Wesen der modernen 
Macht durch ein juridisches, an formalen Regeln und Gesetzen orientiertes, 
Modell erfasst werden kann. Während die Aufklärungsmacht durchaus noch 
einer solchen Vorstellung entsprach, verkennt ein derartiges Verständnis den 
essentiellen Charakter der modernen Macht.117 Foucault schickt sich in Der 
Wille zum Wissen an, die Sexualität als Einfallstor auszuweisen, durch das sich 
die Macht das Leben aneignet.118 Deshalb bilden die vertrags- und natur-
rechtlichen Gesellschaftsmodelle der Aufklärung nur noch einen ideologi-
schen „Überbau“: „Im politischen Denken und in der politischen Analyse“, so 
Foucault metaphorisch, „ist der Kopf des Königs noch immer nicht gerollt.“119 
Eine Gesellschaftstheorie, die sich an idealen Vereinbarungen zwischen 
Subjekten ausrichtet, kann das Wesen moderner Macht, die ihre Wirkungen 
anhand der Steigerung und Verwaltung von Leben entfaltet, nicht begreifen.  

Die Macht zum Leben hat sich nach Foucault seit dem 17. Jahrhundert in 
zwei Hauptformen entwickelt, die nicht voneinander getrennt werden können: 
An chronologisch erster Stelle steht die Herausbildung eines produktiven 
Körpers und seine Integration in das System der kapitalistischen Ökonomie: 
„(...) geleistet haben all das die Machtprozeduren der Disziplinen: politische 

                                           
113  Ebd. 
114  Vgl. Kögler (2004), S. 93. 
115  Die Todesstrafe wird zwar beibehalten, aber nun wird sie nicht mehr mit der Schwere 

des Verbrechens gerechtfertigt, sondern mit der Notwendigkeit, die Gesellschaft zu 
schützen. Vgl. Foucault (1976), S. 134.  

116  Ebd., S. 134. 
117  Vgl. ebd., S. 91. 
118  Vgl. Foucault (1976), S. 141. 
119  Ebd., S. 90. 



 28

Anatomie des menschlichen Körpers.“120 Etwa Mitte des 18. Jahrhunderts tritt 
schließlich die zweite Form zutage. Hier geht es um die Idee des Gattungs-
körpers als ein Objekt, welches der Kontrolle der Macht zu unterwerfen ist: 
„Die Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeitsrate, das Gesund-
heitsniveau, die Lebensdauer, die Langlebigkeit mit allen ihren Variations-
bedingungen wurden zum Gegenstand eingreifender Maßnahmen und 
regulierender Kontrollen: Bio-Politik der Bevölkerung.“121  

Diese beiden Ebenen hatte Foucault schon zuvor unabhängig voneinander 
untersucht: In Überwachen und Strafen analysierte er die mit dem Einzel-
körper verbundenen Disziplinartechnologien. In Wahnsinn und Gesellschaft 
thematisierte er die Herausbildung der Bevölkerung als Gegenstand sozialer 
Fürsorge (erst die Sorge um ganze Bevölkerungsgruppen und Gesellschafts-
schichten gewährleistete die Absonderung der Wahnsinnigen von anderen 
„vernunftlosen“ Individuen).122 Im Lebensbegriff führt Foucault nun beide 
Analysestränge zusammen. Erst der Begriff der „Bio-Macht“, die sich das 
Leben auf der Ebene der Bevölkerung sowie auf der des Individuums 
unterwirft, ermöglicht die Einsicht in den wechselseitigen Zusammenhang der 
Disziplinen und der Bevölkerungspolitik. Foucault hat damit ein Konzept der 
Moderne entwickelt, das die Funktionsweise der Macht zugleich auf makro-
soziologischer wie auf mikrosoziologischer Ebene erklären kann: Es integriert 
die strukturelle, gesamtgesellschaftliche Ebene sowie das Handeln und Erle-
ben der Einzelnen.123     

Erst mit seiner Vorstellung der Bio-Macht hat Foucault ein gesellschafts-
theoretisches Integrationsniveau erreicht, in dem die Bedeutung der Sexualität 
für die modernen Machtstrukturen angemessen begriffen werden kann.124 Die 
Sexualität des Individuums wie die der Bevölkerung wird aus dem Interesse 
an den zur Machtsteigerung notwendigen Lebensfunktionen zum Gegenstand 
der Aufmerksamkeit. Der Sex bildet den primären Ausdruck der Verbindung 
des Machtwillens, der sich auf das Individuum richtet, mit dem, der auf die 
Bevölkerung abzielt: 

„Er bildet das Scharnier zwischen den beiden Entwicklungsachsen der politischen 
Technologie des Lebens. Einerseits gehört er zu den Disziplinen des Körpers: Dressur, 
Intensivierung und Verteilung der Kräfte, Abstimmung und Ökonomie der Energien. An-

                                           
120  Ebd., S. 135. 
121  Ebd., S. 135. 
122  Vgl. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft (1961). Eine Geschichte des Wahns 

im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a. M. 1969, S. 397. 
123  Vgl. Kögler (2004),S. 94f. 
124  Vgl. ebd., S. 96. 



 29

derseits hängt er aufgrund seiner Globalwirkungen mit den Bevölkerungsregulierungen 
zusammen.“125 

Eine Geschichte der Sexualität in der Form, wie Foucault sie im Jahre 1976 
ins Auge fasst, ist also eigentlich eine Geschichte der modernen Bio-Macht126 
und damit eine Geschichte der Konstitutionsbedingungen bürgerlicher Gesell-
schaft. 

1.3.1  Das Sexualitätsdispositiv 
Foucaults Kritik an der Repressionshypothese hatte zur Folge sowie zur 

Voraussetzung, dass die Annahme eines angeblich unterdrückten Substrats – 
welches die Sexualität darstellen soll – fallengelassen wird:127 „Wie sich ein 
bestimmter Typ des Wissens über den Sex gebildet hat, soll also nicht in 
Begriffen der Repression oder des Gesetzes, sondern in solchen der Macht 
analysiert werden.“128 Innerhalb der allgemeinen Anreizung zur Diskursi-
vierung der Sexualität setzten sich nach Foucault beginnend mit dem 18. 
Jahrhundert vier große strategische Einheiten durch, in denen sich Macht und 
Wissen zu spezifischen, um die Sexualität herum errichteten, Mechanismen 
verquickten.129 Die Einzelheiten hierzu wollte er in den Bänden untersuchen, 
welche gemäß der ursprünglichen Ankündigung auf Der Wille zum Wissen 
folgen sollten. Der methodologische Einführungsband zu Sexualität und 
Wahrheit sollte vorerst allgemein zeigen, wie die Macht Klassifizierungen 
bereitstellt, in die sie die Individuen drängt, um sie anschließend aufgrund die-
ser vermeintlichen Persönlichkeitsessenz zu verfolgen.130 

Demnach repräsentieren die hysterische Frau, das masturbierende Kind, 
das sich fortpflanzende Paar und der perverse Erwachsene Individualtypen, 
deren Identität in der Art ihres Sexes gesucht und festgeschrieben worden ist. 
So wurden die Individuen an einen Wesenskern, an eine „innere Wahrheit“, 
gebunden. Diese Identitätsmuster formierten sich an der Matrix der Sexualität 
– und waren auf phänomenaler Ebene ganz sicher auch vorhanden – nach 
Foucault jedoch reduzieren sie sich auf soziale Konstruktionen der Macht.131  

Jede der vier Figuren „entspricht einer jener Strategien, die den Sex der 
Kinder, der Frauen und Männer je auf ihre Art durchkreuzt und eingesetzt 

                                           
125  Vgl. Foucault (1976), S. 140. 
126  Vgl. Kögler (2004), S. 96. 
127  Vgl. Visker (1991), S. 94. 
128  Foucault (1976), S. 93. 
129  Vgl. ebd., S. 103. 
130  Vgl. ebd., S. 41-53. 
131  Vgl. ebd., S. 48. 



 30

haben.“132 Bei den Maßnahmen, welche die Medizin, die Pädagogik und die 
Politik den Individuen und Bevölkerungsgruppen gegenüber anwandten, ging 
es demzufolge nicht etwa um die Unterdrückung sexueller Deviationen, 
sondern um die Erweiterung des Machteinflusses. So betrachtet sind jene 
Feldzüge von großem Erfolg: „Auf dieser Grundlage schreitet die Macht vo-
ran, vermehrt ihre Relaisstationen und Wirkungen, währenddessen ihre 
Zielscheibe sich vergrößert, unterteilt, verzweigt und genau wie die Macht 
selber tief in die Wirklichkeit eindringt.“133  

Diesen Gedanken Foucaults erläutert Kögler folgendermaßen: 
„Statt also, und hier kommt die Kritik an der Repressionshypothese zum Tragen, die 

Sexualität als den Ort wahrer Identität des Menschen der Macht gegenüberzustellen, soll 
eine an diesen ausgegrenzten und ‚abnormalen‘ Typen durchgeführte Analyse nachweisen, 
daß die Sexualität selbst eine Rolle in der modernen Machtstrategie spielt.“134 

Doch es geht Foucault um mehr: Gegenstand der „Politik des Sexes“135 ist 
nicht nur Machtausdehnung oder die Akkumulation von Wissen, welches der 
Machterweiterung nützlich sein könnte. Die Produktivität der Macht erreicht 
ihren Höhepunkt vielmehr darin, dass sie die Sexualität als solche allererst 
hervorbringt: 

„Die Sexualität ist keine zugrunde liegende Realität, die nur schwer zu erfassen ist, 
sondern ein großes Oberflächennetz, auf dem sich die Stimulierung der Körper, die 
Intensivierung der Lüste, die Anreizung zum Diskurs, die Formierung der Erkenntnisse, die 
Verstärkung der Kontrollen und der Widerstände in einigen großen Wissens- und 
Machtstrategien miteinander verketten.“136 

Die Sexualität ist also nichts anderes als die Gesamtheit all ihrer 
praktischen und diskursiven Ausdrucksmomente, ohne dass diese Ausdrücke 
anhand eines zugrunde liegenden Dinges an sich zu erklären wären.137 
„‚Sexualität’“, so Foucault, „ist der Name, den man einem geschichtlichen 
Dispositiv (die Verschmelzung diskursiver und praktischer Strategien, A.T.) 
geben kann.“138  

Die Geschichte der Sexualität kann damit keine Geschichte „von etwas“ 
sein, verstanden als Analyse der Transformationen eines objektiven Inhaltes, 
der in seiner Existenz diesen Transformationen vorausgehen würde.139 Fou-

                                           
132  Ebd., S. 105. 
133  Foucault (1976), S. 47. 
134  Kögler (2004), S. 96. 
135  Foucault (1976), S. 113. 
136  Ebd., S. 105. 
137  Vgl. Macherey (1991), S. 185f. 
138  Foucault (1976), S. 105. 
139  Macherey (1991), S. 186. 



 31

cault erklärt, was hieraus methodologisch für das Projekt einer Sexualitäts-
geschichte folgt: 

„Die Geschichte der Sexualität – also die Geschichte dessen, was im 19. Jahrhundert als 
spezifischer Wahrheitsbereich funktioniert hat – muß in erster Linie vom Gesichtspunkt der 
Diskurse angegangen werden.“140 

Die vier von Foucault herausgestellten Individualtypen sollen beispielhaft 
zeigen, wie die „Wahrheit“ eines Individuums durch die Produktion einer 
Sexualität geschaffen wird. Durch diesen Schritt kann er nun erklären, wie es 
der Macht gelingt, die individuelle Innenwelt zu erobern. Die Disziplinen in 
Überwachen und Strafen richteten sich primär auf die äußeren, habituellen 
Bewegungsabläufe der Subjekte und verblieben so – trotz der damit ver-
bundenen Internalisierung der Disziplinarmacht – an deren „Oberfläche“. Hier 
konzentriert Foucault sich nun auf das Selbstverhältnis der Subjekte.141 Der 
Bezug auf die Sexualität ermöglicht ein Verständnis der subjektiven Selbst-
erfahrung als Ankerpunkt der Macht. So kann das Innere der Subjekte in die 
Gesamtvorstellung der Machtwirkungen integriert werden. Indem die Macht 
die Individuen mit einer Sexualität ausstattet, schreibt sie sich nachhaltig in 
deren Tiefenstruktur ein. Als Effekt der modernen Macht hat die Sexualität es 
soweit gebracht, dass die Subjekte selbst ihr die Funktion eines Schlüssels zu 
ihrer eigenen Wahrheit verleihen:142   

„Jeder Mensch soll nämlich durch den vom Sexualitätsdispositiv fixierten imaginären 
Punkt (eines „Sexes an sich“, A.T.) Zugang zu seiner Selbsterkennung haben (weil er 
zugleich das verborgene Element und das sinnproduzierende Prinzip ist), zur Totalität 
seines Körpers (weil er ein wirklicher und bedrohter Teil davon ist und überdies sein 
Ganzes symbolisch darstellt), zu seiner Identität (weil er an die Kraft eines Triebes die 
Einzigkeit einer Geschichte knüpft).“143  

Der Wunsch, sich selbst zu verstehen, war stets so dringend, dass er die 
Individuen in Machtverhältnisse verflocht, die nur schwer zu durchschauen 
sind. Die Bio-Macht, die sich, vermittelt durch die Entfaltung des Sexualitäts-
dispositivs in sämtlichen Verästelungen des Körpers und der Seele festsetzt, 
breitet sich konkret durch die Konstruktion und Anwendung einer bestimmten 
Technologie aus: der des Geständnisses. Das Begehren, die eigene Wahrheit 
zu entschlüsseln, veranlasste das Subjekt, sich selbst zum Gegenstand einer 
wahren Rede zu machen, sich gegenüber einer anderen Person zu objekti-
vieren. Diese bekennende Diskursivierung versetzte das Subjekt in ein Netz 

                                           
140  Foucault (1976), S. 72. 
141  Im Grunde wendet sich Foucault damit schon 1976 der Beziehung eines Subjektes zu 

sich selbst zu (Vgl. Jäger (1994), S. 127.), die hier aber noch im wesentlichen von 
außen gesteuert wird.  

142  Vgl. Kögler (2004), S. 96f. 
143  Foucault (1976), S. 150. 



 32

von Machtbeziehungen zu denen, die behaupteten – und noch heute behaupten 
– sie seien mit ihren jeweiligen Interpretationsansätzen imstande, die gespro-
chenen Worte zu deuten, die hier nur noch als Ausdruck einer den Geständnis-
subjekten selbst nicht zugänglichen tieferen Wahrheitsdimension gelten.144 

1.3.2  Sexualität und Wahrheit: Zur Funktion der Geständnistechnik 
und die Herausbildung einer Wissenschaft vom Subjekt 

Im 19. Jahrhundert wurde das Geständnis als eine moderne Form der 
Selbsttechnik zunehmend populär. Der Sex war dabei nur ein Thema, wenn 
auch das wichtigste.145 Das Geständnis erhielt seinen festen Platz in der Justiz, 
Medizin, Pädagogik, und Psychiatrie, in Familien- und Liebesbeziehungen, im 
Alltagsleben sowie in feierlichen Riten. Zum Gegenstand wurden die eigenen 
Sünden, Gedanken, Träume und Begehren gemacht, und auch Kindheit, 
Rechtsvergehen, Krankheiten und Leiden konnten in umfassender Diskursi-
vierung preisgegeben werden: „Im Abendland ist der Mensch ein Geständnis-
tier geworden.“146  

Das Geständnis, insbesondere das der eigenen Sexualität, sieht Foucault als 
zentrales Element der um sich greifenden Technologien zur Kontrolle und 
Disziplinierung von Körpern und Bevölkerungen. Im Grunde geht es darum, 
sich durch das Geständnis in den Status eines „wahrheitsfähigen“ – und in der 
Neuzeit heißt das, über sich selbst das Wahre sagenden – Subjektes zu ver-
setzen, wobei das Feld allgemein anerkannter Wahrheiten von Macht-
prozessen strukturiert wird: 

„Die Entwicklung des Wortes ‚Geständnis‘147 und der von ihm bezeichneten Rechtsf-
unktionen ist in sich schon charakteristisch: vom Geständnis als Garantie von Stand, 
Identität und Wert, die jemandem von einem anderen beigemessen werden, ist man zum 
Geständnis als Anerkennen bestimmter Handlungen und Gedanken als der eigenen 
übergegangen. Lange Zeit hat sich das Individuum durch seine Bindung zu anderen und 
durch Bezeugung seiner Bindung an andere (Familie, Gefolgschaft, Schirmherrschaft) 
ausgewiesen, später hat man es durch den Diskurs ausgewiesen, den es über sich selbst 
halten konnte oder mußte. Das Geständnis der Wahrheit hat sich ins Herz der Verfahren 
eingeschrieben, durch die die Macht die Individualisierung betreibt.“148 

Die Verbindung von Subjekt und Wahrheit vollzieht sich hier in Form einer 
subjektivierenden Unterwerfung, die sich aber durch die Repressions-
hypothese verschleiert: Wenn Wahrheit und Macht einander äußerlich sind, 

                                           
144  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 199, S. 205f. 
145  Vgl. ebd., S. 205. 
146  Foucault (1976), S. 63. 
147  „Foucault bezieht sich hier auf die Wortgeschichte von „aveu“, das sich vom 

lateinischen „advocare“ herleitet.“ Anm. d. Übers. Ebd. 
148  Ebd., S. 62. 



 33

dann muss es doch befreiend sein, die eigene Wahrheit im Geständnis 
auszusprechen. Die Überzeugung, die Wahrheit lasse sich durch Selbstprüfung 
des Bewusstseins und das Geständnis der eigenen Gedanken und Taten 
entdecken, erscheint jetzt als so selbstverständlich und evident, dass die 
Gegenbehauptung, solche Selbstprüfung sei zentraler Bestandteil einer Macht-
strategie, unvernünftig zu sein scheint.149  

In Foucaults Argumentation jedoch erwiesen sich Sexualität und Sub-
jektivität als der Macht nicht entgegengesetzt, sondern als ihr Effekt. Hier 
zeigt sich in aller Deutlichkeit die politische Gefahr der Repressions-
hypothese. Indem sie als Freiheitspotential feiert, was eigentlich ein Macht-
produkt ist, sind ihre Anhänger von vornherein in einer Welt des Scheins 
gefangen.150 Doch im Zuge seines Rückgriffs auf die griechische und rö-
mische Antike wird Foucault andere Formen des Verhältnisses von Subjekt 
und Wahrheit entdecken: eine Form der Wahrheit die das Individuum nicht an 
eine Identität fesselt und eine Form der Subjektivierung jenseits von Unter-
werfung.151 

Im ersten Band von Sexualität und Wahrheit stellt Foucault den 
Gesellschaften, die ihr Wissen über den Sex aus einer erotischen Kunst (ars 
erotica) beziehen, die abendländische Kultur gegenüber, die sich eine Sexual-
wissenschaft (scientia sexualis) gegeben hat. Foucault interessiert hier vor 
allem die Rolle, die die Wissenschaft im Zusammenspiel von Geständnis, 
Wahrheit und Macht einnimmt. Die Diskurse der Wissenschaft sind in den 
westlichen Gesellschaften so mächtig geworden, dass sie als nahezu heilig 
erscheinen. Außerdem ist das Individuum durch die erweiterten Methoden der 
Wissenschaft gegenüber sich selbst und anderen zum Objekt der Wissens-
bildung geworden, zu einem Objekt, das sich selbst in seiner Rede objekti-
viert, um sich zu erkennen und erkannt zu werden. Das Geständnis verbindet 
sich so mit dem wissenschaftlichen Diskurs.152  

In seiner Vorlesung des Jahres 1980 (Von der Regierung der Lebenden) 
untersucht Foucault die Bindung der Geständnistechnik an die christliche 
Religion. Dort befasst er sich mit den Vorformen der Beichte im Früh-
christentum. Diese Untersuchungen greift er 1982 wieder auf und integriert sie 
in den Vortrag Technologien des Selbst153. Es geht Foucault nicht darum, 
präzise den Moment festzulegen, in dem das Geständnis – insbesondere das 
der eigenen Sexualität – erstmalig als voll ausgereifte Selbsttechnik auftrat, 

                                           
149  Vgl. ebd., S. 63f. 
150  Vgl. Hinrich Fink-Eitel: Michel Foucault zur Einführung. Hamburg 1989, S. 85. 
151  Vgl. Gros (2004), S. 621, 639. 
152  Vgl. Foucault (1976), S. 66-68, sowie Dreyfus/Rabinow (1987), S. 206. 
153  Vgl. Michel Foucault: Technologien des Selbst (1984c). In: Schriften (4), S. 966-999.  



 34

sondern vielmehr die Arbeitsweise dieser Selbsttechnik zu verstehen.154 Damit 
erweist sich einmal mehr die Differenziertheit in Foucaults Machtvorstellung, 
die zu keiner Zeit Macht mit reinem Zwang identifizierte: Wird das 
Geständnis neben seiner Eigenschaft als Machtstrategie auch als Selbsttechnik 
gewertet, dann betont dies einmal mehr die Funktionsweise moderner Macht 
als komplexes Zusammenspiel von Disziplinar- und Selbsttechniken.155    

Wesentlich für die Frage, die Foucault seinen Untersuchungen in Der Wille 
zum Wissen überordnet, ist der Zeitpunkt, von dem an sich die Beichte aus 
ihrem rein religiösen Zusammenhang herausgelöst hat. Foucault bestimmt 
seine Leitfrage als allgemeines Problem, das ihn bereits seit fünfzehn Jahren 
beschäftige: 

„(…) wie ist in den abendländischen Gesellschaften die Produktion von Diskursen, die 
(zumindest für eine bestimmte Zeit) mit einem Wahrheitswert geladen sind, an die 
unterschiedlichen Machtmechanismen und –institutionen gebunden?“156 

Bereits im 17. Jahrhundert begannen die Beichttechniken, sich auf säkulare 
Bereiche auszudehnen: erst auf die Pädagogik, dann auf die Gefängnisse 
sowie andere Internierungsanstalten und schließlich, im 19. Jahrhundert, auf 
die Medizin.157 So ist das Geständnis im Abendland nach Foucault zu einer 
der meistgeschätzten Techniken der Wahrheitsproduktion geworden, deren 
privilegierter Gegenstand der Sex darstellt: „Das Geständnis war und ist bis 
heute die allgemeine Matrix, die die Produktion des wahren Diskurses über 
den Sex beherrscht.“158 Diese Verbindung von Sexualität und Wahrheit, die 
sich aus der Integration der Geständnistechnik in die Diskurse der Wissen-
schaft ergibt, ist nach Foucault ein Ereignis von grundlegender Tragweite. Sex 
ist nicht länger nur eine Frage von Lust, von Tabu oder Verbot, er ist nicht 
mehr an den Diskurs von Sünde und Heil gekoppelt. Stattdessen schließt er 
nun an den Diskurs von Körper und Leben an – den Diskurs der Wissen-
schaft.159  

Die Sexualwissenschaft konstituierte sich im 19. Jahrhundert als eine 
„Geständnis-Wissenschaft“, als eine Wissenschaft, die sich auf die Rituale des 
Geständnisses und seiner Inhalte stützt. Die medizinische Sexualwissenschaft 
ist nach Foucault – im Gegensatz zur Fortpflanzungsbiologie – durch das 
Fehlen jeder elementaren Rationalität charakterisiert. Stattdessen ist sie durch-
drungen von politischen Belangen.160 Als solche stellt sie ein vollkommenes 

                                           
154  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 205. 
155  Vgl. ebd., S. 206. 
156  Foucault (1976), S. 8. 
157  Vgl. ebd., S. 58, 71. 
158  Foucault (1976), S. 66. 
159  Vgl. ebd., S. 67. 
160  Vgl. ebd., S. 58f. 



 35

Beispiel für jene „Pseudowissenschaften“ dar, die Foucault beinahe seine 
gesamte intellektuelle Laufbahn hindurch untersuchte: die wesentlich human-
wissenschaftlichen Diskurse, die sich zwar den Anstrich einer legitimen 
Wissenschaft geben, im Grunde aber auf das Engste mit den Praktiken der 
Macht verbunden sind.161 Vor diesem Hintergrund analysiert Foucault die 
Formen, in denen die Sexualwissenschaftler durch ihr Studienobjekt einen 
Wahrheitsdiskurs mit Machtpraktiken verknüpfen: 

„Entscheidend ist, daß der Sex nicht nur eine Angelegenheit von Gefühl und Lust, 
Gesetz und Verbot, sondern ebenfalls eine von wahr und falsch, daß die Wahrheit des 
Sexes eine wesentliche Sache, eine nützliche oder bedrohliche, wertvolle oder zweifelhafte 
Sache geworden ist, kurz, daß der Sex zum Einsatz im Wahrheitsspiel geworden ist.“162 

Die Konstruktion des Sexes als der tiefsten zugrunde liegenden Bedeutung 
des Individuums brachte eine Reihe von Methoden und Verfahren zur Inter-
pretation der Geständnisse hervor. Derartige Technologien entwickelten sich 
im klinischen Rahmen: Bestimmte medizinische und psychiatrische Unter-
suchungen im 19. Jahrhundert erforderten ein Subjekt, das sprach und eine 
anerkannte Autorität, die dessen Worte interpretierte. Diese Verfahren können 
als hermeneutisch bezeichnet werden, ihre Wirkungen als subjektivierend und 
identitätsstiftend. 163  

Doch wie ließ sich die freie und ungeordnete Rede der Subjekte in 
wissenschaftliche Strukturen bringen? In Foucaults Worten lautet die Frage 
wie folgt: 

„Kann man die Produktion der Wahrheit nach dem alten religiösen Modell des 
Geständnisses ablaufen lassen, und die Erzwingung des Bekenntnisses nach der Regel des 
wissenschaftlichen Diskurses?“164 

Kurz: Ist eine Wissenschaft des Subjekts möglich? Wenn die Erklärung des 
Sexes in wissenschaftliche Formen eingelassen werden soll, so bringt dies mit 
sich, dass nur der Experte, der ausgebildete Wissenschaftler, und nicht das 
sprechende Subjekt selbst, verstehen kann, was es „eigentlich“ gesagt hat. 
Dem Subjekt wird so sein eigener Diskurs entrissen, dessen letzte Instanz es 
nicht länger sein kann. Das Subjekt verbirgt die Geheimnisse seines Sexes 

                                           
161 Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 209. Bisweilen klingt es bei Foucault so, und hier 

wurde er von seinen Kritikern oft missverstanden, als wolle er die gesamte Wissen-
schaft als Machtprodukt hinstellen. Das ist nicht so. Ihm ging es hingegen stets darum, 
die Verbindungen zwischen Wissen und Macht freizulegen. Doch die Humanwissen-
schaften werden nun einmal in besonderer Hinsicht durch Machtstrategien dominiert. 
Vgl. ebd., S. 208f. 

162  Foucault (1976), S. 60. 
163  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 210. 
164  Foucault (1976), S. 68. 



 36

nicht etwa aus Gründen der Angst oder Moral, sondern weil es diese 
Geheimnisse weder kennt, noch kennen kann.165   

Das Geständnis ist ein Diskursritual, das sich innerhalb eines direkten 
Machtverhältnisses vollzieht, denn niemand legt ein Bekenntnis ab ohne die 
zumindest virtuelle Präsenz eines Partners, der aber nicht ein einfacher 
Gesprächspartner ist, sondern eine fordernde, wertende und urteilende Posi-
tion einnimmt.166 Die Rolle des Gegenübers veränderte sich jedoch im Laufe 
der Zeit. Ging es zunächst noch darum, ein Urteil zu sprechen und um mora-
lische Beschwörungen, so wurde diese Funktion schließlich durch den 
analytisch-hermeneutischen Bezugsrahmen verdrängt. So wurde der Zuhörer 
zum Spezialisten für Bedeutungen. Er ist fortan nicht mehr nur Herr über 
Vergebung oder Strafe, Schuld- oder Freispruch, er nimmt darüber hinaus eine 
Position als „Herr der Wahrheit“167 ein: 

„In bezug auf das Geständnis besteht seine Macht nicht allein darin, es zu fordern, bevor 
es gemacht ist, oder eine Entscheidung zu fällen, nachdem es ausgesprochen ist; sie besteht 
darin, durch das Geständnis und seine Entschlüsselung hindurch einen Wahrheitsdiskurs zu 
konstituieren. Indem es aus dem Geständnis nicht länger eine Probe, sondern ein Zeichen 
und aus der Sexualität etwas zu Interpretierendes machte, hat das 19. Jahrhundert sich die 
Möglichkeit verschafft, die Geständnisprozeduren in der regelhaften Formation eines 
wissenschaftlichen Diskurses funktionieren zu lassen.“168  

Die Hermeneutik als die Disziplin, die es sich zur Aufgabe gemacht hat, 
die Tiefenbedeutung unter der Oberfläche einer Äußerung herauszuschälen, 
die ihrem Subjekt notwendig verborgen ist, nimmt so einen Platz unter den 
Wissenschaften vom Menschen, den Humanwissenschaften, ein.169 

Mit dieser Darstellung der Geständnistechnologie im Rahmen des 
Sexualitätsdispositivs sind keineswegs alle interpretativen Wissenschaften 
pars pro toto erfasst. Foucault reduziert die Wissenschaften der Interpretation, 
die im 19. und 20. Jahrhundert eine so gewichtige Rolle spielten, nicht auf 
einen bloßen Reflex der psychiatrischen Untersuchung. Es geht ihm 
stattdessen darum, deren Verflechtungen mit den Strategien der Macht zu 
analysieren und offenzulegen. Die Macht der Interpretationswissenschaften – 
dieser subjektivierenden Humanwissenschaften – gründet vor allem darauf, 
dass sie für sich in Anspruch nehmen, die Wahrheit über Kultur, Gesellschaft 
und Psyche aufdecken zu können, wobei diese Wahrheiten aber nur einem 
entsprechend ausgebildeten Experten evident sind. Solange die 
Interpretationswissenschaften weiter nach einer tiefen Wahrheit suchen und 

                                           
165  Vgl. Dreyfus/Rabinow, S. 210f. 
166  Vgl. Foucault (1976), S. 65. 
167  Ebd., S. 70. 
168  Ebd. 
169  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 211.  



 37

dabei von der Annahme ausgehen, die interpretierende Instanz besitze einen 
privilegierten Zugang zu den Bedeutungen, während sie zugleich behaupten, 
dass die von ihnen enthüllten Wahrheiten außerhalb der Machtsphäre liegen, 
sind diese Wissenschaften dazu prädestiniert, die Strategien der Macht noch 
zu verstärken. Zwar behaupten sie eine kritische Distanz, in Wirklichkeit sind 
sie jedoch Teil des Machtdispositivs.170  

Interpretation und modernes Subjekt implizieren einander. In der Gestän-
dnissituation eignet sich der Tiefenhermeneutiker die Worte des Bekennenden 
interpretierend an, um sie dann, mit ihrem „eigentlichen“ Sinn versehen, dem 
Subjekt zurückzugeben. Dieses hat dabei, will es im Bereich der allgemein 
anerkannten Vernunft bleiben, keine andere Wahl, als die Expertenmeinung 
anzunehmen. In diesem Vorgang laufen Rede, Subjektivierung, Wahrheit und 
Zwang zusammen.171  

So hat sich mit der Zeit ein Wissen vom Subjekt herausgebildet, wobei das 
Projekt seiner wissenschaftlichen Erfassung immer enger an die Frage des 
Sexes anschloss. Kausalität, Unbewusstsein und Wahrheit des Subjekts – all 
das wurde in den Diskurs des Sexes projiziert. Jedoch nicht aufgrund einer 
natürlichen Bestimmtheit, die dem Sex zu eigen wäre, „sondern als Funktion 
von Machttaktiken, die diesem Diskurs immanent sind.“172  

Sieht Foucault überhaupt Möglichkeiten, sich den Strategien der modernen 
Macht zu entziehen? In der Tat bleibt zunächst einmal offen, von wo aus die 
Macht kritisiert werden kann. Die „natürlichen Bedürfnisse“ des Menschen 
können ihr nicht entgegengesetzt werden, denn auch sie – eindringlichstes 
Beispiel ist die Sexualität – erwiesen sich als Machteffekt. Jede Machtkritik, 
die auf die Unterdrückung von Trieben rekurriert (z.B. bei Wilhelm Reich), 
verbleibt notwendig im Rahmen des Sexualitätsdispositivs.173 Der vermeint-
lich kritische Standpunkt der Psychoanalyse, die danach strebt, die Sexualität 
von Macht zu befreien, ist also, da er die Identität der Subjekte in ein von der 
Macht selbst erzeugtes Phänomen verlegt, unfähig, deren Grenzen zu über-
schreiten.174 Dem setzt Foucault die Forderung entgegen, die Funktion des 
Sexes als „Wahrheitsgarant“ zu brechen: Die „Körper und die Lüste“175 sollen 
gegen die Macht ausgespielt, das heißt, von der Idee eines in ihnen ver-
borgenen Sexes befreit werden.176  

                                           
170  Vgl. ebd., S. 212. 
171  Vgl. ebd. 
172  Foucault (1976), S. 73. 
173  Vgl. ebd., S. 128. 
174  Vgl. Kögler (2004), S. 98. 
175  Foucault (1976), S. 151. 
176  Vgl. ebd., S. 151. 



 38

Diese Formulierung wirft jedoch die Frage auf, inwiefern Foucault sich 
selbst konsequent dem Einfluss der Repressionshypothese entziehen konnte. 
Nimmt er mit seinem Bezug auf „die Körper und die Lüste“ nicht eine solche 
prädiskursive Substanz in Anspruch, deren Existenz er doch eigentlich gerade 
bestreitet?177 Die Erörterung dieser Frage überschreitet den Rahmen der 
vorliegenden Arbeit. Das Problem aber, wie der Bio-Macht erfolgreich ge-
trotzt werden kann, wird Foucault in der Folgezeit nicht mehr loslassen. Im 
Verlauf seiner weiteren Forschungen verleiht er der Suche nach alternativen 
Formen des menschlichen Selbstverhältnisses immer größere Bedeutung. 

                                           
177  Vgl. Fink-Eitel (1989), S. 93f. 



 39

2.  Ist Widerstand möglich? Die Differenzierung des 
Machtkonzepts der siebziger Jahre und die 
Einführung einer relativen Subjektautonomie 

1982 erklärt Michel Foucault, Ziel seiner Arbeit während der letzten 
zwanzig Jahre sei nicht die Analyse der Machtphänomene gewesen – eine 
Vermutung, die die Lektüre seiner Schriften der siebziger Jahre doch durchaus 
nahe legen könnte – sondern das Subjekt.178 Und anderenorts sagt er: „Ich bin 
also keineswegs kein Theoretiker der Macht.“179 Es gilt, diese Äußerungen 
genau zu prüfen. Schließlich betonte Foucault noch 1977 gegenüber Lucette 
Finas, er fühle sich gedrängt „von der Notwendigkeit (...), ein wenig diese 
Frage der Macht wiederaufzunehmen.“180 Widersprechen die späteren Aus-
führungen den früheren? 

Tatsächlich hat Foucault niemals versucht, eine Theorie der Macht zu 
entwerfen. Seine Analyse der allgegenwärtigen Machtmechanismen ist in 
keiner Hinsicht eine allgemeine Theorie dessen, was Macht ist. Es handelt sich 
bei der Untersuchung dieser Mechanismen lediglich darum, ihre konkreten 
Aktualisierungen und Auswirkungen anhand einer spezifischen gesellschaft-
lichen Situation zu beleuchten.181  

1982 wertet Foucault seine früheren Machtanalysen, zum Beispiel die der 
Disziplinartechniken in Überwachen und Strafen, als Untersuchung einer Art 
der Objektivierung, die Menschen in Subjekte transformiert, erklärt sie also im 
nachhinein gewissermaßen als Mittel zum Zweck.182 An selbiger Stelle räumt 
er jedoch auch folgendes ein:  

„Allerdings ist es richtig, dass ich mich veranlasst sah, mich auch näher für das Problem 
der Macht zu interessieren. Mir wurde rasch klar, wenn das menschliche Subjekt in 
Produktionsverhältnisse und Sinnbeziehungen eingebunden ist, dann ist es zugleich auch in 
hochkomplexe Machtbeziehungen eingebunden.“183  

Macht ist also nach wie vor ein Thema Foucaults und von dem der 
Subjektivität gar nicht zu trennen. Somit setzt er seine Analyse der Ver-
flechtungen von Subjekt und Macht fort – aber aus neuer – erweiterter 
Perspektive.184  

                                           
178  Vgl. Foucault (1982a), S. 269f. 
179 Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit G. Raulet: Strukturalismus und Poststruktu-

ralismus (1983a). In: Schriften (4), S. 547. 
180  Foucault (1977), S. 303. 
181  Vgl. Foucault (1983a), S. 547. 
182  Vgl. Foucault (1982a), S. 269. 
183  Ebd., S. 270. 
184  Vgl. ebd. 



 40

Diese Verschiebung kommentiert Hinrich Fink-Eitel: „Außerdem geht mit 
der subjekttheoretischen Wende eine machttheoretische einher.“185 Doch seine 
Formulierung ist einerseits unpassend gewählt (Foucault hatte nie eine Macht- 
oder Subjekttheorie) und andererseits irreführend: Man könnte meinen, es sei 
Foucaults neue Subjektvorstellung, die notwendig den Rahmen der Macht-
konzeption aus Überwachen und Strafen und Der Wille zum Wissen sprengen 
würde. Doch prüft man Foucaults Schriften, so offenbart sich vielmehr der 
Entwurf eines primär selbstbestimmten Subjekts als Folge des veränderten 
Machtdenkens, wie es sich in der zweiten Hälfte der siebziger Jahre an-
bahnte.186 Bei dieser Entwicklung erhält der Begriff des Widerstands zentrale 
Bedeutung.187  

Das erste Kapitel der vorliegenden Arbeit charakterisiert die Vorstellung, 
die Foucault in den siebziger Jahren von Macht entwickelt hat: ein Netzwerk, 
bestehend aus einem unendlichen Pluralismus lokaler, ungleicher und in-
stabiler Kräfteverhältnisse. Machtbeziehungen entstehen überall, selbst in den 
kleinsten Nischen. Doch wenn alles von den Mikropraktiken der Macht durch-
drungen ist, wenn selbst das, was ein Subjekt für seinen intimsten Bereich hal-
ten mag, ein Machteffekt ist, von wo aus ist dann noch Widerstand denkbar, 
der anderes wäre als nur ein Machtverhältnis unter vielen?188 

In diesem Kontext lässt sich die in der zweiten Hälfte der siebziger Jahre 
beginnende Umorientierung verstehen: Da die Macht wesentlich praktisch 
wirkt (vgl. 1.1), müssen ihr auch praktische Strategien entgegengesetzt 
werden. Foucaults „ethische Wende“ leistet nicht unmittelbar der moral-
philosophisch erhobenen Forderung folge, doch endlich normative Maßstäbe 
für die Kritik der Macht und daran anschließend für ein gutes Leben aus-
zuweisen. Foucault interessiert sich nicht für universalphilosophische Postu-
late, sondern für die Möglichkeiten realen Anderslebens. Es geht um die 
Thematisierung von praktikablen Widerstandsmöglichkeiten.189 

Anstatt eine ethische Theorie mit universalem Anspruch einzuführen, zielt 
Foucault darauf, alternative Praktiken und Lebensformen im gesellschaft-
lichen Diesseits zu entwickeln – konkrete Manifestationen gegen die nor-
mierende Macht. Doch was für ein Ansatz die fruchtbare Thematisierung 
solcher Widerstandsformen ad hoc gewährleisten könnte, war ihm zunächst 
keineswegs klar. Evident erschien nur, dass angesichts einer zugleich auf den 
Körper der Subjekte zielenden, individualisierenden, und einer die Gesamt-

                                           
185  Fink-Eitel (1989), S. 100.  
186  Vgl. Foucault (1982), S. 314.  
187  Vgl. Kögler (2004), S. 144. 
188  Vgl. Fink-Eitel (1989), S. 102. 
189  Vgl. Kögler (2004), S. 165f. 



 41

bevölkerung erfassenden, totalisierenden Macht, das Verhältnis von Subjekti-
vität und Gesellschaft neu bestimmt werden muss.190 Die Analyse der antiken 
Selbsttechniken offenbart Foucault schließlich eine Möglichkeit, Selbst- und 
Sozialverhältnisformen zu finden, die im Kontrast zu denen stehen, die sich 
unter dem modernen Regime der Bio-Macht entfaltet haben.191  

Kögler beschreibt Foucaults Suche nach praktischen Widerstandsmöglich-
keiten auf drei Ebenen:192  

Ohne Foucaults Biographie bei der Interpretation seiner Schriften zu stark 
gewichten zu wollen, bezieht Kögler sie dennoch ein, da er bestimmte Ele-
mente hieraus in einem klärenden Zusammenhang mit Teilen des Spätwerks 
sieht. Hierbei geht es um Erfahrungen im Leben des Philosophen, die wohl als 
transformierend und befreiend wahrgenommen wurden, beispielsweise sein 
Drogenkonsum sowie das Ausleben sadomasochistischer Sexualpraktiken.  

Foucaults Kampf für die Homosexualität, der – wie Gros betont – vor allem 
in der Kreation einer neuen homosexuellen Ethik und Lebensweise bestand193, 
bildet die Schnittstelle zur zweiten Ebene: dem politischen Kampf, der sich 
gegen Praktiken und Institutionen richtet, die die freie Selbstentfaltung be-
hindern.  

Im Anschluss an die existentielle und die politische Ebene stellt sich nach 
Kögler die Frage nach der angemessenen Begriffsbildung. Demnach bemüht 
sich Foucault auf der dritten Stufe darum, die geforderte Autonomie systema-
tisch zu erfassen. Außerdem erscheint es ihm notwendig, die Macht in 
adäquateren Kategorien als bisher zu analysieren. Zwar greift Foucault auf 
seine genealogisch gewonnenen Erkenntnisse der siebziger Jahre zurück, aller-
dings mit wesentlichen Modifikationen.194  

Diese begriffliche Umakzentuierung seiner Machtkonzeption, die schließ-
lich zur Neubewertung der Chancen für Selbstbestimmung führen sollte, wird 
nun Gegenstand der Betrachtung sein. 

2.1.  Stationen des Umdenkens 
Insbesondere seit seiner Analyse der modernen Bio-Macht interessiert sich 

Foucault für Optionen des praktisch realisierbaren Widerstands, für die Mög-
lichkeit eines „praktischen Jenseits der Macht im sozialen Diesseits“195. Mit 

                                           
190  Vgl. Kögler (2004), S. 136f 
191  Vgl. Gros (2004), S. 664f. 
192  Kögler (2004), S. 137. 
193  Vgl. Gros (2004), S. 666. 
194  Vgl. Kögler (2004), S. 137. 
195  Ebd. S. 144. 



 42

der Forderung, dass sich der Widerstand der praktischen Wirkungsform der 
Macht anzupassen, also selbst Praxis zu sein hätte, ist kein aktivistischer 
Theorieverzicht verbunden: Foucault ist sich sehr wohl bewusst, dass die 
individuell-körperlichen und gesellschaftlich-politischen Erfahrungen begriff-
lich eingeholt werden müssen, um für soziale Gegenkonzepte nutzbar gemacht 
werden zu können.196  

Unmittelbar im Anschluss an die Veröffentlichung des ersten Bandes von 
Sexualität und Wahrheit beginnt er mit der Reflexion der theoretischen 
Voraussetzungen eines derart praktisch gedachten Widerstandsbegriffs. Die 
Ausarbeitung dieser Prämissen leitet die Wende zu den Schwerpunkten der 
achtziger Jahre ein. Foucault bemerkt, dass seine Reflexion von Macht und 
Widerstand mit einer veränderten Bewertung des Subjekts einhergehen 
muss.197 Nur wenn der Macht ein eigenes Erfahrungszentrum gegenüber-
gestellt wird, können die praktischen Anforderungen entfaltet werden, die ein 
solcher Widerstandsbegriff an die Subjekte stellt. Gesellschaftliche Praxis 
kommt nun einmal nicht ohne Handlungsträger aus. Deshalb muss der Kom-
plex „Macht-Widerstand“ zur Trias von „Macht-Widerstand-Subjekt“ ergänzt 
werden. Der Widerstandsbegriff treibt also notwendig – auch in Foucaults 
eigener Sichtweise – über den Rahmen früherer Machtanalysen hinaus.198 
Dieser Denkprozess soll nun in vier Schritten nachgezeichnet werden. 

2.1.1  Die Geschichte der Gouvernementaltität: Von der „Bio-Macht“ 
zur „Regierung“ 

Von großem Interesse sind in diesem Kontext die Vorlesungen der Jahre 
1977/78 und 1978/79, die erst 2004 auf Deutsch erschienen sind: Ihre Titel 
lauten Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (1977/78)199 und Die Geburt der 
Biopolitik (1978/79)200. Die beiden Vorlesungen bilden ein Dyptichon und 
wurden darum als zwei Teile einer Geschichte der Gouvernementalität 
zusammengefasst. Die Problematik der Bio-Macht stellt den gemeinsamen 
Rahmen beider Vorlesungen dar. Allerdings verlagert Foucault im Verlauf 
seiner Ausführungen den Schwerpunkt von der Frage nach der Bio-Macht im-

                                           
196  Vgl. ebd.  
197  Vgl. Foucault (1982), S. 314. 
198  Vgl. Kögler (2004), S. 145. 
199  Vgl. Michel Foucault: Geschichte der Gouvernementalität 1. Sicherheit, Territorium, 

Bevölkerung (1978a). Vorlesung am Collège de France 1977-78, hrsg. von Michel 
Sennelart. 

200  Vgl. Michel Foucault: Geschichte der Gouvernementalität 2. Die Geburt der Biopolitik 
(1979). Vorlesung am Collège de France 1978-79, hrsg. von Michel Sennelart. 



 43

mer mehr zu der der „Regierung“, bis schließlich letztere die erste nahezu 
vollständig verdrängt.201  

Mit Blick auf die späteren Arbeiten Foucaults kündigen die Vorlesungs-
reihen von 1978 und 1979 den Übergang zum Problem der „Regierung des 
Selbst und der anderen“202 an: Indem Foucault mit dem Diskurs der 
„Schlacht“ bricht, mit dem er seit Beginn der siebziger Jahre operierte, mar-
kiert der Begriff der „Regierung“ die erste, seit 1980 verstärkte, Verschiebung 
von der Analyse der Macht zur Ethik des Subjekts.203 Er analysiert zunächst 
die Art und Weise, in der Subjekte regiert werden, um später zur Betrachtung 
der Formen überzugehen, in denen Subjekte sich selbst regieren.204 Das bedeu-
tet aber keineswegs, dass der Begriff „Regierung“ fortan den der „Macht“ 
ersetzen würde, so als wäre diese Problematik nun überholt. Die Verschiebung 
von der „Macht“ zur „Regierung“, die sich in der Vorlesung von 1978 voll-
zieht, tastet den methodologischen Rahmen nicht an, sondern dehnt ihn ledig-
lich auf ein neues Objekt, den Staat, aus.205 

Wie Foucault in dem Vortrag Omnes et singulatim – Zur Kritik der 
politischen Vernunft206, der im wesentlichen eine Zusammenfassung der 
Vorlesung von 1978 darstellt, erklärt, interessierte ihn von 1977 bis 1979 vor 
allem die Frage nach dem Ursprung des modernen Staats und seiner Macht-
form. Dabei ging es jedoch nicht um die Freilegung des Machttyps als 
solchen, das wurde – zumindest im Ansatz – bereits in Überwachen und 
Strafen und Der Wille zum Wissen geleistet. In den späten siebziger Jahren 
kam es ihm darauf an, auf den geschichtlichen Ursprung der sich im modernen 
Staat entfaltenden Rationalität zurückzugehen. Es ging darum, die historische 
Herkunft der Pastoralmacht freizulegen, und ihre Karriere im modernen 
Staatswesen zu beleuchten: Wird deren geschichtlicher Herkunftsort bestimm-
bar, so erweist sich hieran zum einen die Kontingenz moderner Macht-
praktiken; zum anderen wird auch innerhalb der abendländischen Geschichte 
ein Moment sichtbar, der vielleicht den Ausgangspunkt für ein anderes 
Verhältnis zur Macht bilden kann.207  

                                           
201  Vgl. Michel Sennelart: Situierung der Vorlesungen. In: Michel Foucault: Geschichte der 

Gouvernementaltiät 2. Die Geburt der Biopolitik (1979). Vorlesungen am Collège de 
France 1978-79. Frankfurt a. M. 2004, S. 445f. 

202  Gouvernement de soi et des autres: Titel der beiden letzten Vorlesungsreihen der Jahre 
1983 und 1984. Vgl. ebd., S. 446.  

203  Vgl. Sennelart (2004), S. 446 f.  
204  Vgl. Schmid (2000), S. 69. 
205  Vgl. Sennelart (2004), S. 472. 
206  Vgl. Foucault (1981), S. 184. 
207  Vgl. Kögler (2004), S. 145. 



 44

Entscheidend für die gesamte weitere Entwicklung Foucaults wird nun der 
Befund, dass der Ursprung der individualisierenden Elemente moderner Macht 
in der Antike zu finden ist. Es zeigt sich, und damit bildet sich bereits ein für 
die spätere Fortsetzung der Geschichte der Sexualität wichtiges Vergleichs-
paar, dass die Struktur der individualisierenden Macht auf die jüdisch-
christliche Form der Seelenleitung zurückzuführen ist, die sukzessive das 
griechische Modell der Führung und Regierung verdrängte. Foucault zeigt 
anhand der Interpretation hebräischer und frühchristlicher Texte, dass hier die 
wesentlichen Momente pastoraler Macht im sozialpolitischen Modell des 
Hirten-Führers, der eine Herde um sich schart, vorgebildet sind.208 Dieses 
Modell, das im griechischen Denken praktisch keine Rolle spielt, charakteri-
siert eine spezifische, auf das individuelle Heil aller Mitglieder der Herde 
bezogene, Verpflichtung zur Fürsorge. Das hebräische Modell des Regierens 
verbindet die Sorge um die gesamte Herde mit der absoluten Pflicht der 
konkreten, individualisierenden Hinwendung zu jedem einzelnen Indivi-
duum.209 

Die christliche Reflexion greift diese Ansätze auf und treibt sie in wenig-
stens vier wesentlichen Punkten entscheidend voran: 

Zuerst im Hinblick auf die Verantwortlichkeit. Der Hirte musste im 
hebräischen Modell die Verantwortung für die Herde sowie für jedes einzelne 
Schaf übernehmen. Im christlichen Horizont betrifft diese Bindung jedoch 
nicht nur das Leben jedes Individuums, sondern auch alle seine Handlungen. 
Der Hirte muss fortan für jedes Wohl oder Übel einstehen, das von einem 
Schaf ausgehen könnte, für alles, was ihm zustößt.210  

Zweitens radikalisiert das Christentum die Gehorsamspflicht der Herde 
gegenüber ihrem Führer. Diese Beziehung wird nun als ein Verhältnis der 
individuellen Abhängigkeit gedacht. Während im griechischen Denken die 
Gehorsamspflicht gegenüber dem Gesetz oder dem Willen des Gemeinwesens 
besteht, wird der Wille des christlichen Hirten hingegen nicht ausgeführt, weil 
er dem Gesetz entspricht, sondern weil es sein Wille ist.211 

Zum dritten verbindet das christliche Pastorat Schafe und Hirten in einem 
besonderen Wissensverhältnis. Der innere Zustand eines jeden Schafes muss 
genau bekannt sein. Darum hat es sich ständigen Selbstprüfungen zu unter-
ziehen, die in dieser Form und Zweckausrichtung bisher nicht bekannt waren 
sowie einer vom Pastor kontrollierten Seelenleitung. So entsteht ein für die 
griechisch-römische Kultur höchst sonderbares Phänomen, „nämlich die Ein-

                                           
208  Vgl. Foucault (1978a), S. 183-194. 
209  Vgl. ebd., S. 187, 191f. 
210  Vgl. Foucault (1978a), S. 177f. 
211  Vgl. ebd., S. 178. 



 45

richtung einer Beziehung zwischen dem völligen Gehorsam, der Selbst-
erkenntnis und dem Bekenntnis gegenüber jemand anderem.“212 Die Produk-
tion der Wahrheit, die im Geständnis vonstatten geht, konstituiert das Band, 
das den Hirten mit seiner Herde verbindet. Die innere Wahrheit eines jeden 
Herdenmitglieds ans Licht zu fördern, beziehungsweise durch diesem Vor-
gang allererst herzustellen, ist ein fundamentaler Bestandteil der Tätigkeit des 
Hirten.213 

Viertens schließlich sind alle christlichen Techniken der Prüfung, der 
Gewissensleitung und des Gehorsams auf ein Ziel ausgerichtet: es geht um 
den Verzicht auf diese Welt sowie auf sich selbst, um eine Art täglichen Tod, 
der zugunsten des jenseitigen Heils in Kauf genommen wird. 214 

In der Vorlesung von 1978 Sicherheit, Territorium, Bevölkerung geht es 
noch nicht um die Bedeutung der Selbstpraktiken für die individuelle Subjekt-
konstitution als solcher, sondern zunächst um ihre Relevanz für das politische 
Problem des Regierens. Foucault greift nämlich nur deshalb auf das jüdisch-
christliche Pastorat zurück, um im Vergleich mit dem griechischen Modell des 
Regierens die Genese des modernen Staates bzw. von dessen Regierungsform 
nachzeichnen zu können. Das griechische Modell dreht sich nicht um den Hir-
ten und dessen Sorge um die einzelnen Individuen. Es geht stattdessen um den 
Zusammenhalt in einer Bürgergemeinschaft. Für den Politiker gilt die Meta-
pher des „Webers“, der „verbindet“. Wie ein Weber Kette und Schuss ver-
bindet, so verknüpft der Politiker die unterschiedlichsten Menschen zu einer 
Gemeinschaft.215 Das von Platon formulierte Problem der politischen 
Regierung fußt auf einer anderen Ausgangsbasis als die pastorale Sorge: 
„Kurz, das Problem der Politik ist das der Beziehung zwischen dem Einen und 
dem Vielen im Rahmen des Gemeinwesens und seiner Bürger. Das Problem 
des Pastorats betrifft das Leben der Einzelnen.“216 

Der Kontrast zwischen dem griechischen Regierungsmodell und der christ-
lichen Seelenführung ist selbst aber nur deshalb von Bedeutung – und damit 
kommt Foucault nun zu seiner eigentlichen These – weil beide im modernen 
Staat, eben in Form der Pastoralmacht, strategisch und effektiv miteinander 
verbunden worden sind. Im Verlauf der Vorlesung von 1978 wendet sich 
Foucault so auch der ausführlichen Deutung der während der Aufklärung 
entstehenden „Staatsräson“ zu, das heißt, der „Rationalität, die der 
Regierungskunst der Staaten eigentümlich war.“217 Foucaults Analysen damals 

                                           
212  Ebd., S. 180 
213  Vgl. Foucault (1978), S. 710f. 
214  Vgl. Foucault (1981), S. 180f.  
215  Vgl. Foucault (1978a), S. 215. 
216  Foucault (1981), S. 176. 
217  Ebd., S. 186. 



 46

verbreiteter politischer Handbücher insbesondere italienischer und deutscher 
Autoren (z.B. Turquet de Mayenne, Delamare, Huhenthal, Willebrand, von 
Justi) geben Aufschluss über die von ihm schon vorher festgestellte Ver-
schränkung totalisierender, das heißt, die Gesamtbevölkerung betreffender 
Maßnahmen, mit der neuen Fürsorge um das individuelle Wohlergehen. Diese 
Erscheinung wird nunmehr aus der Tradition des christlichen Pastorats heraus 
verständlich.218  

Den alles durchdringenden Charakter der neuen Regierungsform belegt 
Foucault vor allem anhand seiner Untersuchungen der damaligen „Polizei-
wissenschaft“. Von Justi zufolge ist die Polizeiwissenschaft gleichzeitig eine 
Regierungskunst und eine Methode, um eine lebende Bevölkerung auf einem 
bestimmten Territorium zu untersuchen.219 Hier verquicken sich Platons 
Problem, wie die Individuen zu einem Gemeinwesen zu verbinden seien, und 
die christliche Sorge um den inneren Zustand jedes einzelnen Individuums zu 
einer neuen Regierungstechnologie. Als ein Beispiel der vielen Kreuzungs-
punkte dieser beiden im modernen Staat kombinierten Dimensionen führt 
Foucault den Wohlfahrtsstaat an: „eine der äußerst zahlreichen Manifesta-
tionen der Feinabstimmung zwischen der politischen Macht, die auf 
bürgerliche Untertanen ausgeübt wird, und der pastoralen Macht, die sich auf 
die lebenden Individuen richtet.“220 Indem der Wohlfahrtsstaat für seine Bür-
ger sorgt, nimmt er zugleich Einfluss auf deren Leben, erweitert also den 
Wirkungskreis seiner Macht und garantiert durch gegebenenfalls karitatives 
Eingreifen das reibungslose Funktionieren des gesamten Apparates. 

2.1.2  Die Entdeckung der Selbsttechniken 
1978 vergleicht Foucault im Rahmen der Analyse der Pastoralgouverne-

mentalität erstmalig antike und christliche Techniken der Existenzleitung.221 
Die Möglichkeit eines Wahrheitssubjektes aufgrund von Subjektivierungs-
prozessen, die nicht gleichbedeutend mit Unterwerfung sind, wird hier jedoch 
noch nicht entfaltet. 

Hatte Foucault in seiner Vorlesung 1981 (Subjektivität und Wahrheit222) 
lediglich über die Selbsttechniken bezogen auf die Erfahrung der Lüste 
gesprochen, so bilden die Selbsttechnik an sich den theoretischen Rahmen der 
Vorlesung des Jahres 1982. Auch die zeitliche Begrenzung auf die heidnische 

                                           
218  Vgl. Kögler, S. 147, vgl. Foucault (1981), S. 182-198. 
219  Vgl. Foucault (1981), S. 196. 
220  Ebd., S. 177. 
221  Vgl. Foucault (1978a), S. 414-448. Vgl. Gros (2004), S. 621. 
222  Vgl. deren Zusammenfassung: Michel Foucault: Subjektivität und Wahrheit (1981a). In: 

Schriften (4), S. 258-264. 



 47

Antike, die Foucaults Gegenstand 1981 konturierten, wird 1982 überschritten. 
Der Übergang zum frühen Christentum ist nun ebenfalls von Interesse, was in 
zahlreichen Vergleichen und Vorausgriffen zum Ausdruck kommt. Die Unter-
suchungen, die Foucault 1981 vorstellte, erhielten schließlich in dem Band 
Die Sorge um sich ihre definitive Form. Dieses Buch enthält auch ein Kapitel 
über die Selbsttechniken im allgemeinen.223 Aber: Der Gegenstand, dem 
Foucault einst so viel Bedeutung zumaß, fungiert jetzt eher als methodo-
logischer und in die Geschichte der Sexualität einführender Rahmen.224  

Will man den Stellenwert der Vorlesung des Jahres 1982 verstehen, so 
muss man sich vergegenwärtigen, dass die letzten Lebensjahre Foucaults unter 
dem Zeichen immer stärkerer Spannungen standen: Zum einen wollte er eine 
Geschichte der antiken Sexualität vor dem Horizont der Selbsttechniken 
schreiben. Zum anderen wurde die Versuchung immer stärker, diese Tech-
niken für sich, und in anderen Anwendungsbereichen als der Sexualität, zu 
untersuchen. Hierzu gehören zum Beispiel die Problematik des Lesens und des 
Schreibens, der körperlichen und geistigen Übungen, das Thema der Existenz-
leitung und der Beziehungen zur Politik.225 

Wie aus einem Gespräch hervorgeht, das Foucault im April 1983 mit H. 
Dreyfus und P. Rabinow führte, beabsichtigte er eine Zeit lang, zwei Bücher 
zu schreiben: eines über die Geschichte der Sexualität und ein anderes über 
die antiken Selbsttechniken. Das erste, das er unter dem Titel Der Gebrauch 
der Lüste vorstellte, sollte die Problematisierung der Sexualität in der gesam-
ten heidnischen Antike behandeln. Foucault wollte zeigen, „dass man im 
Großen und Ganzen denselben Kodex an Beschränkungen und Verboten im 4. 
Jahrhundert vor Christus und bei den Moralisten oder Ärzten zu Beginn des 
Kaiserreichs hatte.“226 Doch nahm er an, „dass die Art und Weise, wie sie 
diese Verbote in ein Selbstverhältnis integrierten, völlig verschieden ist.“227  

Inhalt dieses Bandes wäre also eine Beschreibung der heidnisch-antiken 
Sexualethik, Ziel der Untersuchung der Nachweis, dass sich, ausgehend von 
denselben Themen der Beunruhigung (Gesundheit, Frauen und die Knaben-
liebe228) im klassischen Griechenland und im kaiserzeitlichen Rom jeweils 
zwei unterschiedliche Askesestile verorten lassen. Hier fasst Foucault zeitlich 

                                           
223  Vgl. Michel Foucault: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 (1984d). Frankfurt 

a. M. 1986, S. 53-94.  
224  Vgl. Gros (2004), S. 627. 
225  Vgl. Gros (2004), S. 624f. 
226  Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit H. Dreyfus und Paul Rabinow (1983b): Zur 

Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit. In: Schriften (4), S. 462. 
227  Ebd. 
228  Vgl. ebd., S. 479.  



 48

in einem Band zusammen, was 1984 bekanntermaßen in zwei unterschied-
lichen Büchern erscheinen sollte.229  

Im April 1983 sprach Foucault, nachdem er jene Abhandlung über die 
Sexualität in der gesamten vorchristlichen Antike angekündigt hatte, über ein 
paralleles Werk, bestehend aus einer Reihe unterschiedlicher Studien und 
Erläuterungen zu verschiedenen Aspekten der Selbsttechniken in der heid-
nischen antiken Welt, bestehend aus Erläuterungen zur Idee des Selbst – mit 
beispielsweise einem Kommentar zu Platons Dialog Alkibiades, in dem sich 
erste Überlegungen zum Begriff der epimeleia heautou (der Selbstsorge) 
finden und anderem mehr.230 Er erwähnt also explizit den Plan, ein Buch zu 
schreiben, das die Selbsttechniken der vorchristlichen Antike losgelöst vom 
Bereich der Sexualität untersucht. Diesem Projekt gab Foucault den Titel Le 
souci de soi (Die Sorge um sich), den schließlich der dritte Band von 
Sexualität und Wahrheit erhalten sollte. Sein zuerst so benanntes Vorhaben 
jedoch hat er nie zu einem Buch verarbeitet. 231 

Der Stoff dieses nie erschienenen Werks deckt sich genau mit dem Inhalt 
der Vorlesung des Jahres 1982: ein Kommentar des Alkibiades, Unter-
suchungen zum Schreiben über sich selbst, zu einer reflektierten Art des 
Lesens, zur Entstehung einer Selbsterfahrung in der Medizin, zum Verhältnis 
zu Besitz und Luxus et cetera. Hier zeigt sich die Bedeutung dieser Vorlesung: 
Sie tritt gleichsam an die Stelle eines fertig konzipierten, aber niemals 
veröffentlichten, Buches, dessen Gegenstand die Selbsttechniken als solche 
sein sollten. 232 

Gros betont, welch immenses Interesse Foucault den gesamten Techniken 
des Selbst entgegenbrachte. Gegen Ende seines Lebens bewertet Foucault, wie 
Gros es ausdrückt, die Thematisierung der Selbstpraktiken „als theoretische 
Krönung seines Schaffens“233. Ruft man sich Foucaults bereits in der Ein-
leitung zitierte Worte aus dem Jahre 1983 ins Gedächtnis, so klingen sie kaum 
weniger entschieden:  

„Ich muss gestehen, dass ich mich weit mehr für die von den Selbsttechniken oder den 
Dingen aus diesem Bereich aufgeworfenen Probleme interessiere als für die der Sexua-
lität... Die Sexualität, das ist sterbenslangweilig.“234 

Demgemäß war es zu dieser Zeit wahrscheinlich nicht Foucaults Absicht, 
die Untersuchung der antiken Existenztechniken auf den Status eines Rahmens 

                                           
229  Vgl. Gros (2004), S. 625f.  
230  Vgl. Foucault (1983b), s. 463f. 
231  Vgl. Gros (2004), S. 626. 
232  Vgl. Gros (2004), S. 626f., 628. 
233  Gros (2004), S. 627. 
234  Foucault (1983b), S. 461. 



 49

für das konkrete Beispiel der Sexualität zu reduzieren. Und doch nehmen sie 
in Sexualität und Wahrheit genau diese Position ein. Gemessen am Korpus des 
Gesamttextes billigt Foucault ihnen nur geringen Raum zu.235 Im zweiten 
Band widmet er ihnen den Abschnitt Modifizierungen236, im dritten Band die 
Kapitel Die Kultur seiner selber sowie Man selbst und die anderen237.  

1984 korrigierte Foucault die französische Fassung jenes Gesprächs von 
1983. Er strich alles heraus, was sich auf das geplante Werk bezog, und 
kündigte einfach das baldige Erscheinen der Bände zwei und drei von 
Sexualität und Wahrheit – Der Gebrauch der Lüste und Die Sorge um sich 
an.238 Wie ist das zu erklären? Hatte er bewusst auf das Werk verzichtet? 
Nahm er an, dass seine Krankheit ihm nicht mehr genügend Zeit zum 
Schreiben lassen würde?239 Oder hat es etwas mit der Enttäuschung zu tun, die 
er in einem seiner letzten Gespräche erwähnte, und die noch näher zu 
untersuchen sein wird: „Die ganze Antike scheint mir ein ‚gründlicher Irrtum’ 
zu sein.“240 Genaues lässt sich hierüber nicht sagen. Erhalten bleibt jedoch die 
Nachschrift der Vorlesung von 1982 als Dokument des Wandels: Foucault 
entwickelt hier, gestützt auf die antiken Selbstpraktiken, eine ganz neue 
Weise, das Verhältnis von Subjekt und Wahrheit zu denken. Gleichzeitig 
empfängt Foucault von den antiken Selbsttechniken Impulse für konkrete 
Widerstandsmöglichkeiten gegen die moderne Macht.241  

2.1.3  Verschiebungen in Foucaults Machtkonzept: Auf dem Weg zu 
einer „neuen Subjektivität“ 

1982 erklärt Foucault explizit, dass sich die Untersuchung der Macht für 
ihn keineswegs erledigt hat. Trotz seiner Neukonzeption der Subjektivität hat 
sich die Ausgangsbasis nicht geändert: „Mir wurde rasch klar, wenn das 
menschliche Subjekt in Produktionsverhältnisse und Sinnbeziehungen ein-
gebunden ist, dann ist es zugleich auch in hochkomplexe Machtbeziehungen 
eingebunden.“242 Foucault „entdeckt“ also nicht 1980 eine lang verkannte 
Ursprungsfreiheit des Subjekts. Es geht ihm stattdessen um die relative Auto-
nomie, die ein Subjekt durch die Selbsttechniken gewinnen kann. Man wird 

                                           
235  Vgl. Gros (2004), S. 627. 
236  Vgl. Foucault (1984), S. 9-21.  
237  Vgl. Foucault (1984d), S. 53-94, 95-130.  
238  Korrigierte Fassung: Michel Foucault im Gespräch mit H. Dreyfus und P. Rabinow: Zur 

Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit (1984e). In: Schriften (4), 
S. 749 

239  Vgl. Gros (2004), S. 627f. 
240  Foucault (1984b), S. 861. 
241  Vgl. Gros (2004), S. 665. 
242  Foucault (1982a), S. 270. 



 50

Foucault kaum anlasten können, plötzlich ein ahistorisches, freies Subjekt fern 
von gesellschaftlichen Normierungsprozessen und entfremdenden Identifika-
tionssystemen zu präsentieren. Was das Subjekt nämlich in einem bestimmten 
Selbstverhältnis konstituiert, sind historisch gegebene Selbsttechniken, die mit 
bestimmten Herrschaftstechniken einhergehen. Das Subjekt entsteht so immer 
nur im Schnittpunkt von Herrschaftstechnik und Selbsttechnik. In manchen 
geschichtlichen Konstellationen verdeckt die Falte der Subjektivierungspro-
zesse die Unterwerfungsverfahren mehr, in anderen weniger.243  

Um den Unterschied in Foucaults Subjektivitätskonzepten der siebziger 
und achtziger Jahre klar zu umreißen, seien beide hier schematisch gegen-
übergestellt: 

In den siebziger Jahren gilt, dass durch die moderne Überwachungs-
situation das individuelle Selbstverhältnis überhaupt erst geschaffen wird.244 
In den achtziger Jahren hingegen wird nicht das subjektive Selbstverhältnis als 
solches von der disziplinierenden Überwachung ins Leben gerufen, sondern 
nur eine ganz bestimmte Form oder Ausgestaltung desselben. Der Mensch ist 
demnach grundlegend zu einer reflexiven Selbstbeziehung in der Lage. 
Allerdings wird in der Moderne dieses Selbstverhältnis im Zuge sozialisie-
render Techniken gewissermaßen kolonisiert.245  

Wie veränderte Foucault nun konkret seine Vorstellung von Macht? Wie 
sieht die Denkbewegung aus, die eine Neuakzentuierung innerhalb seiner 
Subjektivitätsvorstellung nach sich ziehen sollte? Im Zuge der Analyse des 
christlichen Pastorats gebraucht Foucault 1978 erstmalig den Begriff der 
„Führung“ im Sinne einer „Kunst des Führens“246 (conduire) von Individuen. 
Doch in diesem Begriff ist mehr angelegt. Er ermöglicht eine in der 
foucaultschen Machtkonzeption bisher so nicht vorgesehene Differenzierung: 
Man kann nun zwischen Führung als Fremdeinwirkung und der Idee der 
Selbst-Führung unterscheiden, bei der man in der Selbstkonstitution einen 
realen Gegenpol zur herrschenden Macht schafft. Foucault hat die in seinen 
Untersuchungen angelegten begrifflichen Konsequenzen 1982 in seinem 
Aufsatz Subjekt und Macht247 deutlich gezogen. Statt Macht durch die 
Praktiken der habitualisierenden Disziplinen und der verinnerlichenden 
Seelenbildung wesentlich verwirklicht zu sehen, verstärkt er den im früheren 
Machtkonzept bereits angelegten Zug der Relationalität des Macht-

                                           
243  Vgl. Gros (2004), S, 641. 
244  Vgl. Foucault (1975), S. 42. 
245  Vgl. Kögler (2004),. S. 89f. 
246  Foucault (1978a), S. 241. 
247  Vgl. Foucault (1982a), S. 269-293. 



 51

verhältnisses.248 Macht wird jetzt eher handlungstheoretisch als 
kräftetheoretisch bestimmt:249 

„Sie ist ein Ensemble aus Handlungen, die sich auf mögliches Handeln richten, und 
operiert in einem Feld von Möglichkeiten für das Verhalten handelnder Subjekte. (…) stets 
richtet sie sich auf handelnde Subjekte, insofern sie handeln oder handeln können.“250 

Diese Definition gibt den früheren Bezug zu den habitualisierenden Struk-
turen von Macht nicht etwa auf. Das Handeln der Subjekte, das auf das 
Handeln anderer einwirkt, oder sich einer solchen Einwirkung widersetzt, ist 
auch hier immer schon in einem bestimmten Feld von Möglichkeiten si-
tuiert.251 Wenn sich das freie Spiel der Machtbeziehungen verfestigt, wenn 
eine Konfliktsituation von objektiven, den Akteuren vorgängigen ökono-
mischen, politischen oder sozialen Strukturen vorbestimmt ist, dann spricht 
Foucault von „Herrschaft“.252 Wichtig dabei ist, dass selbst Herrschafts-
strukturen nicht als unauflösbar betrachtet werden. Auch bei ihnen handelt es 
sich um Kräfteverhältnisse, die zwar permanent auf Stabilisierung und totale 
Beherrschung zielen, ihrem Wesen nach aber stets von Umsturz oder Verände-
rung bedroht sind.253 

Fortan unterscheidet Foucault zwischen Herrschaft (Kristallisierung und 
Verfestigung des fließenden Spiels agonistischer Kräfte, damit einhergehend: 
strukturelle und ungleiche Bedingungen im sozialen Feld), Macht (das auf 
Bestimmung und Fremdführung zielende Handeln von Subjekten) und 
Selbstpraktiken (in denen sich das Subjekt in eigene Regie nimmt, sich selbst 
führt).254 

Die Beziehungen, durch die die Macht ausübenden Subjekte innerhalb so-
zialer Herrschaftsstrukturen miteinander verbunden sind, lassen sich aber mit 
dem Begriff der „Führung“ weitaus angemessener erfassen255 – hier wertet 
Foucault nun systematisch die zuvor entfalteten Einsichten (z.B. in Foucault 
(1981)) aus.256 Bei der Machtausübung geht es nicht um Gewalt oder um die 
Übertragung von Rechten an eine höhere Instanz,257 sondern darum, auf 
handlungsfähige – und das heißt an sich freie – Individuen einzuwirken:258 

                                           
248  Vgl. Absatz 1.1 der vorliegenden Arbeit. 
249  Vgl. Fink-Eitel (1989), S. 100f. 
250  Foucault (1982a), S. 286. 
251  Vgl. ebd., S. 286f. 
252  Vgl. ebd., S. 282. 
253  Vgl. ebd., S. 293f.  
254  Vgl. Kögler (2004), S. 149. 
255  Vgl. Foucault (1982a), S. 286. 
256  Kögler (2004), S. 149. 
257  Vgl. Absatz 1.1 der vorliegenden Arbeit. 
258  Vgl. Foucault (1982a), S. 286f. 



 52

„Der Ausdruck ‚Führung’ (conduite) vermag in seiner Mehrdeutigkeit das Spezifische 
an den Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu erfassen. ‚Führung‘ heißt einerseits, 
andere (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und andererseits, sich (gut 
oder schlecht) aufzuführen, also sich in einem mehr oder weniger offenen Handlungsfeld zu 
verhalten. Machtausübung besteht darin, ‚Führung zu lenken‘, also Einfluss auf die Wahr-
scheinlichkeit von Verhalten zu nehmen.“259  

Sie ist gleichbedeutend mit der Einwirkung auf Subjekte, denen eine 
Vielzahl von Handlungsoptionen offensteht. Der Führungsbegriff ermöglicht 
somit auch die Wiedereinführung des Begriffs der Freiheit ins Feld der 
genealogischen Analyse. Auf dieser konzeptuellen Basis kann Foucault – was 
im Kontext seiner früheren Analysen nicht ohne weiteres plausibel gewesen 
wäre – nachvollziehbar erklären:260  

„Macht kann nur über ‚freie Subjekte‘ ausgeübt werden, insofern sie ‚frei’ sind – und 
damit seien hier individuelle oder kollektive Subjekte gemeint, die jeweils über mehrere 
Verhaltens-, Reaktions- oder Handlungsmöglichkeiten verfügen.“261  

Als Strukturierung von Handlungsmöglichkeiten hat die Macht jetzt nicht 
mehr nur ihresgleichen zum Gegenüber, eine „Gegenmacht“, die lediglich ihr 
Pendant bildet, sondern Freiheit, und zwar die des handelnden Subjektes: Es 
kann die Macht durch Widersetzlichkeit provozieren und hat seinerseits viele 
Möglichkeiten, auf deren Zugriffe zu reagieren. Damit gibt es im unmittel-
baren Wirkungskreis der Macht etwas anderes als sie selbst: die Freiheit.262 
Außerdem differenziert Foucault nun auch zwischen Machtbeziehungen, 
Kommunikationsbeziehungen und objektiven Fähigkeiten (instrumentelles 
Handeln, Arbeit)263 und reduziert so die Macht auf eine soziale Beziehungs-
weise neben anderen. Es gibt jetzt mehr als nur „Macht“, nämlich Kommu-
nikation und Arbeit, und selbst ganz unmittelbar steht ihr nun etwas entgegen: 
die Freiheit der handelnden Subjekte.264  

Der Begriff der Führung erlaubt – und das ist entscheidend für Foucaults 
weitere Arbeit265 – die Differenzierung zwischen Fremdführung einerseits und 
Selbstführung andererseits. Die Bio-Macht wäre somit als „Versuch und 
Methode der Fremdstrukturierung von Lebensentwürfen und Existenz-
formen“266 aufzufassen. Sie ergreift gleichsam mikrophysisch von den Indivi-
duen Besitz und trachtet so danach, deren Lebensentwürfe zu steuern. Die 

                                           
259  Vgl. ebd., S. 286. 
260  Vgl. Kögler (2004), S. 149f. 
261  Foucault (1982a), S. 287. 
262  Vgl. ebd., sowie Fink-Eitel (1989), S. 101. 
263  Vgl. Foucault (1982a), S. 282. 
264  Vgl. ebd., S. 282, 287, sowie Fink-Eitel (1989), S. 101. 
265  Vgl. Kögler (2004), S. 150. 
266  Ebd. 



 53

Selbstführung hingegen ermöglicht den Subjekten, sich frei und reflexiv zu 
einem – allerdings vorgegebenen – optionalen Feld zu verhalten.267 

Das Begriffspaar „Fremdführung/Selbstführung“ beschreibt somit ein bi-
polares Verhältnis zwischen Macht und Herrschaft auf der einen Seite und 
Selbstbestimmung auf der anderen. Der soziale Kampf muss nach Foucault 
darauf abzielen, statisch gewordene Herrschaftsstrukturen zu bekämpfen. Den 
Antagonismus konkurrierender und auf gegenseitige Beeinflussung zielender 
Interessengruppen hält er hingegen für eine unüberwindliche Realität der 
Macht.268  

Kögler zufolge hat Foucault die mit dem Führungsbegriff angesteuerte 
Wiederentdeckung der subjektiven Erfahrung als einer Selbstbestimmungs-
form – und als dem eigentlichen Ort des Widerstands gegen Herrschaft – erst 
in der Einleitung zum zweiten Band von Sexualität und Wahrheit explizit 
ausgearbeitet.269 Doch teilt man die Auffassung Gros`, der zufolge die Selbst-
praktiken „die Speerspitze einer neuen Idee vom Subjekt“270 bilden, so lässt 
sich dafür plädieren, dass Foucault die Möglichkeiten, die seinem Führungs-
begriff inhärent sind, bereits 1982 in seiner Vorlesung Hermeneutik des 
Subjekts zumindest teilweise eingelöst hat. Die methodologische Reflexion 
dieser Bewegung allerdings vollzieht er tatsächlich erst am von Kögler an-
gegebenen Ort. 

2.1.4  Der Gebrauch der Lüste: Foucaults Programm einer 
Neubegründung des Subjekts 

Wie Foucault in Subjekt und Macht darlegte, gewährt der Führungsbegriff 
dem Subjekt zwei Möglichkeiten: Entweder es wird geführt oder es führt sich 
selbst. Den entscheidenden Gewinn des Konzeptes der Selbstführung kann 
Foucault jedoch hier noch nicht entfalten, denn der Begriff der Selbstführung 
beinhaltet notwendig den Begriff des Selbst, der während der Entstehungszeit 
dieses Aufsatzes für Foucault noch nicht hinreichend greifbar ist. Diese letzte 
Konsequenz der sich seit 1978 entwickelnden Denkbewegung hat Foucault 
schließlich in den Bänden zwei und drei seiner Sexualitätsgeschichte, Der 
Gebrauch der Lüste und Die Sorge um sich (1984) gezogen.271  

Mit dem ersten Teil der Einleitung zum zweiten Band legt er eine Art 
programmatischer Reflexion vor, in der er den retrospektiven Blick auf sein 

                                           
267  Vgl. ebd. 
268  Vgl. Foucault (1982a), S. 289. 
269  Vgl. Kögler (2004), S. 150. 
270  Gros (2004), S. 643. 
271  Vgl. Kögler (2004), S. 150f. 



 54

bisheriges Werk mit methodologischen Überlegungen für das Folgende ver-
bindet:272  

Während in der Archäologie diskursive Regeln allein Gegenstand der 
Analyse waren, und in der Genealogie den Machtpraktiken das Primat für bei 
der Wirklichkeitskonstitution zukam, werden nun beide Perspektiven als 
unzureichend für die Analyse subjektiver Erfahrungen gewertet.273  

Der subjektive Erfahrungsbereich drängte schon unter genealogischer 
Perspektive in den Bereich der Untersuchung, funktionierte doch die 
Bio-Macht wesentlich über die Internalisierung bestimmter Machtprozeduren, 
das heißt über eine Erfahrungsdimension, die das Subjekt in seinem Selbstver-
ständnis betrifft.274 In der Einleitung seiner Fortsetzung von Sexualität und 
Wahrheit erklärt Foucault, dass es nun einer weiteren begrifflichen Ver-
schiebung bedarf, um den neu entdeckten Bereich des individuellen Selbst-
verhältnisses angemessen erfassen zu können. So, wie in den frühen sechziger 
Jahren eine Verschiebung von der Ideengeschichte zur Archäologie stattfand, 
und später von dort aus zur Genealogie,  

„so schien es (jetzt, A.T.) nötig, eine dritte Verschiebung vorzunehmen, um das zu 
analysieren, was als ‚das Subjekt‘ bezeichnet wird; es sollte untersucht werden, welches die 
Formen und die Modalitäten des Verhältnisses von sich zu sich sind, durch die sich das In-
dividuum als Subjekt erkennt und konstituiert.“275  

Foucault erklärt hier explizit, dass eine adäquate Analyse des Subjekts nur 
durch einen Wechsel der theoretischen Perspektive gewährleistet werden 
kann, während er zuvor lange Zeit den Anschein erweckte, mit der archäo-
logischen und genealogischen Kritik an traditioneller Subjektphilosophie und 
Humanismus das Thema „Subjektivität“ erschöpfend behandelt zu haben.276  

Foucaults Perspektivenwechsel und sein damit zusammenhängender chro-
nologischer Rückgang bis zur klassischen Antike gründet meines Erachtens 
auf mindestens zwei miteinander verquickten Ebenen:  

So sah er sich einerseits gezwungen, den Blick zurück bis in die Antike zu 
richten, um die Genealogie des modernen (Begehrens)-subjektes aufweisen zu 
können. Denn schließlich hatte er durch seine Forschungen entdeckt, dass sich 
bereits in der klassischen Antike „eine Besorgnis hinsichtlich der sexuellen 
Handlungen und ihrer Folgen“277 entwickelt hatte, „deren Urheberschaft man 
allzu gerne dem Christentum (...) zuweist.“278 Wenn es nun also um die Frage 

                                           
272  Vgl. Foucault (1984), S. 9-21. 
273  Vgl. ebd., S. 12. 
274  Vgl. Kögler (2004), S. 151. 
275  GdL, S. 12. 
276  Vgl. Kögler (2004), S. 151. 
277  Foucault (1981a), S. 262. 
278  Ebd. 



 55

gehen soll, durch welche Verfahren „sich das Menschenwesen als Begehrens-
mensch erkannt und anerkannt“279 hat, genügt es nicht, die Untersuchung auf 
das christliche Paradigma zu beschränken, denn die Wurzeln der „christlichen 
Moral“ verortet Foucault in der heidnischen Antike.280 

Foucaults Genealogie des ethischen Subjekts wird durch die Analyse der 
Selbsttechniken vermittelt, mit deren Hilfe sich das Subjekt konstituiert. Und 
diese Praktiken sind von fundamentaler Bedeutung, wenn es auf der zweiten 
Ebene darum geht, eine Ausgangsbasis für den Widerstand gegen die moderne 
Macht zu definieren.281 Sein früheres Machtkonzept wertet schließlich auch 
den Widerstand als der Macht zugehörig. Es ist auf dieser Basis im Grunde 
nicht möglich, außerhalb ihres Wirkungskreises zu agieren. Nun beurteilt 
Foucault die Selbstpraktiken, die bewusste Selbstführung, der ein Individuum 
sein Leben unterstellt, als entscheidendes Mittel gegen Fremdbestimmung. 
Doch wie lässt sich Selbstführung von Fremdführung überhaupt klar begriff-
lich abgrenzen? Wo endet erstere, wo beginnt letztere? Diese Fragestellung 
führt nahezu von allein zu der Thematisierung eines souveränen Selbstver-
hältnisses zurück.282 

Die Dimension subjektiver Erfahrung kann also nicht einfach auf Diskurs-
regeln oder Machtproduktion reduziert werden. Foucault integriert sie nun als 
dritte „Erfahrungsachse“ in sein analytisches Konzept: Neben den Diskurs-
praktiken, die sich mit der Konstitution von Wahrheitsregeln in wissen-
schaftlichen Diskursen beschäftigen, und den Machtpraktiken, die durch 
Normalisierung und Ausgrenzung darauf zielen, andere zu beherrschen, muss 
der Bereich der Selbstpraktiken untersucht werden.283 Erst die Analyse dieser 
Ebene ermöglicht ein Verständnis davon, wie Individuen selbstbestimmt statt 
fremdbestimmt handeln, und so eine relative Unabhängigkeit von den herr-
schenden Diskursen und sozialpraktischen Strategien der Macht realisieren 
können.284 

Wie Foucault in der Einleitung zu Der Gebrauch der Lüste ausführt, geht 
es in seiner „Geschichte der Wahrheit“285 nicht um die Verhaltensweisen oder 
Ideen selbst, sondern „um die Problematisierungen, in denen das Sein sich 
gibt als eines, das gedacht werden kann und muß, sowie die Praktiken, von 
denen aus sie sich bilden.“286 Methodologisch gesehen wird es dabei immer 

                                           
279  Foucault (1984), S. 13. 
280  Vgl. Foucault (1981a), S. 262. 
281  Vgl. Foucault (1982a), S. 280. 
282  Vgl. Kögler (2004), S. 151. 
283  Vgl. Foucault (1984), S. 12f. 
284  Vgl. Kögler (2004), S. 151f. 
285  Foucault (1984), S. 19. 
286  Ebd. 



 56

eine archäologische Analysedimension geben, die die Regeln der Problema-
tisierung in Diskursen (z.B. wissenschaftlichen, lebenspraktischen, ästhe-
tischen Diskursformationen etc.) untersucht sowie eine genealogische Ebene, 
die deren soziopraktische Kontexte berücksichtigt.287 Ontologisch jedoch muss 
man, so Foucault nun, dreidimensional denken: 

„Es gibt drei Bereiche möglicher Genealogien. Als erstes eine historische Ontologie im 
Verhältnis unserer selbst in unseren Beziehungen zur Wahrheit, die es uns erlaubt, uns als 
Erkenntnissubjekt zu konstituieren; dann eine historische Ontologie unserer selbst in 
unseren Beziehungen zu einem Machtfeld, auf dem wir uns als Subjekte konstituieren, die 
im Begriff sind, auf andere einzuwirken; schließlich eine historische Ontologie unserer 
Beziehungen zur Moral, die es uns erlaubt, uns als ethisch Handelnde zu konstituieren.“288  

Während in Wahnsinn und Gesellschaft (1961) diese drei Ebenen mit-
einander verbunden waren,289 wandte sich Foucault in seinen Arbeiten der 
späteren sechziger Jahre der diskursiven Wahrheitsdimension zu und in den 
siebziger Jahren der Machtkonstitution. In seinen Arbeiten der achtziger Jahre 
hingegen kommt es auf die Untersuchung der „ethischen Achse“ an.290 Hier 
gilt es, Missverständnisse zu vermeiden: Das eben Ausgeführte zeigt deutlich, 
dass Archäologie und Genealogie keinesfalls überwundene Irrwege Foucaults 
darstellen, sondern methodologisch auch weiterhin präsent sind.  

Dies gilt vor allem, da Foucault „das Subjekt“ weder in der Archäologie 
noch in der Genealogie  „abgeschafft“ hat. Das „Ende des Menschen“ in der 
Ordnung der Dinge291 bedeutet nicht das Ende einer jeden Rede vom Men-
schen, sondern die Voraussetzung zur Ausarbeitung einer neuen Form von 
Subjektivität. Während Foucault mit der Archäologie eine bestimmte Form 
des Subjekts – die des epistemischen Subjekts – aushöhlt und in der Genealo-
gie ein bestimmter Schwerpunkt der Subjektkonstitution im Vordergrund 
steht, so geht es in den achtziger Jahren um die Kreation einer anderen 
Subjektform – die des ethischen Subjekts.292 Vor diesem Hintergrund lässt 
sich Köglers These verstehen, Foucault stelle im Verlauf seiner Arbeiten die 
Weichen zu einer produktiven Neubegründung von Subjektivität. Danach 
bilden die verschiedenen Phasen des foucaultschen Werks „konstruktive 
Teildimensionen einer neuen Konzeption des Subjekts“.293  

                                           
287  Vgl. ebd., S. 10f. 
288  Foucault (1984e), S. 759. 
289  Vgl. Fink-Eitel (1989), S. 17, vgl. Kögler (2004), S. 152. 
290  Vgl. Foucault (1984e), S. 759. 
291  Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (1966). Frankfurt a. M. 1974, S. 462. 
292  Vgl. Schmid (2000), S. 379. 
293  Kögler (2004), S. 184. 



 57

Verbindet die Frage nach dem Subjekt Foucaults Arbeiten tatsächlich zu 
einem Gesamtwerk mit kontinuierlicher Entwicklung?294 Folgende Äußerung 
lässt den Rezipienten Foucaults Beteuerungen, die eine derartige Interpretation 
veranlassen könnten, zumindest noch einmal überdenken:  

„Ich kümmere mich in keiner Weise um den universitären Status dessen, was ich tue, 
weil mein Problem meine eigene Verwandlung ist. Das ist auch der Grund, warum ich, 
wenn die Leute zu mir sagen: „Vor einigen Jahren dachten Sie jenes, und jetzt behaupten 
sie etwas anderes“, antworte: „Glauben Sie, dass ich während all der Jahre so viel 
gearbeitet habe, um dasselbe zu sagen und nicht verwandelt zu werden?“295 

Ein Widerspruch? Nicht unbedingt. Zum einen können Foucaults „Ver-
schiebungen“296 als Perspektivenwechsel bezüglich ein und desselben Gegen-
standes interpretiert werden. Zum anderen geht es bei Foucault um Selbst-
verwandlung durch Wissen, um Andersdenken, um Überschreitung von 
vermeintlichen Gewissheiten, um die Veränderung der Seinsweise297 – und 
das während seines gesamten Schaffens. Das Attribut der Kontinuität impli-
ziert eine Geschlossenheit, die auch Foucault selbst zuwider gewesen sein 
dürfte. Vielleicht ist der Begriff der „Kohärenz“ dazu geeignet, die Bezogen-
heit der Elemente seines „Werks“ zu bezeichnen. 

Bestimmte Implikationen früherer Untersuchungen hat Foucault eben erst 
spät entfaltet: Mit der Einführung eines weder auf Diskurse noch auf Praktiken 
reduzierbaren Selbstverhältnisses hat Foucault nun endlich jenen Gegenpol 
zur Macht begrifflich entfaltet, den er schon früher – am deutlichsten im 
Konzept der Macht als Führung – in Anspruch nahm.298 Doch wenn Foucault 
nun vom selbstbezogenen Subjekt spricht, so handelt es sich – wie bereits er-
wähnt – keineswegs um das Subjekt, welches er in der Ordnung der Dinge 
verabschiedete.299 Die Wiedereinführung einer subjektiven Erfahrungs-
dimension hat nichts zu tun mit einer Rückkehr zu den früher verworfenen 
Ansätzen der Subjektphilosophie oder den Humanwissenschaften. Mit dem 
ethischen Selbstverhältnis wird dem Subjekt keineswegs die begründende 
Funktion des cartesianischen Cogito-Subjektes erneut angetragen. Das ethi-
sche Subjekt der Lebenspraxis, das sich in konkreten Verhältnissen mithilfe 
von Selbsttechniken konstituiert, ist nicht identisch mit dem epistemischen 
Subjekt der Bewusstseinsphilosophie:300 

                                           
294  Dieser Rezeptionsweise lassen sich z.B. Fink-Eitel und Schmid zurechnen. 
295  Foucault (1983), S. 654. 
296  Vgl. Foucault (1984), S. 12. 
297  Vgl. Schmid (2000), S. 379. 
298  Vgl. Kögler (2004), S. 152. 
299  Vgl. Schmid (2000), S. 11. 
300  Vgl. Kögler (2004), S. 152f. 



 58

„Hier muß man unterscheiden. Zunächst denke ich allerdings, daß es kein souveränes 
und konstitutives Subjekt gibt, keine universelle Form des Subjekts, die man überall 
wiederfinden könnte. Einer solchen Konzeption vom Subjekt stehe ich sehr skeptisch, ja 
feindlich gegenüber. Ich denke hingegen, daß das Subjekt sich (entweder) über Praktiken 
der Unterwerfung konstituiert (oder) bzw. – auf autonome Art und Weise – über Praktiken 
der Befreiung und Freiheit (…).“301  

Hier unterscheidet Foucault zugleich das reale Subjekt vom transzenden-
talen und führt mit Hilfe des Begriffs der „Befreiungspraktiken“ eine 
Differenzierung im Dasein des Subjekts als entweder durch Machtpraktiken 
fremdgeleitet oder durch Selbstpraktiken bestimmt ein. Auf diese Weise 
gelingt Foucault eine in der realen gesellschaftlichen Praxis verortete Be-
stimmung des Kampfes zwischen Macht und Freiheit – also des Widerstands-
kampfes – ohne eine transzendentale oder universalphilosophische Figur in 
Anspruch nehmen zu müssen. Doch wie kann diese am konkreten Lebens-
vollzug orientierte und damit „lebensethische“ Dimension nun tatsächlich 
praktisch ausgefüllt und begrifflich gefasst werden? Dieser Frage geht Fou-
cault nun mit Hilfe des Rückgangs auf die griechische – „vorpastorale“ – 
Lebensform nach.302 

                                           
301  Michel Foucault: Von der Freundschaft (1981b). Berlin o.J., S. 137f. 
302  Vgl. Kögler (2004), S. 153. 



 59

3.  Foucaults Untersuchung der Antike: Die 
Konstitution des moralischen Subjekts  

Entscheidend an der durch den Führungsbegriff ermöglichten Neu-
gewichtung des Subjekts ist die Überwindung eines bloßen „Soziologismus“ 
(die Reduktion aller Vorschriften und Handlungen auf gesellschaftliche 
Faktoren) zugunsten einer ethischen Perspektive, in der das selbstbestimmte 
Handeln des Subjektes zentrale Bedeutung gewinnt. Damit kann die autonome 
Arbeit des Individuums an sich selbst zum Thema gemacht werden. Das 
bedeutet eine wesentliche Ergänzung zu der Orientierung an überschreitender 
Ekstase des Körpers (z.B. Sadomasochismus, Drogenkonsum) oder an poli-
tischen Aufständen (lokale Kämpfe, dezentrale Befreiungsbewegungen), wenn 
es darum geht, den herrschenden Normen etwas entgegenzusetzen. Der Be-
griff der Selbstführung begreift den Seinsmodus des Subjekts als dessen 
praktische Aufgabe und eröffnet so eine existentiell-ethische Sicht.303 

In philosophischen oder soziologisch-politischen Diskursen wird Moral 
gemeinhin auf zwei Ebenen thematisiert: Entweder mit Blick auf die Regeln 
und Normen als solche, oder auf die faktischen Verhaltensweisen der Men-
schen, auf ihre tatsächlichen Praktiken. Foucault hingegen geht es um das 
subjektive Selbstverhältnis angesichts der präskriptiven Realität von Normen 
auf der einen und den realen Verhaltensmodi auf der anderen Seite:304 

„Ein Drittes (neben den Normen und Handlungen, A.T.) ist die Art und Weise, wie man 
sich führen und halten – wie man sich konstituieren soll als Moralsubjekt (…) Ist ein 
Handlungscode sowie ein bestimmter Typ von Handlungen gegeben (…) so gibt es 
verschiedene Arten moralisch ‚sich zu führen‘, verschiedene Arten für das handelnde 
Individuum, nicht bloß als Agent, sondern als Moralsubjekt jener Aktion zu operieren.“305  

Foucault zufolge besteht hierin sogar die Basis moralischer Erfahrung 
überhaupt. Das Subjekt muss sich demzufolge als Moralsubjekt konstituieren, 
um den Zusammenhang von Normen und Handeln durchschauen zu können, 
das heißt, es muss sich als selbstbestimmte und bewusste Instanz seiner 
sittlichen Handlungen einsetzen:306 

„Es gibt keine einzelne moralische Handlung, die sich nicht auf die Einheit einer mora-
lischen Lebensführung bezieht; keine moralische Lebensführung, die nicht die Konstitution 
des Moralsubjekts erfordert; und keine Konstitution des Moralsubjekts ohne ‚Subjektivie-
rungsweisen‘ und ohne ‚Asketik‘ oder ‚Selbstpraktiken‘, die sie stützen. Die moralische 
Handlung ist nicht zu trennen von diesen Formen der Einwirkung auf sich selber.“307 

                                           
303  Vgl. Kögler (2004), S. 153f. 
304  Vgl. ebd., S. 154. 
305  Foucault (1984), S. 37. 
306  Vgl. Kögler (2004), S. 154. 
307  Foucault (1984), S. 40. 



 60

Foucault zufolge gilt also, dass die lebenspraktische Umsetzung von 
Normen nur über ein Verhältnis zu sich als Subjekt der entsprechenden 
Handlungen funktionieren kann. Wenn nun aber neben den Normen, die sich 
in einer Gesellschaft als Vorschriften geltend machen, und den Praktiken, die 
man während seiner Sozialisation erlernt, eine dritte, sogar fundamentalere, 
Ebene des Verhältnisses zu sich selbst existiert (bzw. des über das Selbst-
verhältnis vermittelte Verhältnis zu Normen und Handlungen), dann kann 
diese Ebene auch als Ausgangsbasis für den Widerstand gegenüber herr-
schenden Normen und Praktiken dienen. Indem diese gewissermaßen vor-
normative und vor-praktische Dimension des Selbstverhältnisses bewusst 
gestaltet wird, ist es möglich, der Macht aktiven, und nicht lediglich reaktiven, 
Widerstand entgegenzusetzen.308 

Um die Ausarbeitung der Möglichkeit solcher Selbstbeziehungsformen 
geht es in Foucaults später „Lebensethik“. Doch dabei darf der Kontext des 
existentiellen, individuellen Aufbegehrens und insbesondere der politischen 
Kämpfe nicht etwa vergessen werden. Es geht bei der Ausgestaltung der 
Subjektivität nicht um einen Rückzug ins Private309, um eine Abkehr vom 
Politischen, sondern um die Entfaltung des Widerstandspotentials, das in 
diesem nicht hintergehbaren ethischen Selbstverhältnis angelegt ist.310 So 
begreift Foucault unter der Voraussetzung, „daß es keinen anderen, ersten und 
letzten Punkt des Widerstands gegen die politische Macht gibt als die Be-
ziehung zu sich selbst“311, die Begründung einer Ethik des Selbst als politisch 
unabdingbare Aufgabe.312  

Dabei ist es wichtig zu betonen, dass Foucault seinen Ansatz von jeder 
Form der Universalethik scharf abgrenzt. Es kann nicht um einen neuen 
Vorschriftenkatalog gehen: Schließlich soll gerade das genuine, nicht auf 
Normen oder statische Verhaltensmuster reduzierbare, Selbstverhältnis 
genauer bestimmt und als ethischer Kontrapunkt der Macht gegenüber 
etabliert werden. Foucault bricht so auch im ethischen Kontext nicht mit 
seiner genealogischen Fragestellung. Der Rückgriff auf die antiken Formen 
der Selbstbeziehung, die noch nicht unter dem Einfluss der modernen 
Pastoralmacht stehen, gewährt möglicherweise einen Blick auf ethische Optio-

                                           
308  Vgl. Kögler (2004), S. 154. 
309  Genau das wird Foucault von Teilen der Forschung vorgeworfen: vgl. z.B. Jürgen 

Habermas: Genealogische Geschichtsschreibung. Über einige Aporien im machttheo-
retischen Denken Foucaults. In: Merkur 429. 1984, S. 745-753. Sowie: Kammler 
(1986), S. 203f.  

310  Vgl. Kögler (2004), S. 155. 
311  Foucault (1982), S. 313. 
312  Vgl. ebd. 



 61

nen der Selbstbeziehung, die einen am subjektiven Selbstverhältnis aus-
gerichteten Widerstand denkbar werden lassen.313  

Mit der Orientierung an der Antike verbleibt Foucault im Kontext der 
westlichen Kultur, macht aber zugleich den in seiner Vorlesung Sicherheit, 
Territorium, Bevölkerung herauskristallisierten „Punkt Null der Bio-Macht“314 
in der griechischen Polis zum Ausgangspunkt seiner Analyse ethischer Selbst-
verhältnisse.315 So versucht er in gewisser Weise – dieser Punkt bleibt zu 
untersuchen – einen alternativen Ansatz zu modernen Konzepten des Selbst-
verhältnisses zu entfalten.316  

Im Folgenden soll Foucaults Analyse dreier, einander jeweils ablösender, 
ethischer Modelle skizziert werden.   

3.1  Lebenskunst, Selbstsorge und Existenzästhetik im 
klassischen Griechenland 

Der zweite Band der Reihe Sexualität und Wahrheit, Der Gebrauch der 
Lüste, befasst sich mit der Problematisierung der sexuellen Aktivität im 
klassischen Griechenland des vierten, vorchristlichen Jahrhunderts. Foucault 
arbeitet vier große Beziehungsbereiche heraus, innerhalb derer sich den 
Griechen das Problem der Lust stellt. Diese vier Bereiche verbleiben übrigens 
auch in der folgenden Geschichte ohne einschneidende thematische Modifika-
tionen: Als Problem des Körpers geht es darum, die sexuellen Verhaltens-
weisen im Einklang mit dessen Gesundheit und Vitalität zu organisieren. Als 
Problem der ehelichen Institution stellen sich Fragen nach dem Status der 
Ehefrau und dem Verhältnis der Geschlechter zueinander sowie nach Haus-
wesen und Familie. Als Problem des Verhältnisses zu Knaben geht es um die 
Bestimmung einer angemessenen Relation von Sexualbeziehung und Macht-
verhältnis, von sexueller und gesellschaftlicher Stellung. Als Problem der 
Weisheit schließlich stellt sich die Frage nach dem möglichen und adäquaten 
Zugang zur Wahrheit.317 

Foucault entfaltet anhand dieser vier Komplexe die für die griechische 
Kultur wesentliche Ethik der Selbstbeherrschung, vermittels derer sich die 
freie, männliche, politische Elite ein Modell der souveränen Selbstbeziehung 

                                           
313  Vgl. Kögler (2004), S. 155. 
314  Ebd. 
315  Vgl. ebd. Kögler schreibt allerdings, Foucault habe diesen Punkt 1979 in den Tanner-

Lectures entdeckt. Die Tanner – Lectures bestehen aber nur in zwei Vorträgen, die sich 
auf Foucaults Vorlesungen der Jahre 1978 und 1979 am Collège de France beziehen.  

316  Vgl. ebd. 
317  Vgl. Foucault (1984), S. 20, 23-35 



 62

aufbaut. Als Quellen dienen ihm vor allem die Texte von Aristoteles, Platon 
und Xenophon.318 Deren Reflexionen über sexuelles Verhalten suchen nicht, 
Verbote zu begründen, sondern Freiheit zu formen und zu stilisieren.319 Meist 
handelt es sich hierbei um „präskriptive“ Texte“320, das heißt um Anregungen 
zu bestimmten Regeln, die dem eigenen Verhalten auferlegt werden könnten. 
Es sind also „praktische“ Texte, die selbst Objekt von „Praktik“ sind, sofern 
sie geschrieben wurden, um gelesen, gelernt, durchdacht, verwendet, erprobt 
zu werden, und sofern sie letzten Endes das Rüstzeug des täglichen Verhaltens 
bilden sollten.“321 Die Texte waren als Instrumentarium gedacht, das dem 
Individuum zu seiner Selbstgestaltung als ethisches Subjekt dienen sollte. Ihre 
Funktion bestimmt Foucault darum – ein Wort übertragend, dass sich bei 
Plutarch findet – als „etho-poietisch“.322 

Foucault versucht, die griechische „Lebensethik“ durch ein heuristisch 
intendiertes Erkenntnisraster zu erschließen, das die Beziehungen des Subjekts 
zu den angeführten vier Dimensionen erfassen kann, innerhalb derer sich die 
Fragen nach Lust und Selbstbeherrschung stellen. Foucault unterscheidet drei 
Elemente der Moral: Die gesellschaftlich gültigen Regeln und Normen bilden 
den Moralcode, die tatsächlichen Handlungen der Individuen das Moral-
verhalten, und als Drittes kommt die Art und Weise hinzu, sich als Moral-
subjekt zu konstituieren, seine sittlichen Handlungen bewusst zu gestalten und 
nicht lediglich als Agent zu operieren, der einen Typ gegebenen Moral-
verhaltens einfach übernimmt. Aus dieser Differenzierung ergeben sich 
unterschiedliche Möglichkeiten, einen normativen Rahmen auszufüllen:323 

Die Alternativen können sich auf vier Punkte beziehen; vier Ebenen, 
zwischen denen bei der ethischen Selbstkonstitution zu unterscheiden ist: 
Zuerst geht es um die „Bestimmung der ethischen Substanz“324, „das heißt, um 
die Art und Weise, in der das Individuum diesen oder jenen Teil seiner selber 
als Hauptstoff seines moralischen Verhaltens konstituieren soll.“325 Dazu führt 
Foucault das Beispiel der wechselseitigen Gattentreue an: Hier kann das 
wesentliche Element der Treue darin bestehen, den Akt einzig mit dem legi-
timen Partner zu vollziehen, es kann aber auch schon in den Widerstand gegen 
ein bloßes außereheliches Begehren gelegt werden. In letzterem Fall würde 
der Kampf gegen die Versuchung den Gehalt der Treue bilden. Vielmehr als 

                                           
318  Vgl. ebd., z.B. S. 52-71 
319  Vgl. ebd., S. 127. 
320  Ebd., S. 20. 
321  Ebd., S. 21. 
322  Hierzu Foucault auch ausführlich in: Foucault (1982), z.B. S. 296-298. 
323  Vgl. Foucault (1984), S. 36f. 
324  Ebd., S. 37. 
325  Ebd. 



 63

die tatsächlichen Handlungen wären dann die inneren Regungen, die 
seelischen Widersprüchlichkeiten die Materie der moralischen Selbstarbeit.326  

Davon unterscheidet Foucault die Unterwerfungsweisen, die Art, in der ein 
Individuum sich einer Vorschrift verpflichtet fühlt, und sein Verhältnis ihr 
gegenüber konkret gestaltet: So kann man eheliche Treue praktizieren und die 
entsprechende Vorschrift einhalten, weil es als richtig empfunden wird, einer 
Regel Folge zu leisten. Man kann die Treue auch halten, da man sie an sich 
gut heißt. Schließlich kann man deshalb treu sein, um anderen ein Vorbild zu 
geben, um seinem Leben eine Form zu verleihen, die den Kriterien von Glanz 
und Schönheit entspricht.327  

Drittens gibt es nach Foucault Unterschiede in den „Formen der ethischen 
Arbeit oder Ausarbeitung“328, die man an sich selbst vollzieht, und zwar nicht 
nur, um sein Verhalten einer Norm anzupassen, sondern um sich in den Status 
eines moralischen Subjekts zu versetzen: So lässt sich sexuelle Mäßigung 
mittels Aneignung eines Ensembles von Vorschriften und damit zusammen-
hängender Verhaltenskontrolle praktizieren, mit der die eigene Regeltreue 
gemessen wird. Man kann den Lüsten aber auch völlig entsagen. Und ebenso 
kann man die ethische Arbeit in Form einer minutiösen Dechiffrierung und 
Analyse des eigenen Begehrens vornehmen.329 

Zum vierten und letzten lassen sich – so Foucault – Unterschiede im Ziel 
der moralischen Vervollkommnung ausmachen, in der „Teleologie des Moral-
subjekts“330: Eine Handlung ist nicht für sich allein moralisch, sie wird es erst 
durch ihre Einfügung in die Kontinuität eines Lebensweges, innerhalb dessen 
sie einen Abschnitt markiert. Indem sich eine moralische Handlung auf ihre 
eigene Erfüllung richtet, zielt sie nicht nur auf die Konstitution eines 
moralischen Lebenswandels, der das Individuum gemäß Normen und Regeln 
handeln lässt, sondern vielmehr auf einen bestimmten Seinsmodus, der das 
Moralsubjekt kennzeichnet. Bezüglich der ehelichen Treue spielt Foucault hier 
mehrere Optionen durch: Die Treue kann Aspekt einer Lebensführung sein, 
die auf die vollkommene Selbstbeherrschung zustrebt. Sie kann auch prakti-
ziert werden, um die Seele zu innerer Ruhe, zu Gleichgültigkeit gegenüber der 
Leidenschaft zu führen. Und genauso kann es um eine Reinigung gehen, die 
das Heil nach dem Tode sicherstellt.331 

                                           
326  Vgl. ebd., S. 37f. 
327  Vgl. ebd., S. 38. 
328  Ebd. 
329  Vgl. ebd., S. 38f. 
330  Ebd., S. 39. 
331  Vgl. ebd. 



 64

Bereits die Bestimmung der ethischen Substanz bei den Griechen zeigt die 
Inkompatibilität des antiken Verständnisses der geschlechtlichen Dinge zu 
dem, was wir heute mit „Sexualität“ bezeichnen. Dazu Foucault:  

„Es wäre nicht leicht, bei den Griechen (wie übrigens auch bei den Lateinern) einen 
Begriff zu finden, der dem der ‚Sexualität‘ (…) entspräche. Also einen Begriff, der sich auf 
eine einzige Entität bezieht und als zugehörig zur selben Art, zum selben Ursprung und 
zum selben Kausalitätstyp mannigfache und anscheinend weit voneinander entfernte 
Phänomene zusammenfasst: Verhaltensweisen, aber auch Empfindungen, Bilder, Begehren, 
Instinkte, Leidenschaften.“332 

Natürlich verfügen die Griechen über sprachliche Möglichkeiten, das zu 
benennen, was heute gemeinhin als „sexuell“ bezeichnet wird. Aber alle 
diesbezüglichen Ausdrücke erfassen nur Teile hiervon, sie benennen zum 
Beispiel einzelne Praktiken oder beschreiben Beziehungen. Die Gesamt-
kategorie, der diese Elemente unterstehen, und die die ethische Substanz im 
klassischen Griechenland (sowie in der gesamten vorchristlichen Antike) 
ausmacht, ist viel schwieriger zu definieren. Im Griechischen gibt es dafür das 
substantivierte Adjektiv tà aphrodísia (im Lateinischen venerea), zu Deutsch 
in etwa gleichbedeutend mit „Liebesdingen“ oder „Geschlechtsleben“. Eine 
echte Entsprechung ist allerdings kaum zu finden, zu groß ist die Differenz der 
Begriffsfelder:333 

„Unsere Idee von ‚Sexualität‘ deckt nicht bloß einen viel weiteren Bereich ab; sie zielt 
auf eine Realität anderen Typs; und sie hat in unserer Moral und in unserem Wissen ganz 
andere Funktionen. Andererseits verfügen wir über keinen Begriff, der dieselbe Grenz-
ziehung und dieselbe Zusammenfassung vornähme, wie derjenige der aphrodísia.“334 

Aus diesem Grund verwendet Foucault den griechischen Ausdruck meist in 
seiner ursprünglichen Form.335  

In der Erfahrung der aphrodísia bilden Begehren, Akt und Lust eine 
Einheit.336 Der freie Bürger des klassischen Griechenlandes sieht das Ver-
langen nach Sex nicht als etwas Unnatürliches oder Böses an und auch nicht 
als etwas, in dem die tiefste Wahrheit des Individuums verborgen wäre, 
sondern als ein naturgegebenes Problem oder sogar eine Bedrohung, da hier-
mit Maßlosigkeit, Dekadenz und Verfall verbunden sein können. Den 

                                           
332  Ebd., S. 49. 
333  Vgl. ebd. 
334  Ebd., S. 50. 
335  Vgl. ebd. 
336  Vgl. ebd., S. 57. Die – zumindest partielle – Auflösung dieser Einheit wird einer der 

fundamentalen Züge der christlichen Ethik des Fleisches und der Konzeption der 
Sexualität sein. Die Lust wird in der christlichen Pastoral eine rigorose Abwertung – 
sowohl theoretisch als auch moralisch – erfahren, stattdessen wird das Begehren immer 
intensiver problematisiert werden. Vgl. Absatz 3.3 der vorliegenden Arbeit. 



 65

Gegenstand der moralischen Reflexion über die sexuelle Lebensführung bildet 
für die Griechen nicht etwa der Akt selbst, nicht das Begehren danach und 
nicht einmal das mit beiden verbundene Vergnügen, sondern die Dynamik, die 
diese drei Elemente kreisförmig verbindet: Das Begehren führt zum Akt, 
dieser zur Lust und jene ruft wiederum Begehren hervor. Die ethische Frage 
lautet somit nicht: Welches Begehren? Welches Vergnügen? Welche Lust? Es 
geht hier nicht um die Kodifizierung erlaubter und verbotener Akte, sondern: 
Mit welcher Kraft wird man von der Lust und dem Begehren getragen? Dieses 
dynamische Verhältnis bildet gewissermaßen die Beschaffenheit der sittlichen 
Erfahrung der aphrodísia, die aufgrund der Gefahr, die sie potentiell für die 
Souveränität des Subjektes bedeutet, problematisiert wird.337  

Dieser Charakter der aphrodísia führt aber weder zu ihrer Verdammung 
noch zur Abstinenz, sondern stellt die Aufgabe eines maßvollen, bewussten 
und kontrollierten Umgangs mit der Lust. Die Bedrohung impliziert so 
gleichzeitig das Potential zur Selbstbildung und Persönlichkeitsreifung. An der 
Aufgabe, ein bewusstes Verhältnis gegenüber der Sexualität zu konstituieren, 
bildet sich der Grieche zum Subjekt seiner selbst.338 Damit kann „das Studium 
der Problematisierung des sexuellen Verhaltens in der Antike als ein Kapitel – 
eines der ersten Kapitel – dieser allgemeinen Geschichte der „Selbst-
techniken“ betrachtet werden“.339 

Die Art der Unterwerfung in der klassischen Antike ist immer eine Form 
der Selbstunterwerfung, denn es geht nicht um die penible Befolgung 
präskriptiver Regeln, sondern um wachsame Selbstführung in den Dingen der 
Lust. Dabei ist es von erheblicher Bedeutung, die richtige Zeit, die ent-
sprechenden Umstände, den passenden Partner abzuwarten. Hierum rankt sich 
ein ganzes Geflecht ärztlicher und philosophischer Reflektionen.340 Um es in 
der Ausarbeitung einer solchen Ethik der sexuellen Mäßigkeit zur Meister-
schaft zu bringen, reicht bloße Selbstdisziplin nicht aus. Wie eine jede Kunst 
erfordert auch die Lebenskunst beständige Übung, um zur Vollkommenheit zu 
reifen. Die in diesem Sinne praktizierte Askese dient nicht der Weltflucht oder 
Selbstnegation, wie es später im Christentum der Fall sein wird, sondern der 
Vervollkommnung des Selbstverhältnisses und der Selbstkontrolle.341 

Die Selbstentwicklung des klassischen Griechen zum moralischen Subjekt 
darf keineswegs als individualistische und egozentrische Selbstbeschäftigung 
abseits des sozialen und politischen Lebens interpretiert werden. In ihrer 

                                           
337  Vgl. Foucault (1984), S. 58. 
338  Vgl. ebd., S. 18f. Vgl., Kögler (2004), S. 156. 
339  Foucault (1984), S. 18f. 
340  Vgl. Foucault (1981a), S. 283f. 
341  Vgl. Foucault (1982), S. 404-406. 



 66

Bedeutung und Zwecksetzung ist diese Praxis unmittelbar mit dem Gemein-
wesen verkoppelt. Die Fähigkeit, über sich selbst zu herrschen, bildet die 
Voraussetzung für die Herrschaft über andere. Das grundlegende Zeugnis 
dieser Verbindung von Selbstbildung und Führung anderer liefert nach 
Foucault Platons Dialog Alkibiades, den er in seiner Vorlesung des Jahres 
1982 analysiert.342  

Alkibiades ist ein junger Mann mit der Absicht, in die Politik einzutreten. 
Er möchte seine Standesprivilegien durch die Ausübung einer leitenden 
Funktion in der Polis manifestieren. Zu diesem Zeitpunkt spricht nun Sokrates 
den Alkibiades an. Er macht ihn darauf aufmerksam, dass er vielen seiner 
künftigen Gegner unterliegen müsste, denn er könne weder mit deren 
Reichtum, noch mit deren Bildung und Erziehung konkurrieren. Das einzige, 
was diesen Mangel auszugleichen vermöchte, sei „ein Wissen, eine techne“343. 
Doch auch über eine solche techne344 verfügt Alkibiades nicht: Anhand des 
klassischen Verfahrens aller sokratischen Dialoge345 beweist Sokrates seinem 
jungen Gesprächspartner, dass dieser ihm auf die Frage, was es zu bedeuten 
hätte, die Stadt gut zu regieren, die Antwort schuldig bleiben muss. So erkennt 
Alkibiades, dass er nicht die techne besitzt, vermittels derer er angemessen 
regieren könnte. Die Verunsicherung hierüber ist groß.346 Doch Sokrates kann 
ihn beruhigen: Er rät ihm, zuallererst „den Geist auf sich selbst (zu, A.T.) 
richten“347, „Sorgfalt auf sich selbst (zu, A.T.) verwenden“348, kurz, sich um 
sich (zu, A.T.) sorgen“.349 Das Thema der Selbstbildung, vermittelt durch die 
Sorge um sich, erscheint also nicht als eine selbstverliebte Praktik privile-
gierter Polisbürger, sondern als Bedingung dafür, seinen Standesvorteil in 
politisches Handeln ummünzen zu können.350 

Während Foucault das Thema der Selbstbildung und deren Techniken in 
Der Gebrauch der Lüste bezogen auf die Sexualität untersucht, so geht es in 
der Analyse des Alkibiades um die Sorge um sich in einem allgemeinen Rah-
men. Beide Komplexe sind miteinander verbunden, da Foucault meint, „dass 
es nicht möglich ist, eindeutig zu verstehen, was die Sexualmoral der Griechen 

                                           
342  Vgl. ebd., S. 63. 
343  Ebd., S. 58. 
344  „Techne meint in der Antike allgemein die lebensdienliche Kunst, die Kunstfertigkeit 

und die Geschicklichkeit, die auch Wissen und Wissenschaft umfassen kann.“ Schmid 
(2000), S. 253.   

345  Vgl. Foucault (1982), S. 59. 
346  Vgl. ebd., S. 56-59.  
347  Ebd., S. 56. 
348  Ebd., S. 59 
349  Ebd. 
350  Vgl. ebd., S. 59f. 



 67

war, wenn man sie nicht mit einer Selbsttechnologie vergleicht.“351 Im 
Rahmen der drei Bände von Sexualität und Wahrheit thematisiert Foucault die 
Selbsttechnologien als solche kurz in Der Gebrauch der Lüste.352 Hier 
erhalten sie die Funktion einer einführenden Hintergrundinformation zum 
eigentlichen Thema. In Die Sorge um sich untersucht er sie kompendiarisch 
vor allem für den Zeitrahmen der römisch-hellenistischen Epoche. In den 
Studien zum Alkibiades hingegen geht es um die Selbstsorge zu Platons 
Zeiten. Wie kann die Kenntnis dieser Untersuchungen das Verständnis der 
Denkbewegung Foucaults vertiefen? Schließlich hat Foucault seine dies-
bezüglichen Ausführungen in Sexualität und Wahrheit kaum, beziehungsweise 
gar nicht mehr berücksichtigt. 

1980 äußerte Foucault in seiner Vorlesung Die Regierung der Lebenden, er 
wolle eine „Geschichte der Wahrheitsakte“353 schreiben, und bestimmt zwei 
Jahre später explizit die Verbindung von Subjektivität und Wahrheit als sein 
zukünftiges Thema.354 Der Bezug zur Sexualität ist nachvollziehbar: Wenn er 
zeigen will, „wie jene lange Geschichte begann, die Sex und Subjekt in 
unserer Gesellschaft miteinander verbindet“355, so ist die Frage nach dem 
Subjektstatus stets im Zusammenhang mit einer – wie auch immer gearteten – 
Verbindung mit der Wahrheit zu denken.356 1982 ist es Foucaults Anliegen, 
die in dem Beispiel der aphrodisia enthaltene allgemeinere „Problematik von 
‚Subjekt und Wahrheit’ heraus (zu, A.T.)arbeiten.“357 Die Selbsttechniken 
haben hierbei stets die Funktion, dem Subjekt den Zugang zur Wahrheit zu 
ermöglichen, es „wahrheitsfähig“ zu machen.358  

Der Ort, an dem die Wahrheit zu finden ist, wird sich im Verlauf der 
Geschichte wandeln. Um zu begreifen, wie die frühen Christen dazu kamen, 
die Wahrheit im Begehren zu suchen, und später noch allgemein die Sexualität 
zu diesem „Wahrheitsort“ werden sollte, ist es notwendig, die Verbindung von 
Subjekt und Wahrheit von der klassischen Antike an zu durchleuchten. 
Schließlich war es ein zentrales Forschungsergebnis Foucaults – und von 
wesentlicher Bedeutung für die Neuprojektierung seiner Sexualitätsgeschichte 

                                           
351  Foucault (1983b), S. 464. 
352  Vgl. Foucault (1984), S. 36-47. 
353  Vgl. Gros (2004), S. 618f. Übersetzt liegt nur die Zusammenfassung dieser Vorlesung 

vor. Vgl. Michel Foucault: Von der Regierung der Lebenden (1980). In: Schriften (4), 
S. 154-159. 

354  Vgl. Foucault (1982), S. 16. 
355  Foucault (1981a), S. 261. 
356  Vgl. Foucault (1983a), S. 546f. 
357  Foucault (1982), S. 16. 
358  Vgl. ebd., S. 34, S. 70. 



 68

– dass es unhaltbar ist, einen radikalen Einschnitt zwischen einer vermeintlich 
liberalen Antike und einem strengen Christentum anzunehmen.359  

Wie gestaltet sich nun das Platonische Konzept der Selbstsorge? Was soll 
Alkibiades tun? Ja, was ist dieses „Selbst“, das den Gegenstand der Sorge 
bildet, eigentlich? Das Selbst bei Platon ist die Seele (psyche). Wie sorgt man 
sich um sie? Worin muss die „Sorge um sich“ (epimeleia heautou) bestehen? 
Sokrates’ Anweisung lautet: „gnothi seauton“, erkenne dich selbst. Die Sorge 
um sich selbst vollzieht sich bei Platon als Selbsterkenntnis; die Selbst-
erkenntnis ist das Mittel, welches dem Zweck der Selbstsorge unterstellt ist. 
Die Aufforderung zur epimeleia bezeichnet somit den Bezugsrahmen, in dem 
sich das gnothi seauton verwirklichen soll.360  

Aber: Es geht beim Verständnis dessen, was heauton ist, nicht darum, seine 
innere Natur zu kennen, solche Gedanken liegen Platon fern. Es geht statt-
dessen um die Beziehung, die das Reflexivpronomen heauton bezeichnet: Was 
ist dieses Element, das auf der Seite des Subjekts sowie des Objekts dasselbe 
ist? Das Selbst führt die Sorge durch und ist gleichzeitig ihr Gegenstand. Wie 
wird das Selbst – die Seele – näher charakterisiert? Sie erscheint bei Platon als 
das Subjekt aller körperlichen, instrumentellen und sprachlichen Betätigungen, 
sofern sie sich der Sprache, der Werkzeuge und des Körpers bedient. Es geht 
hier um die Seele als Subjekt der Handlung, und nicht um die Seele als 
Substanz.361 Das ist wegweisend für die zukünftige Entwicklung. Die 
stoischen Philosophen beispielsweise werden diese Bestimmung aufnehmen. 
In deren Selbstsorge geht es darum, sich um sich zu kümmern sofern man 
Subjekt einer Anzahl von Dingen ist: Subjekt einer instrumentellen Handlung, 
Subjekt von Verhältnissen und Beziehungen und Subjekt der Beziehung zu 
sich selbst.362 

Was für konkrete Praktiken stehen nun in der klassischen Epoche hinter der 
Aufforderung zur epimeleia? Es geht um Praktiken zur Konzentration des 
Denkens auf sich selbst, des In-sich-selbst-Zurückziehens (anachoresis eis 
heauton), sodann um Prüfungen der Ausdauer und der Fähigkeit, Ver-
lockungen zu widerstehen, um die Prüfung des Gewissens et cetera.363 Diese 
Arten der Selbstsorge haben jedoch nicht unmittelbar mit der Selbsterkenntnis 
zu tun. Das Ensemble der Techniken, in denen sich die Sorge um sich zu 
Platons Zeiten äußert, hat seine Wurzeln in uralten Praktiken und Erfahrungs-
modi, die bereits lange vor Platon und Sokrates existierten. So, wie im 

                                           
359  Vgl. Foucault (1981a), S. 262. 
360  Vgl. Foucault (1982), S. 95-100. 
361  Vgl. ebd, S. 78-84. 
362  Vgl. ebd., S. 84. 
363  Vgl. ebd, S. 72-74, S. 96. 



 69

Alkibiades die Selbstsorge die Voraussetzung für die Regierungsbefähigung 
ist, so gab es auch schon früher eine Technologie des Selbst, die im Zu-
sammenhang mit dem Zugang zu bestimmtem Wissen und Können oder der 
Wahrheit im allgemeinen stand.364 Auf dieses Konglomerat stützt sich Platon. 
Im Alkibiades ereignet sich – und hierin besteht die fundamentale Bedeutung 
des Dialoges – der erste theoretische Auftritt der Sorge um sich, der erste 
philosophische Auftritt bei gleichzeitig technischer Kontinuität.365 

Das ist ein Einschnitt von weitreichender Bedeutung. Nach Foucault 
dokumentiert Platons Alkibiades einen Moment der allmählichen Neuordnung 
jener alten Technologien des Selbst: 

„Genaugenommen scheint mir, daß die gesamte Bewegung des platonischen Denkens 
hinsichtlich der Sorge um sich gerade darin besteht, eine Reihe dieser vorfindbaren, bereits 
vorhandenen archaischen Techniken durch Aneignung und Einverleibung zu ordnen und 
dem großen Grundsatz ‚Erkenne dich selbst‘ unterzuordnen.“366 

Die Selbstsorge wird also bei Platon in die Form der Selbsterkenntnis 
gebracht, was Foucault als ein „konstitutives Moment (des) Platonismus“367 
wertet. Diesem Kapitel kommt in der Geschichte der Selbsttechnologien 
wesentliche Bedeutung zu, da es gewichtige Folgen in der griechischen, 
hellenistischen und römischen Zivilisation nach sich zieht.368 Um welche Kon-
sequenzen geht es?  

Die übergreifende Frage, auf die Foucault hier seine Thesen bezieht, ist die 
nach der geschichtlichen Entwicklung der Beziehungen zwischen Subjekt und 
Wahrheit, und der Rolle, die in diesem Verhältnis die Selbsttechniken 
spielen.369 Die Praktiken, die Platon im Phaidon oder im Symposion be-
schreibt, gehen, wie Foucault referiert,370 mit dem Ende der klassischen 
Epoche keineswegs unter. Nach Foucault repräsentiert die Verbreitung der 
Selbsttechniken innerhalb des Platonischen Denkens nur die erste Stufe einer 
umfassenden Verschiebung, Umstrukturierung und Neuordnung innerhalb 
dessen, was einmal die so bedeutsame Selbstkultur der hellenistischen und 
römischen Epoche werden sollte.371 Das Ensemble römisch-hellenistischer 
Selbstpraktiken wird sich mit Blick auf die weitere Argumentation Foucaults 
als Material der christlichen Askese erweisen, die es in sich aufgenommen und 

                                           
364  Vgl. ebd., S. 70. 
365  Vgl. ebd., S. 70, 76. 
366  Ebd., S. 96. 
367  Ebd., S. 95. 
368  Vgl. ebd., S. 95. 
369  Vgl. ebd., S. 16. 
370  Vgl. ebd., S. 96,  
371  Vgl. ebd., S. 75. 



 70

ihren Zwecken gemäß umgestaltet hat.372 Lässt sich somit sagen, dass bereits 
bei Platon bestimmte Elemente angelegt sind, die spätere Signifikanten des 
Christentums sein würden? Foucaults diesbezügliche Ausführungen weisen 
darauf hin: 

 „Die Fragen der Selbstsorge, der Regierung anderer sowie seiner selbst hängen zusam-
men. Sie bilden eine Kette, „deren Geschichte lang und komplex sein wird, bis sich 
schließlich im 3. und 4. Jahrhundert unserer Zeitrechnung die Pastoralmacht in der christ-
lichen Kirche durchsetzt.“373  

Kann sich also die autoritäre Verpflichtung des Christentums, seine 
innerste Wahrheit – das heißt sich selbst – zu erkennen und im Geständnis 
auszusprechen, auf die Platonische Selbsterkenntnis stützen? Nun, unvermit-
telt ganz sicher nicht. Auch Foucault betont immer wieder die Unterschiede.374  

Wie funktioniert die Selbsterkenntnis bei Platon? Worin besteht sie? Wie 
gestaltet sich in diesem Kontext die Verbindung zwischen Subjekt und 
Wahrheit und welche Charakteristika bestimmen Platons Vorstellung von der 
Wahrheit als solcher? Das Grundprinzip der Platonischen Selbsterkenntnis ist 
folgendes: Um sich um sich selbst zu sorgen, muss man sich erkennen. Die 
Seele kann sich nur erkennen, wenn sie ihren Blick auf etwas richtet, das von 
gleicher Natur ist, wie sie selbst. Sie muss das Element ansehen, das ihre 
eigene Natur ausmacht; dieses Element umfasst Denken und Wissen (to 
phronein, to eidenai). Indem sich die Seele dem Prinzip zuwendet, welches 
Denken und Wissen ermöglicht, kann sie sich selbst sehen. Welches Prinzip 
ist das? Es ist das göttliche Element. In der Hinwendung zum Göttlichen kann 
sich die Seele selbst erkennen. Voraussetzung der Selbsterkenntnis ist die 
Erkenntnis des Göttlichen.375 

Wie gezeigt, ist dieser Vorgang im Alkibiades kein Selbstzweck. Sobald 
die Selbstsorge ihr Subjekt an den Punkt geführt hat, an dem sich ihm die 
Erkenntnis des Göttlichen öffnet, wird die Seele befähigt, Zugang zur Beson-
nenheit zu erlangen. Von dem Augenblick an, in dem die Seele sich das Prin-
zip des Denkens und der Erkenntnis – eben des Göttlichen – angeeignet hat, 
ist die Seele mit Besonnenheit (dikaiosyne)376 ausgestattet. Nun kann sie sich 
erneut zur Welt hinab wenden. Da sie sich nun angemessen zu verhalten ver-
steht, verfügt sie auch über die notwendige techne, um die Polis zu regieren. 
377 

                                           
372  Vgl. Foucault (1983b), S. 495. 
373  Foucault (1982), S. 68. 
374  Vgl. ebd., S. 320, sowie Foucault (1984c), S. 977. 
375  Vgl. Foucault (1982), S. 99f. 
376  Vgl. ebd., S. 101. 
377  Vgl. ebd., S. 100f. 



 71

Die Selbsterkenntnis als wichtigster Ausdruck der Sorge um sich gewähr-
leistet in der Platonischen und neuplatonischen Tradition Zugang zur Wahrheit 
allgemein. Der Platonismus kann den Zugang zur Wahrheit und die Erkenntnis 
nur auf der Voraussetzung der Selbsterkenntnis – als Erkenntnis des 
Göttlichen in einem selbst – denken. Deshalb sind im Platonismus Wahrheit 
und Erkenntnis nur um den Preis einer spirituellen Bewegung der Seele zu 
haben. Sie muss sich erst durch entsprechende Arbeit an sich selbst für den 
Zugang zur Wahrheit qualifizieren. Das Subjekt muss sich verändern, um der 
Wahrheit habhaft zu werden.378  

Am Schnittpunkt von Sorge um sich und Selbsterkenntnis steht bei Platon 
die Wiedererinnerung: Indem die Seele sich daran erinnert, was sie gesehen 
hat, entdeckt sie, was sie ist. Die Erinnerung führt das Subjekt zur Wahrheit. 
Die Wahrheit ist im Subjekt also schon vorhanden, sie ist gewissermaßen 
„unbewusst gewusst“. Die Selbsterkenntnis der Seele ist damit immer die 
Erkenntnis von etwas bereits Bekanntem. In der Platonischen Wieder-
erinnerung laufen die Selbsterkenntnis und die Erkenntnis der Wahrheit, die 
Sorge um sich und die Rückkehr zum Sein, in derselben Seelenbewegung 
zusammen und werden dort festgehalten. Selbsterkenntnis und Seins-
erkenntnis, Rückkehr zu sich und Erinnerung des Wahren sind im Platonismus 
somit ein und dasselbe. 379 

Foucault macht ganz besonders darauf aufmerksam, dass Selbsterkenntnis 
bei Platon keinesfalls den Blick auf eine Art „innere Objektivität“380 bedeutet, 
„von der aus man auf die Natur der Seele schließen könnte.“381 Es handelt sich 
stattdessen um eine Erkenntnis dessen, was die Seele ihrem Wesen und ihrer 
Wirklichkeit nach ist: 

„das Erfassen dieses der Seele eigenen Wesens führt zu einer Wahrheit, allerdings nicht 
zu der Wahrheit, im Verhältnis zu der die Seele einen zu erkennenden Gegenstand dar-
stellen würde, sondern zu einer Wahrheit, welche die Seele bereits kannte.“382 

Weshalb betont Foucault diese Modalitäten des Platonischen Verhältnisses 
von Seele und Wahrheit besonders? Der eben zitierte Satz grenzt die 
Konzeption Platons von zwei späteren Modellen ab: einerseits von der 
philosophischen Askese im ersten und zweiten Jahrhundert nach Christus, 
andererseits von der Wahrheitsbindung im Christentum. Die Seele als objekti-
vierter Erkenntnisgegenstand gehört zum christlichen Paradigma; Selbst-
erkenntnis hat hier die „exegetische Funktion, Natur und Ursprung der inne-

                                           
378  Vgl. ebd., S. 70, S. 108. 
379  Vgl. ebd., S. 317, 319. 
380  Ebd., S. 554. 
381  Ebd. 
382  Ebd., S. 554f. 



 72

ren, sich in der Seele vollziehenden Bewegungen aufzudecken.“383 Das ist 
etwas ganz anderes, als die Seele, die ihre Wirklichkeit in ihrem Wesen zu 
erkennen sucht.384  

Platons Modell der Beziehung von Selbstsorge, Selbsterkenntnis und 
Wahrheit unterscheidet sich nach Foucault auch vom Verständnis der Stoiker: 
Für die stoischen Philosophen ist die Wahrheit nichts, was in der Seele zu 
finden wäre. Die Wahrheit ist der Seele äußerlich; sie liegt vor allem in den 
logoi der Lehrer, die es sich beständig einübend anzuverwandeln gilt.385 Diese 
Differenzen sind nicht die einzigen; der Kontrast der drei Modelle zueinander 
wird sich anhand der beiden folgenden Abschnitte zur römisch-hellenistischen 
und zur frühchristlichen Epoche detaillierter klären. 

Die Wahrheit, die bei Platon erfasst wird, ist die Wahrheit, die den 
Erkennenden befähigt, andere Menschen zu führen.386 Die Selbsttechniken, 
die einem Subjekt den Wahrheitszugang gewährleisten sollen, zielen – wie 
gezeigt – nicht auf eine ego-zentrierte Selbstbeziehung, sondern vor allem auf 
die souveräne Verwirklichung seiner selbst im öffentlichen Leben. Es geht bei 
der Selbstvervollkommnung im Grunde darum, zu einer „Ästhetik der Exis-
tenz“387 zu gelangen, die die Momente sozialer Anerkennung, ästhetischer 
Qualität und vernunftgemäßen Handelns einschließt.388 Unter „Ästhetik der 
Existenz“ ist so  

„eine Lebensweise zu verstehen, deren moralischer Wert (...) auf gewissen Formen oder 
vielmehr auf gewissen formellen Prinzipien im Gebrauch der Lüste, auf ihrer Aufteilung, 
Begrenzung und Hierarchisierung (...) beruht. Durch den lógos, durch die Vernunft und 
durch das Verhältnis zum Wahren, von dem es sich bestimmen lässt, fügt sich so ein Leben 
in die Erhaltung oder die Reproduktion einer ontologischen Ordnung ein; andererseits 
empfängt es den Glanz der Schönheit in den Augen derer, die es betrachten oder in ihrer 
Erinnerung bewahren können.“389     

Die Subjektivierung seiner selbst vermittels einer Ethik der Mäßigung 
bedeutet also keinen Rückzug aus der Gemeinschaft, sondern die Einordnung 
in ein umfassendes Ganzes, dem Wahrheit, Sittlichkeit und Schönheit inne-
wohnen.390 

In diesem Sinne scheint Foucault, „daß seit der klassischen Epoche das 
Problem darin bestand, eine gewisse techne tou biou (eine Lebenskunst, eine 

                                           
383  Ebd., S. 320. 
384  Vgl. ebd., S. 556. 
385  Vgl. Foucault (1984c), S. 985. 
386  Vgl. Foucault (1982), S. 559. 
387  Foucault (1984), S. 118. 
388  Vgl. Kögler (2004), S. 157. 
389  Foucault (1984), S. 118. 
390  Vgl. Kögler (2004), S. 157. 



 73

Existenztechnik) zu definieren.“391 Die techne tou biou bildet den allgemeinen 
Kontext, in dem sich die Frage nach der Sorge um sich stellt.392 Der Mensch 
und seine Existenz sind nach Foucault in der griechischen Vorstellung so 
beschaffen, dass die Menschen nicht leben können, ohne sich auf ein ratio-
nales und präskriptives System wie die techne zu beziehen. So wichtig im 
griechischen Denken auch der Staat und die Idee des nomos ist, so groß der 
Einfluss der Religion, weder die politische Struktur noch das Gesetz und auch 
nicht das religiöse Gebot können einem Griechen oder einem Römer sagen, 
was er sein Leben lang tun soll. Und schon gar nicht können sie, wie Foucault 
betont, dazu anleiten, sein Leben zu formen und zu gestalten:393 

„Die techne tou biou füllt, glaube ich, in der klassischen griechischen Kultur jene 
Leerstelle aus, die weder der Staat noch das Gesetz, noch die Religion hinsichtlich der 
Lebensorganisation auszufüllen in der Lage sind.“394  

Die griechische Ethik gründet sich demnach also weniger auf präskriptive 
Normen als auf eine techne, diese auf das Selbst gerichtete Kunst, die man 
selbstbestimmt verwirklicht.395 Foucault sieht hierin die Idee einer Moral, die 
zwar der Existenz eine sehr starke Struktur geben kann, jedoch ohne ein auto-
ritäres, universelle Gültigkeit beanspruchendes, Regelsystem auskommt.396   

Der Grundsatz der Selbstsorge bildet nur ein Element – wenn auch das 
wichtigste – der allgemeinen Form der techne tou biou. Foucault nimmt nun 
folgende Entwicklung an: Während im klassischen Griechenland die epi-
meleia heautou notwendiger und vorherrschender Bestandteil der Lebenskunst 
war, so ereignet sich in der römisch-hellenistischen Epoche gewissermaßen 
eine Inversion von Lebenstechnik und Selbstsorge. Ihm scheint, dass die 
Sorge um sich nun nicht mehr nur die primäre Dimension der techne tou biou 
ist, sondern sich ihr gegenüber verselbstständigt hat. Die techne tou biou, die 
Art und Weise der Lebensgestaltung, hat sich nun völlig dem Bezugsrahmen 

                                           
391  Foucault (1982), S. 544. 
392  Genau genommen kann man bezogen auf die griechische Klassik nicht von 

Subjektivität sprechen. Das ethische Grundelement nämlich ist das bios, die 
Lebensweise (Vgl. Foucault (1982), S. 38). Da kein griechischer Denker jemals eine 
Definition des Subjekts gesucht habe, bestreitet Foucault, dass es eine solche Erfahrung 
zu jener Zeit gegeben hätte: „Das heißt nicht, die Griechen hätten sich nicht bemüht, die 
Bedingungen zu bestimmen, innerhalb derer eine Erfahrung gegeben sei, welche aber 
nicht die des Subjekts, sondern die des Individuums ist, insofern es sich als Herr seiner 
selbst zu konstituieren sucht. Die klassische Antike kannte keine Problematisierung der 
Selbstkonstitution als Subjekt; seit dem Christentum hingegen wurde die Moral von 
einer Theorie des Subjekts mit Beschlag belegt.“ (Foucault 1984b, S. 872)  

393  Vgl. Foucault (1982), S. 544. 
394  Ebd. 
395  Vgl. ebd., S. 544f. 
396  Vgl. Foucault (1983b), S. 471. 



 74

der Sorge um sich einzuschreiben. Künftig hat man sein Leben derart zu 
leben, dass man die bestmögliche Beziehung zu sich selbst unterhält. Die 
Herstellung eines möglichst perfekten Selbstverhältnisses wird zum Zweck an 
sich. Die Selbstsorge ist nicht mehr an die Fragen nach dem besseren und 
vernünftigeren Leben und der angemessenen Regierung anderer gebunden. 
Das war das Problem des Alkibiades. Künftig, so Foucault, muss das Subjekt 
sein Leben dem Bemühen um eine vollendete Selbstbeziehung unterstellen.397 

An dieses neue Ziel werden sich künftig die Selbsttechniken anzupassen 
haben. Ihre Aufgabe wird die Vermittlung eines veränderten Verhältnisses von 
Subjektivität und Wahrheit sein. Und innerhalb der allgemeinen Technologie 
des Selbst wird auch die Problematisierung der aphrodisia einen anderen 
Stellenwert zuerkannt bekommen.  

3.2  Die hellenistisch-römische Epoche: Ein „Goldenes 
Zeitalter“ der Selbstsorge 

Im dritten Band der Geschichte der Sexualität, Die Sorge um sich, analy-
siert Foucault die Veränderungen, die sich in der griechischen und nun auch 
römischen Selbstethik der ersten drei nachchristlichen Jahrhunderte ergeben. 
Wie schon im zweiten Band untersucht er die Fragen der sexuellen Aktivität 
bezogen auf das Verhältnis zum eigenen Körper, zur Ehefrau und zu den 
Knaben. 

Betrachtet man die Texte der Philosophen und Ärzte der ersten beiden Jahr-
hunderte, so scheint deren Haltung zunächst eine größere Strenge angenom-
men zu haben, als dies vorher der Fall war. Die Texte des Soranus, Rufus von 
Ephesos, Musonius, Seneca oder Plutarch, des Epiktet oder Marc Aurel doku-
mentieren ein verstärktes Misstrauen gegenüber den Lüsten und deren Aus-
wirkungen auf Leib und Seele. Die Pflichten der Ehe werden betont bei 
gleichzeitiger Abnahme des Interesses an der Knabenliebe. Allgemein, so 
Foucault, entsteht der Eindruck, als sei die Frage nach dem Verhältnis, das 
man den sexuellen Lüsten gegenüber einnehmen sollte, drängender gewor-
den.398 

Nun ist diese zunehmende Strenge Foucault zufolge jedoch nicht etwa im 
Sinne der Einführung strikterer Verbote aufzufassen. Wie Foucault zeigt, un-
terscheidet sich die Ebene des Codes nicht wesentlich von der des vierten 
Jahrhunderts vor Christus. Die Verbote und tabuisierten Themen (z.B. Inzest) 
bleiben nach wie vor die gleichen. Was Foucault an den Texten der ersten bei-

                                           
397  Vgl. HdS, S. 545f. 
398  Vgl. Foucault (1984d), S. 55-57. 



 75

den nachchristlichen Jahrhunderte auffällt, ist die Vehemenz, mit der die Sor-
ge um die eigene Person gefordert, und in diesem Rahmen der Umgang mit 
der Lust sorgfältigster Kontrolle unterworfen wird: 

 „(...) diese Vermehrung der sexuellen Sittenstrenge in der Moralreflexion äußert sich 
nicht in Form eines enger angezogenen Codes, welcher die verbotenen Akte definierte, 
sondern in Form einer Intensivierung des Selbstbezuges, durch den man sich als Subjekt 
seiner Handlungen konstituiert.“399 

Es geht also nicht um die Einführung schärferer Verbote – dafür findet 
Foucault in den griechischen Texte keinerlei Anhaltspunkte – sondern um eine 
neue Unterwerfungsweise, eine intensivierte Art, sich als Moralsubjekt zu 
konstituieren. In diesem Sinne betreibt Foucault keine Genealogie der Moral, 
da sich die Ebene des Codes nicht wesentlich verändert. Nach eigener Aus-
sage betreibt er stattdessen eine „Genealogie der Ethik“400, das heißt, eine 
„Genealogie des Subjekts als Subjekt ethischer Handlungen oder die Genealo-
gie des Begehrens als ethisches Problem.“401  

Welche historischen Entwicklungen bewirkten die Veränderung der 
klassisch-antiken Moral? Eine verbreitete Auffassung der konventionellen 
Geschichtswissenschaft bewertet den Niedergang der Stadtstaaten seit dem 
dritten Jahrhundert vor Christus als Fundament der intensivierten Moral-
reflexion. Diese Forschungsposition beurteilt die politische Umstrukturierung 
als Motiv für eine Verringerung des öffentlichen Lebens dort, wo die Funktion 
als Stadtbürger den Beruf einer Person ausgemacht hatte. Darin erkennt man 
den Grund für eine neue Dekadenz der traditionell herrschenden Klassen, die 
ihren Ausdruck in einer verstärkten Wendung zu sich selbst gefunden hätte. 
Dies sei ein Mittel gewesen, notwendig, um den faktischen Autoritätsverlust 
zu kompensieren. Die Menschen hätten sich mit dem Untergang des Stadt-
staates als eigenständiger Entität plötzlich Weltmächten ausgeliefert gefühlt, 
was nicht ohne Folgen für die hellenistischen Philosophien geblieben sei: als 
Philosophien der Flucht hätte deren Hauptzug in der Kultivierung der Selbst-
autonomie bestanden.402 Diese Forschungsposition greift Foucault fundamen-
tal an: 

Zum einen bestreitet er, dass die politischen Veränderungen so tiefgreifend 
waren wie oft angenommen. Er weist mit Sandbach darauf hin, dass die Stadt-
staaten ohnehin „niemals Sicherheit geboten hatten“, und dass sie zudem die 

                                           
399  Ebd., S. 57. 
400  Foucault (1983b), S. 479. 
401  Ebd. 
402  J. Ferguson: Moral Values in the Ancient World. London 1958. S. 135 ff.  



 76

primäre Form der gesellschaftlichen Organisation blieben, „auch nachdem die 
militärische Macht an die großen Monarchien übergegangen war.“403 

Zum anderen wendet sich Foucault gegen die Ansicht, dass eine Kausal-
beziehung zwischen dem Verschwinden der traditionell führenden Klassen 
und der vermehrten Konzentration auf die Selbstsorge bestehen soll. Er ver-
ortet die wesentliche Ursache für die neue Akzentuierung der moralischen 
Reflektion hingegen in den veränderten Bedingungen der Machtausübung, die 
die politischen Umwälzungen nach sich gezogen hätten.404 Was ist hierunter 
zu verstehen? 

Um unter den neuen Bedingungen zu regieren, bedurfte es eines aus-
gedehnten Verwaltungsapparates. Folglich vergrößerte sich die Gruppe der 
Senatoren und Ritter im Laufe der ersten Jahrhunderte, auch wenn sie in 
Relation zur Gesamtbevölkerung weiterhin eine absolute Minderheit bildeten. 
Die Rolle, die ihnen nun zufällt, ist eine andere als früher: Ihre Ämter – häufig 
nur auf Widerruf übertragen – hängen jetzt von der Laune des Herrschers ab. 
Meist sind es Relaispositionen, die eine Station auf dem Weg der Weiter-
leitung der Macht von oben nach unten bilden.405 Syme spricht von einer 
„managerial aristocracy“, einer Dienstaristokratie, welche der Verwaltung die 
benötigten Beamten liefert.406  

Will man nun verstehen, weshalb sich diese Eliten für die Konstituierung 
ihrer selbst als Moralsubjekt interessierten, weshalb sie der Problematik der 
Lüste (als einem wesentlichen Bereich der Selbstsorge) Bedeutung für ihr 
Leben zumaßen, so darf dieses Verhalten nach Foucault nicht als frustrierter 
Rückzug interpretiert werden. Es sei vielmehr um die Suche nach einem neuen 
Modus gegangen, das Verhältnis zu seinem veränderten Stand, zu neuen Tä-
tigkeiten, Rechten und Pflichten zu definieren.407 

Die klassische Ethik implizierte eine sehr enge Beziehung der Macht über 
sich und der über die anderen. Die Lebensführung hatte sich vollkommen 
analog zum gesellschaftlichen Stand einer Person zu verhalten, der wiederum 
von Geburt an festgelegt war. Doch nun ist es nicht mehr selbstverständlich, 
dass man – selbst wenn man der Herkunft nach dazu bestimmt ist – ein öffent-
liches Amt auch übernimmt. Die politische Tätigkeit wird zum Ausdruck eines 
persönlichen Willensaktes; das Subjekt gewinnt so an Autonomie gegenüber 
seinem sozialen Status. Die Geburt determiniert nicht mehr den gesamten 
Lebensablauf. Doch dieser Freiheitsgewinn birgt seine Ambivalenzen: Die 

                                           
403  F.H. Sandbach: The Stoics. London 1975, S. 23. 
404 Vgl. Foucault (1984d), S. 113. 
405 Vgl. ebd., S. 113f. 
406  R. Syme: Roman Papers, Bd. 2, Oxford 1979, S. 1576. 
407  Vgl. Foucault (1984d), S. 114. 



 77

Konstitution seiner selbst als sittliches Handlungssubjekt wird zunehmend 
problematischer.408  

Die gängige Geschichtswissenschaft interpretiert die Bedeutung, die der 
„Sorge um sich“ im römischen und hellenistischen Denken zuteil wurde, 
häufig als Alternative, die sich zu der Übernahme staatsbürgerlicher und 
politischer Verantwortung anbot.409 Doch die fundamentale Grenze verläuft, 
wie Foucault betont, keineswegs zwischen Engagement und Enthaltung. Die 
Selbstkultur bestimmt ihre Praktiken und Werte nicht als dem tätigen Leben 
entgegengesetzt. Viel eher sucht sie eine Art des Selbstverhältnisses zu ent-
werfen, auf dessen Basis politisches Handeln und die Übernahme sozialer 
Verpflichtungen in eine Form gebracht werden können, in der sie sowohl 
einem selbst als auch dem Gemeinwesen dienlich sind.410  

Es geht also nicht darum, den allgemeinen Rückgang der politischen 
Tätigkeit durch eine Moral des Selbstbezuges auszugleichen. Die neue Weise 
der ethischen Problematisierung muss vielmehr als „positive Antwort der 
damaligen Elite verstanden werden, sich eine neue „Stilistik der Existenz“ zu 
schaffen.“411 Die Reaktion der hellenistischen Bürger auf den Wandel der 
sozialen Grundstrukturen ist mehr als ein bloßer Reflex objektiver Ver-
hältnisse: Die Kreation einer „Kultur des Selbst“ ist ein origineller und selbst-
bestimmter Akt, der das notwendige Band zwischen politischer Herrschaft und 
Selbstbeherrschung durchtrennt, zugunsten des herausgehobenen Stellen-
wertes der auf die eigene Person konzentrierten Praktiken. Weit eher als an 
individualistischen Rückzug muss man deshalb nach Foucault an eine „Krise 
des Subjekts“412, präziser noch, der Subjektivierung denken: an die Schwierig-
keiten, sich selbst als moralisches Subjekt im Verhältnis zu seinen gesell-
schaftlichen Tätigkeiten zu konstituieren.413  

Neben den neuen politisch-administrativen Ausgangsbedingungen gibt es 
ein weiteres Motiv, das Foucault als richtungweisend für das Verständnis der 
intensivierten Problematisierung der Lüste und der Entwicklung der Selbst-
kultur bewertet. Auch die sich im Laufe der Zeit ergebenden Veränderungen 
in der Ehepraxis führen zu einer dringlicheren Problematisierung des Selbst-
verhältnisses. Es gilt nun, eine neue Weise zu finden, sein Verhältnis Frauen 
gegenüber zu situieren.414 

                                           
408  Vgl. ebd., S. 114 f. 
409  Vgl. Kögler (2004), S. 158. 
410  Vgl. Foucault: Regierung seiner selbst und der anderen (ein unveröffentlichtes Dossier). 

Auszüge in: Gros (2004), S. 655-657. 
411  Foucault (1984d), S. 97. 
412  Ebd., S. 129. 
413  Vgl. ebd., S. 128f. 
414  Vgl. ebd., S. 97. 



 78

In ihrer alten Form war die Ehe nur in dem Maße interessant, in dem sie 
rechtliche, zumindest den Stand betreffende, Folgen hatte: „Übertragung eines 
Namens, Bestimmung von Erben, Errichtung eines Systems von Bündnissen, 
Vereinigung von Vermögen.“415 Für die höheren Klassen war die Ehe-
schließung „weitgehend dynastisch, politisch und ökonomisch“416 motiviert. 
Das heißt nun nicht, dass gegenseitige Zuneigung ausgeschlossen gewesen 
wäre, doch entsteht der Eindruck, dass hier die Empfindungen unmittelbar mit 
der Ausübung des Gattenstatus und der hiermit einhergehenden Autorität 
verknüpft waren.417 

Das politisch-ökonomische Apriori, dem die Ehe unterstand, verlor 
automatisch an Bedeutung als sich ergab, dass für die privilegierten Teile der 
Gesellschaft Stand und Vermögen eher von der Beziehung zum Fürsten 
abhingen, von geschäftlichem Erfolg oder einer militärischen Karriere als von 
familialen Allianzen. Weniger unter strategischen Prämissen geschlossen wird 
die Ehe freier; dies betrifft die Entscheidung, überhaupt zu heiraten, die Wahl 
der Gattin, sowie die Gründe, aus denen heraus die Hochzeit vollzogen 
werden soll.418 

Daraus folgt, dass die Ehe immer mehr als reziproke Verbindung zwischen 
zwei Partnern erscheint, auch wenn die Ungleichheit des männlichen und des 
weiblichen Pols nicht völlig verschwindet. Gegenüber der Situation in der 
klassischen Antike hat die Frau in den ersten beiden Jahrhunderten nach 
Christus an rechtlicher Unabhängigkeit gewonnen. Ihre neue Freiheit beruht 
aber vor allem darauf, dass die Stellung ihres Mannes an politischer Relevanz 
verloren hat.419  

Die neuen Eheverträge heben die Pflichten des Mannes sehr viel stärker 
hervor als früher, und diese expliziten Ansprüche fordern von den Gatten 
andere Formen des Ehelebens: enger und mehr auf Reziprozität ausge-
richtet.420 Ging es früher primär darum, das Hauswesen (oikos) gut zu be-
herrschen, so ist es nun die Beziehung der Partner, die im Vordergrund steht. 
Die Verbindung der Gatten löste sich von ihren früheren instrumentellen 
Funktionen, um sich nun als einzigartige, sich selbst bezweckende, Beziehung 
darzustellen, die ihre eigenen Schwierigkeiten und Genüsse bietet.421 So wird 

                                           
415  Vgl. ebd., S. 100.  
416  J. Boswell: Christianity, Social Tolerance and Homosexuality, Chicago 1980, S. 62. 
417  Vgl. Foucault (1984d), S. 106. So lehrte beispielsweise Isomachos seine junge Frau, die 

Funktion der Hausherrin einzunehmen, und in dem Maße, wie sie ihrer Rolle gerecht 
wurde, brachte er ihr Respekt und Zuneigung entgegen (Vgl. ebd.). 

418  Vgl. ebd., S. 101. 
419  Vgl. ebd., S. 102. 
420  Vgl. ebd., S. 104. 
421  Vgl. ebd., S. 108. 



 79

die Ehe zum Brennpunkt intensiverer, aber auch problematischerer Erfah-
rungen.422 Bedenkt man, dass die moralische Reflexion über das gute Ver-
halten in der Ehe lange Zeit fast ausschließlich auf das Funktionieren des 
oikos gerichtet war, so sieht sich der Mann nun ganz neu mit der Frage 
konfrontiert, wie er sich als Moralsubjekt in seiner ehelichen Beziehung kon-
stituieren kann.423 

Die Reflexion über den Gebrauch der Lüste und die hiermit verbundene 
Ethik der Selbstbeherrschung war in der Gesellschaft klassisch-antiker 
Prägung direkt an drei Formen der Herrschaft gebunden: An die Herrschaft 
über sich, über das Hauswesen und an die politische Herrschaft über andere. 
Doch jetzt hat sie sich den neuen Bedingungen anzupassen. Die Selbst-
beherrschung als Kern der Ethik verschwindet zwar nicht, sie muss aber nun 
ein gewisses Wechselspiel zwischen Ungleichheit und Reziprozität in der Ehe 
zulassen; bezogen auf das gesellschaftlich-politische Leben muss eine 
Spaltung zwischen der Macht über sich und der über andere gedacht werden 
können. Die Herrschaft über sich löst sich zunehmend von der über die 
Mitmenschen ab und wird sich fortan zunehmend als Selbstzweck setzen.424 

Wenn die Sexualethik der ersten nachchristlichen Jahrhunderte verlangt, 
das Individuum möge sich verstärkt der Selbstsorge, konkret der moralischen 
Reflexion, befleißigen, um auf diese Weise den ethischen und ästhetischen 
Rahmen seiner Existenz abzustecken, so löst sich diese Anweisung nun von 
der unmittelbaren Verknüpfung mit einer bestimmten sozialen Position. Im 
Platonischen Kontext galt der Grundsatz vor allem für die jungen Aristo-
kraten, die im Begriff waren, ihren Standesvorteil in einer leitenden Funktion 
in der Polis zu realisieren: Der Alkibiades liefert hierfür das beste Beispiel. 
Doch nun wird die Selbstsorge zum allgemeinen und unbedingten Imperativ 
für Jung und Alt. Sie bedarf nicht mehr der höheren Legitimation durch eine 
bestimmte Tätigkeit, etwa der Herrschaft über andere. In der neoklassischen 
Kultur erscheint das Selbst als Gegenstand der Sorge und – das ist wesentlich 
– als ihr einziger Zweck.425 

Diese Entwicklung mag zunächst den Eindruck einer Liberalisierung und 
Egalisierung erwecken. Gewiss entsteht für das Subjekt hierdurch auch ein 
gewisser Freiraum gegenüber der klassisch-antiken Ordnung. Dessen Grenzen 
aber sind schnell erreicht: Anstatt auf die Befähigung zur Herrschaft gründen 
sich Lebenskunst und Selbstsorge nämlich nun auf ein neues Fundament, auf 
allgemeine Grundsätze der Natur oder der Vernunft, „in die sich alle gleicher-

                                           
422  Vgl. ebd., S. 105. 
423  Vgl. ebd., S. 109.  
424  Vgl. ebd. S. 129. 
425  Vgl. Foucault (1982), S. 113f. 



 80

maßen schicken müssen, was immer auch ihr Stand sei.“426 Diese Persön-
lichkeitsethik, deren Formen Foucault vor allem anhand von Texten der 
stoischen Autoren Marc Aurel, Seneca und Epiktet untersucht, vollzieht sich 
also mit Bezug auf das Allgemeine, auf die Vernunft schlechthin. Der 
römische Stoizismus befreit somit zwar die Ethik aus ihrer statutarischen 
Gebundenheit, denn schließlich wird dem Menschen in seiner Eigenschaft als 
Vernunftwesen, die schließlich unabhängig von einer sozialen Position ist, die 
Befähigung zugeschrieben, nach dem Guten zu streben. Doch indem die sto-
ischen Philosophen die Ethik derart verallgemeinern und auf ein Fundament 
mit normativem Anspruch stellen – und wer will sich schon außerhalb des 
Vernünftigen bewegen – verleihen sie ihr tendenziell den Rang einer 
universellen Norm:427 

 „Wenn die letzten Stoiker sagen: „Sie sind verpflichtet, dies zu tun, weil sie ein 
menschliches Wesen sind“, dann hat sich etwas geändert. Es ist nicht mehr das Problem 
einer Wahl; Sie müssen das tun, weil sie ein vernünftiges Wesen sind.“428 

In der klassischen Antike entschied man sich freiwillig zur Selbstsorge im 
Rahmen einer techne tou biou. Nun geht es um die Teilhabe am Prinzip der 
Vernunft und um die Verwirklichung allgemein-menschlicher Fähigkeiten. 
Sobald die antike Selbstethik nicht mehr zwingend an nur eine ganz kleine 
Gesellschaftsklasse gekoppelt war, tendierte sie schon dazu, den Status einer 
universell angewandten Moral anzunehmen. Die Stoßrichtung, die Selbstsorge 
und Ethik durch die Stoa erhielten, hat so die Möglichkeit einer veränderten 
Form des Selbstbezuges denkbar werden lassen. Im Christentum wird die 
Selbstkultur schließlich dem Dienst einer pastoralen Macht unterstellt, die sich 
bestimmte Elemente der ethischen Selbstarbeit aus der vorchristlichen Antike 
aneignet.429  

Realiter allerdings hat die Selbstethik niemals den Rang einer obligato-
rischen, gar juridischen, Maßgabe einnehmen können. Dazu Foucault in seiner 
Vorlesung Hermeneutik des Subjekts: „Kann man soweit gehen und sagen, daß 
die Sorge um sich von jetzt an ein universell gültiges ethisches Gesetz dar-
stellt?“430 Das verneint er entschieden: Wenn es Bemühungen gegeben habe, 
die Selbstsorge als allgemeingültiges Gesetz zu formulieren, so sei das ein 
fiktives Gebot gewesen, das immer nur von der kleinen Anzahl jener Indi-

                                           
426  Foucault (1984d), S. 93. 
427  Vgl. Gros (2004), S. 649. 
428  Foucault (1983b),S. 480. 
429  Vgl. Foucault (1983b), S. 495. 
430  Foucault (1982), S. 148f.  



 81

viduen ins Werk gesetzt werden konnte, die über genügend freie Zeit 
verfügten.431  

Wie funktioniert die hellenistische Form der Selbstsorge konkret? In 
diesem „Goldenen Zeitalter der Selbstkultur“432 wurden unzählige Praktiken 
ausgedacht und erprobt, die das Subjekt zu einer vollendeten Selbstbeziehung 
im Sinne souveräner Selbstbeherrschung führen sollten. Diese Praktiken er-
hielten allgemein die Bezeichnung askesis, die – wie sich zeigen wird – in 
einem völlig anderen Sinn zu verstehen ist als die Askese im Christentum:  

Grundmotiv der vorchristlich-antiken Askese ist die Konstitution eines 
ebenso souveränen wie erfüllten Selbstbezuges. Voraussetzung hierfür ist die 
Fähigkeit, sich weder von äußeren Ereignissen noch von inneren Regungen 
aus der Bahn werfen zu lassen.433 Dazu muss sich das Individuum auf wahre 
und vernünftige Grundsätze stützen können, sogenannte logoi, die ihm helfen, 
seine Ängste zu bannen und sich nicht von eventuellen Übeln zerstören zu 
lassen. Diese Maximen dienen dem Subjekt als „Rüstzeug“ – griechisch 
paraskeue – gegen die Widrigkeiten der Welt. Die askesis dient der An-
eignung einer solchen paraskeue.434  

Foucault kennzeichnet die paraskeue als die Form, welche die logoi 
annehmen müssen, damit sie zur Matrix vernünftigen Verhaltens werden 
können. Sie bildet die Struktur, die die fortwährende Übertragung der im 
Subjekt verankerten wahren Reden in ethisch vertretbare Verhaltensregeln 
garantiert. Sie ist das Element, das – vermittelt durch die askesis – die 
Transformation des logos in ethos bewirkt.435 Foucault definiert askesis als  

„die Gesamtheit, die geregelte und berechtigte Abfolge der Verfahren, mittels deren das 
Individuum diese paraskeue ausbilden, endgültig fixieren, periodisch aktivieren und, falls 
nötig, verstärken kann. Die askesis gewährleistet ferner, daß Wahrsprechen – ans Subjekt 
gerichtetes Wahr-Sprechen – zu einer Seinsweise des Subjekts wird. Die askesis macht aus 
dem Wahr-Sprechen eine Seinsweise des Subjekts.“436 

Wenn nun die askesis bei den Griechen und Römern das darstellt, was dem 
Wahrsprechen erlaubt, Seinsweise des Subjekts zu werden, so ist man sehr 
weit entfernt von der Form der christlichen Askese. Die philosophische 
Askese, die Askese der römisch-hellenistischen Epoche, hat wesentlich den 
Zweck, die – wie Foucault es nennt – „Subjektivierung der wahren Rede“437 
zu leisten. Sie befähigt ein Individuum, eine wahre Rede zu halte; sie verleiht 

                                           
431  Vgl. ebd., S. 149.  
432  Vgl. Foucault (1984d), S. 62. 
433  Vgl. Foucault (1982), S. 607. 
434  Vgl. ebd., S. 401. 
435  Vgl. ebd. 
436  Ebd., S. 401. 
437  Vgl. ebd., S. 406. 



 82

ihm den Status des Äußerungssubjektes wahrer Worte. Im Christentum 
hingegen definiert sich das Wahrsprechen auf der Grundlage einer Offen-
barung, eines Textes und eines Glaubensverhältnisses. In diesem Rahmen wird 
die Askese zum Opfer. Das Opfern erst von Teilen seiner selbst führt 
schließlich zur völligen Selbstnegation.438 

Das Konzept der paraskeue repräsentiert eine veränderte Beziehung von 
Wahrheit und Subjekt gegenüber derjenigen des Platonischen Paradigmas. 
Foucault prüft dieses neue Verhältnis anhand von drei Fragen. So grenzt er die 
römisch-hellenistische Wahrheitsbindung einerseits gegen die Platonische 
Form ab und differenziert sie vorausgreifend auch schon von späteren For-
men: 

1) Wie sind die Reden, die dazu geeignet sind, Element der der paraskeue 
zu bilden, qualitativ beschaffen? Die wahren Reden, derer man bedarf, um in 
der Wirklichkeit zu bestehen, betreffen nur das, was die Individuen in ihrem 
Verhältnis zur Welt sind, ihren Platz in der natürlichen Ordnung, Abhängig-
keit oder Unabhängigkeit von äußeren Ereignissen. Sie haben nichts mit einer 
Entzifferung des Denkens, der Vorstellungen und Wünsche zu tun.439 

2) Auf welche Art und Weise erhalten die logoi Einlass in den Geist? 
Durch tägliche Meditation müssen die wahren Reden derart an den Geist 
gebunden werden, dass sie Teil des eigenen Selbst werden. Die rettenden 
Gedanken müssen so tief in der Seele verankert sein, dass sie sich schließlich 
von ganz allein einstellen. Dieser Vorgang ist von vollkommen anderer Art als 
die Platonische Wiedererinnerung: Platon verlangte von der Seele, sie solle 
sich zu sich selbst hinwenden, um zu ihrer wahren Natur zurückzufinden. 
Doch hier – etwa bei Plutarch oder Seneca – geht es darum, sich eine be-
stimmte Wahrheit durch Lektüre oder Unterweisung anzueignen. Das Selbst 
muss diese Wahrheit vollständig assimilieren, sie muss zu einem inneren 
Prinzip werden, das sich bei Bedarf ohne vorheriges Nachdenken aktualisiert. 
In diesem Bezugsrahmen zielt das Individuum nicht durch die wieder-
erinnernde Bewegung auf eine tief in ihm selbst verborgene Wahrheit. 
Vielmehr verinnerlicht es äußere Wahrheiten durch eine stetig intensivierte 
Aneig-nung.440 

3) Welche Techniken dienen der Aneignung der logoi? Das Zuhören ist 
von großer Bedeutsamkeit. Während Sokrates durch geschicktes Fragen 
seinen Dialogpartner dazu zu bringen versuchte, etwas immer schon Ge-
wusstes, doch in der Seele Verborgenes, auszusprechen, hat ein Schüler der 
Stoiker oder Epikureer vorerst zu schweigen und zuzuhören. Plutarch und 

                                           
438  Vgl. ebd., S. 401. 
439  Vgl. ebd., S. 607f. 
440  Vgl. ebd., S. 609. 



 83

Philo von Alexandrien liefern ein ganzes Regelwerk zum richtigen Zuhören; 
dabei geht es um Körperhaltung, Aufmerksamkeit und adäquate Mnemo-
technik.441  

Wichtig ist aber vor allem das Schreiben. In der griechisch-römischen 
Epoche findet sich eine Art persönlicher Schreibkultur: Man trug Zitate, 
Gedanken oder Überlegungen, die man gehört hatte oder die einem selbst in 
den Sinn gekommen waren, in Notizbücher – die sogenannten hypomnemata – 
ein. Ebenso berichtete man über seine Beobachtungen und Gespräche. Die 
hypomnemata sind nicht zu verwechseln mit der Form des Tagebuchs, wie 
man es in der christlichen Literatur findet: Es geht bei den Aufzeichnungen im 
Rahmen der römisch-hellenistischen Selbstsorge nicht darum, innere Kämpfe 
und Bewegungen zu „gestehen“, nicht darum, eine arcana conscientiae an die 
Oberfläche des Bewusstseins zu bringen und sich durch solche Bekenntnisse 
zu läutern. Die Bewegung der hypomnemata ist eine umgekehrte: Nicht das 
Ungesagte soll ausgesprochen, sondern bereits Gesagtes gesammelt werden; 
es gilt, einen „Schatz der Wahrheit“ aufzuhäufen, der zum ständigen Lesen 
und Meditieren einlädt.442  

Das Ziel der hypomnemata besteht darin, aus der Akkumulation vieler 
einzelner logoi ein wirksames Instrumentarium zu machen, mit dem man eine 
harmonische Selbstbeziehung herstellen und gestalten kann.443 Gedächtnis-
übungen mit den gesammelten Prinzipien vermitteln die Umkehr zu sich 
selbst. Hierin besteht der technische Inhalt der anachoresis eis heauton bei 
Marc Aurel.444 Es geht um innere Einkehr und die Besinnung auf die geistige 
„Rüstung“. Es handelt sich bei der anachoresis noch nicht darum, sich selbst 
zu objektivieren und als Erkenntnisgegenstand zu konstituieren, sondern es 
gilt, sein Bewusstsein auf das höchste denkbare Ziel hin auszurichten: Die 
Vervollkommnung des Selbstverhältnisses.445  

Die römisch-hellenistische askesis zielt also auf eine bestimmte Form der 
Verbindung von Subjekt und Wahrheit. Sie dient der Aneignung von wahren 
Reden – logoi – mit dem Ziel, sie zu Verhaltensgrundsätzen zu machen.446 
Doch beschränkt sich die Selbstbildung nicht darauf. Deren asketische 
Übungen lassen sich im Grunde zwei Hauptpolen zuordnen: Den Gegenpol zu 
den beschriebenen Techniken, die etwas durch das Denken einüben (melete, 
meditatio), bilden die realiter vollzogenen Praktiken (gymnasia, exercitio). 
Hierzu zählen zum Beispiel Techniken der Enthaltsamkeit, der Entbehrung 

                                           
441  Vgl. ebd., S. 609f. 
442  Vgl. ebd., S. 610. 
443  Vgl. Foucault (1983b) S. 487-490. 
444  Vgl. Foucault (1982), S. 75. 
445  Vgl. ebd., S. 280. 
446  Vgl. ebd., S. 401. 



 84

und der körperlichen Widerstandsfähigkeit. Diese Übungen existierten bereits 
lange vor der römisch-hellenistischen Epoche: Sie konnten reinigende Funk-
tionen haben oder eine ganz besondere „dämonische“ Kraft des sie Aus-
führenden beweisen. Doch im Rahmen der Selbstbildung ist der Sinn dieser 
Praktiken ein anderer: Nun geht es darum, die Unabhängigkeit des Indivi-
duums von der äußeren Welt einerseits zu schaffen und andererseits zu 
erproben. 447 

Zwischen den Extremen der meditatio und der exercitio liegen eine ganze 
Reihe von Mischformen der Prüfung und Bewährung. Entsprechende 
Beispiele finden sich insbesondere in Epiktets Gesprächen. Vor allen Dingen 
geht es hier um die Kontrolle der Vorstellungen und Gedanken, um die Prü-
fung des Gewissens. Bemerkenswert ist, dass es in der christlichen Geistigkeit 
nahezu identische Techniken geben wird. Epiktet veranschaulicht den sich 
innerlich prüfenden Menschen metaphorisch im Bild des Wechslers oder 
Geldzählers (arguronomos), der jede Münze, die durch seine Hände geht, 
genau ansieht.448 Dieses Prinzip findet sich später beinahe gleich lautend bei 
Evagrius Ponticus und Cassian. Aber: Letzteren geht es darum, bezüglich 
seiner selbst eine hermeneutische Haltung einzunehmen. Es gilt, zu unter-
scheiden, welche Gedanken von Gott und welche vom Verführer kommen. 
Bei Epiktet war der Zweck ein ganz anderer: Es ging um die Reflexion dar-
über, ob einen die inneren Bewegungen berühren – und wenn ja, aus welchem 
Grund.449  

So bezweckt die Kontrolle der Gedankenwelt im Rahmen der römisch-
hellenistischen Selbstarbeit keineswegs, unter der Erscheinungsoberfläche 
eine verborgene Wahrheit ans Licht zu befördern, welche die des Subjekts 
selbst wäre. Stattdessen geht es darum, eine Reihe von Grundsatzwahrheiten 
ins Gedächtnis zu rufen, die potentielle Lebenskrisen betreffen. An dem in-
neren Aufrufen der eigenen Grundsätze lässt sich ablesen, ob sie fest genug in 
der Persönlichkeitsstruktur verankert sind. Die Verbindung muss so stark sein, 
dass diese Prinzipien stets die Reaktionen des Subjektes leiten, und seine 
Souveränität gegenüber spontanen Leidenschaften gewährleisten.450 

Bei all diesen Selbstpraktiken – und das ist wichtig, um ihr Wesen zu 
verstehen – kommt es nicht auf die Konformität zu einem herrschenden Code 
an, sondern darum, die konkrete Gestaltung der eigenen Existenz zu bewerk-
stelligen. Es ist nicht Aufgabe der Selbsttechniken, eine objektive Bestim-
mung von gut und böse vorzunehmen oder eine tiefere Wahrheit über die 

                                           
447  Vgl. ebd., S. 612.  
448  Vgl. ebd., S. 613.  
449  Vgl. ebd.  
450  Vgl. ebd., S. 614. 



 85

eigene Natur ans Licht zu bringen. Sie funktionieren dagegen als Momente 
einer Arbeit an sich selbst, deren Ziel der Genuss einer harmonischen, selbst-
bestimmten Existenz ist.451 Foucault entdeckt hiermit also eine Form der 
Wahrheitsbindung, die dem Subjekt ein gewisses Maß an Individualität ge-
währt. 

Aber: Die Bestimmung der Arbeit, die man an sich selber zu leisten hat, 
verändert sich mit der voranschreitenden Entwicklung der Selbstkultur. In der 
askesis nimmt die Selbsterkenntnis einen zunehmend wichtigeren Platz ein 
und schiebt sich schließlich gegenüber der Selbstsorge, der sie bis dahin unter-
geordnet war, in den Vordergrund. Die Aufgabe, sich zu prüfen, zu erproben 
und zu kontrollieren, rückt die Frage der Wahrheit – der Wahrheit dessen, was 
man ist, dessen, was man tut, und dessen, was man potentiell tun könnte – ins 
Zentrum der Konstitution des Moralsubjekts.452 

Das hat noch nichts zu tun mit einer Gleichsetzung der sexuellen Lüste mit 
dem Bösen. Noch muss sich das Verhalten keiner allgemeinen Gesetzesform 
unterwerfen, noch ist die Dechiffrierung des Begehrens keine notwendige Be-
dingung, zu einer geläuterten Existenz zu gelangen. Aber trotzdem zeichnet 
sich in der Art der Selbsttechniken bereits ab, wie die askesis die Frage nach 
der inneren Wahrheit des Subjekts und – daran gekoppelt – das Gebot der 
Selbsterkenntnis zunehmend in den Vordergrund schiebt.453 

3.2.1  Zum Verhältnis von Selbstsorge und Selbsterkenntnis 
Foucault extrahiert im Alkibiades „drei Bedingungen sowohl für die Le-

gitimation als auch für die Erscheinungsform der Sorge um sich.“454 Diese 
Bestimmungen oder Voraussetzungen treten seiner Untersuchung zufolge im 
Laufe der Zeit sukzessive in den Hintergrund, bis sie schließlich im ersten und 
zweiten Jahrhundert nach Christus ganz verschwunden sind. Die ersten beiden 
Einschränkungen wurden bereits behandelt: Zunächst ging es darum, wer sich 
der Selbstsorge befleißigen sollte, nämlich jene jungen, in die Politik stre-
benden, Aristokraten. Weiterhin ging es um die Zielsetzung der Sorge um sich, 
definiert als die Fähigkeit, vernünftig über andere zu herrschen. Die dritte 
Bestimmung der Selbstsorge, die sich mit der römisch-hellenistischen Epoche 
auflösen wird, ist ihre Verbindung mit der Selbsterkenntnis Platonischer 
Form.455  

                                           
451  Vgl. Kögler (2004), S. 159. 
452  Vgl. Foucault (1984d), S. 93. 
453  Vgl. ebd., S. 93f. 
454  Foucault (1982), S. 111f. 
455  Vgl. ebd., S. 112f. 



 86

Es sei daran erinnert, dass innerhalb des Platonischen Modells die Selbst-
sorge sich im Modus der Selbsterkenntnis vollzog. Selbstsorge und Selbst-
erkenntnis waren deckungsgleich, auch wenn die Selbsterkenntnis keine 
eigenständige Größe darstellte, sondern dem Prinzip der Selbstsorge unter-
geordnet war. Sie funktionierte als Wiedererinnerung an das wahre Sein des 
Subjekts.456 Wie verhalten sich nun Selbstsorge und Selbsterkenntnis in der 
römisch-hellenistischen Epoche zueinander? 

Die Sorge um sich ist nun nicht mehr allein durch Selbsterkenntnis 
bestimmt. Das heißt nicht, dass dieses Gebot verschwände, aber die Form der 
Selbsterkenntnis tritt deutlich in den Hintergrund und fügt sich in ein sehr viel 
umfassenderes Konglomerat von Praktiken, das der askesis, ein.457 Das 
römisch-hellenistische Modell der Selbstsorge vollzieht sich weder im Modus 
der Wiedererinnerung, noch in Form der Exegese innerer Regungen. Im 
Gegensatz zum Platonischen Modell werden Selbstsorge und Selbsterkenntnis 
nicht mehr identifiziert, im Unterschied zu späteren Formen wird die 
Selbstsorge der Selbsterkenntnis noch nicht einverleibt. Das erste und zweite 
Jahrhundert nach Christus privilegiert die Sorge um sich und gewährt ihr 
Unabhängigkeit von der Selbsterkenntnis.458 

Doch wie verändert sich der Charakter der Selbstsorge durch das immer 
wichtiger werdende Thema der „Umkehr zu sich“ (anachoresis eis heauton)? 
Fördert die anachoresis das Streben nach einer ständig sich erweiternden 
Erkenntnis der eigenen Subjektivität? Wurzelt hier die spätere Objektivierung 
des Selbst als Wissensgegenstand?459 Worauf Foucault hinaus will, verdeut-
licht sich anhand seiner Transposition dieser Fragestellung auf entwicklungs-
geschichtliche Ebene: Liegt in dem Gebot der Umkehr zu sich der Ursprung 
all jener Praktiken der Erforschung des Menschen und der Leitung seines 
Gewissens, die dann im Christentum und später in der modernen Welt zur 
Ausführung kommen sollten? Stellt damit die Umkehr zu sich den Ursprung 
der Geisteswissenschaften, der Psychologie, der subjektivierenden Human-
wissenschaften dar? Wurzelt die Selbsterkenntnis im christlichen und schließ-
lich im modernen Sinn in der stoischen, kynischen, epikureischen Periode, die 
Foucault zu analysieren sucht? 460  

So einfach ist es nicht. Foucault versucht, durch minutiöses Vorgehen 
jeden Schematismus zu vermeiden.461 Die anachoresis zum Beispiel bei Marc 
Aurel hat – wie bereits erwähnt – nichts mit der Selbstentzifferung christlicher 

                                           
456  Vgl. ebd., S. 315. 
457  Vgl. ebd., S. 114.  
458  Vgl. ebd., S. 320. 
459  Vgl. ebd., S. 614f. 
460  Vgl. ebd., S. 315f. 
461  Vgl. ebd., S. 316, 322. 



 87

und moderner Prägung zu tun. Noch weniger lassen sich nach Foucault solche 
Ansätze bei den Kynikern oder Epikureern finden.462 Am Beispiel kynischer 
oder epikureischer Texte zeigt er, dass die Selbsterkenntnis zwar ein zentrales 
Thema im Gebot der „Umkehr zu sich“ war, dass sie aber keine Alternative 
zur Naturerkenntnis anbot, sondern „daß diese Selbsterkenntnis in einer Art 
Gegenseitigkeitsverhältnis zur Naturerkenntnis stand und als solche ihren 
Platz innerhalb des Themas der Umkehr zu sich hatte.“463 Die Selbstumkehr 
zumindest im kynischen und epikureischen Sinne war also eher eine Art und 
Weise der Naturerkenntnis, als das in ihr schon die Vorform einer späteren 
Selbstobjektivierung zu finden wäre. 

Auch die Stoiker verbinden mit der Umkehr zu sich „das Durchmessen der 
Ordnung der Welt in ihrer allgemeinen und inneren Organisation“.464 Doch 
das Beispiel der anachoresis bei Marc Aurel verweist darauf, dass es trotzdem 
vor allem um die Konzentration auf sich selbst geht.465  

Foucault schwankt hinsichtlich des Stoizismus zwischen dem Aufzeigen 
von Brüchen und dem Betonen von Kontinuitäten.466 Doch seine Analysen 
zeigen, wie die Selbstpraktiken der römisch-hellenistischen Epoche die Er-
fahrung eines Subjekts bestimmen, das „die Existenz“ vermittelt durch eine 
„detaillierte Interpretation entlang der kleinsten Wechselfälle des Lebens 
durchläuft.“467 Das sich minutiös kontrollierende Subjekt kehrt, ständig auf 
der Suche nach den eigenen Erregungen, die grundlegende Schwäche des 
Selbst hervor und identifiziert zunehmend die Lust und das Böse.468 So fokus-
siert Gros die Ausführungen Foucaults: „Ganz allmählich bereitet der 
Stoizismus das Christentum vor.“469  

Auch wenn Foucault den genauen Übergang unklar lässt,470 so hält er je-
doch fest:  

„Das mittlere Modell, das hellenistische, in dessen Mittelpunkt die Setzung des Selbst 
durch sich als Zweck steht, war der Entstehungsort für eine Moral, die das Christentum 
empfangen, als Erbe übernommen, in sich aufgenommen und bearbeitet hat, um daraus 

                                           
462  Vgl. ebd., S. 315. 
463  Ebd, S. 322. 
464  Ebd., S. 324. 
465  Vgl. S. 75. 
466  Ebd., S. 654. 
467  Foucault: Man selbst und die anderen (ein unveröffentlichtes Dossier). Auszüge in Gros 

(2004), S. 654. 
468  Vgl. Gros (2004), S. 654. 
469  Ebd. 
470  Vgl. Kögler (2004), S. 160. Ohnehin geht es meines Erachtens nicht darum, einen 

organischen Wandlungsvorgang zu beschreiben, sondern Modelle voneinander abzu-
grenzen. 



 88

etwas zu machen, das wir heute zu Unrecht die ‚christliche Moral‘ nennen, und die es zu-
dem mit der Selbstexegese verbunden hat.471 

Wie bestimmt Foucault den übergreifenden Kontext der Untersuchung, in 
deren Rahmen er 1982 die Relation zwischen der „Umkehr zu sich“ und der 
Selbsterkenntnis analysiert? Es sei daran erinnert, dass Foucault in seiner 
Vorlesung des Jahres 1980 zum ersten Mal den Plan, eine „Geschichte der 
Wahrheitsakte“ zu schreiben, explizit aussprach und theoretisch konzipierte. 
Es ging ihm – wie Gros erläutert – hierbei um „eine Geschichte jener Hand-
lungen, die als regelrechte Verfahren zu verstehen sind und das Subjekt an 
eine Wahrheit binden, ritualisierte Akte, in deren Verlauf ein bestimmtes 
Subjekt sein Verhältnis zu einer bestimmten Wahrheit festlegt.“472 Dieses 
Unternehmen präzisiert Foucault 1982 der Hermeneutik des Subjekts: 

„Im Grunde ist die Frage, der ich nachgehe, doch folgende: Wie konnte sich vermittelt 
über dieses Ensemble von historischen Phänomenen und Prozessen, die wir unsere ‚Kultur‘ 
nennen, die Frage nach der Wahrheit des Subjekts herausbilden? Wie, warum und um 
welchen Preis hat man es unternommen, einen wahren Diskurs über das Subjekt zu führen, 
über jenes Subjekt, das wir nicht sind, weil es das verrückte oder delinquente Subjekt ist, 
über jenes Subjekt, das wir im allgemeinen sind, denn wir sprechen, arbeiten, leben, - über 
jenes Subjekt schließlich, das wir unmittelbar für uns selbst und als einzelne und im 
besonderen Fall der Sexualität sind? Eben diese Frage der Konstituierung der Wahrheit des 
Subjekts in diesen drei Formen habe ich (…) gestellt.“473  

Die Ausführlichkeit dieses Zitats ist berechtigt, denn hier liefert Foucault 
eine Art retrospektiver Gesamtpräsentation seines Werkes, nun aber unter dem 
Vorzeichen der späten Subjektkonzeption. Wie auch in Subjekt und Macht 
charakterisiert er seine Arbeiten der verschiedenen Phasen als um eine 
Leitfrage herum zentriert, welche er hier aber noch stärker differenziert: Jetzt 
geht es um die  Wahrheit des Subjekts, um die unterschiedlichen Formen der 
Verknüpfung von Subjektivität und Wahrheit.474 Die Geschichte der Sorge um 
sich und der Selbsttechniken ist also im Kern eine Geschichte der Subjekti-
vität, allerdings nicht mehr auf dem Weg der Teilung (z.B. von Wahnsinn und 
Vernunft), nicht mehr auf dem Wege der Konstruktion von Feldern wissen-
schaftlicher Objektivität, deren Gegenstand das lebende, sprechende, ar-
beitende Subjekt wäre, sondern über die Herstellung und Veränderung der 
Selbstbeziehung in der abendländischen Kultur inklusive ihren Techniken und 
ihren Auswirkungen auf das Wissen.475  

                                           
471  Foucault (1982), S. 321f. 
472  Gros (2004), S. 618f. 
473  Foucault (1982), S. 315f. 
474  Vgl. ebd., S. 333f.  
475  Vgl. Foucault (1981a), S. 260. 



 89

3.2.2  Das Hauptmotiv der modernen Disqualifizierung der 
Selbstsorge: Der „cartesianische Moment“ 

Foucault untersucht die geschichtlichen Verknüpfungsformen von „Sub-
jekt“ und „Wahrheit“ im Abendland anhand des Begriffs der epimeleia 
heautou, der Sorge um sich. Diesem Begriff, der bei Foucault so bedeutsam 
ist, hat die Philosophiegeschichte bislang allerdings lediglich marginale 
Bedeutung zuerkannt. Eigentlich wurde die Frage nach der Selbsterkenntnis 
des Subjekts durch ein anderes Gebot aufgeworfen, nämlich durch die bereits 
eingeführte Formel gnothi seauton (Erkenne Dich selbst), den Imperativ des 
delphischen Orakels. Doch wie in Abschnitt 3.1 ersichtlich, stand die del-
phische Maxime immer in einem Subordinationsverhältnis zur Selbstsorge.476  

Die epimeleia heautou ist, wie gezeigt, an die Pflege bestimmter Praktiken 
und Denkformen gebunden. So konnte sie zu einem wichtigen Phänomen 
werden und das nicht nur in der Geschichte der Ideen, sondern vor allem in 
der Geschichte der Subjektivität. Die These, die Foucaults Untersuchung 
leitet, verdeutlicht die heuristische Bedeutung, die er der Analyse der Selbst-
praktiken zumisst: Die Entwicklung (vom 5. Jh. v. Chr. bis zum 5. Jh. n. Chr.), 
„die von den frühen Formen der philosophischen Haltung, wie man sie bei den 
Griechen auftauchen sieht, bis hin zu den frühen Formen christlicher Askese 
geht“477, lässt sich „anhand des Begriffs der epimeleia heautou verfolgen.“478 
In der tausendjährigen Wandlung von der philosophischen Übung zur christ-
lichen Askese bildet die Sorge um sich einen möglichen – wichtigen – 
Leitfaden.479  

Doch warum wurde der Begriff der epimeleia heautou in der abend-
ländischen Philosophiegeschichte derart vernachlässigt? Weshalb wurde der 
Aufforderung des delphischen Orakels, dem gnothi seauton, soviel mehr 
Bedeutung zugemessen, obwohl nach Foucaults Quellenanalyse das Gebot der 
Sorge jenes der Erkenntnis zunächst getragen hat?480 Den primären Grund 
verortet Foucault im Zusammenhang mit dem Problem der Wahrheit und der 
Geschichte der Wahrheit. Er bezeichnet ihn als den „cartesianischen Mo-
ment“, betont allerdings, dass diese Bezeichnung problematisch ist, und er sie 
allein um der Konvention willen gewählt hat.481 Die Funktion dieses Moments 
sei eine doppelte gewesen: Er habe das gnothi seauton philosophisch rehabili-
tiert und hiermit zugleich die epimeleia heautou entwertet.482  

                                           
476  Vgl. Foucault (1982), S. 17-19. 
477  Ebd., S. 28. 
478  Ebd. 
479  Vgl. ebd., S. 27f. 
480  Vgl. ebd., S. 28. 
481  Vgl. ebd., S. 31, S. 35. 
482  Vgl. ebd., S. 30-32. 



 90

Indem die cartesianische Philosophie die Gewissheit der Existenz des 
Subjekts dem Zugang zum Sein voranstellte, machte diese Form der Selbst-
erkenntnis (das heißt, in Gestalt der Unbezweifelbarkeit der eigenen Existenz 
als Subjekt) aus dem „Erkenne Dich selbst“ den grundlegenden Zugang zur 
Wahrheit. Zwar ist der Abstand zwischen dem antiken gnothi seauton und 
dem cartesianischen Philosophieren immens, nichtsdestotrotz wird von daher 
verständlich, weshalb vom 17. Jahrhundert an das Prinzip der Selbsterkenntnis 
in einer Reihe von philosophischen Verfahren wirksam und als begründendes 
Moment anerkannt werden konnte. Aus dieser Aufwertung des gnothi seauton 
resultiert – besonders wichtig für Foucault – die Abwertung des Imperativs zur 
Selbstsorge und damit dessen Ausschluss aus dem modernen philosophischen 
Diskurs.483 

Um näher zu definieren, wie sich die Verbindung von Subjekt und Wahr-
heit vor und nach dem „cartesianischen Moment“ jeweils gestaltet hat, kon-
frontiert Foucault die Begriffe „Philosophie“ und „Geistigkeit“ miteinander: 

„Wir nennen ‚Philosophie‘ jene Form des Denkens, die danach fragt, was dem Subjekt 
den Zugang zur Wahrheit ermöglicht, jene Form des Denkens also, die Bedingungen und 
Grenzen des Zugang des Subjekts zur Wahrheit zu bestimmen versucht.“484 

Wird dies nun „Philosophie“ genannt, so können nach Foucault „Geistig-
keit“ jene Verfahren genannt werden, vermittels derer das Subjekt an sich 
selbst die Veränderungen vollzieht, die Voraussetzung für den Zugang zur 
Wahrheit sind: 

„Wir nennen also ‚Geistigkeit‘ das Ensemble von Suchverfahren, Praktiken und Er-
fahrungen, die Läuterung, Askese, Verzicht, Umwendung des Blicks, Lebensveränderungen 
u.s.w. sein können, und die, zwar nicht für die Erkenntnis, aber für das Subjekt, das Sein 
selbst des Subjekts, den Preis darstellen, den es für den Zugang zur Wahrheit zu zahlen 
hat.“485  

Die grundlegende Formel, auf die Foucault die Geistigkeit bringt, besagt, 
dass das Subjekt, so wie es ist, der Wahrheit nicht fähig ist. Die Wahrheit wird 
dem Subjekt nur um den Preis der Beteiligung seines Seins gegeben. Daraus 
folgt, dass es innerhalb dieses Rahmens keine Wahrheit ohne eine Verwand-
lung oder Konversion des Subjekts geben kann.486 Innerhalb des Konzeptes 
der Geistigkeit gibt es auch eine Rückwirkung der Wahrheit auf das Subjekt. 
Für die Geistigkeit ist die Wahrheit nicht einfach der Schlusspunkt eines Er-
kenntnisaktes, selbst schon Lohn der Mühen des forschenden Subjekts. Die 

                                           
483  Vgl. ebd., S. 31f. 
484  Ebd., S. 32. 
485  Ebd. 
486  Vgl. ebd. 



 91

Wahrheit erleuchtet und läutert das Subjekt, verhilft ihm zu Seelenruhe und 
Glückseligkeit.487 

Vom Standpunkt der Geistigkeit aus verschafft ein Erkenntnisakt niemals 
an und für sich bereits Zugang zur Wahrheit. Er setzt die Vorbereitung, die 
Begleitung und Vollendung durch eine gewisse Veränderung des Subjekts 
voraus, „nicht etwa des Individuums, sondern des Subjekts in seinem 
Subjektsein.“488 Während der gesamten Epoche, die als „Antike“ firmiert, 
wurden – wie Foucault verdeutlicht – die philosophische Frage „Wie erreicht 
man die Wahrheit?“ und die geistige Praxis (die notwendigen Veränderungen 
im Sein des Subjekts, die dem Zugang zur Wahrheit vorausgehen müssen) nie 
voneinander getrennt.489 Die epimeleia heautou in ihrer praktischen Ver-
mittlung durch die askesis bezeichnet nun genau dieses Bündel geistiger 
Bedingungen, die Vielzahl der Selbsttransformationen, die die notwendige 
Voraussetzung für den Zugang zur Wahrheit bilden. Die gesamte Antike 
hindurch war die fundamentale Frage der Philosophie (wie findet man Zugang 
zur Wahrheit?) nie von derjenigen der Geistigkeit (welche Transformationen 
im Sein des Subjekts müssen dem Erreichen der Wahrheit vorausgehen?) 
getrennt.490 

Foucault siedelt die Grenze zur Neuzeit, bzw. zur Neuzeit in der Ge-
schichte der Wahrheit, an dem Punkt an, von dem aus gilt, dass das, was die 
Wahrheit zugänglich macht – die Voraussetzung, unter der das Subjekt der 
Wahrheit habhaft werden kann – die Erkenntnis und nur diese allein ist. Hier 
erlangt der sogenannte „cartesianische Moment“ seine volle Bedeutung. Die 
Neuzeit der Geschichte der Wahrheit beginnt in dem Augenblick, in dem der 
Wahrheitssuchende sich diese ohne vorherige Modifikationen in seinem 
Subjektsein allein durch entsprechende Erkenntnisakte erschließen kann.491 
Sobald das Sein des Subjekts durch die Notwendigkeit des Zugangs zur 
Wahrheit nicht mehr affiziert wird, beginnt nach Foucault „ein neues Zeitalter 
der Beziehungen von Subjektivität und Wahrheit“.492 

Diese Entwicklung hat noch einen anderen Aspekt: Der Zugang zur 
Wahrheit durch die Erkenntnis allein gewährt dem Subjekt nicht mehr jene 
Rückwirkung in Form der Erleuchtung und Läuterung des Seins. Die Er-
kenntnis vollzieht sich nun nur noch um ihrer selbst willen. Die Wahrheit in 
ihrer neuzeitlichen Beschaffenheit ist nicht mehr dazu geeignet, das Subjekt 

                                           
487  Vgl. ebd., S. 33f. 
488  Ebd., S. 34. 
489  Eine Ausnahme: Aristoteles. Vgl. ebd., S. 35. 
490  Vgl. ebd., S. 34f. 
491  Vgl. ebd., S. 35. 
492  Ebd., S. 36. 



 92

dem Seelenheil entgegenzuführen.493 So fasst Foucault die Wechsel-
beziehungen zwischen Wahrheit und Subjekt in Antike und Neuzeit 
folgendermaßen zusammen: 

„Wird die Geistigkeit als jene Form von Praktiken definiert, die voraussetzen, daß das 
Subjekt, so wie es ist, der Wahrheit nicht fähig ist, daß aber die Wahrheit, so wie sie ist, das 
Subjekt zu läutern und zu retten fähig ist, dann sagen wir, daß die moderne Epoche der 
Beziehungen von Subjekt und Wahrheit an dem Tag beginnt, an dem wir voraussetzen, daß 
das Subjekt, so wie es ist, der Wahrheit fähig ist, daß aber die Wahrheit, so wie sie ist, das 
Subjekt nicht länger retten kann.“494  

In seiner Vorlesung des Jahres 1982 profiliert Foucault die Differenzen von 
Antike und Neuzeit nicht bezogen auf die Problematisierung der Sexualität, 
sondern auf der Ebene der Selbstpraktiken insgesamt. Damit profiliert sich der 
Gegensatz dieser Epochen auf noch andere Weise, und zwar vermittelt über 
zwei Begriffspaare: Zum einen „Philosophie“ und „Geistigkeit“, zum anderen 
„Selbstsorge“ und „Selbsterkenntnis“.495 So ergibt sich folgender Gedanke: 
„Was den Gegensatz von antikem und modernem Subjekt strukturiert, ist die 
Umkehrung des Subordinationsverhältnisses zwischen Selbstsorge und Selbst-
erkenntnis.“496 In der Antike ist die Selbstsorge dem Ideal unterstellt, eine 
gewisse Übereinkunft zwischen richtigem Denken und rechtem Handeln zu 
schaffen. Handlungen haben richtigen und wahren Prinzipien zu entspreche; 
dem gerechten Wort entspricht ebensolches Handeln. Ein Weiser lässt seine 
Handlungen Ausdruck der Redlichkeit seiner Philosophie werden. Erkenntnis 
geht in diese Sorge nur insofern ein, als sittliche Fortschritte an der Konstitu-
ierung eines ethisch korrekt handelnden Subjekts gemessen werden.497  

In der Neuzeit hingegen ist die Selbstkonstituierung des Subjekts abhängig 
vom unendlichen Streben nach Selbsterkenntnis. Handlungen haben nur Wert, 
wenn sie der Selbsterkenntnis dienlich sind.498 So lässt sich Foucaults These 
folgendermaßen formulieren: „An die Stelle des Subjekts rechten Handelns in 
der Antike ist im modernen Abendland das Subjekt wahrer Erkenntnis ge-
treten.“499 Allgemein geht es hier darum, so Gros, die Geschichte des Subjekts 
in seinen philosophischen Konstituierungen einzuleiten.500  

                                           
493  Vgl. ebd., S. 36. 
494  Ebd., S. 37. 
495  Vgl. (Gros 2004), S. 636. 
496  So resümiert Gros das unveröffentlichte Manuskript, welches der Vorlesung von 1982 

(Foucault (1982)) zugrunde liegt: Gros (2004), S. 637.  
497  Vgl. ebd., S. 638. 
498  Vgl. ebd., S. 637f. 
499  Ebd., S. 638. 
500  Vgl. ebd. 



 93

Um die Bedeutung dieses Anspruchs zu ermessen, beachte man die fol-
genden Zeilen aus dem (unveröffentlichten) Entwurf eines Vortrages, den 
Foucault 1981 in New York hielt:501  

„Für Heidegger hat von der abendländischen techne an die Objekterkenntnis die 
Seinsvergessenheit besiegelt. Kehren wir die Frage um, und fragen: Auf der Grundlage 
welcher technai haben sich das abendländische und die für es charakteristischen Spiele von 
Wahrheit und Irrtum, von Freiheit und Zwang herausgebildet?“502 

Während es Heidegger also darum ging, aufzuzeigen, wie die 
techne-Beherrschung der Welt die Form der Objektivität herstellt, legt Fou-
cault nach Gros dar, „wie die Sorge um sich selbst und die stoischen Prüfungs- 
und Erprobungspraktiken die als Anlaß zu Selbsterkenntnis und Selbst-
verwandlung verstandene Welt zum Ort des Hervortretens von Subjektivität 
machen.“503 In jenen einfachen, „präskriptiven“ Texten des Musonius Rufus 
oder des Seneca, gedacht zum praktischen Gebrauch, sieht Foucault dem-
zufolge die spätere Entwicklung der abendländischen Philosophie bereits 
angelegt.504   

3.3  Die Hermeneutik des Begehrens im frühen Christentum 
Auch wenn sich manche praktischen Übungen der römisch-hellenistischen 

Geistigkeit im frühen Christentum in augenscheinlich gleicher Weise wieder-
finden, so funktionierten die Selbsttechniken in der vorchristlichen Antike nur 
als Momente einer Arbeit an sich, die zu höherer Selbstvervollkommnung und 
einer befriedeten Existenz führen sollte. Die Bedeutung dieser Praktiken 
ändert sich nun beträchtlich im Kontext der christlichen Seelsorge. Diese 
Form der Ethik analysiert Foucault im unveröffentlichten vierten Band von 
Sexualität und Wahrheit.505 

Foucaults leitende These zur Antike besagt, dass von einem Bruch 
zwischen der römisch-hellenistischen und der christlichen Moral nicht 
gesprochen werden kann. Bestimmte Elemente der Sexualethik des mön-
chischen Lebens, der Herausbildung eines neuen Verhältnisses zwischen dem 
Subjekt und der Wahrheit sowie der Entwicklung komplexer Gehorsams-
beziehungen gegenüber anderen fände man schon vor den Anfängen des 
Christentums im Entstehen begriffen. Mitunter ließen sich solche Versatz-

                                           
501  Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Einsamkeit (1981c). In: Schriften (4), S. 207-219. 
502  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“. In: Gros (2004), S. 638. 
503  Gros (2004), S. 639 
504  Vgl. ebd. 
505  Vgl. Kögler, S. 159. 



 94

stücke bereits bei antiken Denkern in nahezu vollendeter Form ausmachen – 
zum Beispiel bei den Stoikern und den Neuplatonikern.506  

Der Übergang zur frühchristlichen Epoche vollzieht sich, wie Foucault 
betont, in Überlappungen, Diskontinuitäten und Verquickungen. Vom plötz-
lichen Auftauchen einer genuin christlichen Sexualmoral, die sich fun-
damental von der vorausgegangenen unterscheiden würde, sei nichts zu 
bemerken.507 So erweist sich, „dass man von einer ‚christlichen Sexualmoral’ 
kaum wird sprechen können und noch weniger von einer ‚jüdisch-christlichen 
Moral’.“508 Um seine These zu stützen, referiert Foucault Peter Brown: 
„Hinsichtlich des Christentums lässt sich bei der Erkundung des Gebirgszugs 
der Antike die Wasserscheide nur schwer bestimmen.“509  

Langsam und in vielen Überschneidungen vollzieht sich eine Verschiebung 
in der Art des Selbstverhältnisses, das sich nach Foucaults Argumentation nun 
nicht mehr auf die aphrodísia stützt – die ethische Substanz der vorchrist-
lichen Antike – und für das die Beherrschung des Triebes nichts mehr mit dem 
Bemühen um eine „Ästhetik der Existenz“ zu tun hat.510  

Es sei noch einmal an das methodische Raster erinnert, das Foucault für 
seine Studie der antiken Sexualmoralen – von einer einheitlichen Moral kann 
nicht die Rede sein – gewählt hat: Die Differenzierung zwischen dem 
Moralcode, dem Moralverhalten und der Art und Weise, in der das handelnde 
Individuum als Moralsubjekt agiert. Ein gegebener Code kann in den tat-
sächlichen Handlungen der Subjekte mit völlig unterschiedlichen Motiva-
tionen und Bedeutungen gefüllt werden. Dieser Möglichkeit wurde Foucault 
mit seiner Unterscheidung von ethischer Substanz, Unterwerfungsweise, ethi-
scher Arbeit und Teleologie gerecht.511 Anhand dieser Differenzierungen war 
es Foucault möglich, eine Unterscheidung zwischen kodifizierter Moral und 
selbstbezogener Ethik zu treffen und so zu entdecken, dass Heidentum und 
Christentum sich wesentlich nicht durch die Einführung von Verboten unter-
scheiden, sondern durch die Formen der sexuellen Erfahrung und des Selbst-
bezugs.512  

Die so häufig gestellte Frage nach Bruch oder Kontinuität zwischen den 
philosophischen Moralen der heidnischen Antike und denen des frühen 
Christentums muss nach Foucault darum folgendermaßen umgeformt werden:  

                                           
506  Vgl. Michel Foucault: Der Kampf um die Keuschheit (1982b). In: Schriften (4), S. 368. 
507  Vgl. ebd. 
508  Ebd. 
509  Ebd. 
510  Vgl. Kögler (2004), S. 159. 
511  Vgl. Foucault (1984), S. 36-39. 
512  Vgl. Gros (2004), S. 621. 



 95

„statt sich zu fragen, welche Code-Elemente das Christentum dem alten Denken 
entlehnen konnte und welche es von sich aus hinzugefügt hat, um innerhalb einer als 
konstant vorausgesetzten Sexualität das Erlaubte und Verbotene festzulegen, sollte man 
sich fragen, wie unterhalb der Kontinuität die Übertragung oder die Modifizierung der 
Codes, die Formen des Verhältnisses zu sich (und die damit verbundenen Selbstpraktiken) 
definiert, modifiziert, umgearbeitet und diversifiziert worden sind.“513  

Auch wenn der vierte Band, Die Geständnisse des Fleisches, der Nachwelt 
bislang nicht zugängig gemacht wurde, so liegt dennoch einiges an Material 
zu Foucaults Untersuchungen der christlichen Ethik und deren Praktiken vor. 
Er hat sich in früheren Büchern oft zum Vergleich auf das christliche Modell 
bezogen und in Interviews, Vorträgen und Vorlesungen darüber gesprochen. 
Außerdem liegt die (vermutlich in den vierten Band gehörende) Interpretation 
der christlichen Heilssorge bei Johannes Cassian mit dem Titel Der Kampf um 
die Keuschheit 514 vor.  

Wie vollzieht sich nun nach Foucaults Auffassung der Übergang von der 
hellenistischen Sorge um sich zum christlichen Selbstverhältnis? Zwischen der 
hellenistischen Zeit und der augustinischen Moraltheologie, die Foucault als 
Systematisierung einer größeren Anzahl früherer Spekulationen kennzeich-
net515, liegen hochkomplexe Entwicklungen, von denen einige kaum noch zu 
entziffern sind. Den genauen Hergang der Transformation beschreibt Foucault 
nicht und das wohl mit Absicht:516 Es geht ihm nicht darum, eine lineare 
Entwicklung der antiken Selbstverhältnisse zu entwerfen. Stattdessen grenzt er 
einzelne „Modelle“517 voneinander ab.  

Gewöhnlich wird das Christentum bezichtigt, eine recht liberale griechisch-
römische Antike durch eine Existenzform ersetzt zu haben, die von Verboten 
und Entsagungen durchherrscht ist. Doch, wie gezeigt, hatten sich bereits vor 
dieser Zeit in den Selbsttechniken bestimmte Themen und Praktiken mora-
lischer Strenge entwickelt, auf die die Christen zurückgreifen konnten und die 
sie sich in ihrem Sinne aneigneten. Der Unterschied zwischen heidnischer und 
christlicher Antike kann also nicht mit der Entgegensetzung von „Toleranz“ 
und „Strenge“ umschrieben werden.518 

Doch worin unterscheiden sich nun griechisch-römische Strenge und 
christliche Strenge voneinander? Als Ausgangspunkt dieser Differenz arbeitet 
Foucault die Frage der „Reinheit“ heraus, die nach seinen Forschungs-
ergebnissen in den meisten alten Moralen nur eine relativ geringe Bedeutung 

                                           
513  Foucault (1984), S. 43f. 
514  Vgl. Foucault (1982b), S. 353-368. 
515  Vgl. Foucault (1981c), S. 217. 
516  Vgl. Kögler (2004), S. 160. 
517  Vgl. Foucault (1982), S. 316.  
518  Vgl. Foucault (1984e), S. 766. 



 96

erhalten hatte. Das Problem der Reinheit verschwand demzufolge völlig hinter 
jenem der Ästhetik der Existenz. Die Bewahrung der Jungfräulichkeit sei von 
minderer Bedeutung gewesen. Die Frage galt nach Foucaults Ausführungen 
nicht der eigenen Unversehrtheit in der Beziehung zu anderen, sondern der 
Herrschaft von sich über sich. Es ging um ein viriles Modell der Selbst-
herrschaft und eine Frau, die sich in Selbstbeherrschung übte, war in ihrem 
Selbstverhältnis so viril wie ein Mann. Die christliche Askese jedoch erhebt 
die Frage nach der Reinheit in ihr Zentrum. Die Idee der sexuellen 
Selbstbeschränkung wird durch die Verschiebung zum Thema der Reinheit – 
basierend auf körperlicher Unversehrtheit – schließlich zu einem weiblichen 
Paradigma. Dieses neue christliche Ich wird als ontologisch von den Lüsten 
und fleischlichen Begierden durchwaltet gedacht. Dies ist – so Foucault – der 
Punkt, ab dem das Problem nicht mehr die Herstellung eines vollendeten 
Selbstverhältnisses war, sondern die Notwendigkeit aufkam, das Selbst 
sukzessive zu demontieren.519  

Wie verändert sich nun im Zuge dieser Entwicklung die Beziehung zur 
Wahrheit im Christentum gegenüber der im Hellenismus? Das in den römisch-
hellenistischen Selbstpraktiken angelegte Verhältnis zur Wahrheit wird im 
Christentum radikalisiert und vollkommen umgedeutet.520 Die Wahrheits-
beziehung in der griechisch-römischen Antike war der Zielsetzung unter-
worfen, ein Subjekt wahrer Rede zu werden. Es ging um den Aufbau und die 
Stärkung des Selbst vermittels der Wahrheit. Fortan wird die Beziehung des 
Subjektes zur Wahrheit den zunehmenden Abbau des Selbst implizieren.  

Die Elemente, die man als Etappen auf dem Weg der späteren Ver-
pflichtung zur Selbstentzifferung sehen könnte, hatten Foucault zufolge im 
römisch-hellenistischen Paradigma lediglich instrumentelle Bedeutung. Bei 
der stoischen Gewissensprüfung etwa konnte das Rat suchende Individuum 
nicht umhin, sich zu öffnen, wenn es letztendlich geläutert und in idealer 
Selbstübereinstimmung aus der Übung hervorgehen wollte. Doch in diesem 
Kontext ging es um eine auf die Grundsätze des richtigen Lebens gerichtete 
Mnemotechnik. Im Rahmen der römisch-hellenistischen Gewissensprüfung 
entbehrten die Worte des sich Prüfenden des operationellen Charakters und 
des geistigen Werts, den sie schließlich im Christentum erhalten sollten. Die 
philosophische Gewissensprüfung hatte keineswegs den Anspruch, die innere 
Wahrheit des Individuums aufzudecken.521  

                                           
519  Vgl. ebd., S. 769f. 
520  Vgl. Kögler (2004), S. 160. 
521  Vgl. Michel Foucault, interviewt von J. Francois und J. de Wit am 22.05. 1981: 

Interview mit Michel Foucault (1984f). In: Schriften (4), S. 811. 



 97

Hierin besteht nach Foucault einer der „bemerkenswertesten Züge“522 der 
römisch-hellenistischen Selbstpraxis: Die Aneignung der logoi diente dem 
Zweck, in jeder Lebenslage eine souveräne Selbstbeziehung zu bewahren. 
Wahrheitssubjekt zu sein bedeutete, das Wahre sagen zu können, vor allem, zu 
sich selbst das Wahre sagen zu können. Es war in keinem Fall notwendig, dass 
das Subjekt über sich selbst die Wahrheit sagte.523  

Die philosophisch-asketische Form der Wahrheitsbeziehung, die im 
Dienste von Freiheit und individuellem ethos steht, ist, wie Foucault betont, 
denkbar weit entfernt von der christlichen Askese. Letztere definiert das 
Wahrsprechen im wesentlichen auf der Grundlage einer Schrift, einer 
Offenbarung und eines Glaubensverhältnisses. „Askese“ bedeute hier Opfer, 
das heißt Selbstverzicht im Namen der von einem Anderen ausgesprochenen 
Wahrheiten.524 Doch damit nicht genug. Wie Foucault zeigt, führt das 
Christentum eine doppelte Wahrheitsverpflichtung ein: Zum einen müssen 
eben bestimmte Schriften als Ausdruck absoluter Wahrheiten anerkannt 
werden sowie die Entscheidungen maßgeblicher Autoritäten über „wahr“ oder 
„falsch“ beachtet werden. Zum anderen, und diese Forderung erweist sich als 
richtungweisend für Foucaults Argumentation, ist jeder Christ dazu ange-
halten, sein Inneres zu erforschen: Er hat seine begangenen Fehler und die 
Versuchungen, denen er sich ausgesetzt fühlt, zu gestehen, also Zeugnis wider 
sich selbst abzulegen.525  

Die Frage: „Wie werde ich ein Subjekt wahrer Rede?“526 wird im 
Christentum abgelöst durch die Frage: „Wie sage ich die Wahrheit über mich 
selbst?“.527 Der Kontrast zwischen Subjektivierungsverfahren der wahren 
Rede und der Objektivierung seiner selbst in einer ebensolchen kennzeichnet 
die unterschiedlichen Askesestile in den römisch-hellenistischen und christ-
lichen Selbstpraktiken und ist nach Foucault fundamental bedeutsam für die 
künftige Beziehung von Subjektivität, Sexualität und Wahrheit.528 

Die Spirale des Aussprechens der Wahrheit und des Verzichts auf das 
Selbst bildet das Zentrum der christlichen Selbsttechnik: Je mehr ein Christ 
sein Bewusstsein dechiffriert, umso mehr hat er – in der Erkenntnis der 
eigenen Sündhaftigkeit – auf sich zu verzichten. Je stärker er um die Ent-
sagung ringt, umso intensiver muss er seine verborgenen Wahrheiten ans Licht 

                                           
522  Foucault (1982), S. 445. 
523  Vgl. ebd., S. 444f. 
524  Vgl. ebd., S. 401. 
525  Vgl. Foucault (1981c), S. 211. 
526  Foucault (1982), S. 442 
527  Ebd. 
528  Vgl. ebd., S.444 



 98

bringen.529 Worauf beziehen sich diese inneren Wahrheiten vor allem? Sind 
alle Regungen der Seele in gleichem Maße problematisierungsbedürftig und 
mitteilenswert? Foucault weist darauf hin, dass Peter Brown es als ein 
Hauptanliegen erachtet zu begreifen, weshalb die Sexualität in den christ-
lichen Kulturen zum Ausdruck der Subjektivität geworden ist. Tatsächlich ist 
es so, dass in dieser endlosen Spiralverflechtung von Wahrheit und Wirk-
lichkeit des Selbst seit den ersten christlichen Jahrhunderten der Sexualität 
eine immer größer werdende Bedeutung eingeräumt wurde.530  

Die „Objektivierung des Subjekts in der wahren Rede“ definiert das, was 
Foucault unter „Geständnis“ oder „Bekenntnis“ versteht: Hierbei geht es nicht 
vornehmlich darum, zu erkennen, ob man sich in den bereits vollzogenen 
Handlungen vorbildlich verhalten hat. Ebenso wenig interessiert in diesem 
Rahmen die Bestimmung, wie man sich idealer Weise verhalten müsste. Es 
geht im Grunde gar nicht um Taten. Dagegen gilt es – so erklärt Foucault – die 
Bewegung des Denkens zu erfassen und herauszufinden, wo es herkommt. Hat 
Gott es eingegeben? Stammt es von einem selbst? Oder ist es teuflischen 
Ursprungs? All diese inneren Prozesse müssen sodann vor einem Oberen, dem 
„Gewissensleiter“, verbalisiert werden.531 

Im neuzeitlichen Abendland ist damit der Status des Wahrheitssubjektes an 
die Unterwerfung unter einen Anderen gebunden. 532 In der Verpflichtung, die 
eigenen Wahrheiten vor einer übergeordneten Person auszusprechen, besteht  
nach Foucault eine der primären Gehorsamsformen des modernen Subjekts. 
Die Bindung an einen Gewissensleiter ist nicht mehr – wie im Hellenismus – 
ein zeitlich begrenztes Mittel, welches mit dem Erreichen bestimmter Ziele 
obsolet wird. Der vollkommene Gehorsam gegenüber dem Oberen wird in der 
christlichen Askese zum absoluten Selbstzweck. Das Ziel des erfüllten 
Selbstverhältnisses wird verdrängt von dem Streben nach Unterwerfung. Der 
Moment, in dem die wahre Rede über sich selbst zum Prinzip des Ver-
hältnisses des Subjekts zu sich wird, ist nach Foucault von fundamentaler 
Bedeutung für das Verhältnis von Subjekt und Wahrheit,533 denn fortan 
bedeutet die Suche nach der eigenen Wahrheit, sich einer Obrigkeit in 
absolutem Gehorsam zu unterwerfen:534 „Der unbedingte Gehorsam, die un-
unterbrochene Prüfung und das erschöpfende Bekenntnis bilden eine Gesamt-
heit, von der jedes Element die beiden anderen impliziert“.535  

                                           
529  Vgl. Foucault (1981c), S. 211f. 
530  Vgl. ebd., S. 212. 
531  Vgl. Foucault (1980), S. 158. 
532  Vgl. ebd., S. 157. 
533  Vgl. Foucault (1982), S. 443f. 
534  Vgl. ebd., S. 619f. 
535  Foucault (1980), S. 158. 



 99

Die römisch-hellenistische Selbstprüfung richtete sich vor allem auf be-
gangene Handlungen. Im Christentum geht es hingegen um die gegenwärtigen 
Gedanken und deren Unterscheidung in solche, die zu Gott hinführen, und 
solche, die das nicht tun. Es geht darum, verborgene Begierden ans Licht zu 
ziehen.536 Waren die aphrodísia die ethische Substanz der klassischen sowie 
römisch-hellenistischen Sexualmoral, so werden sie gemäß der Analyse Fou-
caults in der christlichen Askese abgelöst: Gegenstand der Sorge ist demnach 
nun nicht mehr die erlebte Lust, der sexuelle Akt selbst, sondern das Begeh-
ren, das bloße Verlangen nach bestimmten Handlungen. Dieses Begehren wird 
mit dem Weltlichen, dem Bösen, dem rein Sinnlichen gleichgesetzt. Das 
Weltliche ist zugleich das Unwahre, das es zu überwinden gilt.537  

Auf diese Weise hat das Christentum nach Foucault eine neue Weise der 
Sorge um sich als sexuelles Wesen vorgelegt. Es geht nicht länger um die 
Selbstbeherrschung im Verhältnis zu anderen. Bei Artemidor beispielsweise 
war Sexualität stets etwas Relationales; sexuelle und soziale Beziehungen 
waren nicht voneinander zu trennen. Gegenstand der Problematisierung war 
der Akt, die Penetration.538 Die christliche Moralreflexion hingegen verschiebt 
das Problem auf die Beziehung zu sich, das heißt, auf die Beziehung zwischen 
dem Willen und dessen unwillkürlichem Ausdruck, der Erektion.539  

Um diese veränderte Thematisierung des Verhältnisses von Sexualität und 
Subjektivität genauer zu analysieren, stützt sich Foucault auf das vierzehnte 
Buch des Gottesstaats von Augustinus.540 Foucault referiert dessen Interpreta-
tion der Geste Adams, der sein Geschlecht hinter einem Feigenblatt versteckt: 
Diese Verhüllung erklärt sich nach Augustinus nicht etwa aus der Scham, die 
Adam aufgrund des Vorhandenseins seiner äußeren Geschlechtsorgane em-
pfindet, sondern aus der Tatsache, dass sie sich unabhängig von seiner 
Zustimmung bewegen können. Indem er die erste Sünde beging, hatte Adam 
sich gegen Gott aufgelehnt: Er wollte einen autonomen Willen haben, ohne zu 
beachten, dass die Existenz seines Willens vollkommen von Gott abhängig ist. 
Als Konsequenz dieses Verlangens hat Adam die Herrschaft über sich selbst 
verloren. Bestimmte Körperteile gehorchten ihm fortan nicht mehr. Das 
erigierte Geschlecht wird damit als Symbol des gegen Gott aufbegehrenden 
Menschen bestimmt.541  

Das Prinzip der autonomen Regung der Geschlechtsorgane bezeichnet 
Augustinus als „Libido“. So zentriert sich nun das primäre Problem des 

                                           
536  Vgl. Foucault (1984c), S. 995. 
537  Vgl. Kögler (2004), S. 160. 
538  Vgl. Foucault (1981c), S. 214. 
539  Vgl. ebd., S. 216. 
540  Vgl. Augustinus: Vom Gottesstaat. Zürich 1955, S. 181-198. 
541  Vgl. Foucault (1981c), S. 216. 



 100

Willens um die Libido und die mit ihr verbundenen Kräfte. Foucault macht 
deutlich, dass nach Augustinus Willen und Libido niemals ganz voneinander 
getrennt werden können – vielmehr bildet die Libido einen Teil des Willens. 
Sie ist das Resultat des Willens, wenn dieser die ursprünglich von Gott 
gesetzten Grenzen überschreitet. So ist eine unablässige Hermeneutik des 
Selbst erforderlich, um zu erkennen, welche Regungen der Seele libidinös ver-
ankert sind.542 

Foucault zufolge zeugt der Text des Augustinus – gleichwohl nur eine von 
vielen exegetischen Möglichkeiten – von einer neuen Weise, die Verbindung 
von Sexualität und Subjektivität zu denken.543 Von der Frage nach der 
Beziehung zu anderen und dem Modell der Penetration ist die Sexualethik zur 
Frage nach der Selbstbeziehung und dem Problem der Erektion übergegangen. 
Die Auswirkung dieser Akzentverlagerung ist die immer enger werdende 
Verbindung von Sexualität und Wahrheit:544 „Sexualität, Subjektivität und 
Wahrheit werden dadurch auf eine Innerlichkeit bezogen, die das Resultat 
einer spezifisch christlichen ethischen Selbsttransformation ist.“545  

Auch bezogen auf die Texte Cassians fällt Foucault auf, dass der Kirchen-
vater sich bei seiner Untersuchung der Unzucht nicht für die eigentliche 
Vereinigung zweier Menschen interessiert, sondern nur denjenigen Elementen 
Bedeutung zumisst, die zuvor lediglich als Nebenerscheinungen realer 
sexueller Kontakte von Bedeutung waren.546 Cassian differenziert in seiner 
zwölften Unterredung zwischen drei Arten der Unzucht: der tatsächliche Akt 
zwischen zwei Personen, hier bezeichnet als fornicatio, zudem die Unreinheit, 
immunditia, das heißt die Pollution in schlafendem oder auch wachem 
Zustand, die sich ohne Körperkontakt zu einem Anderen vollzieht, und 
schließlich die libido, die Unzucht, die nur in Gedanken vollzogen wird.547  

Cassians Schriften schenken, wie Foucault betont, nur den letzten beiden 
Elementen Beachtung: denjenigen, die sich in Einsamkeit vollziehen. Cassian 

                                           
542  Vgl. ebd., S. 217. 
543  Vgl. ebd., S. 216. 
544  Vgl. ebd., S. 218. 
545  Visker (1991), S. 112. 
546  Cassian untersucht den Kampf gegen die Unzucht in folgenden Texten: Im sechsten 

Buch der Institutiones („Vom Geiste der Unreinheit“), in einigen Collationes, genauer: 
in der vierten und fünften über „die Begehrlichkeit des Fleisches und des Geistes“, der 
fünften über „die acht Hauptsünden“, der zwölften über „die Keuschheit“ sowie in der 
zweiundzwanzigsten über „die nächtlichen Betörungen“: Vgl. Johannes Cassianus De 
institutis coenobiorum, CSEL, Bd. 17 (dt.: Von den Einrichtungen der Klöster, in: 
Sämtliche Schriften, Bd. 1, Kempten 1879); Collationes patrum, CSEL, Bd. 13 
(„Unterredungen mit den Vätern“, in: Sämtliche Schriften, Bd. 1 und 2, Kempten 1879), 
im folgenden angeführt als „Einrichtungen“ und „Unterredungen“.  

547  Vgl. Unterredungen, 12, 2. Foucault merkt dazu an, dass Cassian seine Dreiteilung auf 
eine Passage im „Brief an die Kollosser“, 3, 5 stützt. Vgl. Foucault (1982b), S. 358. 



 101

trifft keine Unterscheidung von erlaubten und verbotenen Sexualpraktiken. 
Genauso wenig interessiert ihn das Problem der Wahl eines legitimen 
Partners, dessen Alter, Geschlecht, Status und die Verwandtschaftsbeziehung, 
in der man sich ihm gegenüber befinden darf. Bei Cassian erscheint keine der 
Kategorien, mit denen im Mittelalter die Sünde der Wollust kodifiziert wurde. 
Zwar richtet er seine Schriften an Mönche, die in ihrem Gelübde explizit auf 
jeden sexuellen Kontakt verzichtet haben, er begnügt sich aber auch in einer 
Frage, die für andere Autoren Anlass zu ausführlichen Warnungen dar-
stellte548, lediglich mit Anspielungen: Es sei strengstens darauf zu achten, dass 
kein Mönch, insbesondere kein jüngerer, sich mit einem anderen absondere.549 
Doch der wesentliche Grund der Konzentration auf immunditia und libido ist 
nicht der Anpassung an die monastischen Adressaten geschuldet. Das Ringen 
um die Keuschheit zielt zur Zeit Cassians nicht primär auf Handlungen oder 
zwischenmenschliche Beziehungen. Es betrifft eine ganz andere Realitäts-
ebene: die Regungen des Körpers und der Seele, innere Bilder, Träume, unge-
lenkte Gedankenströme, den Willen, Schlaf und Wachzustand.550  

Ähnlich wie Augustinus problematisiert auch Cassian die Bedrohung des 
Willens durch das Unwillkürlich-Libidinöse. Unwillkürlich sind nach Cassian 
all die leiblichen Regungen und Wahrnehmungen, die von spontanen Ein-
gebungen des Geistes hervorgerufen werden, von der Seele Besitz ergreifen 
und das Fleisch in Versuchung führen. Demgegenüber steht der Wille, der 
entscheidungsfähig ist, sich einfangen lässt oder widersteht.551 Die Aufgabe 
der frühchristlichen Selbstbearbeitung ist demnach die Entwicklung eines 
Willens, der fähig ist, der Versuchung standzuhalten.552 Die mit der immun-
ditia verbundene Pollution im Schlaf ist zwar ein Naturvorgang und als 
solcher nur schwerlich ganz zu unterbinden, aber dennoch entlässt Cassian den 
Menschen nicht aus der Verantwortung dafür: Die Gedanken seien beständig 
zu überwachen; die Reinheit am Tage bereite so die Reinheit der Nacht vor.553  

Auch diese Überlegungen haben noch nichts mit einer „Ökonomie der 
Lust“554 zu tun, wie sie sich später herausbilden wird. Es geht hier noch nicht 
um die präzise Kategorisierung von erlaubten und verbotenen Akten, sondern 
um die ständige Arbeit des Denkens an sich.555 Wie herausgearbeitet, brachte 

                                           
548  Vgl. z.B. Basilius von Cäsarea: Sermo de renuntiatione saeculi. In: Migne, PG, Bd. 31, 

S. 638. 
549  Vgl. Einrichtungen 2, 15, Einrichtungen 4, 16. 
550  Vgl. Foucault (1982b), S. 360f. 
551  Vgl. Unterredungen, 5,2; 12,2. 
552  Vgl. ebd., 12,7. 
553  Vgl. Einrichtungen 6, 11,23. 
554  Foucault (1982b), S. 362. 
555  Vgl. ebd. 



 102

der Übergang von der klassischen zur römisch-hellenistischen Antike keine 
wesentliche Veränderung der ethischen Kodizes mit sich. Was sich nach 
Foucault änderte, war die Art und Weise des Selbstbezuges. Wie verhält es 
sich nun mit der Entwicklung zu den frühen Stadien des Christentums? 
Intensiviert sich hier der Code im Sinne der Einführung von strikteren 
Verboten?  

Es ist, wie Foucault erklärt, nicht von der Hand zu weisen, dass das Chri-
stentum die Ebene des Codes und das Prinzip des Gesetzes verstärkt hat: „Die 
Verknüpfung Gesetz und Begehren scheint ziemlich charakteristisch für das 
Christentum.“556 Zwar haben die Moralen des frühen Christentums – eine 
einheitliche Moral gibt es zu diesem Zeitpunkt noch lange nicht – das ethische 
Regelwerk erweitert, aber dennoch missdeutet man nach Foucault ihr Wesen, 
wollte man sie im Sinne reiner Kodex-Moralen auffassen. Die Askesepratiken 
behielten eine sehr große Bedeutung, auch wenn das frühe Christentum der 
römisch-hellenistischen Askese einschneidende Veränderungen hinzugefügt 
hat:557 So hat es zum einen die Form des Gesetzes verstärkt, aber vor allem hat 
es die Selbstpraktiken zu einer „Hermeneutik des Selbst“, zu einer unab-
lässigen Selbstdechiffrierung des Individuums als Begehrenssubjekt ver-
wandelt.558 Die Art und Weise, in der das Christentum den Status Quo 
verändert, betrifft nach Foucault somit primär die Form, in der sich ein 
Subjekt als sexuelles Wesen begreift und sorgt.559 Diese Veränderung des 
ethischen Verhältnisses zu sich selbst bildet die Voraussetzung für den Erfolg 
der späteren Kodifizierung.560  

Gerade bei Cassians Schriften verfehlt Foucault zufolge die ausschließliche 
Suche nach Indizien, die eine Verbotsintensivierung bezeugen würden, den 
eigentlichen Gehalt seiner Texte. Das zeigt zum Beispiel die Frage nach dem 
Geschlechtsakt: Wurde im Frühchristentum eine größere Enthaltsamkeit ge-
fordert? Ist nun anstelle des Aktes selbst bereits die Absicht dazu verboten? Es 
geht – dieses Ergebnis der Untersuchungen Foucaults sei noch einmal betont – 
weder bei Cassian noch bei Augustinus um die Kategorisierung erlaubter und 
verbotener Handlungen, sondern um eine Technik zur Entzifferung des 
Denkens und all der geheimen Kräfte, die sich unter seiner Oberfläche 
verbergen können. Die ständige Wachsamkeit, die hierzu erforderlich ist, stellt 

                                           
556  Michel Foucault im Gespräch mit F. Ewald: Die Sorge um die Wahrheit (1984g). In: 

Schriften (4), S. 828f. 
557  Vgl. ebd., S. 828. Sowie: Michel Foucault: Gebrauch der Lüste und Techniken des 

Selbst (1983c). In: Schriften (4), S. 684.  
558  Vgl. Foucault (1984g), S. 828. 
559  Vgl. Foucault (1981c), S. 213. 
560  Vgl. Visker (1991), S. 109. 



 103

eine Subjektivierungstechnik dar, die sich von der vorchristlich-antiken Ethik 
mit ihrer Fokussierung sexueller Handlungen weit entfernt. 

Die frühchristliche Form der Subjektivierung ist untrennbar an die 
Verpflichtung gekoppelt, die Wahrheit über sich auszusprechen. Sie vollzieht 
sich im Modus des Geständnisses, der grenzenlosen Objektivierung seiner 
selbst vor anderen. Seinem Oberen gegenüber ist der Bekennende universal zu 
absolutem Gehorsam verpflichtet.561 Die solchermaßen im klösterlich-
monastischen Leben angewandte Bekenntnispraktik wird in der spirituellen 
Sprache exagoreusis genannt. Sie hält sich von den Anfängen des Christen-
tums bis ins siebzehnte Jahrhundert hinein, wobei die Einführung des Buß-
sakraments im dreizehnten Jahrhundert – eine dem frühen Christentum un-
bekannte Form – die Bedeutung der exagoreusis intensivierte.562  

Die exagoreusis, als die „unablässige analytische Verbalisierung von 
Gedanken im Zeichen des absoluten Gehorsams gegenüber einem anderen 
(…) ist bestimmt durch den Verzicht auf den eigenen Willen und das eigene 
Selbst.“563 Dieses Thema ist von großer Bedeutung. In der gesamten Ge-
schichte des Christentums besteht ein Zusammenhang zwischen Selbst-
enthüllung und Selbstverzicht.564 Die Verbindung von Subjekt und Wahrheit 
im Hellenismus, die dem Streben nach einem vollkommenen Selbstverhältnis 
unterstand, wird abgelöst durch eine Verbindung zur Wahrheit, die auf die 
„Zerstörung der Form des Selbst abzielt“565.  

Mit diesem letzten Modell der Selbsttechnik hat Foucault nun den An-
schluss an seine Gegenwartsanalysen erreicht.566 Seine These zur Bedeutung 
der exagoreusis und ihr verwandter Verfahrensweisen lautet wie folgt: 

Seit dem achtzehnten Jahrhundert und bis in die Gegenwart sind die Techniken der 
Verbalisierung von den sogenannten Sozialwissenschaften in einen anderen Kontext trans-
formiert worden, wo sie instrumental der Herausbildung eines neuen Selbst dienstbar 
gemacht werden. Die Anwendung dieser Techniken, ohne die ursprünglich mit ihnen 
verknüpfte Verzichtsleistung einzufordern, markiert einen historischen Bruch.“567  

Hier geht es um die im ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit nach-
gezeichnete Säkularisierung und Aneignung des Geständnisses – der christ-
lichen Selbsttechnik schlechthin – durch die moderne Macht. Die subjekti-
vierenden Humanwissenschaften erscheinen nun als letztes und zeit-

                                           
561  Vgl. Foucault (1982b), S. 366f. 
562  Vgl. Foucault (1984c), S. 998. 
563  Ebd., S. 998. 
564  Vgl. ebd. 
565  Foucault (1980), S. 158. 
566  Vgl. Kögler (2004), S. 160. 
567  Foucault (1984c), S. 998f. 



 104

genössisches Glied der Geschichte jener Techniken, die das Selbstverhältnis 
des Subjekts sowohl erforschen als auch konstituieren.568  

Der vierte Band der Geschichte der Sexualität sollte vermutlich die Studien 
über die vorchristliche Antike und den Einführungsband Der Wille zum 
Wissen aneinanderkoppeln. Foucault erhoffte – so erläutert Visker – von der 
Analyse der frühchristlichen „Geständnisse des Fleisches“ ein Verständnis des 
Prozesses, der die Individuen veranlasst hatte, ihr Begehren endlos zu 
verbalisieren und zu interpretieren in der Erwartung, Einsicht in ihre tiefste 
Wahrheit zu gewinnen. Auf diesem Wege hätte Foucault zeigen wollen, wie 
die „christliche Hermeneutik des Verlangens“569 den modernen Willen zum 
Wissen ermöglichte und damit auf ein modernes Selbstverhältnis voraus-
griff.570 

Als es der christlichen Seelsorge endlich gelungen war, die Aufmerk-
samkeit gegenüber dem Begehren über das monastische Leben hinaus einer 
breiteren Masse zugänglich zu machen, musste diese Achtsamkeit am Ende 
des achtzehnten Jahrhunderts anderen Diskursen weichen, die das Geständnis 
von der Problematik der Sünde und des Fleisches isolierten und seine 
subjektivierende Wirkung an die Erforschung der peripheren Sexualitäten 
banden. Mit diesen Untersuchungen ging die Hoffnung einher, auf diesem 
Wege der Wahrheit des modernen Menschen habhaft zu werden. Die ethische 
Substanz änderte sich also erneut: Das Fleisch und das Begehren wurden 
durch die Sexualität abgelöst.571  

Der Bezug auf die Moderne führt die Aufmerksamkeit wieder zur Aus-
gangsintention zurück, der Foucaults Weg in die Antike unterstand: Die 
eingehende Untersuchung griechischer, römischer und christlicher Autoren 
war schließlich keineswegs Zweck an sich, sondern der Suche nach anderen 
Möglichkeiten des Selbstbezuges innerhalb der abendländischen Kultur ge-
widmet. So resümiert Kögler Foucaults Intention: „Es ging darum, die 
Objektivierung des Subjekts in subjektivierenden und disziplinierenden 
Macht-Wissen-Verfahren ihres kontingenten Charakters zu überführen und – 
ohne dabei unsere eigene Geschichte und Tradition zu verlassen – alternative 
Möglichkeiten der Selbstkonstitution des Moralsubjekts aufzuzeigen.“572  

Fasst Foucault mit der griechischen Ästhetik der Existenz 
(beziehungsweise mit der römisch-hellenistischen Selbstsorge) bereits eine 
konkrete Alternative zum modernen Selbstverhältnis ins Auge? Kann die 

                                           
568  Vgl. Kögler (2004), S. 160f. 
569  Vgl. Foucault (1984), S. 11f. 
570  Vgl. Visker (1991), S. 108. 
571  Vgl. Visker (1991), S. 112f. 
572  Kögler (2004), S. 161. 



 105

antike Lebenskunst dem Kampf gegen die moderne Macht eine 
nachvollziehbare Grundlage liefern?  



 106

4.  Zur ethisch-politischen Bedeutung der 
Selbsttechniken 

4.1  Die antike Ästhetik der Existenz – Vorbild und Alternative 
für das moderne Subjekt? 

Foucault lehnt den unvermittelten Bezug der antiken Ethik auf die mo-
dernen Verhältnisse ab. Auf die Frage, ob seiner Auffassung nach die antike 
Moral eine plausible Alternative zu gegenwärtigen Konzepten bieten könnte, 
entgegnet er: „Nein! Ich suche keine Lösung durch Auswechslung; man findet 
nicht die Lösung eines Problems in der Lösung eines anderen Problems, das in 
einer anderen Epoche von anderen Leuten gestellt wurde.“573 Und im gleichen 
Sinne erklärt er, „dass es in einer Periode, welche nicht die unsrige ist, keinen 
beispielhaften Wert gibt … es geht nicht darum, zu einem früheren Zustand 
zurückzukehren.“574 Nach ausführlichen Untersuchungen sah Foucault die 
vorchristliche Antike nicht in einem so positiven Licht, wie es manche seiner 
Interpreten darstellen.575  

Die Gründe für diese kritische Distanznahme liegen in der Entwicklung, 
die in den Abschnitten 3.1 und 3.2 der vorliegenden Arbeit beschrieben wird: 
Zwar gab es in der vorchristlichen Antike die Suche nach einer Ethik als 
Lebensstil fern von moralischem Reglement, doch beschränkte sie sich auf 
eine gesellschaftliche Elite die sich hierdurch von der Masse abgrenzte. Die 
sexuelle Mäßigkeit war nur ein „standesgemäßes Privileg“576 der Aristokratie. 
Der römische Stoizismus schließlich befreite die Ethik theoretisch aus ihrer 
grundsätzlichen statutarischen Gebundenheit: Der Mensch sei als Vernunft-
wesen befähigt, nach dem Guten zu streben. Selbst ein Sklave könne 
tugendhaft sein.577 Doch die Tendenz zur Demokratisierung und Verallge-
meinerung der Ethik führte gleichzeitig dazu, dass sie mehr und mehr den 
Rang einer universellen Norm erhielt.578 Sobald die Ethik – zumindest 
theoretisch – nicht mehr an eine kleine soziale Schicht gebunden war, wurde 
sie zur Wegbereiterin einer universell gültigen und für alle obligatorische 
Moral.579 Darum ist das Verhältnis Foucaults zur Stoa keineswegs von unkri-

                                           
573  Foucault (1983b), S. 465. 
574  Ebd., S. 470. 
575  Vgl. Renate Schlesier: Humaniora. Eine Kolumne. In: Merkur 1984, S. 429. Sowie: 

Detel (1998) 
576  Foucault (1982), S. 149. 
577  Vgl. ebd., S. 157. 
578  Vgl. Foucault (1983b), S. 480. 
579  Vgl. Foucault (1984b), S. 861. Sowie: Vgl. Gros (2004), S. 649. 



 107

tischer Faszination geprägt. Er erkannte im Verlauf seiner Forschungen klar 
die Anlagen für eine zunehmende Kodifizierung der Ethik als universeller 
Verpflichtung.580 

Auch das Modell des klassischen Griechenlands – der Zusammenhang 
zwischen der Beherrschung seiner selbst und der Herrschaft über andere – 
widerstrebt Foucault. Schließlich basiert es auf gesellschaftlichen Trennungen 
und dem Fehlen von Gegenseitigkeit:581 

„Die griechische Moral der Lust ist an eine virile Gesellschaft gebunden, an die 
Vorstellung einer Asymmetrie, an die Ausschließung des anderen, an die Besessenheit von 
der Penetration, an diese Drohung, seiner Energie beraubt zu werden … Das alles ist 
eindeutig abstoßend.“ 

Die Kritik Renate Schlesiers, die Foucault vorwirft Partei für eine 
„heidnisch-virile“582 Ethik zu ergreifen, erscheint fragwürdig anhand solcher 
Äußerungen wie der folgenden: 

„Die Moral der Griechen war die Moral einer ihrem Wesen nach virilen Gesellschaft, in 
der die Frauen unterdrückt wurden, in der die Lust der Frauen keinerlei Bedeutung hatte, 
und ihr Sexualleben allein durch ihren Status als Ehefrau ausgerichtet und bestimmt wur-
de.“583 

Auch die Rückbesinnung auf eine der tragenden Thesen Foucaults ent-
kräftet den Vorwurf einer Idealisierung antiker Ideen: Foucault stellt ja gerade 
nicht heidnische Antike und Christentum als zwei scharf voneinander ab-
gegrenzte Konzepte gegenüber. Es war ein Ziel seiner Analysen, zu zeigen, 
dass die vermeintlich christliche Moral bereits seit der heidnischen Antike in 
der abendländischen Moral präsent war.584 Vor diesem Hintergrund betont er 
gerade den Widersinn, den es zu bedeuten hätte, „eine moderne Moral auf der 
antiken Moral gründen zu wollen und dabei die christliche Moral zu um-
gehen.“585 Will man sich also der sogenannten christlichen Moral entledigen, 
so kann dies keinesfalls durch einen unvermittelten Bezug auf die antike Ethik 
geschehen. 

Aber trotz allem ist die Faszination Foucaults von der Idee der antiken 
Existenzästhetik nicht von der Hand zu weisen. So liest man in einem 
Interview aus dem Jahre 1982: „Zur Zeit begeistere ich mich für die hel-
lenistische und römische Welt vor dem Christentum.“586 Immerhin eröffnete 

                                           
580  Vgl. Foucault (1983b), S. 463.  
581  Vgl. Gros (2004), S. 649. 
582  Schlesier (1984), S. 429. 
583  Vgl. Foucault (1983b), S. 466. 
584  Vgl. ebd. 
585  Foucault (1984b), S. 872. 
586  Michel Foucault im Gespräch mit G. Barbedette, 20.Oktober 1981: Der gesellschaft-

liche Triumph der sexuellen Lust: ein Gespräch mit Michel Foucault (1982c), S. 371. 



 108

ihm die Entdeckung der antiken Selbsttechniken die Perspektive einer Ver-
bindung von Subjekt und Wahrheit, bei der „Subjektivierung“ nicht gleich-
bedeutend mit „Unterwerfung“ ist, sondern im Gegenteil dem Erreichen 
höchster Selbstsouveränität untersteht. 

Foucault hat keinen Zweifel daran gelassen, dass die griechische Existenz-
ästhetik für das moderne Subjekt interessant sein kann, wenn auch keineswegs 
in der Form kritikloser Aneignung. Es gibt – so erklärt er – seit dem Ende der 
sechziger Jahre eine gewisse Ähnlichkeit in den Verhältnissen gegenüber der 
eigenen Person, der Moral und der Gesellschaft, wie sie sich in der antiken 
Lebensethik und der Gegenwart darstellen.587 Foucault bearbeitet die hel-
lenistische und römische Philosophie nicht als Historiker, sondern als 
Genealoge:588 „Genealogie heißt, dass ich die Analyse von einer gegen-
wärtigen Frage aus betreibe.“589 Foucaults „gegenwärtige Frage“ besteht darin, 
dass sich mit dem Wegfall traditioneller moralischer Werte, Normen und 
Verbote „das Problem einer Ethik als einer Form, die man seinem Verhalten 
und seinem Leben zu geben hat“590, erneut stellt. Die griechische Moral war 
weder an ein Rechtssystem noch an eine Religion gebunden. Somit entspricht 
sie wesentlichen Kriterien, an denen sich eine neue Moraloption zu messen 
hätte: Denn heutzutage würde niemand mehr glauben, „dass eine Moral auf 
der Religion gegründet sein könnte“591, und ein Rechtssystem, welches das 
Privatleben unmittelbar affizierte, wäre ebenso für die Mehrheit nicht 
akzeptabel.592  

Nach Foucault setzt sich sowohl in den sozialen Befreiungsbewegungen als 
auch im philosophischen Diskurs die Einsicht durch, dass Selbstbestimmung – 
und nicht die Unterwerfung unter einen allgemeingültigen Normencode – eine 
notwendige Voraussetzung für ein gutes Leben ist. Hierin begründet sich die 
Anziehungskraft der „Ästhetik der Existenz“ für die Gegenwart.593 Welche 
Aspekte der antiken Existenzethik charakterisiert Foucault als bewahrenswert, 
welche ihrer Impulse bezieht er auf die Aktualität?  

Faszinierend erscheint ihm die „Idee (…), dass die Moral eine sehr starke 
Struktur der Existenz sein kann, ohne weder mit einem autoritären oder mit 
einem an sich rechtlichen System noch mit einer Disziplinstruktur verbunden 

                                           
587  Vgl. Foucault (1983b), S. 464f. 
588  Vgl. Gros (2004), S. 635. 
589  Foucault (1984g), S. 831. 
590  Ebd. 
591  Foucault (1983b), S. 465. 
592  Vgl. ebd. 
593  Vgl. Kögler (2004), S. 161. 



 109

zu sein.“594 Die antike Ethik beruht nicht auf institutioneller Verankerung, 
sondern auf der persönlichen Entscheidung.595 

Zudem ist in ihrem Rahmen jeder Bezug auf eine transzendente, normativ 
legitimierende Instanz ausgeschlossen: Die Beschäftigung des Subjekts mit 
sich charakterisierte Foucault in der vorchristlich-antiken Ethik als Selbst-
zweck. Sie ist nicht auf eine „höher“ (Gott) oder „tiefer“ (moderne Human-
wissenschaften, Psychoanalyse) gelegene Wahrheit ausgerichtet. Außerhalb 
der konkreten, individuellen Lebenspraxis existieren Foucault zufolge keine 
absoluten Wahrheiten und Normen, nur Ratschläge, die man gegebenenfalls in 
Anspruch nehmen kann: Statt Gesetzesgehorsam also Lebensaktivität in 
eigener Regie.596 

Während heute das Individuum in vielen Fragen von den Ansichten der 
humanwissenschaftlichen Experten abhängt, besteht gemäß Foucaults Unter-
suchungen in der Antike ein umgekehrtes Verhältnis zwischen Lebensweise 
und Wahrheit, zwischen Ethik und Wissenschaft. Die Lebensführung hätte 
sich hier nicht objektiv wahren Befunden zu unterwerfen gehabt, es wäre 
vielmehr auf die selbstbestimmte Wahl und eine souveräne Verwendung 
wissenschaftlicher Wahrheiten seitens der Subjekte angekommen. Foucault 
plädiert sogar für eine völlige Loslösung der ethischen Dimension von der 
Ebene wissenschaftlicher Wahrheiten: „Ich denke, dass es ganz und gar nicht 
notwendig ist, die moralischen Probleme und das wissenschaftliche Wissen zu 
verbinden.“597 Die Befreiung von der humanwissenschaftlichen „Wahrheit“ 
wäre so gleichbedeutend mit einer Rückeroberung praktischer Freiheit.598  

Die hauptsächliche Faszination der antiken Existenzästhetik liegt für Fou-
cault vielleicht in deren Betonung einer gestalterischen, kreativen und 
schöpferischen Betrachtungsweise des menschlichen Lebens. Die Griechen 
nämlich haben seinen Untersuchungen zufolge das Leben als ein zu formendes 
Kunstwerk betrachtet. Sie haben das kreative Potential der Menschen nicht 
bloß auf tote Materien bezogen, sondern sich selbst zum Gegenstand künst-
lerischer Techniken gemacht: „Die Idee des biou als Material eines ästhe-
tischen Kunstwerks ist etwas, das mich fasziniert.“599 Seit den sechziger 
Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts stellt die Ästhetisierung der Existenz – 
so urteilt Foucault – zunehmend eine reale Lebensperspektive dar. Der Wille 
zur bewussten und schönen Gestaltung des eigenen Daseins sei nun ein Stil, 

                                           
594  Foucault (1983b), S. 471. 
595  Vgl. Kögler (2004), S. 162. 
596  Vgl. ebd., S. 162f. 
597  Foucault (1983b), S. 472. 
598  Vgl. Kögler, S. 163. 
599  Foucault (1983b), S. 471. 



 110

den jeder sich aneignen könne, und der so nicht mehr auf eine kleine Elite be-
schränkt bleiben müsse.600  

Doch lässt sich Foucaults Idee einer neuen Moral tatsächlich in eine Form 
bringen, in der sie sich bei einer gesellschaftlichen Mehrheit durchsetzen 
könnte? Das ursprüngliche Konzept richtete sich schließlich nur an eine eng 
begrenzte Gruppe männlicher Polisbürger. Foucault betont stets, dass die 
antike Ethik zumindest in ihrer frühen Form eine vollkommen freiwillige 
Option war und hält gerade diesen Zug für besonders bewahrenswert: „Die 
Suche nach einer Form der Moral, die für alle annehmbar wäre – in dem 
Sinne, dass alle sich ihr zu unterwerfen hätten –, erscheint mir als eine 
Katastrophe.“601 Widerspricht diese grundlegende Zurückweisung eines jeden 
universalethischen Anspruchs602 nicht dem Bestreben, eine Moralidee tatsäch-
lich gesellschaftlich umfassend zu verwirklichen?  

Darüber hinaus spricht Foucault dem philosophischen Denken als solchem 
die Fähigkeit ab, eine verbindliche Grundlage in moralischen Fragen über-
haupt bereitstellen zu können: „Es ist immer etwas lächerliches im philoso-
phischen Diskurs, wenn er von außen den andern vorschreiben und vorsagen 
will, wo ihre Wahrheit liegt und wie sie zu finden ist“.603 Foucault bestreitet 
generell, dass eine, wie auch immer geartete, „positive Philosophie“ erstre-
benswerte gesellschaftliche Veränderungen einleiten könnte.604 Besonders 
gefährlich erscheinen ihm universalistische Ansprüche deshalb, weil sich die 
ihnen zugrunde liegenden allgemeinen Normen, scheinbar objektiv festgesetzt 
von Moralphilosophen oder Humanwissenschaftlern, allzu oft nur als ver-
schleierte Partikularperspektiven bestimmter herrschender Gruppen erwiesen 
hätten.605 Philosophische Ansätze, die den Individuen verbindliche Vorgaben 
machen wollen, können für ihn – so formuliert Kögler – „nur Herrschafts-
wirkungen haben.“606  

Gerade an dieser radikalen Zurückweisung jeder normativen Absicht durch 
Foucaults philosophisches Konzept, das aber den Anspruch in sich trägt, 
gesellschaftliches Handeln zu verändern, nehmen die Kritiker – vor allem 
Habermas – enormen Anstoß.607 Bereits Foucaults Machtanalytik der siebziger 
Jahre fehlt nach Habermas eine moralphilosophische Ausweisung jener ethi-

                                           
600  Vgl. Kögler (2004), S. 164. 
601  Foucault (1984b), S. 872. 
602  Vgl. Kögler (2004), S. 165. 
603  Foucault (1984), S. 16. 
604  Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit D. Cooper u.a.: Einsperrung, Psychiatrie, 

Gefängnis(1977a). In: Schriften (3), S. 453. 
605  Vgl. Kögler (2004), S. 168. 
606  Ebd. 
607  Vgl. Habermas (1984), S. 745-753. 



 111

schen Maßstäbe, die die Kritik der Macht aus ihrer normativen Beliebigkeit 
befreien würde. Darum bliebe sie notwendig der Irrationalität und dem Relati-
vismus verhaftet. Diesen „Kryptonormativismus“608 gilt es nach Habermas 
aufzuheben.609 Mit der wiederholten Absage an universalistische Begrün-
dungsprogramme, so muss es sich jedenfalls aus Habermas’scher Perspektive 
darstellen, gelingt es Foucault auch nach seiner Hinwendung zum Ethik nicht, 
das genannte Vakuum zu füllen.610 

Foucault jedoch sieht in der Forderung, seine Maßstäbe universal zu 
rechtfertigen, einen an der eigentlichen Problematik der Sache – nämlich wie 
die praktischen Machtwirkungen analysiert, ihnen getrotzt und ein selbst-
bestimmtes Leben verwirklicht werden kann – vorbeigehenden „Erpressungs-
versuch“:611 „entweder man akzeptiert die Aufklärung und bleibt in der Tradi-
tion des Rationalismus“612, das heißt, man schließt sich einer univer-
salistischen Vernunftphilosophie an, „oder man kritisiert die Aufklärung und 
versucht, diesen Prinzipien der Rationalität zu entkommen“613 – womit man 
sich dann allerdings ins irrationalistische Jenseits des philosophisch akzep-
tablen Diskurses befördert. 

Dieser Polarisierung möchte Foucault eine konkrete Analyse der 
gegebenen Verhältnisse entgegensetzen, deren Ergebnisse als Werkzeug im 
Kampf für Selbstbestimmung dienen könnten. Das bedeutet: keine allgemeine 
Moraltheorie sondern situationsbezogene Analysen. Die Entscheidung darü-
ber, wie zu handeln ist, soll den Subjekten selbst überantwortet werden. 
Natürlich bedarf gesellschaftliches Miteinander – das räumt Foucault durchaus 
ein – bestimmter „Minimalnormen“. Diese garantieren bei Foucault die 
Freiheit der Subjekte jedoch eher in negativer Form, sie machen nicht den 
Kern der moralischen Lebenspraxis aus.614 

Doch – so insistieren die skeptischen Stimmen615 – führt die Verweigerung 
einer konkreten Benennung positiver und durchführbarer Alternativen zum 
Bestehenden nicht schließlich zu dessen Konservierung? Und wie könnte in 
der heutigen, von Institutionen verwalteten, Gesellschaft eine Moral etabliert 
werden, die gar nicht auf Institutionalisierung zielt? Was ist von einer Idee zu 

                                           
608  Ebd., S. 750. 
609  Vgl. Kögler (2004), S. 165. 
610  Vgl. ebd. 
611  Vgl. ebd. 
612  Michel Foucault: Was ist Aufklärung? (1984g), S. 699. 
613  Ebd. 
614  Vgl. Kögler (2004), S. 166, 169. 
615  Vgl. Habermas (1984). Sowie: Nancy Fraser: Foucault on Modern Power. Empirical 

Insights and Normative Confusions. In: Unruly Practices. Minneapolis 1989, S. 17-34; 
Charles Taylor: Foucault on Freedom and Truth. In: Foucault. A Critical Reader, hrsg. 
von David Hoy. Oxford 1986, S. 69-102. 



 112

halten, die zwar mit einem praktischen Anspruch auftritt, sich aber selbst die 
Begründung, weshalb sie allgemein verwirklicht werden sollte, verweigert? Ist 
ein solches Konzept dann nicht auf die Bewahrung des Bestehenden angelegt 
– also konservativ –, egal wie reformorientiert oder gar revolutionär es sich 
geben mag? Geht es nicht um „pure Apologie bestehender sozialer Sy-
steme“616? So urteilt Kammler: 

„Foucaults Vorschläge zur Entwicklung einer ‚Lebenskunst‘, die er den Subjekten 
selbst überlassen möchte, ohne ihnen ‚Programme‘ oder ‚Gesetze‘ vorzuschreiben, sind das 
Credo eines neuen – und doch altbekannten – Privatismus, dessen soziale Auswirkungen 
allenfalls in der Bildung von ‚In-Groups‘ bestehen könnten, die sich gegenüber dem Außen 
einer herrschenden Ordnung abschotten. (…) Eine solche ‚Lebenskunst‘, die sich einzelne 
Individuen oder Gruppen schaffen, kann offenbar nicht kulturrevolutionär wirken, da sie ja 
alle nichtprivaten, institutionalisierten Beziehungen unangetastet läßt.“617 

Ist eine solche Kritik berechtigt? Greift sie Foucaults ethischen Ansatz 
überhaupt auf der Ebene an, auf der sich dieser bewegt? 

4.2  Die Selbstpraktiken im Dienste sozialen Miteinanders 
Handelt es sich, wie der „Privatismus-Vorwurf“ Kammlers suggeriert, bei 

Foucaults Existenzästhetik um eine egozentrierte und nur auf das eigene 
Selbst ausgerichtete – gewissermaßen „neo-existentialistische“ – Form der 
Ethik? Hierauf muss mit Foucault erwidert werden, dass die Ästhetik der 
Existenz, jedenfalls wie ursprünglich bei den Griechen gedacht, keineswegs 
die übersteigerte Verklärung der eigenen Selbstbeziehung bedeutet. 618  

4.2.1  Antike: Die Selbstpraktiken als Korrektiv des Verhältnisses von 
Selbst und Welt 

Die für diesen Nachweis besonders interessanten Aufzeichnungen Fou-
caults sind bisher nicht veröffentlicht worden. Damit erklärt sich vielleicht, 
weshalb es in dieser Hinsicht immer wieder Anlass zu Missverständnissen 
gab. Es geht vor allem um zwei von insgesamt fünf Dossiers, die Daniel 
Defert dem Herausgeber der Hermeneutik des Subjekts, Frédéric Gros, zur 
Verfügung stellte und die die Titel Regierung seiner selbst und der anderen 
sowie Die Anderen tragen.619 Die Lektüre dieser Aufzeichnungen erhellen 
Foucaults späte Ausführungen in entscheidenden Punkten, insbesondere zur 

                                           
616  Kammler (1986), S. 187. 
617  Ebd., S. 203. 
618  Vgl. ebd. 
619  Vgl. Gros (2004), S. 629. 



 113

Verbindung von Ethik und Politik.620 Gros bietet in seinem Nachwort zur 
Hermeneutik des Subjekts621 einen – natürlich beschränkten – Einblick in diese 
Texte. Doch schon anhand dieser Auszüge wird deutlich, dass die antike 
Entscheidung, seinem Leben vermittels einer bestimmten Arbeit an sich selbst 
– der Askese – den Charakter eines Kunstwerkes zu verleihen, keineswegs 
eine Entscheidung für die Einsamkeit ist. Vielmehr impliziert diese Wahl die 
ständige Anwesenheit anderer in ihren verschiedensten Formen.622  

Die römisch-hellenistische Selbstsorge kennt kein Ideal der Einsamkeit. 
Foucault stellt sie als eine soziale Praxis vor, die häufig in institutionalisierter 
Form auftritt, etwa in der Schule des Epiktet oder in den Epikureergruppen. 
Sie kann sich auf familiäre Bindungen stützen, wie etwa Senecas Beziehung 
zu Serenus und Lucilius. Ebenso kann sie sich bereits vorhandener Freund-
schaften bedienen oder in politischem Kontext, etwa am Kaiserhof, ent-
stehen.623 

Die Sorge um sich schließt den anderen sogar von Beginn an notwendig 
mit ein: Eine adäquate Selbstbeziehung kann man – wie aus Foucaults Unter-
suchungen hervorgeht – nur herstellen, wenn man vergisst, was einem durch 
die verfälschende Erziehung in der Kindheit beigebracht wurde. Das ist 
keinesfalls gleichbedeutend mit der Rückkehr zu einem verlorenen Ursprung, 
sondern es geht um das Hervortreten einer „Natur“ des Selbst, wenn auch 
nicht im Sinne einer ursprünglich gegebenen. Ohne Hilfe eines Lehrers ist das 
unmöglich:624 

„In Anbetracht der Irrtümer, Verformungen, schlechten Gewohnheiten und Abhängig-
keiten, die sich seit Lebensbeginn verfestigt haben, ist eine Unterweisung unbedingt 
erforderlich. Dabei geht es nicht einmal darum, zum Zustand der Jugend oder der Kindheit 
zurückzukehren, in dem sich der Mensch noch befände; sondern darum, sich auf eine 
‚Natur‘ zu beziehen (…) die bis jetzt noch keine Gelegenheit hatte, sich in einem Leben zu 
manifestieren, das sofort durch ein fehlerhaftes Erziehungs- und Glaubenssystem verein-
nahmt wurde. Die selbstbildende Praxis verfolgt das Ziel, das Selbst zu befreien, indem 
dieses durch eben diese Praxis zur Übereinstimmung mit einer Natur gelangt, die bislang 
noch keine Gelegenheit hatte, sich in ihm zu manifestieren.“625  

                                           
620  Vgl. ebd., S. 630. 
621  Vgl. ebd., S. 616-668. 
622  Vgl. ebd., S. 648. 
623  Vgl. ebd., S. 654f. 
624  Vgl. ebd., S. 655. 
625  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“. In: Gros (2004), S. 655. 

Dies ist ein ganz anderer Umgang mit der Idee eines Ursprungs als Foucault ihn im 
„kalifornischen Selbstkult“ beobachtet: Hier geht es um die Aufdeckung des wahren 
Ichs, indem man es von allem trennt, was es verfälschen oder stören könnte. Man ent-
ziffert zu diesem Zweck seine Wahrheit mit Hilfe von Psychologie oder Psychoanalyse. 
Diesen Techniken wird die Fähigkeit zugeschrieben, das wahre Ich enthüllen zu kön-
nen. So verzichtet Foucault nicht nur auf die Gleichsetzung der antiken Selbstkultur mit 



 114

Der andere ist in der Selbstsorge in mannigfaltigen Formen präsent: als 
Lehrer oder Meister, als Freund oder Verwandter und nicht zuletzt als Brief-
partner626, denn die Schreibkultur stellte einen wichtigen Bereich der Selbst-
praktiken dar. So betont Foucault, dass die Selbstsorge keine „Forderung nach 
Einsamkeit“627 sei, „sondern eine echte soziale Praxis“628, ja sogar ein „Ver-
stärker der sozialen Beziehungen.“629  

Der Rückzug im Rahmen der Selbstsorge, die anachoresis eis heauton, 
besteht nicht etwa darin, sich von der Welt und den Menschen zu isolieren. Es 
geht darum, für die Befreiung des Selbst eine geistige Unabhängigkeit von 
äußeren Zwängen zu verwirklichen und nicht um die Verabschiedung aus dem 
tätigen und sozialen Leben. Eine solche Art des Rückzuges galt schon den 
Stoikern als dünkelhaft.630 Die anachoresis im Sinne Marc Aurels besteht 
hingegen darin, eine innere Distanz zu seinen Tätigkeiten aufzubauen, ohne 
sie jedoch aufzugeben. So ergibt sich zwischen einem selbst und seinen 
Handlungen ein gewisser Abstand, notwendig, um sein Tun aufmerksam be-
trachten, bewerten und kontrollieren zu können.631 

Die Selbstsorge zielt also nicht auf die Trennung von Subjekt und Welt, 
sondern es gilt, das Individuum als rationales Handlungssubjekt für die Er-
eignisse und Widrigkeiten des Lebens auszurüsten: 

„Welcher Art auch immer die Übungen sind, (…): Sie werden alle in bezug auf 
Situationen vollzogen, die dem Subjekt widerfahren können. Es geht also darum, daß sich 
der einzelne (…)als Subjekt der rational und moralisch verantwortbaren Handlung konsti-
tuiert. Die Tatsache, daß diese Lebenskunst insgesamt um die Frage nach der Beziehung zu 
sich selbst zentriert ist, darf einen nicht täuschen: Die Umkehr zu sich darf nicht gedeutet 
werden als ein Aufgeben aller Aktivitäten, sondern eher als die Suche danach, was die 
Aufrechterhaltung der Beziehung zu sich selbst als Verhaltensprinzip und -regel gegenüber 
den Dingen, den Ereignissen und der Welt überhaupt erlaubt.“632  

Fernab davon, eine Aufforderung zu müßiger Weltferne und Egozentrik zu 
sein, leitet die Selbstsorge zum richtigen Handeln an. Sie konstituiert das 
Individuum als wahrhaftiges Handlungssubjekt und ermöglicht ihm, „so genau 

                                                                                                                                 
dem was man als „kalifornischen Selbstkult“ bezeichnen könnte, sondern vertritt sogar 
die Ansicht, „dass sie diametral entgegengesetzt sind.“ Foucault (1983b), S. 487.  

626  Ein bezeichnendes Beispiel liefert hierfür die Korrespondenz zwischen Marc Aurel und 
seinem Lehrer Fronto, vgl. Foucault (1982), S. 203ff. 

627  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 655. 
628  Ebd. 
629  Ebd. 
630  Vgl. Foucault (1982), S. 268. 
631  Vgl. Gros (2004), S. 656. 
632  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 656f. Ein Beispiel da-

für, was geschehen kann, wenn z.B. ein Familienvater die Sorge um sich selbst 
vernachlässigt, liefert Foucault in: Foucault (1982), S. 250-252. 



 115

wie möglich den Platz zu ermessen“633, den es „in der Welt und dem System 
der Notwendigkeiten“634, in das es integriert ist, beanspruchen kann.  

Die Selbstsorge konstituiert die Handlungen und begrenzt sie gleichzeitig. 
In ihren am meisten verbreiteten Erscheinungen, „hatte die selbstbildende 
Praxis vor allem die Funktion, so genau wie möglich die Grade, die Moda-
litäten, die Dauer und die Umstände der Tätigkeit, die man anderen zu 
widmen hatte, zu definieren.“635 Die Sorge um sich führt also nicht zur Untä-
tigkeit, sondern befähigt das Subjekt dazu, der jeweiligen Situation an-
gemessen zu handeln. So isoliert sie es nicht von der Gemeinschaft, sondern 
bezweckt im Gegenteil dessen adäquate Eingliederung: Die „vorrangige, 
grundlegende Beziehung zu sich selbst soll ihm ermöglichen, sich als Glied 
einer menschlichen Gemeinschaft zu entdecken, die von den engsten Blut-
banden bis zur Gattung insgesamt reicht.“636 

Die Sorge um sich ist folglich als ein regulierendes Prinzip des Handelns 
sowie der Beziehung zur Umwelt und den Mitmenschen aufzufassen.637 Die 
anachoresis war „eine Praxis, eine Übung, die sich in die anderen Tätigkeiten 
einreihte und dadurch ermöglichte, daß man sich ihnen angemessen wid-
mete.“638 Somit ist die Selbstsorge „weniger als eine gegen das politische, 
staatsbürgerliche, wirtschaftliche, familiale Handeln gerichtete Entscheidung 
zu verstehen; sie ist vielmehr eine Weise, dieses Handeln in den als 
angemessen angesehenen Grenzen und Formen zu halten.“639 

Mit Blick auf die zitierten Fragmente erscheinen Kritiken, die Foucaults 
lebensethische Ansätze einem extremen Individualismus zurechnen wollen640 
nicht mehr haltbar. In einem seiner Interviews äußert Foucault Folgendes: 

„Von einem bestimmten Zeitpunkt an wurde die Beschäftigung mit sich selbst als eine 
Form der Eigenliebe, eine Form des Egoismus oder des individuellen Interesses an-
geprangert, die im Gegensatz zu dem Interesse steht, das es den anderen entgegenzubringen 

                                           
633  Foucault: Die Anderen (ein unveröffentlichtes Dossier). Auszüge in: Gros (2004), S. 

657. 
634  Ebd. 
635  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 657.  
636  Ebd. 
637  Vgl. Gros (2004), S. 658. 
638  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 658. 
639  Foucault: Dossier „Die Anderen“, S. 658. 
640  Vgl. Kammler (1986), S. 201-204. Sowie: Thomas McCarthy: The Critique of Impure 

Reason: Foucault and the Frankfurt School. In: Ideals and Illusions. On Reconstruction 
and Deconstruktion in Contemporary Critical Theory. Cambridge, Mass. 1991, S. 43-
75.  



 116

gilt oder zur Notwendigkeit der Selbstaufopferung. Das alles hat sich im Verlauf des 
Christentums abgespielt (...).“641  

Möglicherweise sind jene Kritiken einem solchen Denken noch immer 
verhaftet, nun aber verborgen unter dem Mantel eines liberalen Gleichheits-
denkens? 

4.2.2  Die moderne gesellschaftliche Situation als Chance zur 
individuellen Lebensgestaltung 

Denkt man an die Umsetzbarkeit einer gegenwartsbezogenen ethischen 
Idee, so zeigt sich, dass solch starke Einbindung in ein Allgemeines, wie sie in 
der Antike favorisiert wurde, für die aktualistische Aneignung der Existenz-
kunst ohnehin nicht mehr in Frage kommen kann. Kögler verweist darauf, 
dass in der Moderne eine derartige „allgemein verbindliche Ordnung, in die 
sich das ästhetische Leben durch Selbsttraining harmonisch einfach einfügen 
könnte“642, schlicht nicht mehr zur Verfügung steht. Foucault trauert dieser 
Tatsache sicher nicht nostalgisch nach – wie etwa die Kommunitaristen – 
sondern begreift sie als Chance. Die Möglichkeit, individuelle Lebensweisen 
zu erschaffen, der Kampf für die Selbstgestaltung des eigenen Lebens und 
schließlich auch existentielle Erfahrungen der Transformation gegebener 
Wahrnehmungs- und Erlebnisformen – all das sind für Foucault mit der 
Moderne verbundene Werte, die es sich anzueignen und zu realisieren gilt.643 

Ist der Vorwurf des Individualismus also doch berechtigt? Die Absage an 
einen starken Gemeinschaftsbegriff (beispielsweise kommunitaristischer 
Prägung) ist noch lange nicht mit der Negation intersubjektiver Werte 
gleichzusetzen: Schließlich engagierte sich Foucault in seinen politischen 
Aktivitäten für die Anerkennung der anderen Person und deren individueller 
Interessen – allerdings ohne sich dabei begründend auf transzendentale 
Normen zu beziehen. Zudem betont er in seinen Interviews die Bedeutung der 
Freundschaft und die Wichtigkeit lebendiger zwischenmenschlicher Bezie-
hungen. Schon in der Pflege von Beziehungen, die sich den gängigen Schablo-
nen und Institutionalisierungen entziehen, verortet Foucault ein gewisses 
Widerstandspotential.644 

Eine moderne Ästhetik der Existenz, wie Foucault sie ins Auge fasst, folgt 
dem Grundsatz, dass jedes Individuum selbst über sein Leben zu bestimmen 

                                           
641  Michel Foucault im Gespräch mit Helmut Becker und anderen: Die Ethik der Sorge um 

sich als Praxis der Freiheit (1984i), S. 880. 
642  Kögler (2004), S. 171. 
643  Vgl. ebd. 
644  Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit R. de Ceccaty und anderen: Freundschaft als 

Lebensform (1981d). In: Schriften (4), S. 200-206. Sowie: Foucault (1982c). 



 117

hat.645 Diese Maxime bildet gewissermaßen ihre conditio sine qua non. Aber: 
Die auf das einzelne Individuum gerichtete Existenzästhetik und die 
Aufmerksamkeit den Mitmenschen gegenüber schließen einander nicht aus. 
Sie bedingen sich vielmehr und bilden so zwei wechselseitig verbundene 
Elemente eines guten Lebens.646 

4.3  Die Sorge um sich und die Selbstpraktiken im politischen 
Kontext 

In den letzten Jahren seines Schaffens gibt Foucault die Politik nicht etwa 
auf, um sich der Ethik zu widmen. Vielmehr ergänzt und – wie Gros sagt – 
„kompliziert“647 er „die Untersuchung der Gouvernementalitäten durch die 
Erforschung der Sorge um sich selbst.“648 Keineswegs werden bei Foucault 
„Ethik und Subjekt als das Andere von Politik und Macht gedacht.“649 Man 
könnte im Gegenteil fast von einer Hinwendung zur Politik sprechen, da sich 
nun stärker als zuvor ein handlungsmächtiges Subjekt zur Geltung bringt, das 
der Macht etwas entgegenzusetzen hat. 

4.3.1  Die Bedeutung der Selbsttechniken für das öffentliche Leben 
der Antike 

Die Selbstethik in der römischen Philosophie beschäftigt sich detailliert mit 
dem Problem der Teilnahme am öffentlichen und politischen Leben.650 In 
seinem Dossier Regierung seiner selbst und der anderen untersucht Foucault, 
wie sich hier das Verhältnis zwischen der eigenen Identität und der Ausübung 
eines öffentlichen Amtes nach Möglichkeit gestalten sollte: Die Sorge um sich 
dient hierbei nicht als Rechtfertigung, die Annahme solcher Ämter zugunsten 
der Selbstbeschäftigung abzulehnen, sondern im Gegenteil einer solchen 
Übernahme das richtige Maß und die richtige Gestalt zu geben. Man soll „sich 
von seinen Tätigkeiten nicht gänzlich vereinnahmen lassen, sein Leben nicht 
mit seinem Amt identifizieren, (…), sich bewusst sein, daß man nur für eine 
bestimmte Zeit damit betraut ist, einen Auftrag auszuführen“.651 Es gilt, das 
Selbstverhältnis sowie die soziale Situierung unabhängig von der Ausübung 
eines öffentlichen oder politischen Amtes zu konstituieren: 

                                           
645  Vgl. Kögler (2004), S. 171. 
646  Vgl. ebd., S. 173. 
647  Gros (2004), S. 622. 
648  Ebd. 
649  Ebd. 
650  Vgl. Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 659. 
651  Ebd 



 118

„Doch vor allem geht es darum – und das bedeutet eine radikale Umkehrung der 
statutarischen Identifikation – , nicht zu versuchen, das, was man ist, auf dem System der 
Rechte und Verpflichtungen aufzubauen, die einen von den anderen unterscheiden und im 
Verhältnis zu diesen situieren, sondern sich darüber zu befragen, was man ist, um daraus zu 
schließen, was im allgemeinen oder in einer bestimmten Situation, aber letztlich doch 
gemäß den Aufgaben, die man zu erfüllen hat, zu tun angemessen ist.“652  

Die Beziehung zu sich, die es in der Selbstsorge aufzubauen gilt, begründet 
ein ethos, das nicht als Alternative zum politischen Handeln aufzufassen ist, 
sondern es ermöglicht eine Selbstdefinition unabhängig von Ämtern und Vor-
rechten. Gerade dadurch wird deren angemessene und rationale Ausübung 
(beziehungsweise Wahrnehmung) gewährleistet:653 

„‚Betrachte genau, was Du bist‘, diesen Rat gibt Epiktet nicht etwa, um vom aktiven 
Leben abzulenken, sondern um demjenigen, der in dieser Welt lebt und Bürger der Stadt 
ist, eine Verhaltensregel mit auf den Weg zu geben. Die Definition seiner Rolle gibt ihm 
das Maß für das vor, was er zu tun hat.“654  

Die Pflege der Selbstbeziehung isoliert das Individuum weder von gesell-
schaftlichen Tätigkeiten noch von Freunden oder Familie. Nach Seneca 
eröffnet sie hingegen ein Intervall zwischen den Tätigkeiten, die ein Indivi-
duum ausübt und dem, was es als Subjekt dieser Tätigkeiten konstituiert. 
Diese „‚ethische Distanz’“655 verhilft ihm zu der Fähigkeit, auf das verzichten 
zu können, was es durch widrige Umstände stets verlieren kann. Ebenso 
ermöglicht sie ihm, die Grenzen seines Amtes zu erkennen, nicht mehr zu tun, 
als dessen Definition tatsächlich impliziert.656 Ein solcher Abstand verhindert, 
dass ein Funktionsträger eine Aufgabe zu seiner eigenen Sache macht und 
infolgedessen vielleicht mit unangebrachter Leidenschaft unmäßig handelt.  

Übernimmt man eine Führungsfunktion, so ist in der vorchristlich-antiken 
Selbstsorge das Bewusstsein dafür aufrechtzuerhalten, dass man nur sich 
selbst tatsächlich führen kann.657 Der einzige authentische Besitz ist der Besitz 
seiner selbst.658 Die Führung anderer kann einem stets genommen werden, die 
Führung seiner selbst hingegen nie. Die Ethik der Selbstkultur bestimmt 
zunächst das Machtverhältnis bezüglich der eigenen Person, „unabhängig von 
jedwedem statutarischen Korrelat und jedweder Machtausübung über die 
anderen.“659 Das ethische Subjekt existiert also nie in völliger Identität mit 

                                           
652  Ebd. 
653  Vgl. ebd., S. 661. 
654  Ebd., S. 659. 
655  Ebd. 
656  Vgl. ebd. 
657  Vgl. Gros (2004), S. 661. 
658  Vgl. ebd., S. 658. 
659  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 660.  



 119

seiner sozialen Rolle. Die Distanz ist möglich, weil die Herrschaft über sich 
selbst die einzige Machtbeziehung ist, die immer bewahrt werden kann und 
muss. Die Sorge um sich begrenzt den Ehrgeiz und die Auflösung des Selbst 
durch die ihm von außen gestellten Aufgaben.660  

Allerdings lässt sich hier eine Veränderung beobachten, die sich mit der 
Entwicklung von der klassischen zur römisch-hellenistischen Epoche ver-
bunden hat: Der attische Aristokrat wurde von seinem Status komplett 
definiert, der stoische Weise dagegen nimmt ein Amt wie eine Rolle an und 
bemüht sich, sie nach Kräften auszufüllen – doch tut er dies vor dem Hinter-
grund eines nicht hintergehbaren Selbstbezugs:661 „persönlicher Status und 
öffentliches Amt sind zwar nicht vollkommen getrennt, doch sind sie nicht 
mehr vollkommen deckungsgleich.“662 Während es im klassischen Griechen-
land darum ging, die Selbstregierung nach dem Vorbild der Regierung anderer 
zu gestalten (z.B. im militärischen oder häuslichen Bereich), ist jetzt die Re-
gierung seiner selbst zur Richtschnur für die Regierung anderer geworden.663 

So zeigt sich, dass das Modell der antiken Selbstsorge keineswegs der 
Suche nach einer Formel entgegenkommt, mit der sich ein Rückzug aus der 
Politik begründen ließe: „In der allgemeinen stoischen Haltung wurde die 
Selbstbildung nicht etwa als die Alternative zum politischen Handeln be-
griffen, sondern stellte ein regulierendes Element darin dar.“664 Als Genealoge 
versuchte Foucault vermutlich, mit diesen Analysen des kaiserzeitlichen 
Stoizismus ein tragfähiges Grundgerüst für eine mögliche Verbindung von 
Ethik und Politik im Hinblick auf die Moderne zu errichten. 

4.3.2  Die Funktion der Selbsttechniken für die politischen Kämpfe 
der Gegenwart 

Auch im ethischen Kontext wirken Foucaults genealogische Absichten 
weiter: So ist die Bearbeitung der antiken Philosophie für Foucault kein 
Selbstzweck. Er betreibt seine Untersuchung ausgehend von aktuellen gesell-
schaftlichen Fragen.665 Wie können seine Erkenntnisse bezüglich der Sorge 
um sich und der Existenztechniken den gegenwärtigen politischen Kämpfen 
dienen? Können die kritischen Stimmen widerlegt werden, die ihm vorwerfen, 
er habe lediglich den Ansatz einer apolitischen Rückzugsethik vorgelegt, die 

                                           
660  Vgl. Gros (2004), S. 661f. 
661  Vgl. ebd., S. 661. 
662  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 661. 
663  Vgl. Gros (2004), S. 662. 
664  Foucault: Dossier „Regierung seiner selbst und der anderen“, S. 663. 
665  Vgl. Francois Ewald und Alessandro Fontana: Vorwort. In: Foucault (1978a), S. 10.  



 120

durch ihren Verzicht auf einen normativen Anspruch dem Konservativismus 
zuarbeite?666  

Das zweite Kapitel der vorliegenden Arbeit beschreibt den Forschungs-
stand, den Foucault Ende der siebziger Jahre erreicht hat: Der individualisie-
rende und totalisierende Staat verbindet die Machtform der Pastoralgouverne-
mentalität mit der der Staatsraison. Zum einen identifiziert er Individuen, zum 
anderen organisiert er Bevölkerungen.667 Es geht um die „Entwicklung der 
konstitutiven Elemente des Lebens der Individuen, und zwar auf solche 
Weise, dass deren Entwicklung auch die Macht des Staates stärkt.“668 Das 
Konzept des modernen Wohlfahrtstaates erwies sich nach Foucault so als eine 
koordinierende Manifestation zwischen der politischen Macht, die sich auf die 
Bevölkerung richtet und der pastoralen Macht, die auf das lebende Individuum 
zielt.669  

Politischer Widerstand muss auf diese Doppelfunktion des Staates ange-
messen reagieren: Was lässt sich dem Staat entgegensetzen, von welcher Basis 
aus lässt er sich kritisieren? Diese Fragen stellen sich angesichts folgender 
Äußerung Foucaults aus dem Jahre 1981: „Dem Staat das Individuum und 
seine Interessen entgegenzusetzen, ist genauso gefährlich, wie ihm die Ge-
meinschaft und ihre Ansprüche entgegenzusetzen.“670 Denn schließlich bildet 
der Staat die Matrix, die sowohl das eine wie auch das andere überhaupt erst 
hervorgebracht hat. Angesichts dessen erscheint das Ziel, die Individuen vom 
repressiven Staat zu befreien, obsolet. Die Berufung auf das Individuum setzt 
dem Staat schließlich nur sein eigenes Produkt und damit sich selbst gegen-
über. 1982 erklärt Foucault resümierend, dass das heutige praktisch-politische 
und theoretisch-philosophische Problem nicht darin bestünde, wie das 
Individuum vom Staat und dessen Institutionen zu befreien sei. Stattdessen 
ginge es darum, sich selbst „vom Staat und der damit verbundenen Form von 
Individualisierung zu befreien.“671  

Foucault unterscheidet drei Formen gesellschaftlicher Kämpfe: Diejenigen 
gegen Herrschaft ethnischer, religiöser oder sozialer Prägung, weiterhin die 
gegen wirtschaftliche Ausbeutung und endlich den Widerstand gegen alles, 
was den Einzelnen an eine Identität fesselt und so seine Unterwerfung 
bewirkt. Diese dritte Form des Kampfes richtet sich gegen die Objektivierung, 
welche durch wissenschaftliche oder administrative Imperative bestrebt ist, die 

                                           
666  Vgl. Jürgen Habermas: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt. In: Kleine politische 

Schriften (1-4). Frankfurt a. M. 1981, S. 444-464, vor allem 462. 
667  Vgl. Foucault (1981), S. 198. 
668  Ebd., S. 195. 
669  Vgl. ebd., S. 177. 
670  Ebd., S. 198.  
671  Foucault (1982a), S. 280. 



 121

Individuen auf einen substantiellen Gehalt festzulegen, kurz gegen die 
Pastoralmacht in ihrer individualisierenden Funktion:672 

„Insgesamt richten sich diese Kämpfe also nicht in erster Linie gegen bestimmte Macht-
institutionen, Gruppen, Klassen oder Eliten, sondern gegen eine bestimmte Machttechnik 
oder Machtform. Diese Machtform gilt dem unmittelbaren Alltagsleben, das die Individuen 
in Kategorien einteilt, ihnen ihre Individualität zuweist, sie an ihre Identität bindet und 
ihnen das Gesetz einer Wahrheit auferlegt, die sie in sich selbst und die anderen in ihnen zu 
erkennen haben. Diese Machtform verwandelt die Individuen in Subjekte.“673  

Gegen die moderne Machtform scheint es bei Foucault vorerst keinen 
anderen Ort des Widerstands zu geben als die Erzeugung von Wissen durch 
den „spezifischen Intellektuellen“674, der dieses den sozialen Bewegungen zur 
Verfügung stellt.675  

Doch ist das alles? Erschöpft sich Foucaults Vorstellung von politischer 
Tätigkeit wirklich in der intellektuellen Kritik? Verwirft Foucault tatsächlich 
positive Handlungsentwürfe mit der Begründung, dass solche „Realpolitik“ 
immer nur der Macht verhaftet bliebe, die zu bekämpfen doch ihr Ziel sein 
sollte?676 Gerade seine späten Überlegungen weisen in eine andere Richtung: 

 „Wir müssen neue Formen von Subjektivität suchen und die Art von Individualität 
zurückweisen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt.“677  

Der Zurückweisung wird hier die positive Suche als Pendant gegen-
übergestellt. So deutet sich bereits in diesem einen Satz die Oberflächlichkeit 
bestimmter Vorwürfe der Forschung an. Foucaults Position entzieht politi-
schem Handeln keineswegs die theoretische Begründung: stattdessen wird 
sich die im Zitat anvisierte Suche nach neuen Subjektivitätsformen gegenüber 
manch klassisch-linkem Revolutionskonzept vielleicht als die pragmatischere 
Alternative erweisen. 

                                           
672  Vgl. ebd. Nr. 306, S. 275, 277-279 für eine ausführliche Bestimmung von „Pastoral-

macht“. 
673  Ebd. S. 275. 
674  Foucault unterscheidet den „universellen Intellektuellen“ und den „spezifischen Intel-

lektuellen“: Der universelle Intellektuelle tritt als Aufklärer, Wortführer und Repräsen-
tant politischer Ideen in einem auf. Er verleiht seinen Worten einen normativen 
Universalanspruch (Ein Beispiel hierfür stellt vielleicht Habermas dar). Der spezifische 
Intellektuelle hingegen entlarvt dort, wo er selbst mitbetroffen ist, die Wirkungen und 
Ausgangspunkte der Macht. Sein Wissen stellt er den Widerstandsbewegungen zur 
Verfügung. So trägt er dazu bei, die Wahrheitsproduktion von den „Formen gesell-
schaftlicher, ökonomischer und kultureller Hegemonie zu lösen, in denen sie gegenwär-
tig wirksam ist“. Michel Foucault, interviewt von A. Fontana und P. Pasquino: 
Wahrheit und Macht (1978b). In: Dispositive der Macht, Berlin 1978, S. 54.  

675  Vgl. Gros. (2004), S. 664. 
676  In diese Richtung könnte – wenn keine weiteren Texte zu Kenntnis genommen werden 

– Foucault (1981), S. 198 interpretiert werden. 
677  Foucault (1982a), S. 280. 



 122

Foucault lehnt es ab, die Utopie einer möglichen Gesellschaft zu entwerfen 
und den Kämpfenden als wünschenswertes Ziel vor Augen zu stellen.678 
Vermutlich erkennt er die darin liegende Gefahr der Bevormundung: wie ein 
besseres Zusammenleben konkret auszusehen hätte, kann sich doch eigentlich 
erst im realen Umgestaltungsprozess erweisen. Hieraus lässt sich nicht 
automatisch das Verharren in einem ausschließlichen Kritizismus ableiten, 
was aber zum Teil versucht wurde. Manche Texte der Sekundärliteratur stellen 
so die Frage, ob „eine theoretisch reflektierte Gegenstrategie nicht zwangs-
läufig an „positiven“ Alternativen ausgerichtet sein“ muss, „wenn sie Aussicht 
auf Erfolg haben soll“.679 Der Vorwurf, der Foucault gemacht wird, besteht in 
nuce darin, dass er einen theoretischen Purismus propagiere, der für die politi-
sche Praxis untauglich sei. Die Negativität der reinen Kritik sei – so etwa 
Kammler – von der Apolitie nicht weit entfernt.680 Habermas verortet hier 
sogar die „jungkonservative“ Verabschiedung des Intellektuellen.681  

Allerdings betont zumindest Kammler den Bruch, der sich zwischen einer 
solchen Interpretation des foucaultschen Verhältnisses zur Politik in der Theo-
rie und dessen Teilnahme an zahlreichen Widerstandsinitiativen zweifelsohne 
ergibt. Außerdem erwähnt er Foucaults eigene selbstkritische Reflektion über 
das Problem einer konsequenten, theoretischen Haltung und der tages-
politischen Arbeit:682 

„Doch letztlich bin ich ein wenig verärgert über eine Haltung, die im Übrigen lange Zeit 
auch meine eigene war und die ich jetzt nicht mehr unterschreibe, und die darin besteht zu 
sagen: Unser Problem ist es, anzuprangern und zu kritisieren; sollen sie doch alleine mit 
ihrer Gesetzgebung und ihren Reformen klarkommen.“683 

Gerade der Bezug auf das Recht verdeutlicht paradigmatisch die Art und 
Weise, in der Foucault zwischen der „reinen“ Theorie und der konkreten, 
politischen Handlung vermittelt. Denn obwohl er sich im theoretischen Be-
reich oft kompromisslos gibt, erscheint es ihm durchaus akzeptabel, sich in der 
Praxis für bestimmte Nahziele einzusetzen und hier auch gesellschaftliche 
Standards zu verteidigen, die er eigentlich als bloße Machtprodukte demas-
kieren müsste: So charakterisiert Foucault etwa am Collège de France Posi-
tionen als illusorisch, die sich, angesichts der zunehmenden Übergriffe der 
Disziplinarmacht, auf das formale Recht berufen. Parallel hingegen prangert er 
in einem Zeitungsartikel die Situation in den Gefängnissen an und setzt sich 

                                           
678  Vgl. Kammler (1986), S. 194. 
679  Kammler (1986), S. 195. 
680  Vgl. ebd., S. 195f. 
681  Vgl. Habermas (1982), S. 462. 
682  Vgl. Kammler (1986), S. 195. 
683  Foucault (1977a), S. 467. 



 123

für die Erhaltung der Rechte der Inhaftierten ein, gleichwohl diese zweifels-
ohne „bürgerlicher“ Art waren.684 

Doch nicht nur mit Blick auf Foucaults enormes tagespolitisches Engage-
ment685 erscheint das Urteil mancher Kritiker, Foucaults Standpunkt münde in 
einen konservierenden Rückzug aus der Politik, fragwürdig. Zum einen lassen 
sich nämlich selbst aus einer reinen Negation durchaus noch positive Impulse 
ableiten: Wenn beispielsweise die repressive Bevormundung der Individuen 
durch den Staat kritisiert wird, so ist damit sehr wohl implizit ein positiver 
Anspruch formuliert, nämlich der, dass den Individuen Entscheidungs- und 
Handlungsautonomie zuerkannt werden müsse und sich der Kampf hierauf zu 
richten habe.  

Zum anderen drängt sich erneut die Frage auf, ob bei Foucault die kritische 
Analyse nicht doch schon von ihm selbst durch Vorschläge für eine positive 
Praxis durchbrochen wird. Seine späten Forschungen und Interviews nämlich 
enthalten durchaus derartige Impulse: In den achtziger Jahren hat Foucault 
begrifflich klargestellt, was dem Staat und der Bio-Macht, die die Bevöl-
kerung verwalten und das Individuum normieren, entgegengesetzt werden 
kann: Es handelt sich – jedenfalls vom Ansatz her – um jene Selbstpraktiken, 
die er im Zusammenhang mit dem römischen Stoizismus beschrieben hat.686  

Anstatt sich auf die Erfordernisse der sozialen Gemeinschaft oder auf die 
individuellen Rechte zu berufen, stellt Foucault beidem das entgegen, was er 
als „Lebensweise“, „Lebensstil“, oder „kulturelle Form“ bezeichnet. Exempla-
rischen Charakter erhält hier der Kampf für Homosexualität. In seinen letzten 
Lebensjahren hielt Foucault sich gerne in den USA auf, denn dort boten sich 
ganz andere Möglichkeiten, Homosexualität zu leben als in Frankreich.687 In 
Kalifornien trifft Foucault auf die – zu jener Zeit – vielleicht größte und 
expressivste Schwulenkultur der Welt. Hier findet er Befreiungsmöglichkeiten 
auf zwei Ebenen vor: Zum einen durch körperliche Erfüllung, zum anderen 
durch die Option, die eigene Homosexualität als Chance für einen selbst-
bestimmten Lebensentwurf zu begreifen und zu realisieren.688  

Der körperliche Befreiungsansatz verwirklichte sich durch das Ausleben 
sexueller Freizügigkeit in den sogenannten „Badehäusern“ San Franciscos 
sowie im sadomasochistischen Rollenspiel, dass es erlaubt, gesellschaftlich 
festgelegte Identitäten und Machtverhältnisse spielerisch zu unterlaufen.689 Für 

                                           
684  Vgl. Michel Foucault: Mikrophysik der Macht (1976b). Berlin 1976, S. 22. 
685  Vgl. Eribon (1991), S. 285-457. 
686  Vgl. Gros (2004), S. 665. 
687  Vgl. ebd., S. 666. 
688  Vgl. Kögler (2004), S. 141. 
689  Die Übernahme der dominanten und der submissiven Position hängt von nichts anderem 

ab, als von persönlichen Präferenzen. Nichts ist hier statisch, die Rollen können jeder-



 124

ein selbstbestimmtes Leben als Homosexueller ist es darüber hinaus essentiell, 
sich nicht den objektivierenden und pathologisierenden Kategorien der 
Medizin und der Psychoanalyse zu unterwerfen, die zur Klassifizierung 
sexueller „Abweichungen“ bereitstehen. Ein attraktiver Lebensentwurf muss, 
um der Identifikation der modernen Macht zu entgehen, solche Fest-
schreibungen zurückweisen. Doch reicht Verneinung nicht aus: Foucault 
überschreitet hier die Grenze zu positivem Handeln. Eine schöpferische 
Lebenspraxis besteht nämlich nicht einfach in der Widersetzlichkeit gegen-
über entfremdenden Normen, sondern muss ihnen etwas Konkretes entgegen-
setzen.690 Hierzu empfängt Foucault entscheidende Anregungen aus seinen 
Untersuchungen zu den antiken Selbstpraktiken. 

Foucault greift vor allem das dort vorgefundene Primat der Handlung auf: 
Das Subjekt der Selbstsorge war eher ein Subjekt rechten Handelns als ein 
Subjekt wahrer Erkenntnisse. Es ging nicht um die Entzifferung mutmaßlicher 
Geheimnisse des Bewusstseins oder um das Auffinden einer – wie auch immer 
– verlorengegangenen Persönlichkeitssubstanz, sondern um die Anwendung 
wahrer Prinzipien im Handeln.691 Bezogen auf die heutige Situation lehnt 
Foucault es ab, für die Anerkennung einer Identität des homosexuellen Sub-
jekts zu kämpfen. Die Fragen „Wer bin ich? Und worin liegt das Geheimnis 
meines Begehrens?“692 sind für ihn von minderer Bedeutung: Sie affirmieren 
lediglich eine Macht, die die Subjekte auf einen statischen Kern fest-
zuschreiben trachtet. Stattdessen interessiert er sich dafür, welche Beziehungs-
formen auf homosexueller Basis entwickelt werden können, die mit den 
konventionellen, institutionalisierten Formen brechen. Wendet man sich davon 
ab, in der Sexualität die eigene, innere Wahrheit entdecken zu wollen, so kann 
sie auf einmal zur Basis vielfältiger Beziehungen werden, ja sie ermöglicht die 
Entstehung einer ganzen Lebensform jenseits der Strukturen der Macht.693 
Diese der Homosexualität inhärente Möglichkeit bildet gewissermaßen ihr 
„revolutionäres“ Potential. So erscheint „Schwulsein“ (mit diesem Begriff ist 
es vielleicht möglich, die identifizierende Klassifizierung „homosexuell“ 
selbstbewusst zu unterlaufen, A.T.) bei Foucault als Praxis, die zur Selbst-
vervollkommnung führt. Sie ist „keine Form des Begehrens, sondern etwas 

                                                                                                                                 
zeit getauscht werden. Gesellschaftliche Machtstrukturen werden so für einen begrenz-
ten Zeitraum spielerisch außer Kraft gesetzt. Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit J. 
O’ Higgins: Sexuelle Wahl, sexueller Akt (1982d). In: Schriften (4), S. 397. 

690  Vgl. Kögler (2004), S. 141. 
691  Vgl. Gros (2004), S. 644f. 
692  Foucault (1981d), S. 200. 
693  Vgl. ebd., S. 201-203. 



 125

Begehrenswertes“694: „Wir sollten uns deshalb bemühen, Homosexuelle zu 
werden, statt hartnäckig erkennen zu wollen, dass wir homosexuell sind.“695 

Foucault hat lange gezögert, sich zur eigenen Homosexualität zu „be-
kennen“. Betrachtet man diese Zurückhaltung mit Blick auf seine Macht-
konzeption, so zeigt sich hier freilich ein guter Grund: Schließlich vollzieht 
sich das „comingout“ als „Eingeständnis“ der eigenen Sexualität. Folgt man 
damit nicht lediglich dem Geständniszwang des modernen Machtdispositivs 
und gibt die eigene Natur als auf den Sex gegründet zu erkennen? In dieser 
Form wäre das „outing“ nicht gleichbedeutend mit Befreiung, sondern 
vielmehr mit Selbsteinschließung in die Kategorien und Schablonen der 
modernen Macht. Darum ist es für Foucault so wichtig, das „Bekenntnis“ zum 
Schwulsein nicht in den Begriffen der sexuellen Natur zu formulieren, sondern 
als selbstbewusste Entscheidung für eine Lebensoption.696  

Foucault distanziert sich aus diesem Grund vom Kampf für Homo-
sexualität, insofern er sich an einer – wie auch immer definierten – homo-
sexuellen Identität ausrichtet: „Ich habe niemals irgendeiner Bewegung zur 
sexuellen Befreiung, welcher auch immer, angehört (…), weil ich die Tatsache 
nicht akzeptieren kann, dass das Individuum mit seiner Sexualität oder durch 
seine Sexualität identifiziert werden könnte.“697 Doch darf man Foucault nicht 
missverstehen. Er erkennt durchaus an, dass die Konstruktion einer sexuellen 
Identität als zeitweiliges politisches Werkzeug von Nutzen sein kann: 

„Obwohl es von einem taktischen Gesichtspunkt aus zu einem bestimmten Zeitpunkt 
wichtig ist, sagen zu können: „Ich bin homosexuell“, darf man meiner Ansicht nach Fragen 
zur sexuellen Identität nicht längerfristig und im Rahmen einer breiteren Strategie stellen. 
Es geht also in dem Fall nicht darum, die eigene sexuelle Identität zu bekräftigen, sondern 
die Aufforderung zur Identifikation mit der Sexualität, mit den unterschiedlichen Formen 
der Sexualität zurückzuweisen.“698  

Foucault torpediert durch seine theoretischen Reflexionen keineswegs die 
Denkbarkeit und Durchführbarkeit einer politischen Taktik. Er betont nur 
immer wieder, dass realpolitische Nahziele lediglich Etappen auf dem Weg 
einer viel umfassenderen Bewegung sein dürfen.  

Obwohl Foucault also sehr genau um die lebenspraktische Bedeutung von 
Rechten für die Schwulenbewegung weiß, macht er klar, dass es keinesfalls 
reicht, nur dafür zu kämpfen: Die realen Auswirkungen eines Rechtes hängen 
nämlich viel stärker von den Einstellungen in der Gesellschaft als von 
Gesetzestexten ab. Diskriminierungen können auch bei offiziellen Verboten 

                                           
694  Ebd., S. 201. 
695  Ebd. 
696  Vgl. Kögler (2004), S. 141f. 
697  Foucault (1984f), S. 816.  
698  Ebd. 



 126

stattfinden.699 Gesetzlich ist die Diskriminierung und Unterdrückung Homo-
sexueller bereits in vielen Ländern verboten. So kann Foucault sagen, dass die 
heute wichtigen Fragen nicht mehr mit dem Problem der rechtlichen 
Benachteiligung zusammenhängen. Zwar räumt er ein, dass es nach wie vor 
Repression gibt und betont die Wichtigkeit, dagegen zu kämpfen, die „Inno-
vationsgrenze“700 jedoch habe sich verschoben.  

Foucault erscheint der Kampf für die rechtliche Gleichstellung der Homo-
sexuellen ambivalent. Er wehrt sich dagegen, dass Schwule ihre Beziehungen 
nach dem Muster einer heterosexuellen Ehe gestalten sollen, damit sie an-
erkannt werden.701 Auch wenn die Liberalisierung von Gesetzen – etwa 
betreffend Heirat, Erbrecht, Adoption et cetera – natürlich keinesfalls ab-
zulehnen ist, so kann es nach Foucault nicht darum gehen, dafür einzutreten, 
dass die Homosexualität in die Mehrheitsgesellschaft integriert wird. Statt-
dessen gilt es, in dem außerinstitutionellen Leerraum, in dem sie sich noch 
bewegt, neue Beziehungsmöglichkeiten zu schaffen.702  

So wenig attraktiv wie eine Angleichung an das Vorbild heterosexueller 
Allianzen ist es, sich für die Einrichtung von Nischen einzusetzen, in denen 
die homosexuellen „Abweichler“ dann ungestört ihren Lüsten nachgehen 
können. Foucault will ein Begriffssystem zerstört sehen, welches auf der 
Opposition von „Norm“ und „Abweichung“ beruht.703 

Zwar streicht Foucault sehr oft heraus, was seines Erachtens nicht Ziel des 
politischen Kampfes sein kann. Dabei ist aber immer wieder zu beachten, dass 
er deshalb keineswegs die Bedeutung bestimmter Stationen in Abrede stellt, er 
macht nur klar, dass deren Erreichen noch nicht mit einer wirklich befriedi-
genden gesellschaftlichen Alternative gleichgesetzt werden kann. Doch dar-
über hinaus – und das ist als Entgegnung auf die kritischen Einwände noch 
sehr viel bedeutender – setzt Foucault dem abgelehnten Status Quo sowie den 
verworfenen reformerischen Ansätzen den Kampf für eine Lebensweise 
entgegen. Wie ein Erfolg versprechender Ansatz für das Nachdenken über 
Widerstandsformen gefunden werden kann, war ihm lange Zeit selbst nicht 
klar. Sicher schien nur, dass gegenüber einer Macht, die sich zugleich auf den 
individuellen Körper wie auf die Gesamtbevölkerung richtet, ganz neue 
Formen des Verhältnisses von Subjektivität und Gesellschaft entwickelt wer-
den müssen.704 Wie bereits erörtert, funktioniert es nicht, „das Individuum“ 
gegen „die Macht“ auszuspielen. Es kommt dagegen auf eine Neubestimmung 

                                           
699  Vgl. Foucault (1982c), S. 369. 
700  Ebd., S. 373. 
701  Vgl. ebd., S. 370. 
702  Vgl. ebd., S. 372. 
703  Vgl. Foucault (1982d), S. 386. 
704  Vgl. Foucault (1982a), S. 280. 



 127

des Verhältnisses zu sich selbst sowie zur Gesellschaft an,705 welches Foucault 
in Anlehnung an die antike Existenzästhetik vorzunehmen versucht. 

Den foucaultschen Kampf für eine Lebensform kann man wohl als zeit-
genössisches Konzept einer Existenzästhetik interpretieren: Die homosexuelle 
Askese – Askese im antiken Sinne der Selbstbearbeitung mit dem Ziel des 
umfassenden Genusses seiner selbst – soll „eine noch unwahrscheinliche 
Lebensform (…) nicht (…) entdecken, sondern (…) erfinden.“706 Es geht nicht 
um die Aufdeckung eines lang verlorenen eigentlichen Daseins, wie zum 
Beispiel bei Heidegger, sondern darum, neue Seinsweisen zu erschließen und 
die Existenz kunstvoll zu gestalten.707 Wie denkt Foucault konkret die Arbeit 
an einer solchen Lebensform? Sie soll sich im Kern durch den Aufbau von 
Beziehungen und Freundschaften jenseits institutionalisierter Formen rea-
lisieren. Die Assoziationen, die Foucault mit dem Begriff der Lebensform 
verbindet, verdeutlichen diese Idee: 

„Sollten wir nicht eine Diversifizierung einführen, die nicht auf Klassenzugehörigkeit, 
Beruf oder Bildungsniveau basiert, sondern auf Beziehungsformen, die man unter dem 
Begriff ‚Lebensform‘ zusammenfassen könnte? Eine Lebensform kann von Menschen 
unterschiedlichen Alters, unterschiedlicher gesellschaftlicher Stellung und ganz verschie-
dener sozialer Tätigkeitsbereiche geteilt werden. Sie kann Raum für intensive Beziehungen 
schaffen, die keiner institutionalisierten Beziehungsform gleichen, und mir scheint, eine 
Lebensform kann auch eine Kultur und eine Ethik hervorbringen. Schwul sein heißt in 
meinen Augen nicht, sich mit den psychologischen Merkmalen und sichtbaren Masken des 
Homosexuellen zu identifizieren, sondern den Versuch zu machen, eine Lebensform zu 
definieren und zu entwickeln.“708 

Foucault verortet die Chance, lebendige Beziehungen zu entwerfen, offen-
sichtlich vor allem bei den Homosexuellen: Das hat nichts mit bestimmten 
Eigenschaften zu tun, die diesen naturgemäß anhaften würden, sondern damit, 
dass jemand, der von vornherein quer zum sozialen Geflecht steht, darin 
Diagonalen ziehen kann, die so nicht ohne weiteres sichtbar gewesen wären.709 
Während die Beziehung zwischen einem Mann und einer Frau durch 
Konventionen und Institutionen vermittelt ist, stehen sich zwei Männer ganz 
ungeschützt gegenüber. Wie können sie miteinander kommunizieren? Sie 
müssen einen eigenen Code entwickeln, ihre Beziehungsmodi selbst erfin-
den.710 

                                           
705  Vgl. Kögler (2004), S. 137. 
706  Foucault (1981d), S. 203. 
707  Vgl. Schmid (2000), S. 221. 
708  Foucault (1981d), S. 203f. 
709  Vgl. ebd., S. 204. 
710  Vgl. Foucault (1981d), S. 201. 



 128

Nach Foucault liegt das für die Mehrheitsgesellschaft noch oft Be-
unruhigende an der Homosexualität nicht daran, dass zwei Männer mit-
einander den sexuellen Akt vollziehen, sondern vielmehr an der hier angeleg-
ten Möglichkeit einer (homosexuellen) Lebensform, die die „Institution (…) 
in ihr Gegenteil verkehrt.“711 Die soziale Ordnung kann also durch die 
Kreation einer schwulen Lebensform unterlaufen werden.  

Foucault hat mit großem Interesse das subversive Potential der Freund-
schaft untersucht: So fänden sich vom 16. Jahrhundert an Texte, die die 
Freundschaft explizit kritisierten und als gefährlich brandmarkten.712 Intensive 
Freundschaften haben, wie Foucault anhand dieser Dokumente erklärt, die 
Funktionstüchtigkeit von Armee, Bürokratie, Verwaltung, Schule, Universität 
und anderen Institutionen beeinträchtigt, weshalb beträchtliche Anstrengungen 
entfaltet worden seien, „die Gefühlsbeziehungen zu verringern oder zu mini-
mieren.“713 Auch die Gegenwart sei von solchen Bemühungen geprägt. Die 
moderne Beziehungswelt begreift Foucault als verarmt und entfremdet.714 Die 
emotionalen Mängel der aktuellen Situation beruhen demnach ebenfalls auf 
Berechnung, „weil eine an Beziehungen reiche Welt sich nur schwer ver-
walten ließe.“715  

Teilt man diese Diagnose, dann kann die Kreation von Freundschaften und 
Beziehungen in einem außerinstitutionellen Raum bereits als Technik poli-
tischen Widerstands praktiziert werden: als Strategie gegen die umfassende 
Verwaltung der Subjekte. Wenn Foucault nun fordert, man müsse sich gegen 
die „Verarmung des Beziehungsgeflechts“716 wehren, dann meint er, dass das 
Insistieren auf den natürlichen Grundrechten des Einzelnen dem Erfinden 
neuer rechtlicher Beziehungen weichen müsse, „die es gestatten, dass alle er-
denklichen Beziehungen bestehen können und nicht von den die Beziehungs-
welt verarmenden Institutionen behindert oder blockiert werden.“717 

Foucault greift bei seinen Überlegungen zu einer modernen Lebensweise 
die Terminologie, der er sich bediente um die antiken Selbsttechniken zu ana-
lysieren, bisweilen explizit wieder auf: „Für mich ist die Sexualität eine Sache 
der Lebensweise, sie verweist auf die Technik des Selbst (Hervorhebung von 

                                           
711  Ebd., S. 202. 
712  Vgl. Michel Foucault im Gespräch mit B. Gallagher und A. Wilson, Juni 1982: Michel 

Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die Politik der Identität (1984j). In: Schriften 
(4), S. 921. 

713  Ebd. 
714  Vgl. Foucault (1982c) S. 370. 
715  Ebd. 
716  Ebd. 
717  Ebd., S. 370f. 



 129

mir, A.T.).“718 Und obwohl Foucault dies sicher vehement zurückweisen 
würde, so ergeben sich nicht nur auf terminologischer Ebene Berührungs-
punkte, sondern womöglich auch an einem Punkt, den Foucault an der antiken 
Existenztechnik eigentlich selbst kritisierte: Ihre Gebundenheit an eine privile-
gierte soziale Klasse. 

Bei seiner Unterscheidung zwischen drei Arten von gesellschaftlichen 
Kämpfen719 wies Foucault zwar darauf hin, dass die ersten beiden Formen (die 
Kämpfe gegen politische Herrschaft und wirtschaftliche Ausbeutung) heute 
nach wie vor an der Tagesordnung seien, den aktuellen Schwerpunkt jedoch 
legte er auf jene „dritte Form“, die sich gegen die Identifizierung und 
Kategorisierung durch moderne Machtmechanismen richtet. Diese Art des 
politischen Kampfes, so ließe sich räsonieren, kann sicher nur von den Indi-
viduen oder Gruppen bestritten werden, die die ersten beiden Kämpfe bereits 
für sich zu entscheiden vermochten. Als Akteure gegen die objektivierenden 
Wirkungen der modernen Macht werden vermutlich nur diejenigen auftreten, 
die in einer politisch und ökonomisch einigermaßen abgesicherten Situation 
leben. Genau das ist aber auch heute für eine Vielzahl von Menschen nicht der 
Fall. Es stellt sich also die Frage, inwiefern Foucaults politischer 
Handlungsansatz überhaupt für eine breite Masse von Bedeutung ist und ob 
nicht gerade diejenigen, deren Existenzumstände am dringendsten einer 
Verbesserung bedürften, hiervon nicht hinreichend berücksichtigt werden.  

Die Frage verschärft sich mit Blick auf die Idee der „Lebensform“ im 
Sinne einer modernen Existenzästhetik. Foucault beschreibt die Lebensform 
als eine Achse, die das soziale Geflecht horizontal schneidet, weshalb sie von 
Menschen unterschiedlichster sozialer Stellung geteilt werden könne. Doch ist 
eine solche Vorstellung nicht utopisch? Bildet nicht eine gewisse Kombination 
von Intellekt, Kreativität, Finanzkraft und Muße die Voraussetzung zur 
Kreation eines derartigen Lebensstils und ermöglicht allererst die Teilnahme 
an einer solchen Form gesellschaftlichen „Gegenverhaltens“720? Und liegt hier 
nicht zudem die Gefahr der Absonderung elitärer Cliquen verborgen, die alle 
ihren eigenen Stil pflegen, der die jeweils anderen ausschließt? Gerade diese 
Momente kritisierte Foucault stets an der antiken Existenzästhetik. Doch kann 
er sie mit seiner modernen Lebensethik glaubhaft überwinden? 

Zudem stellt sich folgende Frage: Wenn Foucault von der Stilisierung der 
Existenz als zeitgenössischer, subversiver Praxis spricht, so verbindet er dies 
meist, wie die hier angeführten Zitate zeigen, mit der homosexuellen Sub-

                                           
718  Foucault (1984f), S. 817. 
719  Vgl. Foucault (1982a), S. 275f. 
720  Zum Begriff des „Gegenverhaltens“ vgl. Foucault (1978a), Vorlesung 8 vom 1. März, 

S.278-330. 



 130

kultur. Beschränkt sich sein Ansatz nur auf die Gay-Community? Nein, 
Foucault scheint eher die Vorstellung zu haben, dass die schwule Gemein-
schaft eine Art Zentrum darstellen könnte, dessen Aktivitäten und Bezie-
hungsmodelle auf die übrige Gesellschaft ausstrahlen sollten: 

„Wenn wir ein Recht auf neue Beziehungen proklamieren, werden auch Nicht-Homo-
sexuelle ihr Leben durch Veränderung ihrer Beziehungsschemata bereichern können.“721 

Man könnte hier nahezu die Vorstellung einer Avantgarde herauslesen, 
deren Experimente mit bestimmten Lebensstilen dann durch Nachahmung von 
einer immer breiter werdenden Basis gesamtgesellschaftlich realisiert würden. 
Auf diese Weise fände dann sukzessive eine Veränderung des sozialen 
Gefüges statt: 

„Und es ist möglich, dass Veränderungen in einem größeren Umfang (Hervorhebung 
von mir, A.T.) die bestehenden Routinen in dem Maße berühren, wie die Homosexuellen 
lernen, ihre Gefühle stärker variiert einander gegenüber auszudrücken, und Lebensstile 
erschaffen werden, die nicht den institutionalisierten Modellen ähneln werden.“722  

Im Gegensatz zu traditionellen linken Theorien, in denen soziale 
Veränderungen stets vom Großen ins Kleine, von der Basis auf den Überbau 
wirken, ist es hier gewissermaßen umgekehrt: Die Lebensentwürfe, die in 
kleinen Gruppen erprobt werden, sollen offenbar auf die Gesamtgesellschaft 
abstrahlen. Die ökonomischen Konflikte sind zufolge der These von den „drei 
gesellschaftlichen Kämpfen“ ohnehin von untergeordneter Wichtigkeit.  

In der Sekundärliteratur diskutiert Kögler das Problem der allgemeinen 
Realisierbarkeit des durch Selbstpraktiken eingeleiteten Widerstands unter 
dem Etikett des „Elitismus-Verdachts“.723 Er fasst die Frage noch präziser, 
indem er den sozialen Konstitutionsprozess der Subjekte einbezieht: Sind die 
verschiedenen sozialen und kulturellen Gruppen überhaupt imstande, eine 
Ethik der Selbstbearbeitung – eine Lebenskunst – unter den Bedingungen der 
vorhandenen Herrschaftsstrukturen zu entwickeln? Foucault – ablehnend 
gegenüber jedweder Form universalistischer Normmodelle – betonte, dass 
ethische Entscheidungen in einer von ihm akzeptierten gesellschaftlichen Si-
tuation komplett von der Selbstführung der Subjekte abhängig sein müssen. 
Das Subjekt aber ist, so verdeutlichten seine Machtanalysen der siebziger 
Jahre, vor allem in der Moderne selbst ein Produkt der gegebenen Herrschafts-
verhältnisse. Wie sollen sich nun die Subjekte, insofern sie durch Macht-
praktiken erst erzeugt wurden, einer selbstbestimmten Lebensgestaltung be-
fleißigen können? Bleibt eine solche dann nicht eindeutig wirtschaftlich und 

                                           
721  Foucault (1982c), S. 372. 
722  Foucault (1982d), S. 400. 
723  Kögler (2004), S. 173. 



 131

intellektuell gut gestellten Gruppen vorbehalten, während jene, die unter den 
gesellschaftlichen Bedingungen besonders zu leiden haben, davon ausge-
schlossen bleiben?724 

Nun gilt es, vorsichtig zu sein und genau zu differenzieren, denn hier liegt, 
darauf verweist Kögler, die Gefahr eines Missverständnisses verborgen: So 
könne der Rezipient Foucaults Idee der ethischen Selbstbearbeitung derart 
verfehlen, dass er unwillkürlich einen von der sozialen Konstitution unab-
hängigen Subjektbegriff einführt – den es so auch beim späten Foucault gar 
nicht gibt – und die Selbsttechniken als gewissermaßen private Vervoll-
kommnungsaktivität missdeuten. Zwar wiesen Foucaults Formulierungen 
diesbezüglich nicht immer die wünschenswerte, ablehnende Eindeutigkeit auf, 
seine Vorstellungen gingen aber keinesfalls in diese Richtung.725 Die 
Betonung des intersubjektiven, sozialen und politischen Moments der antiken 
Selbsttechniken, auf die Foucault in den zitierten Dossiers726 offensichtlich 
großen Wert legt, stützen Köglers Auffassung. Zwar überträgt Foucault nicht 
einfach die Eigenheiten der antiken Idee in die Neuzeit, aber manche ihrer 
grundlegenden Qualitäten gehen in Foucaults Ansatz der „Lebensform“ auf. 

Im Gegensatz zu einer privaten Tätigkeit – so argumentiert Kögler weiter-
hin – sieht Foucault die Selbstbearbeitung als Konfrontation mit der im ei-
genen Körper und Denken anwesenden Bio-Macht. Die Lust, gegenüber der 
sich der antike Grieche durch Selbstbeherrschung zu behaupten hatte, wird 
nun abgelöst durch die moderne Macht, gegenüber der ein souveränes Ver-
hältnis einzurichten ist.727  

Der Bio-Politik, die auf Körper und Leben der Individuen Einfluss nimmt, 
stellt Foucault also die Selbst-Politik gegenüber, die das Individuum der 
Macht entzieht und selbst auf die Machtverhältnisse zurückwirkt. Der Kampf 
für eine Lebensform ist demnach ein Mittel gegen die Rationalisierung und 
Normierung, die von der modernen Staatsvernunft betrieben wird und die die 
Individuen zu bloßen Objekten degradiert.728 Da sich die Bio-Macht dem 
individuellen Körper und Geist einschreibt, impliziert der Widerstand gegen 
sie – wie Kögler betont – auch die Errichtung eines kritischen Selbst-
verhältnisses.729 

Wie funktioniert eine solche Konfrontation des Subjektes mit sich selbst? 
Kögler zieht zur näheren Klärung Bourdieus Konzept des „Habitus“ heran und 
vergleicht es mit Foucaults Begriff des „Ethos“: Bourdieus Habitus bezeichnet 

                                           
724  Vgl. ebd., S. 174f. 
725  Vgl. ebd., S. 175. 
726  Vgl. die Absätze 4.2.1, 4.2.2, 4.3.1 der vorliegenden Arbeit. 
727  Vgl. Kögler (2004), S. 175. 
728  Vgl. Schmid (2000), S. 258. 
729  Vgl. Kögler (2004), S. 175. 



 132

nach Kögler „die durch Sozialisation eingeimpften Schemata des Denkens, 
Sprechens und Handelns (…), die das Subjekt in objektive Herrschafts-
verhältnisse einspannen“.730 Der von Foucault eingeführte Ethosbegriff hin-
gegen bezieht sich in Köglers Definition auf „die zu diesen verinnerlichten 
und habitualisierten Strukturen bewusst eingenommene Haltung der Distanz, 
der Kritik und des gewollten Überwindens.“731 Das Selbstverhältnis, wie es 
Foucault in seinen späten Texten als elementare und nicht hintergehbare 
Erfahrungsdimension darstellt, etabliert sich damit keineswegs in einer vom 
sozialen Feld abgeschiedenen Privatsphäre, sondern konstituiert sich im 
Verhältnis des Subjektes zu den in ihm wirkenden sozialen Strukturen und 
Mechanismen.732 Die nicht weiter differenzierte Rede vom „selbstbestimmten 
Subjekt im Spätwerk Foucaults“, wie sie in der Sekundärliteratur bisweilen 
anzutreffen ist,733 vereinfacht somit ein Subjektverständnis, das hingegen sehr 
viel differenzierter in seiner Dialektik zwischen Selbst- und Fremdbestim-
mung begriffen werden muss.  

Dennoch ist die Ausgangsfrage immer noch nicht hinreichend geklärt: Sind 
die Selbstpraktiken, die möglicherweise eine Wechselwirkung zwischen so-
zialem Habitus und selbstbestimmtem Ethos einleiten könnten, nicht größten-
teils selbst von der Positionierung der Subjekte im sozialen Feld abhängig? 
Dieser Überlegung hätte Foucault gewiss zugestimmt.734 Er hätte, wie Kögler 
vermutet, wahrscheinlich darauf hingewiesen, dass die Ästhetik der Existenz 
und die damit verbundenen Selbsttechniken nicht die gesamte Last des 
erfolgreichen Widerstands gegen die Macht tragen können. Vermutlich hätte 
er sie als nur ein – wenn auch wesentliches – Moment im Kampf für eine 
bessere Gesellschaft herausgestellt.735 

Köglers Auslegung hilft, die Frage nach dem Verhältnis von Selbst-
techniken und politischem Kampf bei Foucault zu klären: Sind beide mit-
einander identisch, geht der Kampf gegen die moderne Macht beim „späten 
Foucault“ in der ethischen Selbstbearbeitung auf? Dieser Eindruck könnte bei 
der Lektüre mancher Interviews aus den achtziger Jahre entstehen.736 Eine 
solche Interpretation muss jedoch mit Blick auf frühere Ausführungen 
Foucaults sowie auf dessen politische Praxis seine eigentlichen Intentionen 
verfehlen. Folgt man Kögler, so sind die Selbstpraktiken und der gesell-
schaftliche Widerstand – Ethik und Politik – untrennbar aneinander gekoppelt: 

                                           
730  Ebd. 
731  Ebd. 
732  Vgl. ebd. 
733  Z. B.: Kammler (1986), S. 201. 
734  Vgl. Kögler (2004)., S. 176. 
735  Vgl. ebd. 
736  Z.B.: Foucault (1981d), Foucault (1982c), Foucault (1982d) 



 133

Die autozentrierten Befreiungspraktiken sind direkt auf die Schaffung von 
Realisierungschancen, das heißt auf das politische Ringen für bestimmte 
Lebensformen bezogen und auch angewiesen. Demnach kommt es Foucault 
darauf an, im Kontext gesellschaftlicher Kämpfe für die Realisierung 
individueller Selbstbestimmung einzutreten.737  

Für dieses Verständnis der letzten Arbeiten Foucaults spricht nach Kögler 
auch dessen späte Unterscheidung von „Macht“ und „Herrschaft“:738 Der 
Herrschaftsbegriff erfasst jene sozialen, politischen und ökonomischen Struk-
turen, die den Subjekten vorgeordnet sind und ein faires Kräftespiel von 
vornherein verhindern. Foucaults Verständnis von „Macht“ hingegen bezieht 
sich auf ein Fluidum, welches in der Auseinandersetzung pluraler Perspek-
tiven agonal hin- und herläuft.739 Indem Foucault neben die autozentrierten 
Selbstpraktiken den Kampf gegen soziale Herrschaftsstrukturen stellt, reagiert 
er angemessen auf diese Doppelung.740 

Der politische Kampf und das Eintreten für eine individuelle Lebensform 
sind so nicht identisch, aber miteinander verbunden: Die politischen Kämpfe 
liefern den Kontext, in dem es für die Verwirklichung der allgemeinen 
materiellen Grundvoraussetzungen eines selbst gewählten Lebensstiles einzu-
treten gilt.741 Denn nur wenn mit der Betonung autokreativer Lebensführung 
zugleich auch die gerechtere Verteilung von Bildungschancen, ökonomischen 
Ressourcen sowie rechtlichen und politischen Ansprüchen einhergeht, kann 
die Existenästhetik überhaupt in einem breiten gesellschaftlichen Rahmen ver-
wirklicht werden.742  

Foucault vergisst nicht – und hierauf verweist sogar Habermas743 –, dass 
Ethik ohne kritische Gesellschaftstheorie in letzter Konsequenz auf eine indi-
vidualistische, kleinbürgerliche Ideologie hinausläuft. Ethik ohne Ideologie-
kritik ist selbst nur Ideologie. Foucaults Ästhetik der Existenz mit ihrer 
primären Orientierung an der Selbstbearbeitung des Individuums muss nach 
Kögler als „ethische Kehrseite einer gesellschaftskritischen Praxis“744 ver-
standen werden, „die den gleichen Zugang für alle zu den Ressourcen und die 
objektive Verteilung von Bildungschancen für selbstbestimmtes Leben im 

                                           
737  Vgl. Kögler (2004), S. 142. 
738  Vgl. Foucault (1982a), S. 282; vgl. Kögler (2004), S. 176. 
739  Vgl. Foucault (1982a), S. 285-288, 291-293. 
740  Vgl. Kögler (2004), S. 176. 
741  Vgl. ebd., S. 142. 
742  Vgl. ebd., S. 176. 
743  Vgl. Jürgen Habermas: Diskursethik. Notizen zu einem Begründungsprogramm 

(1984a). In: ders., Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M. 
1984, S. 53-126.  

744  Kögler (2004), S. 176. 



 134

Auge zu behalten hat.“745 Foucaults unermüdliches politisches Engagement, 
das er in den verschiedensten Bereichen entfaltet hat, dürfte diese Lesart plau-
sibel unterstreichen. 

                                           
745  Ebd. 



 135

Resümee 
In der ersten Hälfte der siebziger Jahre revidiert Foucault seine bisherige 

Vorstellung von Macht als einer wesentlich negativen, verbietenden Kraft. In 
Überwachen und Strafen charakterisiert er sie stattdessen als produktive Po-
tenz: Die Macht produziert sich selbst überwachende Individuen, die in der 
gerade entstehenden bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft ihre Verwendung 
als Arbeiter und Soldaten finden.746 

Diese veränderte Machtkonzeption legt Foucault 1976 seiner Untersuchung 
der Sexualität zugrunde, die er auf diesem Wege als soziale Konstruktion 
entlarvt. Die Sexualität erscheint so nicht als eine von der Macht unterdrückte 
Naturgegebenheit, sondern sie zeigt sich als bloßes Dispositiv, als Verschmel-
zung all jener Diskurse und Praktiken, die sich auf sie beziehen. Die Sexual-
wissenschaft, wie sie sich mit Beginn des 19. Jahrhunderts entwickelte, hat 
mit Bezug auf die Sexualität bestimmte Typen und Identitätsmuster heraus-
kristallisiert, die den Individuen als authentischer Kern und tiefste Wahrheit 
gleichsam eingepflanzt wurden.747 Vor diesem Hintergrund kann Foucault den 
Blick auf das Wesen der modernen Macht eröffnen, die, indem sie die 
Individuen zu Trägern einer „Sexualität“ macht, von deren Innenwelt Besitz 
ergreift. Im ersten Band von Sexualität und Wahrheit geht es also vor allem 
um die Kritik an der Vorstellung einer ihrem Wesen nach negativen, ver-
bietenden Macht.748 

Doch statt in der Geschichte der Sexualität fortzufahren, die moderne 
Macht als Konstrukteurin von Identitäten auszuweisen, die auf diesem Wege 
eine Zwangskategorisierung – das heißt Unterwerfung – der Individuen voran-
treibt, wendet Foucault sich in den beiden folgenden Bänden der vor-
christlichen Antike zu. Hier geht es nicht mehr um den Einfluss, den unter-
drückende Machtformen oder diskursive Techniken auf die Subjektivierungs-
prozesse nehmen, sondern um ein Subjekt, das sich durch Selbsttechniken 
eigenständig konstituiert.749 

Diese chronologische und thematische Wende, die durch die Bände zwei 
und drei von Sexualität und Wahrheit nur oberflächlich dokumentiert wird, 
lässt sich anhand der vielen Interviews, Vorträge und Vorlesungen nach-
vollziehen, in denen Foucault von 1976 bis 1984 die jeweiligen Schwerpunkte 
seiner Forschungen darlegt.750  

                                           
746  Vgl. Foucault (1975), S. 173f. 
747  Vgl. Foucault (1976), S. 103-106. 
748  Vgl. Kögler (2004), S. 92. 
749  Vgl. Gros (2004), S. 623. 
750  Vgl. Schmid (2000), S. 9. 



 136

Insbesondere seit seiner Ausarbeitung der Bio-Macht als zentraler Analyse-
kategorie moderner Gesellschaften interessiert sich Foucault für praktisch 
realisierbare Möglichkeiten, der Macht Widerstand entgegenzusetzen. Die 
Frage, wie die Wirkung der Bio-Macht auf das Leben des Individuums be-
grenzt und stattdessen eine selbstbestimmte Existenz verwirklicht werden 
kann, wird zunehmend drängender. In der Einsicht, dass es auf der Basis 
seiner bisherigen Vorstellung von Macht problematisch ist, Widerstand in 
Form von Aktion statt Reaktion zu denken, nuanciert er sein Machtkonzept 
aufs Neue.751 

Foucault betont nun stärker als zuvor den relationalen Charakter des 
Machtverhältnisses.752 „Macht“ wird fortan eher handlungstheoretisch als 
kräftetheoretisch gedacht. Doch diese Schwerpunktverlagerung kann ohne ein 
selbstbezogenes Subjekt nicht schlüssig sein: Die Einführung der Möglichkeit, 
sich zwischen verschiedenen Handlungsoptionen frei zu entscheiden, setzt ein 
Subjekt voraus, welches über die Fähigkeit der Selbstbestimmung verfügt. 
Und gesellschaftlicher Widerstand schließlich, der den Herrschaftszuständen 
wirklich etwas entgegenzusetzen hat, funktioniert nicht ohne ein Subjekt, das 
der Macht als eigenes Erfahrungszentrum gegenübersteht.753 

So interessiert sich Foucault in den achtziger Jahren dafür, wie sich das 
moderne Subjekt in seinem Selbstverhältnis herausgebildet hat. Im Zuge 
seiner Untersuchungen bemerkt er schließlich, dass es für eine Genealogie der 
neuzeitlichen Subjektivität nicht hinreichend ist, bis zu den Anfängen des 
Christentums zurückzugehen: Der frühchristliche Subjektivierungsmodus 
kann seinem Wesen nach nur verstanden werden, wenn deutlich gemacht 
wird, inwiefern bestimmte Elemente der christlichen Moral bereits in der 
heidnischen Antike angelegt sind. Es gibt keinen Bruch zwischen den 
ethischen Kodizes der vorchristlichen Antike und dem Frühchristentum. Was 
sich geändert hat, ist die Form des Selbstverhältnisses, und, im besonderen 
Fall der Sexualität, die Art und Weise, in der ein Subjekt sein Verhältnis zu 
bestimmten Codes gestaltet. Diese Erkenntnis lenkt Foucaults Blick zurück bis 
in die klassische Antike.754 

Die Problematisierung der sexuellen Aktivitäten vollzog sich in der 
vorchristlichen Antike im Rahmen einer techne tou biou, einer Lebenskunst, 
die sich vermittels bestimmter Selbsttechniken realisierte. Das Verhältnis zu 
den Lüsten stellte dabei einen Bereich der ethischen Selbstarbeit dar. Das 
sexuelle Verhalten hatte den Kriterien einer „Ästhetik der Existenz“ zu ge-

                                           
751  Vgl. Kögler (2004), S. 104, S. 144f. 
752  Vgl. Foucault (1982a), S. 285-288. 
753  Vgl. Foucault (1982), S. 314; vgl. Kögler (2004), S. 145. 
754  Vgl. Foucault (1983 b), S. 463. 



 137

nügen, die eine individuelle ethische Wahlmöglichkeit darstellte, fern von 
normativen Universalansprüchen. In der antiken Idee, aus dem Leben selbst 
ein Kunstwerk zu machen und es durch bewusste Arbeit an sich selbst zu 
formen und zu gestalten, findet Foucault Anregungen für eine moderne 
Ethik.755  

Eine ethische Option, die für die Aktualität in Betracht gezogen werden 
könnte, hat nach Foucault ohne transzendentale Bezüge – etwa religiöser Art – 
oder universalphilosphische Ansprüche auszukommen. Es geht nicht um all-
gemeinverbindliche Normensetzung. Hier kann die klassisch-antike Existenz-
ästhetik, beziehungsweise die römisch-hellenistische Selbstsorge, ein Vorbild 
sein. Doch Foucault zielt keineswegs darauf, diese Modelle auf die Gegenwart 
zu übertragen. Zu deutlich stehen ihm deren negative Züge vor Augen. Auch 
wenn die stoische Philosophie die Ethik theoretisch aus ihrer statutarischen 
Gebundenheit befreite, so konnten sich faktisch doch nur diejenigen der Sorge 
um sich widmen, die über genügend freie Zeit und Muße verfügten. Die antike 
Selbstethik war untrennbar mit einem gesellschaftlichen System der Asym-
metrie und Ausgrenzung verbunden.756  

Dennoch liefern die antiken Selbsttechniken Foucault entscheidende Im-
pulse für den Widerstand gegen die moderne Bio-Macht. Funktionierte 
„Wahrheit“ im Christentum im wesentlichen als Verpflichtung zur Selbst-
negation und später als humanwissenschaftliches Instrument zur Identifi-
zierung, Kategorisierung und Unterwerfung von Individuen, so sieht er in der 
Selbsttechnik der vorchristlichen Antike ein Verhältnis von Subjektivität und 
Wahrheit aufscheinen, in dem Subjektivierung und Unterwerfung nicht mit-
einander verbunden sind.757 

In der Selbstsorge geht es darum, sich wahre Reden (logoi) anzueignen und 
daraus eine Schutzrüstung (paraskeue) gegen die Widrigkeiten des Lebens 
herzustellen. Die logoi müssen als ständige Verhaltensgrundsätze dem Selbst 
gleichsam assimiliert werden. Die wahren Worte haben sich in rechtem Han-
deln zu verwirklichen. Diese Transformation von logos in ethos vollzieht sich 
durch beständiges Wiedererinnern und Einüben der persönlichen Maximen, 
der askesis. Zweck der Askese im Rahmen der Selbstsorge ist die Herstellung 
einer vollendeten Selbstbeziehung.758  

In der christlichen Askese hingegen geht es um den Abbau und die 
sukzessive Negation des Selbst, da das „Ich“ als von weltlichen, schlechten 
Gedanken durchsetzt gilt. Diese Entsagung vollzieht sich im Modus des Ge-

                                           
755  Vgl. ebd., S. 471-473. 
756  Vgl. ebd., S. 468. 
757  Vgl. Gros (2004), S. 621. 
758  Vgl. Foucault (1982), S. 401. 



 138

ständnisses, der grenzenlosen Objektivierung seiner selbst vor einem Gegen-
über. Bevorzugtes Thema der Bekenntnisse sind die fleischlichen Begierden, 
die hier vollkommen getrennt von realiter stattgefundenen Akten thematisiert 
werden. Es handelt sich nicht mehr – wie noch in der vorchristlichen Antike – 
um die Problematisierung sexueller Beziehungen mit anderen. Es geht nur 
noch um die Kontrolle der eigenen Gedanken, um eine fortwährende Her-
meneutik des Selbst. Aus diesem Paradigmenwechsel folgt die immer stärker 
werdende Verbindung von Subjektivität und Wahrheit.759 Die vorchristliche 
Subjektivierung durch Aneignung wahrer Reden weicht der Selbstobjektivie-
rung in der wahren Rede über sich.760 

Die christliche Selbstarbeit bedient sich oft augenscheinlich gleicher 
Techniken wie sie bereits in der Sorge um sich zur Anwendung kamen. Aber 
die Bedeutung ist jeweils eine ganz andere. Die Gewissenserforschung und 
das Bekenntnis in Form des Gesprächs mit einem Seelenleiter hatten in der 
römisch-hellenistischen Philosophie nicht den Sinn, eine verborgene Wahrheit 
des Individuums aufzudecken. Es ging vielmehr darum, die Wahrheit einer 
vergessenen Lebensregel ins Gedächtnis zu rufen und diese Erkenntnisse in 
ein gutes Leben umzusetzen. Das übergeordnete Ziel war hier stets die Voll-
endung der Selbstbeziehung.761  

So kontrastiert Foucault das römisch-hellenistische Wahrheitsverhältnis mit 
der christlichen Wahrheitsverpflichtung. Allerdings befasst er sich auch mit 
der Frage, ob die Bindung von Subjekt und Wahrheit, wie sie sich in der 
christlichen Askese darstellt, trotz aller Unterschiede im Subjektivierungs-
modus bereits in der römisch-hellenistischen Selbstpraxis angelegt sein 
könnte. Schließlich geht es auch hier immer stärker um die Beobachtung des 
Selbst.762 

Mit seiner Analyse des christlichen Geständnisses erreicht Foucault den 
Anschluss an den ersten Band von Sexualität und Wahrheit: Dort thematisierte 
er das aus dem kirchlichen Kontext extrahierte Geständnis als die Methode der 
subjektivierenden Humanwissenschaften schlechthin. Letztgenannte erschei-
nen nun als zeitgenössische Stufe jener Selbsttechniken, mit deren Hilfe das 
subjektive Selbstverhältnis hergestellt und gefestigt wird.763 

Foucaults „Weg in die Antike“ ist keineswegs Zweck an sich. Er untersteht 
der Suche nach alternativen Möglichkeiten der Selbstkonstitution. Bei Fou-
cault sind „Wahrheit“ und „Widerstand“ aufeinander bezogen. Ihm geht es 

                                           
759  Vgl. Foucault (1981c), S. 218. 
760  Vgl. Foucault (1982), S. 444-446. 
761  Vgl. ebd., S. 406. 
762  Vgl. z.B.: Foucault (1982b), S. 368. 
763  Vgl. Kögler (2004), S. 160f. 



 139

darum, die Subjekte von der Identifizierung durch humanwissenschaftliche 
Wahrheiten zu befreien. In seinen Gegenwartanalysen erklärte er die Kämpfe 
gegen all jene Machtstrategien, welche die Individuen in starre Kategorien 
zwängen und so ihre Unterwerfung sicherstellen, als die aktuell bedeutendste 
Form gesellschaftlichen Widerstands.764 In den vorchristlich-antiken Selbst-
techniken sieht er Formen der ethischen Selbstkonstitution verwirklicht, die 
ohne solche Fremdzuweisungen auskommen. Auch wenn Foucault „Wahr-
heit“ keineswegs auf ein bloßes Machtprodukt reduziert, so ist doch nicht zu 
leugnen“ dass die Wahrheit im 19. Jahrhundert zu einem Mittel wissen-
schaftlich legitimierter Experten wurde, bestimmte Normen durchzusetzen.765 
In der vorchristlichen Antike dagegen wurde die Wahrheit der Vervoll-
kommnung des Selbstbezuges unterstellt. 

Die antiken Selbsttechniken inspirieren Foucault zum Entwurf von konkre-
ten Widerstandsoptionen gegen die moderne Macht. Deren wesentlich prakti-
sche Wirkungsweise verlangt nach praktischen Gegenstrategien. Für die ge-
sellschaftliche Gegenwart favorisiert Foucault so das Konzept einer „Lebens-
form“. Der Grundgedanke hierbei besteht darin, den Einfluss der Bio-Macht 
auf das eigene Dasein durch dessen bewusste und kreative Gestaltung zurück-
zudrängen.766  

Doch kann ein Widerstandsansatz funktionieren, der zwar auf die Ver-
änderung der gesamtgesellschaftlichen Situation abzielt, seinen Ausgangs-
punkt aber im Alltag des Einzelnen nimmt? Im Grunde steht dieser Ansatz der 
Wirkungsweise der Bio-Macht diametral entgegen: Schließlich strukturiert 
und verwaltet die Macht in ihrer modernen Form nicht nur die Bevölkerung, 
sondern bemächtigt sich vor allem des Individuums – und das bis in seine 
intimsten Regungen hinein. Darum stellt sich die Konstitution eines Selbst-
verhältnisses in eigener Regie als vordringliche Aufgabe.767  

Doch auch mit der Einführung eines sich selbst konstituierenden Subjektes 
werden Foucaults frühere Analysen werden keinesfalls hinfällig. In den 
achtziger Jahren kreiert sich das Subjekt nicht plötzlich in einer über-
geschichtlichen – notwendig illusorischen – Sphäre reiner Freiheit. Es existiert 
stattdessen immer in einem vorstrukturierten sozialen Feld, zu dem es sich 
verhalten kann und muss. Hatte Foucault in den siebziger Jahren die Analyse 
des Einflusses der Herrschaftstechniken auf die Subjektivierung in den 
Vordergrund gestellt, so wendet er sich in den achtziger Jahren den Selbst-
techniken zu. Doch er erwähnt explizit, dass die Genealogie des abend-

                                           
764  Vgl. Foucault (1982a), S. 275. 
765  Vgl. Dreyfus/Rabinow (1987), S. 212. 
766  Vgl. Kögler (2004), S. 136f. 
767  Vgl. Foucault (1982), S. 313. 



 140

ländischen Subjektes nur gelingen kann, wenn die Wechselwirkungen dieser 
beiden Techniken erkannt werden.768 Sowenig das Subjekt in den siebziger 
Jahren vollständig durch Machtpraktiken determiniert war769, sowenig er-
scheint es in den achtziger Jahren im Sinne vollkommener Autonomie.770  

Wird es angesichts dessen obsolet, überhaupt von einer „Wende“ – oder 
sogar einem Bruch – im Denken Foucaults zu sprechen? Schließlich betonte er 
selbst immer wieder den inneren Zusammenhang seiner Arbeiten, die alle an 
ein und derselben Matrix ausgerichtet seien, wenngleich von verschiedenen 
Bezugspunkten her. Es dürfte jedoch durchaus in Foucaults Sinne sein, die 
Selbsterklärungen des Autors nicht als letzte Deutungsinstanz unbezweifelt 
anzuerkennen. Aber auch wenn es stimmen sollte, dass Foucault sich nie für 
die Macht als eigenständige Frage interessiert hat, sondern nur in dem Maße, 
wie Machtbeziehungen die wahre Rede des Subjektes über sich selbst 
beeinflussen, sein eigentliches Thema sogar von Beginn an das Subjekt und 
dessen Beziehung zur Wahrheit gewesen ist,771 so wird der Zusammenhang 
der einzelnen Publikationen noch auf andere Weise gewährleistet: 

Es ist meines Erachtens die Selbsttechnik, die Foucault seinem Werk 
implizit zugrunde legt – und zwar in allen Schaffensphasen. Foucault kenn-
zeichnet seine Arbeiten 1981 als autobiographische Elemente: „Meine Bücher 
sind stets meine persönlichen Probleme mit dem Wahnsinn, dem Gefängnis 
und der Sexualität gewesen.“772 Und 1982 erklärt er: „Ich halte es nicht für 
erforderlich, genau zu wissen wer ich bin. Das wichtigste im Leben und in der 
Arbeit ist, etwas zu werden, das man am Anfang nicht war.“773 Diese 
Äußerung entspricht – in einem übertragenen Sinne – der Definition der 
Selbsttechniken als „Reihe von Operationen“774, die die Individuen an sich 
selbst vornehmen, um „einen bestimmten Zustand der Vollkommenheit, des 
Glücks, der Reinheit oder der übernatürlichen Macht zu erreichen.“775 
Foucaults Schaffen selbst ist Existenzästhetik. 

Foucault verbindet in vielen Interviews der achtziger Jahre den Kampf für 
eine Lebensform ausdrücklich mit dem Bemühen, einen spezifisch homo-
sexuellen Lebensstil zu entwickeln. Doch der Ablehnung, sich über eine 

                                           
768  Vgl. Foucault (1981c), S. 210. 
769  Vgl. Kögler (2004), S. 103. 
770  Vgl. Gros (2004), S. 641. 
771  Vgl. Foucault (1983a), S. 547. 
772  Michel Foucault: Der Intellektuelle und die Mächte. Gespräch mit C. Panier und P. 

Watté am 14. Mai 1981. In: Schriften (4), S. 925. 
773  Michel Foucault: Wahrheit, Macht, Selbst. Ein Gespräch zwischen Rux Martin und 

Michel Foucault (25. Oktober 1982). In: Schriften (4), S. 960.  
774  Foucault (1981c), S. 210. 
775  Ebd. 



 141

Persönlichkeitsessenz Gedanken zu machen, entspricht Foucaults Weigerung, 
den Kampf für die Homosexualität in Identitätskategorien zu führen. Die 
Frage, was es bedeutet, homosexuell zu sein, wird somit abgelöst von dem 
Problem, wie es möglich ist, homosexuell zu werden. Es muss nach Foucault 
darum gehen, eine homosexuelle Existenz unbeeinflusst der Kategorisie-
rungen von Wissenschaft und Macht zu verwirklichen.776  

Doch die Begründung eines kollektiven Subjektes politischen Handelns ist 
ohne die Bezugnahme auf Identitätskategorien schwierig zu vermitteln. So 
wurde Foucault auch hier oft missverstanden.777 Zudem wurde ihm allgemein 
vorgeworfen, einen theoretischen Purismus zu pflegen, der für die Praxis 
gänzlich unbrauchbar sei.  

Foucaults Kritiker konzentrierten sich insbesondere auf dessen Ver-
weigerung, seinen ethischen Positionen einen universalistischen und nor-
mativen Anspruch zu verleihen. Die Definition von allgemein verbindlichen 
Werten sei unerlässlich, um die Idee einer besseren Gesellschaft zu begrün-
den, und auf dieser argumentativen Basis praktisch umzusetzen. Doch wenn 
Foucault hiermit ein elitärer Theoretizismus vorgeworfen wird, wie weltfremd 
ist dann dieser Standpunkt selbst? Meint zum Beispiel Nancy Fraser778, die 
Arbeiter und Arbeitslosen, die Gefangenen oder Immigranten und alle übrigen 
Ausgegrenzten und Unterdrückten wären erst noch darauf aufmerksam zu 
machen, dass ihre Situation keine angenehme ist? Sind jene Denker der 
Auffassung, die Menschen müssten erst mit philosophischen Kriterien für 
Gerechtigkeit und ein gutes Leben vertraut gemacht werden, damit sie 
bemerken, dass ihr eigenes diesen Definitionen nicht entspricht? Foucault ist 
den eigentlich Betroffenen sehr viel näher, wenn er bemerkt, dass deren 
Kämpfe sich an konkret erfahrenen Erniedrigungen entzünden und zur Recht-
fertigung des Rekurses auf übergeordnete Normen nicht bedürfen.779 

Ein weiterer Vorwurf Foucault gegenüber besagt, dass dessen Idee einer 
„Lebensform“ lediglich eine apolitische – und damit konservierende – 
Rückzugsethik verkörpere.780 Doch Foucault betonte bereits an der antiken 
Existenzästhetik die Bedeutung zwischenmenschlicher Beziehungen und 
politischer Tätigkeit. Es ging hier nie um Isolation, sondern die Selbstsorge 

                                           
776  Vgl. Foucault (1981d), S. 201. 
777  Vgl. Foucault (1984f), S. 816. 
778  Fraser (1989), S. 29: „Why is struggle to submission? Why ought domination to be 

resisted? Only with the introduction of normative notions of some kind could Foucault 
begin to answer this question. Only with the introduction of normative notions could he 
begin to tell us what is wrong with the modern power/knowledge regime and why we 
ought to resist it.“ 

779  Vgl. Kögler (2004), S. 106. 
780  Vgl. Kammler (1986), S. 203. 



 142

hatte die Beziehung zu sich, zu den anderen und zum Gemeinwesen in ein 
Verhältnis zu bringen, welches der Selbstkonstitution dienlich wäre.781  

Meines Erachtens könnte Foucaults Ansatz sogar eine Repolitisierung der 
Gesellschaft bewirken: Mit Blick auf den Rückgang des allgemeinen In-
teresses an der Parteienpolitik sowie der Mitgliedschaft in gesellschaftlichen 
Organisationen überhaupt, stellt sich die Frage nach alternativen Formen 
politischen Handelns mit unverhohlener Dringlichkeit. Eine Gefahr des fou-
caultschen Ansatzes könnte jedoch die Entstehung von vielen kleinen Sub-
kulturen bedeuten, die alle zueinander in einem Verhältnis wechselseitigen 
Ausschlusses stünden. Foucault war sich eines solchen Risikos möglicher-
weise bewusst: Zumindest mit Bezug auf die Antike erwähnte die Absonde-
rung bestimmter Gruppen und Schulen, die jeweils ihre eigene Form der 
epimeleia heautou pflegten und bewertet dies als „Sektiererei“.782 

Konventionelle Konzepte politischer Aktivität setzen sich bestimmte Ziele, 
die mit darauf ausgerichteten Mitteln erreicht werden sollen. Doch bei 
Foucault fällt beides zusammen: In dem Gedanken einer „Stilisierung der 
Existenz“ ist das Ziel auf jedem Schritt des Weges bereits präsent.  

Im Grunde prägte die Parteinahme für die Ausgegrenzten und Unter-
drückten Foucaults gesamtes Schaffen. Es ging immer um Chancen des 
Andersdenkens, Anderslebens und Andersseins, wie unter anderem die 
Parteinahme für die „Wahnsinnigen“ oder die Inhaftierten illustriert. Gegen 
Ende seines Lebens wurde für Foucault die Idee einer Lebenskunst immer 
wichtiger,783 die, bezogen auf die eigene Biographie, vor allem dem Entwurf 
von spezifisch homosexuellen Existenzoptionen gewidmet war. 

Die Tatsache allerdings, dass auch heute nach wie vor ökonomische 
Unterdrückung stattfindet, wird in Foucaults theoretischen Erklärungen eher in 
den Hintergrund gestellt.784 Allerdings verweist sein enormes politisches 
Engagement785 darauf, dass er sich durchaus darüber im Klaren war, dass die 
Selbstbestimmung des Einzelnen bestimmte politisch-ökonomische Voraus-
setzungen hat. Die bisherigen ökonomischen Revolutionen und die auf deren 
Grundlage errichteten Gesellschaften haben aber gezeigt, dass die wirtschaft-
liche Vergesellschaftung allein noch lange kein besseres Leben für den 
Einzelnen bedeutet. Die Möglichkeit zur Selbstbestimmung ist die absolute 
conditio sine qua non für ein zufriedenstellendes Dasein.  

                                           
781  Vgl. Foucault: Dossier „Die Anderen“, S. 658. 
782  Vgl. Foucault (1982), S. 150f. 
783  Vgl. Gros (2004), S. 666. 
784  Vgl. Foucault (1982a), S. 275. 
785  Vgl. Eribon (1991), S. 338-375. 



 143

Der Anspruch des Individuums, über sich und sein Leben nach eigenem 
Gutdünken zu verfügen, erhält bei Foucault den Stellenwert eines unantast-
baren Prinzips. Das Primat der Selbstbestimmung gilt in letzter Konsequenz 
auch für die Definition des Risikos, das der Einzelne auf sich nehmen will. 
Nur das Individuum selbst kann entscheiden, welchen Preis es für seine 
persönliche Existenzästhetik zu zahlen bereit ist. 



 144

Literaturverzeichnis 

Foucault: Schriften, Vorlesungen, Vorträge und Interviews 
 
Foucault, Michel: 
 
1961: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der 

Vernunft. Frankfurt a. M. 1969. 
 
1966: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a. M. 1974. 
 
1969: Was ist ein Autor? In: Schriften. Erster Band, hrsg. von Daniel Defert und 

Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. Frankfurt a. M. 2001, S. 
1003-1041. 

 
1970: Die Ordnung des Diskurses. Inauguralvorlesung am Collège de France – 2. 

Dezember 1970, hrsg. von Wolf Lepenies und Henning Ritter. München 1974. 
 
1975: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt a. M. 1976. 
 
1976: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. 14. durchgesehene und 

korrigierte Auflage. Frankfurt a. M. 1983. 
 
1976a: Das Abendland und die Wahrheit des Sexes. In: Schriften. Dritter Band, 

hrsg. von Daniel Defert und Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques 
Lagrange. Frankfurt a. M. 2003 (nachfolgend angeführt als: Schriften (3)), S. 
135-140.  

 
1976b: Mikrophysik der Macht. Berlin 1976. 
 
1977: Die Machtverhältnisse gehen in das Innere der Körper über. In: Schriften (3), 

S. 298-309. 
 
1977a: Einsperrung, Psychiatrie, Gefängnis. In: Schriften (3), S. 434-467. 
 
1978: Sexualität und Macht. In: Schriften (3), S. 695-718. 
 



 145

1978a: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität 1. 
Vorlesung am Collège de France 1977-1978, hrsg. von Michel Sennelart. 
Frankfurt a. M. 2004. 

 
1978b: Wahrheit und Macht. In: Dispositive der Macht. Berlin 1978, S. 21-54. 
 
1979: Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am Collége de France 1978-1979, hrsg. 

von Michel Sennelart. Frankfurt a. M. 2004. 
 
1980: Von der Regierung der Lebenden. In: Schriften. Vierter Band, hrsg. von 

Daniel Defert und Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. 
Frankfurt a. M. 2005 (nachfolgend angeführt als: Schriften (4)), S. 154-159. 

 
1981: ‚Omnes et singulatim’: zu einer Kritik der politischen Vernunft. In: Schriften 

(4), S. 165-198. 
 
1981a: Subjektivität und Wahrheit. In: Schriften (4), S. 258-264. 
 
1981b: Von der Freundschaft. Berlin 1984. 
 
1981c: Sexualität und Einsamkeit. In: Schriften (4), S. 207-219. 
 
1981d: Freundschaft als Lebensform. In: Schriften (4), S. 200-205. 
 
1982: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France 1981-1982, hrsg. 

von Frédéric Gros unter der Leitung von Francois Ewald und Alessandro 
Fontana. Frankfurt a. M. 2004. 

 
Dossier ‚Regierung seiner selbst und der anderen’. Ein unveröffentlichtes 

Manuskript, in Auszügen abgedruckt in: Gros (2004). 
 
Dossier ‚Die Anderen’. Ein unveröffentlichtes Manuskript, in Auszügen abgedruckt 

in: Gros (2004). 
 
1982a: Subjekt und Macht. In: Schriften (4), S. 269-294. 
 
1982b: Der Kampf um die Keuschheit. In: Schriften (4), S. 353-368. 
 
1982c: Der gesellschaftliche Triumph der sexuellen Lust: ein Gespräch mit Michel 

Foucault. In: Schriften (4), S. 369-375. 



 146

 
1982d: Sexuelle Wahl, sexueller Akt. In: Schriften (4), S. 382-402. 
 
1983: Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins. In: Schriften (4), S. 641-

657. 
 
1983a: Strukturalismus und Poststrukturalismus. In: Schriften (4), S. 521-555. 
 
1983b: Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit. In: 

Schriften (4), S. 461-498. 
 
1983c: Gebrauch der Lüste und Techniken des Selbst. In: Schriften (4), S. 658-686. 
 
1984: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. Frankfurt a. M. 1986. 
 
1984a: Vorwort zu Sexualität und Wahrheit. In: Schriften (4), S. 707-715. 
 
1984b: Die Rückkehr der Moral. In: Schriften (4), S. 859-873. 
 
1984c: Technologien des Selbst. In: Schriften (4), S. 966-999. 
 
1984d: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3. Frankfurt a. M. 1986. 
 
1984e: Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit. In: 

Schriften (4), S. 747-776. 
 
1984f: Interview mit Michel Foucault. In: Schriften (4), S. 848-858. 
 
1984g: Die Sorge um die Wahrheit. In: Schriften (4), S. 823-836. 
 
1984h: Was ist Aufklärung? In: Schriften (4), S. 687-707. 
 
1984i: Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit. In: Schriften (4), S. 875-

902. 
 
1984j: Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die Politik der Identität. In: 

Schriften (4), S. 909-924.  
 
1984k: Der Intellektuelle und die Mächte. In: Schriften (4), S. 924-931. 



 147

 
1984l: Wahrheit, Macht, Selbst. Ein Gespräch zwischen Rux Martin und Michel 

Foucault (25. Oktober 1982). In: Schriften (4), S. 959-966. 

Sekundärliteratur 
Detel, Wolfgang: Macht, Moral, Wissen. Foucault und die klassische Antike. 

Frankfurt a. M. 1998. 
 
Dreyfus, Hubert L./ Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus 

und Hermeneutik. Frankfurt a. M. 1987. 
 
Eribon, Didier: Michel Foucault. Eine Biographie. Frankfurt a. M. 1991. 
 
Ewald, Francois/ Fontana, Alessandro: Vorwort. In: Michel Foucault: Sicherheit, 

Territorium, Bevölkerung, hrsg. von Michel Sennelart. Frankfurt a. M. 2004, S. 
7-12. 

 
Fink-Eitel, Hinrich: Michel Foucault zur Einführung. Hamburg 1989. 
 
Fraser, Nancy: Foucault on Modern Power. Empirical Insights and Normative 

Confusions. In: Unruly Practices. Minneapolis 1989, S. 17-34. 
 
Gros, Frédéric: Situierung der Vorlesungen. In: Michel Foucault: Hermeneutik des 

Subjekts, hrsg. von Frédéric Gros. Frankfurt a. M. 2004, S. 616-666. 
 
Habermas, Jürgen:  
 
1981: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt. In: Kleine politische Schriften (1-

4). Frankfurt a. M. 1981, S. 444-464. 
 
1984: Genealogische Geschichtsschreibung. Über einige Aporien im 

machttheoretischen Denken Foucaults. In: Merkur 429. 1984, S. 745-753. 
 
1984a: Diskursethik. Notizen zu einem Begründungsprogramm. In: ders., 

Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M. 1984, S. 53-
126.  

 
1985: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frankfurt a. M. 

1985. 



 148

 
Jäger, Christian: Michel Foucault. Das Ungedachte denken. München 1994. 
 
Kammler, Clemens: Michel Foucault. Eine kritische Analyse seines Werks. Bonn 

1986. 
 
Kögler, Hans-Herbert: Michel Foucault. Stuttgart 1994. 
 
- Michel Foucault. 2., aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart 2004. 
 
Macherey, Pierre: Für eine Naturgeschichte der Normen. In: Michel Foucaults 

Denken, hrsg. von Francois Ewald und Bernhard Waldenfels. Frankfurt a. M. 
1991, S. 171-192. 

 
McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason: Foucault and the Frankfurt 

School. In: Ideals and Illusions. On Reconstruction and Deconstruction in 
Contemporary Critical Theory. Cambridge, Mass. 1991, S. 43-75. 

 
Schlesier, Renate: Humaniora. Eine Kolumne. In: Merkur 429. 1984. 
 
Schmid, Wilhelm: Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Frankfurt a. M. 
2000. 
 
Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen. In: Michel Foucault: Die Geburt der 

Biopolitik, hrsg. von Michel Sennelart. Frankfurt a. M., S. 445-489.  
 
Taylor, Charles: Foucault on Freedom and Truth. In: Foucault. A Critical Reader, 

hrsg. von David Hoy. Oxford 1986, S. 69-102. 
 
Visker, Rudi: Michel Foucault. Genealogie als Kritik. München 1991. 
 
Wetz, Franz Josef: Wie das Subjekt sein Ende überlebt: Die Rückkehr des 

Individuums in Foucaults und Rortys Spätwerk. In: Geschichte und 
Vorgeschichte der modernen Subjektivität, Band 2, hrsg. von Reto L. Fetz, 
Roland Hagenbüchle, Peter Schulz. Berlin, New York, S. 1277-1290. 

Sonstige Hilfsmittel 
Augustinus: Vom Gottesstaat. Zürich 1955. 
 



 149

Basilius von Cäsarea: Sermo de renuntiatione saeculi. In: Migne, PG, Bd. 31. 
 
Boswell, J.: Christianity, Social Tolerance and Homosexuality. Chicago 1980. 
 
Ferguson, J.: Moral Values in the Ancient World. London 1958. 
 
Johannes Cassianus: De institutis coenobiorum, CSEL Bd. 17. In: Sämtliche 

Schriften, Bd. 1, Kempten 1879. 
 
- Collationes patrum, CSEL Bd. 13. In: Sämtliche Schriften, Bd.1 und 2, Kempten 

1879. 
 
Sandbach, F. H.: The Stoics. London 1975. 
 
Syme, R.: Roman Papers, Bd. 2. Oxford 1979. 



Berliner Arbeiten
zur Erziehungs-
und Kulturwissen-
schaft

Die Reihe

,
herausgegeben von
Christoph Wulf, verfolgt
das Ziel, herausragende
Abschlussarbeiten einer
breiteren Öffentlichkeit
zugänglich zu machen.
Die hier veröffentlichten
theoretischen, historischen
und empirischen Beiträge
repräsentieren die
Bandbreite und Qualität
der wissenschaftlichen
Ausbildung. Damit
sprechen sie sowohl das an
kleineren, aber präzisen
und originellen Studien
interessierte Fach-
publikum an als auch
Studierende, die in den
hier publizierten Arbeiten
Modelle und Anregungen
für ihre eigenen Projekte
finden können.

Berliner Arbeiten

zur Erziehungs- und

Kulturwissenschaft

In diesem Band

Autorin

Auf den ersten Blick un-
terliegt das Werk Michel
Foucaults ständigen Ver-
änderungen. Wie verhält
sich der späte Entwurf
eines sich selbst konstitu-
ierenden Subjektes zu der
früheren Vorstellung von
Subjektivierung durch
Machtstrategien? Die
vorliegende Arbeit zeigt,
dass Foucault auch in den
achtziger Jahren die re-
pressive Wirkung gesell-
schaftlicher Normie-
rungsverfahren nicht aus
dem Blick verloren hat.
In diesem Zusammen-
hang klärt die Autorin,
wie Foucault die Selbst-
techniken der Antike
aufgreift und in die Idee
einer neuen Selbstethik
überführt. Dieser Ansatz
wird abschließend auf
seine Tragfähigkeit als
theoretische Basis alter-
nativer Politikkonzepte
untersucht.

Anja Trebbin, Jg. 1980,
Studium der Philosophie
und Neueren deutschen
Literatur an der  Freien
Universität Berlin.

Email-Kontakt:
anja.trebbin@freenet.de

Logos Verlag Berlin
ISBN

ISSN 1616-8860
978-3-8325-1456-3


	Einleitung 
	1 Macht – Körper – Leben: Von der Kritik an der Repressionshypothese zur Bio-Macht  
	1.1 Eigenschaften und Funktionsweisen moderner Macht 
	1.2 Foucaults Kritik an der Repressionshypothese  
	1.3 Sexualität und Bio-Macht: Foucaults Konzept einer modernen Gesellschaftstheorie 
	1.3.1 Das Sexualitätsdispositiv 
	1.3.2 Sexualität und Wahrheit: Zur Funktion der Geständnistechnik und die Herausbildung einer Wissenschaft vom Subjekt  


	2 Ist Widerstand möglich? Die Differenzierung des Machtkonzepts der siebziger Jahre und die Einführung einer relativen Subjektautonomie 
	2.1 Stationen des Umdenkens 
	2.1.1 Die Geschichte der Gouvernementaltität: Von der „Bio-Macht“ zur „Regierung“  
	2.1.2 Die Entdeckung der Selbsttechniken  
	2.1.3 Verschiebungen in Foucaults Machtkonzept: Auf dem Weg zu einer „neuen Subjektivität“  
	2.1.4 Der Gebrauch der Lüste: Foucaults Programm einer Neubegründung des Subjekts  


	3 Foucaults Untersuchung der Antike: Die Konstitution des moralischen Subjekts  
	3.1 Lebenskunst, Selbstsorge und Existenzästhetik im klassischen Griechenland  
	3.2 Die hellenistisch-römische Epoche: Ein „Goldenes Zeitalter“ der Selbstsorge 
	3.2.1 Zum Verhältnis von Selbstsorge und Selbsterkenntnis 
	3.2.2 Das Hauptmotiv der modernen Disqualifizierung der Selbstsorge: Der „cartesianische Moment“ 

	3.3 Die Hermeneutik des Begehrens im frühen Christentum 

	4 Zur ethisch-politischen Bedeutung der Selbsttechniken  
	4.1 Die antike Ästhetik der Existenz – Vorbild und Alternative für das moderne Subjekt?  
	4.2 Die Selbstpraktiken im Dienste sozialen Miteinanders 
	4.2.1 Antike: Die Selbstpraktiken als Korrektiv des Verhältnisses von Selbst und Welt 
	4.2.2 Die moderne gesellschaftliche Situation als Chance zur individuellen Lebensgestaltung 

	4.3 Die Sorge um sich und die Selbstpraktiken im politischen Kontext 
	4.3.1 Die Bedeutung der Selbsttechniken für das öffentliche Leben der Antike  
	4.3.2 Die Funktion der Selbsttechniken für die politischen Kämpfe der Gegenwart 


	Resümee  
	Literaturverzeichnis 

