
λογος

T
.
S
u
k
o
p
p

R
a
d
ik

a
le

r
N

a
tu

ra
li
sm

u
s:

B
ei

tr
ä
g
e

zu
W

il
la

rd
V
a
n

O
rm

a
n

Q
u
in

es
E

rk
en

n
tn

is
th

eo
ri

e

Thomas Sukopp

Radikaler Naturalismus

Beiträge zu

Willard Van Orman Quines

Erkenntnistheorie



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1229

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1229


Thomas Sukopp

Radikaler Naturalismus: 

Beiträge zu Willard Van Orman Quines Erkenntnistheorie





Inhaltsverzeichnis

Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger
Versuche, Ordnung zu schaffen..................................................................... 9
1  Philosophischer Naturalismus....................................................................10
2  Naturalismen: Vielfalt und Begriffsökonomie.........................................10

2.1  Von Strohmännern und anderem Missbrauch........................................ 11
2.2  Naturalismus: Abgrenzungen................................................................. 15
2.3  Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die
Naturwissenschaften?.................................................................................... 16

2.3.1  Naturalismus als Weltanschauung............................................... 17
2.3.2  Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.................19

2.4  Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?............... 22
2.5  Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer
und epistemischer Naturalismus....................................................................25

2.5.1  Ontologischer Naturalismus.........................................................26
2.5.2  Methodologischer Naturalismus.................................................. 29
2.5.3  Epistemologischer Naturalismus..................................................31

3  Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet............ 32
3.1  Verpflichtungen eines Naturalisten........................................................ 32
3.2  Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern......................34

Bibliographie....................................................................................................41

Quines Erkenntnistheorie im Überblick.....................................................45
1  Quine über seine Erkenntnistheorie.......................................................... 46
2  Normatives in der Erkenntnistheorie?.......................................................48
3  Die Aufgabe der Erkenntnistheorie........................................................... 49
4  Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie.........................51
5  Zusammenfassung: Quine auf einen Blick............................................... 52
Bibliographie....................................................................................................56



Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers
Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich......................59
1  Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie...................................................60
2  Die Evolutionäre Erkenntnistheorie Vollmers......................................... 63
3  Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre
Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede............................ 64

3.1  Naturalismus als Programm....................................................................65
3.1.1  Gemeinsamkeiten......................................................................... 65
3.1.2  Unterschiede.................................................................................65

3.2  Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft)........................................................ 66
3.2.1  Gemeinsamkeiten......................................................................... 66
3.2.2  Unterschiede.................................................................................67

3.3  Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen..........................................69
3.3.1  Gemeinsamkeiten......................................................................... 69
3.3.2  Unterschiede.................................................................................70

3.4  Darwins Evolutionstheorie..................................................................... 70
3.4.1  Gemeinsamkeiten......................................................................... 70
3.4.2  Unterschiede.................................................................................72
3.4.3  Der Vorwurf der Zirkularität........................................................73

4  Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre
Erkenntnistheorie im Überblick..................................................................... 75
5  Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionäre 
Erkenntnistheorie?...........................................................................................76

5.1  Argumente, die gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die
Evolutionäre Erkenntnistheorie gerichtet sind.............................................. 76
5.2  Radikaler Naturalismus: Against Quine.................................................77

5.2.1  Quines Aufgabe der Philosophie und 
Selbstwidersprüchlichkeiten.................................................................. 77
5.2.2  Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern?.......................... 80

Bibliographie....................................................................................................85



Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, 
Normativität und die Rolle der Evolution..................................................89
1  Quine und der kritische Rationalismus..................................................... 89
2  Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines 
Erkenntnistheorie?...........................................................................................91
3  Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativität und die
Rolle von Evolution........................................................................................ 93

3.1  Quines Ideal der Wahrheitssuche........................................................... 93
3.2  Quine: Wissenschaft ist keinem überwissenschaftlichen
Tribunal verantwortlich................................................................................. 95
3.3  Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitätsprobleme......................96

3.3.1  Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis..................... 96
3.3.2  Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und 
Wissenschaftstheoretiker?......................................................................98

3.4  Warum ist Quines Verständnis von Evolution problematisch?........... 100
4  Zusammenfassung..................................................................................... 101
Bibliographie..................................................................................................104

Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie
die Aufgabe der Philosophie?..................................................................... 107
1  Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte....................................107
2  Ersetzungsthese: Verteidigung und Kritik..............................................109

2.1  Argumente für die Ersetzungsthese......................................................110
2.2  Kritik der Ersetzungsthese....................................................................112

2.2.1  Ernest Sosa: Quine ist inkohärent.............................................. 112
2.2.2  Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun.................113

3  Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist................115
3.1  Die Autonomie der Erkenntnistheorie..................................................115
3.2  Psychologismus.................................................................................... 116

3.2.1  Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und
“ballpark-psychologism”......................................................................117
3.2.2  Quines Argument für die Einbettung von Erkenntnistheorie



in Psychologie...................................................................................... 119
3.3  Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder................................ 120

3.3.1  Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er 
Rechtfertigungen für sinnvoll hält....................................................... 120
3.3.2  Robert Almeder: Quine ist inkohärent, weil er ein
philosophisches Argument benutzt...................................................... 121

3.4  Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines................ 122
Bibliographie..................................................................................................126

Naturalismus, den ich meine: eine Skizze................................................ 129
1  Welchen Naturalismus vertrete ich?........................................................129
2  Ungelöste Probleme und mögliche Einwände....................................... 133

2.1  Naturalismus ohne Strohmann............................................................. 133
2.2  Das Schweigen von „Natur“.................................................................134
2.3  Aufgabe der Philosophie...................................................................... 136
2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen 
berücksichtigen?.......................................................................................... 137

Bibliographie..................................................................................................148

Namenverzeichnis......................................................................................... 153



Erstveröffentlichungsnachweise

1. Sukopp,  Thomas (2006):  Quines Erkenntnistheorie  im Überblick.  In:  Su-
kopp, Thomas: Naturalismus  –  Kritik und Verteidigung erkenntnistheoreti-
scher Positionen. Frankfurt am Main [u. a.]: Ontos, dort Kapitel 4.1.

2. Sukopp,  Thomas  (2005):  Against  Quine?  Probleme  eines  Naturalisten:
Wahrheit, Normativität und die Rolle der Evolution. In: Prima philosophia
18, 2, S. 133-148.

3. Sukopp, Thomas (2005):  Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Ein-
satz: Vollmers Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich. In:
Prima philosophia 18, 3, S. 323-346.

4. Sukopp, Thomas (2006): Naturalismus, den ich meine. In: Sukopp, Thomas:
Siehe 1, dort Kapitel 5.

Die übrigen Aufsätze sind hier erstmals veröffentlicht.

Vorbemerkung

Quines Werk ist umfangreich und häufig kommentiert worden. Es gibt eine Rei-
he ausgezeichneter Kommentare und Einführungen (siehe z. B. Lauener 1982,
Hahn und Schilpp (ed.) 1988, Keil 2002). Gerade wegen der Flut der Veröffent-
lichungen verliert der Leser vielleicht schneller den Überblick, als es nötig wä-
re. 

Die Aufsätze der vorliegenden Sammlung hängen thematisch eng miteinan-
der zusammen  und erheben den Anspruch, voneinander unabhängig lesbar zu
sein. Ein Preis dafür sind Wiederholungen. Hier gilt: Wichtiges kann gar nicht
oft  genug gesagt  werden.  Zum Einstieg in die  Erkenntnistheorie des Willard
Van Orman Quine (1908-2000) empfehle ich Aufsatz 2. Leser, die einen Ein-
stieg in den erkenntnistheoretischen Naturalismus wünschen,  sollten mit dem
ersten Aufsatz beginnen.

Ich danke Douglas Boynton  Quine für die Genehmigung, das Foto auf der
Vorderseite des Einbandes verwenden zu dürfen. 

Braunschweig, im Mai 2006                                                         Thomas Sukopp





Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? 9

Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? 
Kritik einiger Versuche, Ordnung zu schaffen

Naturalismus in der Philosophie ist oft verpönt, fast gefürchtet, manchmal belä-
chelt. Im Zeitalter der zwei Kulturen – Geisteswissenschaftler auf der einen Sei-
te, Naturwissenschaftler auf der anderen Seite – konnte „Naturalismus“ von Sei-
te  der  Geisteswissenschaftler  leicht  als  Schimpfwort  gebraucht  werden.  Das
Zeitalter – so scheint es – dauert bis heute an, besonders in den Debatten des
deutschsprachigen Raumes. 

Fragen wir nun, was „Naturalismus“ im philosophischen Sprachgebrauch be-
deuten kann, so erhalten wir erstaunliche und einander widersprechende Ant-
worten.  Bei  einem so  schillernden  Begriff  ist  das  nicht  verwunderlich,  aber
Grund genug, möglichst genau sagen zu können, was mit dem Wort gemeint ist.
Dabei gibt  es scheinbar genügend Versuche der Begriffserklärung (Kornblith
1994;  Vollmer 1995;  Keil,  Schnädelbach 2000;  Koppelberg 2000;  Goebel,
Hauk,  Kruip (Hg.) 2005, dort  diverse Aufsätze).  Wir haben mehrere Gründe,
einige Explikationen zu nennen, neu zu ordnen und zu bewerten. Ein Grund ist
die Strohmann-Gefahr bei leichtfertiger Begriffserklärung (2.1), ein zweiter die
voreiligen Gleichsetzungen mancher Naturalismen mit negativ besetzen Posi-
tionen wie Szientismus (2.2) und ein dritter der Missbrauch des Naturalismus
für weltanschauliche Debatten (2.3). Worum es in der Sache einem Naturalis-
mus geht, ist die (fehlende) Anknüpfung an traditionelle erkenntnistheoretische
Fragestellungen (Koppelberg 1996; Grundmann 2001) (2.4). Die Einteilung der
Naturalismen scheint es nicht zu geben, wohl aber eine nahe liegende (2.5). Da-
bei sind Zusammenhänge und Abhängigkeiten verschiedener Naturalismen zu
beachten. Im Ergebnis geht es um weit mehr als um Begriffsverschärfung. Es
geht um die Möglichkeit und Unmöglichkeit radikaler und weniger starker Va-
rianten des erkenntnistheoretischen Naturalismus und um Verpflichtungen eines
Naturalisten (3).



10 1  Philosophischer Naturalismus

1  Philosophischer Naturalismus

Der Naturalismus  als Programm ist selten ausführlicher formuliert (Kornblith
1994;  Vollmer 1994;  Koppelberg 1996; 2000). Das Programm ist weit davon
entfernt, alle anvisierten Ziele erreicht zu haben. Wer die Naturalisierung des
Bewusstseins, genauer mentaler Phänomene oder beispielsweise von Qualia for-
dert, stößt auf Schwierigkeiten. Ähnlich schwierig oder gar unmöglich ist die
Naturalisierung der Ästhetik im Sinne einer  konsequenten biologischen Deu-
tung aller ästhetischen Phänomene (Seel 2005). Hier geht es um erkenntnistheo-
retischen Naturalismus, der Folgendes bedeuten kann: „Alles ist Natur.“ „Alles
kann natürlich erklärt werden.“ „Naturwissenschaften können (alle) erkenntnis-
theoretischen Fragen beantworten.“ Auch andere, etwas subtilere Behauptungen
sind mit (einigen) naturalistischen Positionen vereinbar: „Im Bereich natürlicher
Phänomene sind die Methoden der Naturwissenschaften allen anderen Metho-
den überlegen.“ Oder: „Sofern erkenntnistheoretische Fragen überhaupt lösbar
sind, sollten wir empirisches Wissen ohne Rücksicht auf Konsequenzen für  tra-
ditionelle Erkenntnistheorien einbeziehen.“ Wenn ein Naturalismus überhaupt
erhobene Ansprüche einlösen kann, wird dies nach Lage der Dinge zuerst in der
Erkenntnistheorie möglich sein.  Gemessen an den oben genannten Bereichen
sind erstens epistemische Probleme leichter naturalisierbar und es gibt zweitens
umfangreiche und teilweise erfolgreiche Versuche, Erkenntnistheorie  als natu-
ralistische Erkenntnistheorie zu betreiben.     

2  Naturalismen: Vielfalt und Begriffsökonomie

Angesichts der  Vielfalt  erkenntnistheoretischer Probleme und Positionen ver-
wundert es nicht, dass es verschiedenste Bezeichnungen für Naturalismen gibt. 

Die  Rede  ist  von  erkenntnistheoretischem,  ontologischem,  puritanischem,
transzendentalem(!), radikalem, gemäßigtem, kooptivem, kooperativem, norma-
tiven,  methodologischem, naturgeschichtlichem,  metaphysischem,  naivem,
schwachem,  starkem, eingeschränktem,  uneingeschränktem,  integrativem,  ex-



2  Naturalismen: Vielfalt und Begriffsökonomie 11

pansivem, eliminativem, reduktivem, wissenschaftlichem Naturalismus. Da es
so viele verschiedene Bezeichnungen gibt, liegt es nahe, verschiedene Natura-
lismen anzunehmen. Leider sind einige Bezeichnungen überflüssig, manche ir-
reführend und andere Naturalismen schlecht – also z. B. ungenau – expliziert.
Daraus  folgt  noch  nicht  ein  „fröhliche[r]  Pluralismus  der  Attribut-Naturalis-
men“ (Keil 2005, S. 65f. und Fußnote 2). Wir müssen uns leider die Mühe ma-
chen, jeden einzelnen dieser Naturalismen zu untersuchen und können dann erst
sagen, ob eine Explikation ungeschickt, irreführend u. a. ist. Mancher Ausweg
aus  der  Begriffsvielfalt  ist  schlecht  gewählt.  Ein  Kritiker  des  Naturalismus
spricht von einer Naturalismusformel und kritisiert dann der Formel gemäß den
Naturalismus (Seibold Internet, S. 1). So einfach können wir keinen kleinsten
gemeinsamen Nenner des Naturalismus finden. Wer seinen Naturalismus vertritt
oder  einen Naturalismus kritisiert, der tut gut daran, zu sagen, welchen Natu-
ralismus oder welche Naturalismen er vertritt bzw. welche Naturalismen seine
Argumente kritisieren sollen. So können Anhänger unterschiedlicher Positionen
unfruchtbaren  Debatten  entgehen.  Ein  Beispiel  solcher  Scheingefechte  sind
Strohmänner. 

2.1  Von Strohmännern und anderem Missbrauch

In den Debatten um die Reichweite des Naturalismus sind gegenseitige Stroh-
mann-Vorwürfe verbreitet. Ein Motiv für eine Begriffserklärung ist die schlich-
te Tatsache, dass Festlegungen auf einen bestimmten Naturalismus folgenreich
sind. Kritiker wie Befürworter eines erkenntnistheoretischen Naturalismus ha-
ben nach Begriffserklärung bestimmte Argumente im Visier, andere Argumente
lassen sich schon mit dem Verweis auf den verwendeten Naturalismus-Begriff
zurückweisen. Das Problem des Strohmanns beklagt beispielsweise Roy W. Sel-
lars: 

Why is there this conservative withholding of allegiance to naturalism on the part
of the majority of philosophers? Why is naturalism insistently defined in so nar-



12 2.1  Von Strohmännern und anderem Missbrauch

row a way that it becomes a thing of straw easily torn to pieces? (zitiert nach
Keil, Schnädelbach 2000, S. 44, siehe dort Fußnote 79).

Keil und Schnädelbach resümieren anschließend (2000, S. 45), dass Natura-
listen ihren Kritikern vorwerfen, den Begriff so weit zu definieren, dass jeder
ein Naturalist  ist,  der kein Obskurant ist.  Die Explikationslasten werden dem
Naturalisten zugewiesen, da jeder, der einen Ismus vertritt, sagen sollte, was er
darunter versteht. Auf der anderen Seite explizieren Nichtnaturalisten den Be-
griff so, dass niemand mehr Naturalist sein kann, der weniger radikal als Quine
ist. Ein Beispiel gibt  Goebel (2003, S. 23). Naturalisten sind Philosophen, die
sich „den Primatanspruch der Naturwissenschaften zu eigen“ machen oder be-
haupten, dass es „einen eigenen Anspruch der Philosophie eigentlich gar nicht
gebe.“ Tatsächlich tun das nur wenige Naturalisten. Goebel hat einen methodo-
logischen Naturalismus im Visier, der zudem noch sehr anspruchsvoll und um-
stritten ist (Hartmann,  Lange 2000).  Wieland charakterisiert den Naturalismus
„im weiteren Sinn“ (2003, S. 35) so undeutlich  und eng, dass vermutlich die
meisten Philosophen diesen Naturalismus – falls  sie ihn vertreten – nicht als
Naturalismus bezeichnen würden.1

Andererseits wird zu Recht gefragt, ob es den Naturalismus gibt (Lüke 2003).
Falls das nicht der Fall ist, spricht es weder für noch gegen eine Position, die
wir naturalistisch nennen wollen. Die Frage danach, was Naturalismus ist, lässt
sich nicht so eindeutig beantworten. Aber das ist nicht erstaunlich. Für andere
Ismen verlangen wir auch nicht  die eine  Charakterisierung,  die dann für alle
Spielarten einer Position gilt. Wohl aber gibt es relativ klare Formen einzelner
Naturalismen.  Lüke verlangt von Positionen, die zusammenfassend Naturalis-
mus genannt werden und die so viele Bereiche der Philosophie abdecken, zu
viel, wenn er einen klaren Naturalismus erwartet. Ähnliches würde er vom Rea-
lismus oder Strukturalismus auch nicht erwarten. Was es gibt, sind Minimalbe-
schreibungen des Naturalismus, etwas, was (viele) Naturalisten unterschreiben
würden. Dass diese allgemein oder ohne weitere Erläuterung auch wenig gehalt-
voll bleiben, ist auch nicht verwunderlich. Hans Blumenberg hat auf die schier
unglaubliche Plastizität und auf die damit verbundene Brauchbarkeit und Miss-
brauchsgefahr des Naturalismus hingewiesen:



2.1  Von Strohmännern und anderem Missbrauch 13

Dieser Naturalismus konnte die heterogensten Ideologien sanktionieren: Er lieh
dem Klassenkampf des Kommunismus, der nach Marx (1844) ‘vollendeter Natu-
ralismus’ sein sollte, [seine Evidenz]. Rassenrangordnungen waren eine unver-
meidliche Konsequenz biologistischer Prinzipien, und die daraus sich aufdrän-
gende Praxis enthüllte grausam, was es bedeutete, wenn der Mensch sich selbst
als ‘Naturprodukt’ behandelte. (Blumenberg, zitiert nach Lüke 2002, S. 127f.) 

Abgesehen  von  den  zweifelhaften  Folgerungen  Blumenberg (unzulässige
Verwendung eines Arguments von der „Schiefen-Bahn“) ist dazu Folgendes zu
sagen: Aus der Tatsache, dass Marx das Wort „Naturalismus“ verwendet, folgt
eben noch nicht, was Naturalismus sonst noch alles bedeuten kann (es sei denn
man ist Essenzialist). Natürlich kann man eine Position missbrauchen. Mehr als
zweifelhaft  ist  allerdings,  ob  die  zeitgenössischen  Naturalismen  sich  ebenso
missbrauchen  lassen.  Die gesellschaftlich-politische  Relevanz  eines  ontologi-
schen Naturalismus kann vernachlässigt werden. „Unglaubliche Plastizität“ hat
ein  Naturalismus  nur,  wenn  er  entsprechend  ungeschickt  expliziert  ist.  Das
Marx-Beispiel Blumenbergs ist nicht brauchbar, denn 1844 bedeutete Naturalis-
mus in der Tat etwas ganz Anderes als Anfang des 21. Jahrhunderts. Was Marx
meinte,  war  eine  naturgemäße  Vollendung  eines  historischen  Prozesses  im
Sinne  einer  teleologischen  Geschichtsauffassung.  Leicht  einzusehen  ist,  dass
Erkenntnistheoretiker des 21. Jahrhunderts andere Probleme auf gänzlich ande-
ren Gebieten haben. 

Was aus der mangelnden Homogenität der Naturalismus-Begriffe auch nicht
folgt, ist, dass es sich um einen Sammelbegriff für „völlig heterogene philoso-
phische  Annäherungsversuche  an  die  nicht  begriffene  Wirklichkeit“  (Lüke
2003, S. 128) handelt. Wenn wir die jüngere Philosophiegeschichte betrachten,
gibt  es  Tendenzen  aller  erkenntnistheoretischer  Naturalismen.  Wenn  Lüke
„nicht begriffene Wirklichkeit“ unpolemisch gebraucht, dann haben (natürlich)
Philosophen die Wirklichkeit nicht abschließend, also endgültig begriffen, weil
sie das nicht können. Aber sie haben Deutungsmuster gegeben. Auch das zeigt
ein flüchtiger Blick auf die Philosophiegeschichte. Der in eine rhetorische Frage
gekleidete „etwas flapsig formulierte“ Schluss Lükes lautet, dass man den „Pud-
ding des  Naturalismus nicht  mit den Nägeln eindeutiger  philosophischer  Be-



14 2.1  Von Strohmännern und anderem Missbrauch

grifflichkeit an die Wand der Philosophiegeschichte nageln“ kann (Lüke 2003,
S. 128). 

Der  Naturalismus  ist  kein  Pudding,  er  ist  nicht  weich  und  amorph,  nur
braucht es eben mehrere Nägel, um diese Sammlung unterschiedlicher philoso-
phischer Früchte an die Wand zu nageln. Übrigens: So eindeutig sind philoso-
phische  Begrifflichkeiten  nicht.  Und wenn  wir  diese  Metapher  schon  weiter
verwenden, mag es sein, dass manche dieser Früchte faul sind und wir sie des-
halb schlechter festnageln können. Damit hier nicht der Eindruck entsteht, das
Lamento des Begriffshygienikers gehe nie zu Ende, greifen wir nur noch ein
Beispiel  einer  schlecht  gewählten  Definition  des  Naturalismus  auf  (Wendel
1997, S. V): Sie baut einen Strohmann auf. Gemäßigte Naturalisten sind alle
und einen naiven, schlechten, dogmatischen, von Wendel „naiv“ genannten Na-
turalisten gibt es kaum. Der gemäßigte Naturalist nimmt danach die Naturwis-
senschaften ernst. (Wer tut das nicht?) Die Frage nach den Grenzen des Natu-
ralismus hängt für Wendel mit der Besinnung auf die Frage zusammen, welche
(vor)empirischen  Voraussetzungen  des  Erkennens  es  gibt.  Gerade  ob  solche
philosophischen Fragen innerhalb naturalistischer Erkenntnistheorie eine Rolle
spielen,  ist  umstritten.  Wendel hat  also  in  seiner  Minimalbeschreibung eines
schwachen Naturalismus einen Strohmann aufgebaut und bezüglich eines star-
ken oder radikalen Naturalismus nichts gesagt.  

Unter  einem naiven Naturalismus verstehe ich im Gegensatz hierzu die Über-
treibung der Rolle möglicher (erfahrungs-)wissenschaftlicher Erkenntnis, nämlich
die Überzeugung, die Naturwissenschaft könne alle mögliche Erkenntnis allein
hervorbringen. (Wendel 1997, S. V)

Diese Charakterisierung reicht auch nicht aus, um naiven von „reflektiertem“,
„wohlverstandenem“, „aufgeklärtem“ oder „philosophischem“ (Wendel) Natu-
ralismus  abzugrenzen,  denn  die  Überzeugung,  Naturwissenschaft  könne  alle
mögliche Erkenntnis allein hervorbringen, ist nur eine Form des naiven Natu-
ralismus. Leider sagt  Wendel wenig darüber (Wendel 1997, S, 173-177), was
den philosophischen Naturalismus zu einem guten Naturalismus macht.



2.2  Naturalismus: Abgrenzungen 15

2.2  Naturalismus: Abgrenzungen

Keil und  Schnädelbach formulieren die folgenschwere These, dass Naturalis-
mus „in der heutigen Bedeutung des Wortes […] weniger ein Ismus der  Natur
als ein Ismus der Naturwissenschaften ist.“ Thompson beschreibt diesen Ismus
als  methodologischen  Naturalismus.  Danach  liefern  allein  die  Methoden  der
Naturwissenschaften den Königsweg zur Wahrheit (Thompson 1964, S. 183). 

Seit  Ende des 19.  Jahrhunderts ist  das eine gebräuchliche Begriffsverwen-
dung. Philosophen wie Hume, Hobbes, La Mettrie und Holbach würden wir in
diesem Sinn als Naturalisten bezeichnen. Wir sehen sofort eine Schwierigkeit
der  Explikation  des  Naturalismusbegriffs.  Die  eben  genannten  Philosophen
würden  wir  als  Empiristen,  Mechanisten  und  Materialisten  bezeichnen.  Wie
hängen diese Positionen mit dem Naturalismus zusammen? Gleichzusetzen mit
diesen Positionen ist der Naturalismus nicht. Ebenso wenig können wir ihn –
ohne weitere Überlegungen – mit Positivismus, Reduktionismus, Szientismus,
Physikalismus, Monismus oder Biologismus gleichsetzen. Leider wird dies von
Kritikern gern getan (Janich 2000) und auch Anhänger verschiedenster Natura-
lismen neigen dazu, sich nicht viel „um Worte zu streiten“. Was Naturalismus
nicht (immer) ist: a) Empirismus; b) (sprachlicher, explanatorischer, ontologi-
scher) Physikalismus; c) Szientismus; d) Antimentalismus und Antiintentiona-
lismus  (Koppelberg 2000,  S.  69-78).  Neben  den  von  Koppelberg benannten
Gründen für diese Abgrenzung gibt es noch weitere, die mit der Klassifikation
des Naturalismus auf verschiedenen Ebenen zusammenhängen. Der Empirismus
als Erkenntnistheorie sagt etwas über die Quellen unseres Wissens. Ein ontolo-
gischer Naturalismus (siehe 2.5.1) tut dies nicht. Gleichwohl hängt er mit einem
methodologischen (2.5.2 und Sukopp 2006, Kapitel 2.5.2.2 und 3.3.3) oder er-
kenntnistheoretischen  Naturalismus  im engerem Sinn  (2.5.3)  zusammen.  Ein
Physikalismus als Reduktionismus muss überhaupt nicht über methodologische
Fragen nachdenken, sofern er sich an sich hier an die wissenschaftliche Praxis
innerhalb der Physik anlehnt.  Als ontologische Position verstanden, kann der
Physikalist aus Sparsamkeitsgründen (oder jedenfalls vorläufig) das als real an-
nehmen, was ihm seine Ontologie der Physik nahe legt. Ein ontologischer Natu-



16 2.2  Naturalismus: Abgrenzungen

ralist unterliegt im Allgemeinen nicht dieser Beschränkung der Ontologie durch
eine bestimmte Disziplin. Fast alle Naturalisten sind keine Physikalisten, weil
sie die Reduktion von Erkenntnistheorie auf Physik für aussichtslos halten. Je-
mand, der  eine physikalistische Position innerhalb der Erkenntnistheorie ver-
tritt, gleicht einem Hochspringer, der nach dem Sprung die Latte höher legen
lässt, obwohl er gerade unter ihr hindurch gesprungen ist. (Die Latte blieb nach
dem Sprung liegen.) Wir wissen nicht, ob wir die Reduktion von Erkenntnis-
theorie  auf  Psychologie  erreichen  können und  versuchen es  gleich  mit  einer
tiefer gehenden Reduktion auf Physik. 

Ein Szientist ist ein naiver methodologischer Naturalist, der zirkelhaft oder
inkonsistent  handelt.  Nicht einmal  Quine, der ein radikaler methodologischer
Naturalist ist, kann man leicht Szientismus nachweisen (Keil 1993; 2005). Nicht
jeder methodologische Naturalist ist Szientist (Physiologist, Biologist u. a.) und
nicht jeder Naturalist ist ein methodologischer Naturalist (2.5). Schließlich kann
jemand  in  erkenntnis-  und  wissenschaftstheoretischen  Fragen  naturalistische
Auffassungen vertreten und Mentalist bzw. Intentionalist in Fragen der philoso-
phy of mind sein (Keil 2000, S. 187ff.)

2.3  Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die 
Naturwissenschaften?  

Roy Wood  Sellars charakterisierte den Naturalismus als “less a philosophical
system than a  recognition of the  impressive implications of the physical and
biological  sciences.”  (Keil,  Schnädelbach 2000, S. 8f.; Kursivierung nicht im
Original; Anm. des Autors.) Wie  Schnädelbach und  Keil zu Recht bemerken,
gibt es dann kaum Nichtnaturalisten, wenn man einer solchen Kennzeichnung
zustimmt. Wir haben oben auf die Gefahr hingewiesen, Naturalismus zu einem
Strohmann zu machen. Wer mit  Sellars ausruft, wir seien heute alle Naturalis-
ten,  charakterisiert  den  Naturalismus als  Allerweltsposition  und verkennt  die
Positionen möglicher Gegner. 



2.3.1  Naturalismus als Weltanschauung 17

2.3.1  Naturalismus als Weltanschauung

Der  philosophische  Naturalismus  in  der  heutigen  Bedeutung  des  Wortes  ist
weniger ein Ismus der Natur als ein Ismus der Naturwissenschaften, den man so
charakterisiert hat: ‘The closest thing to a common core of meaning is probably
the view that the methods of natural science provide the only avenue to truth’.
(Thompson, zitiert nach Keil, Schnädelbach (Hg.) 2000, S. 12, dort siehe Fußnote
12).

Diese Definition umfasst allerdings nur den methodologischen Naturalismus.
Da der Naturalismus ein Ismus der Naturwissenschaften ist, liegt es nahe, den
Naturbegriff zu explizieren (siehe Kapitel 2.2 des letzten Aufsatzes dieses Ban-
des und Sukopp 2006, Kapitel 3.3.1.1). Dass dieses nur mühsam oder nicht ge-
lingt,  wird  den  Vertretern  des  Naturalismus  auch  vorgeworfen  (Lüke 2003).
Selbst  wenn dieses  Problem gelöst  ist,  so  ergibt  sich ein  Nachfolgeproblem:
„Ein Naturalismus, der seinen Namen verdient, sollte etwas darüber sagen kön-
nen, was die Naturwissenschaften vom Rest der Wissenschaften unterscheidet“
(Keil, Schnädelbach 2000, S. 13). Keil und Schnädelbach machen folgende Ele-
mente des Naturalismus aus:

1. Der Mensch gehört vollständig in den Naturzusammenhang.
2. Naturwissenschaften haben ein Erklärungsprivileg. 
3. Der Naturalismus strebt eine Einheit der Wissenschaften an oder behaup-

tet eine solche Einheit.
4. Der naturalistische Erkenntnistheoretiker berücksichtigt empirisches Wis-

sen.
5. Der Naturalismus vertritt eine Kontinuitätsthese von common sense und

Wissenschaft.

Wo wird Naturalismus zu einer vorwiegend weltanschaulichen Position und
handelt  sich damit Schwierigkeiten ein? Wir betrachten die hierfür wichtigen
Thesen 1, 2 und 5. Ein methodologischer Naturalismus, der behauptet, Natur-
wissenschaften könnten den Anspruch einlösen, sich mit eigenen Mitteln zu er-



18 2.3.1  Naturalismus als Weltanschauung

klären,  ist  entweder  naiv,  kurzgeschlossen,  zirkulär  oder  inkonsistent.  5.  ist
noch relativ harmlos, wenn man Kontinuität in einer nicht allzu strengen Lesart
deutet. Dann gibt es etwa eine Kontinuität  zwischen Alltagsrealismus und ei-
nem wissenschaftlichen Realismus. Weltanschaulich eingefärbt wird ein solcher
Naturalismus, der allein auf 5 fußt, wenn behauptet wird, common sense führe
zu Wissenschaften, sei eine ihrer Voraussetzungen oder Wissenschaft habe ein
realistisches Weltbild,  weil  der  common sense uns das nahe legt. Die Spreng-
kraft von 1 und 2 ist bedeutender. Wer 1 begründen möchte, sollte seinen Natur-
begriff explizieren. Wenn er dies nicht tut, liefert er lediglich ein Bekenntnis zu
einem Naturalismus.  1  kann nicht  innerhalb  der  Naturwissenschaften  geklärt
werden, schon weil dort  Begriffsfragen selten behandelt  werden. 2 ist erstens
mehrfach erklärungsbedürftig und zweitens falsch, auch wenn man Naturalist
sein möchte. Zum einen ist unklar,  welche Wissenschaften OK-sciences sind,
also zu den Naturwissenschaften zählen sollen. Wenn diese Physik, Biologie,
Chemie,  Neurowissenschaften  und  empirisch  vorgehende  Psychologie  sind,
dann kommt nicht einmal Quine als radikaler Naturalist weiter als bis zu einer
Sammlung der Erfolge dieser Wissenschaften. Semantische, sprachphilosophi-
sche und logische Probleme, aber auch Probleme der Reflexion liegen außer-
halb der Naturwissenschaften. Zweitens ist zu fragen, wo Naturwissenschaften
ein Erklärungsprivileg haben. Sie haben es nicht bei der Beantwortung aller er-
kenntnistheoretischer Fragen, die traditionell  gestellt  werden (2.4).  Wenn wir
erkennen wollen, warum Menschen ästhetische Phänomene als schön oder häss-
lich  empfinden,  mögen  wir  evolutiv  argumentieren  (Voland  und  Grammer
2003). Ein Naturalist, der 2 ernst nimmt, kann diese Frage nicht beantworten
oder er sieht, dass wir auf die Frage, warum wir Zwölftonmusik als ästhetisches
Phänomen anders bewerten als das Prasseln von Regen, nur in Zusammenarbeit
mit  allen hilfreichen  Wissenschaften  und  Nicht-Wissenschaften  beantworten
können. 

Selbst  wenn Menschen mit  ihren Erkenntnisleistungen als  Objekt  von den
Naturwissenschaften  beschrieben  werden  und  Naturwissenschaften  auch  die
kognitiven Funktionen und Leistungen  des Menschen erklären,  dann müssen
wir an verschiedenen Stellen des Erkenntnisprozesses eine außernaturwissen-



2.3.1  Naturalismus als Weltanschauung 19

schaftliche Sicht  anstrengen.  Spätestens  bei  der  Interpretation der Ergebnisse
(Goebel 2005, S. 211-229) hilft Naturwissenschaft allein nicht weiter, weil es
zwischen den fMRT-Diagrammen und der Frage, was es heißt, Ping Pong zu
spielen, große Unterschiede gibt. Wer neuronale Korrelate kognitiver Prozesse
misst, der misst nicht, wie es ist, Schmerzen zu haben oder an ein rotes Haus zu
denken. 

2.3.2  Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

Wenn die  naturwissenschaftlichen  Methoden  der  „Königsweg  zur  Wahrheit“
(Keil 2005, S. 67) sind, dann liegt der Szientismus-Verdacht nahe (siehe auch
Janich 2000, S. 63). Richtig ist, dass ein falsch verstandener methodologischer
Naturalismus  zu  einer  unangemessenen  weltanschaulichen  Vorstellung  von
Wissenschaft führt, die ihre Rolle falsch versteht. Keil spricht von einer „prak-
tisch-kulturrevolutionären Position“ der Wissenschaft (Keil 2005, S. 67). Wenn
die Gesellschaft tatsächlich ihre Problemlösungsverfahren zugunsten naturwis-
senschaftlicher Methoden ersetzt, dann könnte sich ein methodologischer Natu-
ralist als Spitze einer kulturrevolutionären Elite begreifen. Wir klären erstens,
was ein methodologischer Naturalist  dieser Bauart  genauer behaupten müsste
und fragen, ob es innerhalb der naturwissenschaftlichen Methoden nicht genü-
gend Platz für einen methodologischen Naturalismus gibt, den ein Gegner für
harmlos halten kann. 

Sellars schrieb so etwas wie ein naturalistisches Bonmot: “In the dimension
of describing and explaining the world, science is the measure of all things, of
what is that it is, and of what is not that it is not” (Sellars 1963, S. 173). Die An-
wendung dieses  Scientia mensura-Satzes kann zu einem anspruchsvollen me-
thodologischen Naturalismus führen. Enthält der Satz die von Keil vorgeschla-
genen doppelte Universalisierung? (1) Naturwissenschaftliche Methoden schaf-
fen Wissen über alles, was man überhaupt wissen kann. (2) Naturwissenschaf-
ten sind der einzige sichere Weg, um zu diesem Wissen zu gelangen. Zunächst
kann man den Satz so auffassen,  man kann ihn aber  als  vorwiegend ontolo-



20 2.3.2  Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

gische These sehen (siehe den zweiten Teil des Satzes). Nehmen wir an, die In-
terpretation gemäß den Universalisierungen 1 und 2 wäre annehmbar. Welches
Bild naturwissenschaftlicher Methoden steckt hinter 1? Warum sind sowohl 1
als auch 2 falsch? Wie kann man den methodologischen Naturalismus retten,
ohne ihn weltanschaulich aufzuladen? Nicht alle diese Fragen können wir aus-
führlich beantworten; wir belassen es bei einer Skizze. Bekanntlich bemerkte
schon Popper, dass es die naturwissenschaftliche Methode nicht gibt. Als (nai-
ve) kritische Rationalisten können wir der Meinung sein, dass Wissenschaften
allein durch Versuch und Irrtum voranschreiten. Auch Popper war klar, dass in
der Heuristik wissenschaftlicher Forschung Zufall, Raten, Intuition, kurz – Irra-
tionales – eine Rolle spielt. Ein Blick in die Wissenschaftsgeschichte lässt uns
von wissenschaftlichen Revolutionen (Kuhn) oder methodologischer Anarchie
(Feyerabend) sprechen. Wissenschaft schreitet nicht einfach voran. Sie ist ein
soziales Unternehmen, das als Ganzes rational sein mag. Wenn wir alle Metho-
den nennen, die in Wissenschaften eine Rolle spielen, so wird uns die Charakte-
risierung Sellars als Karikatur erscheinen. Wissenschaftler sind zwar selten von
wissenschaftstheoretischen Ratschlägen beeindruckt, sie diskutieren aber selbst-
verständlich  über  den  Status  ihrer  Äußerungen,  sie  entwerfen  Theorien,  sie
wenden  mathematisches  und  logisches  Wissen  an,  sie  sprechen  nicht  von
„Realität“, sondern modellieren und simulieren Teile eines abstrahierten Aus-
schnitts der Welt. Sind all das naturwissenschaftliche Methoden? Wohl kaum.
Im Gegensatz zu  Sellars sind Physiker, gerade wenn es um subatomare Struk-
turen geht, mit ontologischen Aussagen vorsichtiger. Ein Physiker wird müde
lächeln, wenn ein Philosoph meint, der Physiker müsse doch wissen, woraus die
Welt besteht? Der Philosoph wird vielleicht eine Antwort bekommen, die einen
„Teilchenzoo“ vorführt. Was Materie ist, wird innerhalb der Physik kontrovers
diskutiert.

Diese Bemerkungen sollen verdeutlichen, dass Naturwissenschaftler „inner-
halb“ der Naturwissenschaften von außen (oder oben) auf diese blicken. Außer-
dem ist Wissenschaft ein Prozess im Wechselspiel mit sozialen Faktoren, die
Wissenschaften ermöglichen, begrenzen, aufhalten. Wissenschaft findet inner-
halb gesellschaftlicher, politischer u. a. Rahmenbedingungen statt. Und selbst-



2.3.2  Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet. 21

verständlich: Naturwissenschaften können nicht alle Probleme lösen, die lösbar
sind. Wissenschaften können nicht alle lösbaren Probleme lösen. Und schließ-
lich lässt sich gegen die obige These 2 einwenden, dass die Sicherheit des na-
turwissenschaftlichen Weges mehrfach beschränkt ist. 

Einige Fragen müssen kulturwissenschaftlich beantwortet werden. Ein Litera-
turwissenschaftler, der die Sonette  Shakespeares im Vergleich zu anderen So-
netten beurteilt,  kann bestenfalls  bei  Datierungsfragen gelegentlich  naturwis-
senschaftliche Hilfe erwarten. Andere gesellschaftliche Probleme (Stabilität von
Demokratien oder ethische Fragen) können – wenn überhaupt – gesamtgesell-
schaftlich gelöst werden, z. B. dadurch, indem sich die Mehrheit einer Nation
entschließt, eine Partei zu wählen, die Todesstrafe abzuschaffen, einen Diktator
zu stürzen oder eine Autobahn-MAUT einzuführen. Schließlich gelangen wir
auf vielen Wegen zu Wissen. Zu Alltagsüberzeugungen (z. B. Janich 2000) ge-
langen  wir  –  wenigstens  gelegentlich  –  ohne  Wissenschaft.  Zu naturwissen-
schaftlichem Wissen gelangen wir, weil Theorien, die nach innerwissenschaftli-
chen Kriterien schlechter sind als Konkurrenten, trotzdem gefördert wurden, et-
wa weil  sie  ins  Weltbild  mancher  Wissenschaften  passen.  Wissen  kann  sich
manchmal erst spät als Wissen herausstellen (siehe das Fallbeispiel Galileo Ga-
lilei in Feyerabend 1976, S. 108-227). 

Was folgt daraus für einen methodologischen Naturalismus? Zunächst muss
ein methodologischer Naturalist Science als Unternehmen mit alleinigem Erklä-
rungsprimat aufgeben. Andere Wissenschaften müssen akzeptiert werden. Was
diesen  Naturalismus  zu einem methodologischen  Naturalismus  macht,  ist  im
Wandel. Methoden und methodologische Ratschläge können nicht pauschal ab-
gelehnt  oder  akzeptiert  werden,  sondern  müssen  im Erkenntnisprozess  ange-
passt werden. Ein undogmatischer methodologischer Naturalist fordert und för-
dert die Anwendung (natur)wissenschaftlicher Methoden überall, wo man damit
weiterkommt. Wir können versuchen, überall und alles unter  Mithilfe  von Na-
turwissenschaften zu beschreiben und zu erklären.  Eine Ablehnung naturwis-
senschaftlicher Hilfsdienste sollte einerseits von einer traditionellen Erkenntnis-
theorie oder aus geisteswissenschaftlicher Perspektive immer ex post erfolgen.
Erst wenn naturwissenschaftliche Bemühungen gescheitert sind, können wir na-



22 2.3.2  Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

turalistische  Ansprüche  zurückweisen.  Andererseits  tut  es  dem methodologi-
schen Naturalisten gut, wenn er imperiale Ansprüche aufgibt und zeigt, welche
Reiche er mit seinen Truppen tatsächlich beherrschen kann.                              

2.4  Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?

Drei Fragen sind es nach Kornblith, deren Beziehungen und Beantwortung je-
manden zu einem Traditionalisten oder Naturalisten innerhalb der Erkenntnis-
theorie machen (Kornblith 1994, S. 1). Sie lauten: 1. Wie sollten wir zu unseren
Überzeugungen gelangen? 2. Wie gelangen wir zu unseren Überzeugungen? 3.
Sind  die  Prozesse,  durch  die  wir  zu  unseren  Überzeugungen  gelangen,  die-
jenigen, durch die wir zu ihnen gelangen sollten? Kornblith beschreibt die Hal-
tung der traditionellen Philosophen als  „divide et impera“. Frage 1 wird den
Philosophen  zugeteilt  und  Frage  2 den Psychologen.  Um Frage  3  zu  beant-
worten, müssen 1 und 2 beantwortet sein. Dann setzen sich Philosophen und
Psychologen an einen Tisch und lösen 3. Frage 3 wird beantwortet, indem die
Antworten auf 1 und 2 miteinander verglichen werden.

Üblicherweise antworten traditionelle Erkenntnistheoretiker auf Frage 1 mit
der Kohärenztheorie der epistemischen Rechtfertigung. Kohärenztheoretiker be-
haupten grob gesprochen,  dass  die Entscheidung, ob eine Aussage akzeptiert
oder zurückgewiesen wird, davon abhängt, wie gut sie in das Raster der anderen
Überzeugungen passt. Kurz: Steht sie im Vergleich zu den bereits akzeptierten
Aussagen in einer Kohärenzbeziehung? Was man auch immer von dieser Ant-
wort halten mag, sie hat nichts mit einer Antwort auf Frage 2 zu tun. Nehmen
wir  an,  Psychologen  kämen zu  dem Ergebnis,  Menschen  gewännen ihre  Er-
kenntnisse durch einen nichtbewussten Mechanismus, der die Kohärenz der in
Frage  stehenden  Überzeugung  mit  den  bereits  bestehenden  Überzeugungen
misst.  Welche Relevanz hätte dieses  Ergebnis einer  psychologischen Theorie
für die Beurteilung der Kohärenztheorie? Die Frage,  wie Menschen zu ihren
Überzeugungen gelangen, hat nichts damit zu tun, wie sie zu ihnen gelangen
sollten. Kornblith parallelisiert die drei Fragen auf dem Gebiet der Ethik (Korn-



2.4  Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 23

blith 1994, S. 2). Die drei analogen Fragen lauten: A) Wie sollten Menschen
handeln? B) Wie handeln Menschen? C) Handeln Menschen so wie sie handeln
sollten? Hier wird deutlich, dass die normative Frage, die ein Philosoph stellt
und beantwortet (A), in der traditionellen Sichtweise komplett unabhängig von
der deskriptiven Frage B des Psychologen ist.  Naturalisten sehen das anders.
Die Orientierung einer  Einteilung von Naturalisten und Nichtnaturalisten an-
hand von Fragen hat Vorteile: Sie können nicht nur präzisiert werden (Koppel-
berg 1996;  Flonta 2000;  Grundmann 2001). Aufgrund der Antworten ist eine
bessere  Unterscheidung  von  Naturalismen  für  Gegner  und  Befürworter  glei-
chermaßen hilfreich. Grundmann etwa sieht die Wasserscheide zwischen Natu-
ralisten und Nichtnaturalisten so: „Die Vertreter eines radikalen  Naturalismus
reduzieren das Phänomen der Erkenntnis auf einen objektiven Gegenstand na-
turwissenschaftlicher Forschung“ (Grundmann 2001, S. 9).

Aber was stellt eigentlich sicher, dass die von mir zusammengestellte Liste mit
Kriterien für das traditionelle Paradigma nicht einfach willkürlich ist? Ich glaube,
dieser Verdacht löst sich auf, sobald man erkennt, dass hinter dem Kriterienkata-
log ein bestimmtes Bild steht. Es ist das Bild eines individuellen Subjekts, das in
Bezug auf erkenntnistheoretische Fragen vollständig autonom ist. Subjekte sind
diesem Bild zufolge  epistemisch autonom, wenn sie in der Lage sind, zu jedem
beliebigen Zeitpunkt rational zu entscheiden,  ob die ihnen zur Verfügung ste-
henden Gründe hinreichen, um die fraglichen Meinungen zu rechtfertigen – und
zwar muss diese rationale Entscheidung unabhängig von jeglicher externer Auto-
rität möglich sein und nur auf reiner Vernunft beruhen. (Grundmann 2001, S. 17)

In der nachfolgende Tabelle werden traditionelle von naturalistischen Ant-
worten anhand zentraler Fragen bzw. Kriterien zusammengestellt (Grundmann
2001).



24 2.4  Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?

Frage/Kriterium Traditionelle Erkenntnistheorie Naturalistische Alterna-
tive

Epistemische Autonomie Das Subjekt ist auf sich allein ge-
stellt.

Anti-Individualismus: Korn-
blith (Szientismus). 

Das Subjekt ist unabhängig von em-
pirischen Meinungen über die Welt.
Das Subjekt kann aufgrund reiner
Vernunfterwägungen beurteilen, wel-
che Meinungen gerechtfertigt sind. 

Wissen ist eine natürliche Tat-
sache (ontologischer und epis-
temologischer Naturalismus).

Methodologischer Status der
Rechtfertigungstheorie

Methodologischer Apriorismus (Bon-
Jour: moderater Fallibilismus).

Es gibt keine erste Philosophie
(eine Komponente des metho-
dologischen Naturalismus
Quines); moderater ist
Koppelbergs kooperativer Na-
turalismus.

Rolle der Psychologie Antipsychologismus Quine: Erkenntnistheorie ist
Psychologie.

Welchen Zugang hat das Sub-
jekt zu den rechtfertigenden
Gründen? 

Transparenz der Gründe: Internalis-
mus.

Empirische Befunde sind zur
Beurteilung von rechtferti-
genden Gründen notwendig:
Goldman (Reliabilismus); All-
gemein: Externalismus.

Greift ein Subjekt zur Recht-
fertigung einer Meinung auf In-
formationen anderer Subjekte
zurück?

Individualismus (Locke): Nein. Anti-Individualismus (Korn-
blith; Quine; Scholz): Ja.

Ist Reduktion von recht-
fertigenden Gründe auf nicht-
epistemische Tatsachen
möglich?

Antireduktionismus: Nein. Reduktionismus: Ja.

Ist eine Rechtfertigung relativ
zu zufälligen Situationen, in
den sich das Subjekt befindet? 

Antikontextualismus (Descartes):
Nein.

Kontextualismus (Michael
Williams): Ja.

In welchen logischen Bezie-
hungen steht das Subjekt zu
anderen mentalen Zuständen,
wenn eine Meinung als ge-
rechtfertigt beurteilt?

Inferenzialismus (moderat:
Koppelberg; gehört eher in die Spalte
„Naturalistische Alternative“).

Dretske: Sowohl ein radikaler
Inferenzialismus als auch
Reliabilismus sind unplausi-
bel.

Haben nur Meinungen recht-
fertigende Kraft?

Doxastizismus (heute: Spohn): Ja. Erfahrungen sind keine Mei-
nungen und haben trotzdem
Rechtfertigungskraft: Schantz;
Willaschek; Schildknecht.

Ist der Gehalt mentaler Zu-
stände unabhängig von
physikalischer und sozialer
Umwelt?

Psychosemantischer Internalismus:
Ja; die mentale Instanz ist autonom.

Psychosemantischer
Externalismus: Nein.

Tabelle 1: Elemente traditioneller Erkenntnistheorie (nach Grundmann)



2.4  Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 25

Alle neun Kriterien folgen mehr oder weniger zwanglos  aus der  epistemi-
schen Autonomie.

Der klassische Empirismus (etwa Locke und Hume), aber auch der logische
Empirismus (z. B. Schlick und Ayer), vertritt die Auffassung, Erfahrung sei das
Fundament  aller  Rechtfertigung.  Dazu  müssen  drei  Fragen  beantwortet  wer-
den:

(1.) Welcher Art sind Erfahrungen und wie ist ihr Gehalt beschaffen? (2.) Wie
können Erfahrungen Meinungen über die Außenwelt rechtfertigen? (3.) Warum
sind Erfahrungen nicht selbst rechtfertigungsbedürftig? (Grundmann 2001, S. 24)

Die  Antworten  sind  in  Kürze:  1.  Erfahrungen  sind  nicht-doxastische  Be-
wusstseinszustände. Ihre Existenz und ihr Bewusstsein fallen zusammen. Erfah-
rung ist eine Art infallibler Ausgangspunkt für Rechtfertigung. 3. ist also trivial.

Entscheidend ist die Antwort auf 2: Wie können Erfahrungen, die nicht von
der Außenwelt handeln, Meinungen über die Außenwelt rechtfertigen? Erfah-
rungen haben propositionalen Gehalt und sind selbst Meinungen. Je mehr man
allerdings die Kluft zwischen Erfahrungen und Meinungen schließt,  also den
Gehalt der Meinungen an den der Erfahrungsmeinungen annähert, desto dringli-
cher stellt sich Frage 3. Heute gehen die meisten Erkenntnistheoretiker davon
aus, dass Erfahrungen keine Meinungen sind und trotzdem Rechtfertigungskraft
haben. Was ist dann der Status von Erfahrung?2 Ähnlich wie skizziert geht Kop-
pelberg bei der Beantwortung dieser Fragen vor, die wir aus Platzgründen hier
nicht ausführlich behandeln.3 Wir werden bei der folgenden Diskussion um die
Ebenen des Naturalismus sehen, welche Naturalismen an traditionelle Erkennt-
nistheorie eher anknüpfen als andere. 

2.5  Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer und
epistemischer Naturalismus



26 2.5  Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer undepistemischer Naturalismus

Da die verschiedenen Ebenen an anderer Stelle ausführlich diskutiert sind (Su-
kopp 2006, Kapitel 2.5.3-2.5.5), kommt es uns vor allem auf die Zusammen-
hänge und Abhängigkeiten zwischen den verschiedenen Naturalismen an. Die
Diskussion  um Worte  ist  kein  Selbstzweck,  sondern  Teil  inhaltlicher  Streit-
punkte, die davon abhängt, wer was unter welchem Naturalismus versteht. Ka-
nitscheider spricht davon, wie schwierig es ist, bei näherem Hinsehen eine „phi-
losophisch akzeptable Explikation“ von Naturalismus zu geben (Kanitscheider
1994, S. 185). Ein Grund mehr, es zu versuchen.

2.5.1  Ontologischer Naturalismus

Berühmt und berüchtigt ist das Diktum Wilfrid Sellars: “[…] in the dimension
of describing and explaining the world, science is the measure of all things, of
what is that it is, and of what not that it is not”  (Sellars 1991, S. 173). Diese
Auffassung verknüpft Fragen darüber, was es gibt, mit methodischen und me-
thodologischen Fragen. Fragen nach den Wissenschaften, die „hart“ oder „ver-
lässlich“ sind, drängen sich auf. Wir werden für eine Trennung des ontologi-
schen  bzw.  metaphysischen  und  eines  methodologischen  Naturalismus  argu-
mentieren.  Beginnen  wir  zunächst  mit  einschlägigen  und  unproblematischen
Charakterisierungen des ontologischen Naturalismus.  

Goebel unterscheidet einen weiten (schwachen) Naturalismus und einen en-
gen (starken) Naturalismus. Schon der Erste schließt Übernatürliches wie Geis-
ter, cartesische Seelensubstanzen „oder eine zweite Welt gegenständlicher (an-
geblich ‘platonischer’) Ideen“ (Goebel 2003, S. 25). Eine solche Position wird
von der großen Mehrzahl der Philosophen geteilt. Ähnlich unterscheiden Mah-
ner (2002, S. 689f.),  Kanitscheider (2003, S. 33f.) und  Wetz (2003, S. 42) ei-
nen starken und einen schwachen Naturalismus und meinen damit vor allem ei-
nen ontologische These. In Kanitscheiders Version ist der schwache Naturalis-
mus weithin akzeptiert: 

Die These, dass das materielle Substrat (des Universums; Anm. des Autors) aus
seiner eigenen Gesetzlichkeit heraus letztendlich alle Gebilde hervorbringt, hat



2.5.1  Ontologischer Naturalismus 27

man mit dem Namen ‘schwacher Naturalismus’ (David Armstrong 1983) belegt.
Dieser innerweltliche Naturalismus behauptet die keineswegs besonders gewagte
Aussage, dass das Universum in seinem empirischen, aber auch theoretisch fass-
baren Bereich ohne Rekurs auf autonome spirituelle Entitäten, besondere Lebens-
kraft  oder  teleologische und transzendente  Wirklichkeit  erkannt  werden kann.
(Kanitscheider 2003, S. 33) 

Dieser Naturalismus schließt supernaturale Faktoren für den Seinsbereich der
Natur aus und ist insofern ontologisch. Transzendente Bereiche werden mit dem
schwachen Naturalismus nicht ausgeschlossen. Dieser Naturalismus ist wie der
starke Naturalismus ein ontologischer Naturalismus. Erst der starke Naturalis-
mus schließt einen Transzendenzbereich aus. Das gesamte Universum, „so wie
es heute von der Wissenschaft erforscht wird, ist [danach] alles, was es gibt“
(Kanitscheider 2003, S. 33). Wir sehen leicht, dass dieser Naturalismus (nicht
nur) als metaphysischer Naturalismus verstanden werden kann, weil jede Onto-
logie letztlich (Erfahrungs)transzendentes enthält. Schon die bescheidene The-
se, dass es eine Welt „da draußen“ gibt, ist eine metaphysische These. Franz Jo-
sef Wetz sieht den Anschluss an weltanschauliche Fragen in einer Behauptung
des „stärker metaphysische[n] Naturalismus“ (Wetz 2003, S. 42). Danach ist der
Mensch ein unbedeutender Agent in einem ziel- und sinnfreien, dem Spiel blin-
der Naturkräfte unterliegendem Universum. Diese sinnfreie Natur ist alles, was
es gibt.4 

Weiter geht Geert Keil. Er unterscheidet innerhalb eines metaphysischen Na-
turalismus, d. h. innerhalb der „vortheoretische[n] Auffassung, dass alles, was
es gibt, Teil der Natur ist“ (Keil 2000, S. 188), folgende Varianten:



28 2.5.1  Ontologischer Naturalismus

Metaphysischer Naturalismus 

ontologischer N.

Abbildung 1: Unterscheidung metaphysischer Naturalismen (nach Keil)

Diese Einteilung geht davon aus, dass alle drei Naturalismen „Ausarbeitungs-
stufen eines und desselben Grundgedankens sind“ (Keil 2000, S. 188). Wir fol-
gen  dieser  Einteilung  nicht,  weil  beispielsweise  ontologischer  und  naturge-
schichtlicher  Naturalismus  in  der  Lesart  Keils  beide  methodologische  Ver-
pflichtungen eingehen. Ein ontologischer Naturalist, der Physikalist auf ontolo-
gischer Ebene ist, tut dies nicht. Er sagt, dass alles, was es gibt, das physikalisch
Gegebene ist. Damit verpflichtet er sich zu einem Physikalismus mit Physik als
Leitwissenschaft im Sinne eines methodologischen Naturalismus. Doch ist ein
ontologischer Naturalismus in anderer Weise „metaphysisch“ als ein methodo-
logischer Naturalismus. Wenn man den methodologischen Naturalismus über-
haupt „metaphysisch“ nennen möchte, so müsste man zugestehen, dass eine na-
turalistische Methodologie teilweise normativ ist  und empirisch prüfbar (siehe
etwa Laudan 1996). Dann ist es schwer, einzusehen, warum wir von einem „me-
taphysischen“ Naturalismus sprechen sollen. 

Außerdem sind ontologische Naturalismen mit anderem ontologischen „In-
ventar“ denkbar, das z. B. Mentales beinhalten kann.

Ontologischer Natu-
ralismus

Naturgeschichtlicher Na-
turalismus

Methodologischer
Naturalismus

Physikalismus Biologismus Szientismus

Leit-
wissen-
schaft:
Physik

Leitwissenschaften:
Evolutions- und So-

ziobiologie 

„Natur“ wird durch
Naturwissen-

schaften erklärt



2.5.2  Methodologischer Naturalismus 29

2.5.2  Methodologischer Naturalismus 

Wir können den ontologischen Naturalismus vom methodologischen Naturalis-
mus unterscheiden, wie es Rainer Hedrich tut:

Der im Ansatz verwendete Naturalismus entspricht einer methodologischen Ma-
xime, die vorrangig das Vorgehen bei der Interpretation empirischen Materials
betrifft und erst in zweiter Linie auf eine ontologische Naturalismus-Hypothese
abzielt. Dem (methodologisch)-naturalistischen Ansatz und vor allem der im Hin-
tergrund  stehenden  ontologischen  Naturalismushypothese  wird  nicht  axioma-
tischer Status, sondern ausschließlich höhere empirische Kohärenz und Plausibi-
lität  zugesprochen.  Im Rahmen einer  methodologischen Naturalismus-Maxime
stellt der ontologische Naturalismus nur eine jederzeit revisionsbedürftige empi-
rische Hypothese dar. (Hedrich 1998, S. 127f.)

Erstens können so Antinaturalisten, die den Status der These des ontologi-
schen Naturalismus als dogmatische Setzung oder Axiom kritisieren, ihrerseits
kritisiert werden. Der methodologische Naturalismus in der Lesart Rainer  He-
drichs ist eine empirische Hypothese. Das kann man bezweifeln. Selbst wenn er
keine empirische Hypothese ist, so ist er eine revidierbare Position. Sie betrifft
die Interpretation des empirischen Materials. Wer so argumentiert, verpflichtet
sich nicht auf einen Szientismus oder Physikalismus (siehe Sukopp 2006, Kapi-
tel 3.3.2.2). 

Wer methodologische Naturalismen voneinander abgrenzen möchte, der kann
ähnlich wie Stephen Stich, Dirk Koppelberg oder Willard Van Quine starke und
schwache methodologische  Naturalismen unterscheiden.  In  Übereinstimmung
mit  Stichs  pragmatischem Naturalismus  sieht  Koppelberg die  entscheidende
Frage des methodologischen Naturalismus darin, in welchem Ausmaß (Natur)
wissenschaften erkenntnistheoretische Fragen lösen können. Der stärkste Natu-
ralismus  in  diesem Sinn  behauptet,  dass  alle  erkenntnistheoretischen  Fragen
(natur)wissenschaftliche Fragen sind. Schwächere methodologische Naturalis-
ten meinen, dass einige erkenntnistheoretische Fragen keine naturwissenschaft-
liche Fragen sind.5 Die Radikalität  Quines wird entgegen der meisten Autoren
nicht an dem folgenden berühmten Zitat deutlich. 



30 2.5.2  Methodologischer Naturalismus 

I see philosophy not as an a priori propaedeutic or groundwork for science, but as
continous with science. I see philosophy and science as in the same boat – a boat
which, to revert to Neurath’s figure as I so often do, we can rebuild only at see
while staying afloat in it. All scientific findings, all scientific conjectures that are
at present plausible, are therefore in my view as welcome for use in philosophy as
elsewhere. (Quine 1969, S. 126f.)

Quine vertritt eine Position, die erst im Zusammenhang mit anderen Ansich-
ten, die Aufgabe der Erkenntnistheorie und ihre Überführung in empirische Psy-
chologie  bedeuten  (Keil 2002).  Im  Anschluss  und  Auseinandersetzung  mit
Quine und anderen Naturalisten hat Dirk Koppelberg (2000, S. 82f.) den metho-
dologischen Naturalismus als Kombination dreier Thesen formuliert, der Anti-
fundierungsthese,  der  Kontinuitätsthese  und  der  Wissenschaftlichkeitsthese.
Danach ist es ist nicht Aufgabe der Philosophie, die Wissenschaften zu fundie-
ren  oder  zu  begründen (Antifundierungsthese).  Zweitens  hat  die  Philosophie
„keinen epistemisch privilegierten Standpunkt gegenüber den Wissenschaften,
vielmehr gibt es zwischen ihr und den Wissenschaften eine bestimmte Art von
Kontinuität“ (Kontinuitätsthese). Die Wissenschaftlichkeitsthese formuliert und
fordert drittens die Verwendung wissenschaftlicher Untersuchungen und Ergeb-
nisse auch innerhalb der Philosophie. Leider sind die beiden letzten Thesen re-
lativ vage und man kann methodologischer Naturalist in Koppelbergs Sinn sein,
ohne die  Kontinuitätsthese  und die  Wissenschaftlichkeitsthese  allzu  Ernst  zu
nehmen.  Koppelberg muss offen lassen, wie diese „bestimmte Art von Konti-
nuität“ zwischen Wissenschaft und Philosophie aussieht und er muss offen las-
sen, in welchem Umfang (natur)wissenschaftliche Erkenntnisse in der Philoso-
phie angewendet werden können oder berücksichtigt werden sollen.

Die Ungenauigkeit der Kontinuitätsthese6 ist positiv als Offenheit und nega-
tiv als Schwäche eines bestimmten Naturalismus aufzufassen. Die Offenheit der
Erkenntnistheorie für empirische Disziplinen ist zu begrüßen und weithin ak-
zeptiert.  Wenn Neurologen, Kognitionswissenschaftler,  Psychiater  und andere
Wissenschaftler im Zusammenspiel erklären können, warum schizophrene Pati-
enten  Störungen  bei  der  Konstruktion  des  Ich-Erlebens  haben,  dann  hat  das
Auswirkungen darauf, welche kognitiven Voraussetzungen erfüllt sein müssen,



2.5.2  Methodologischer Naturalismus 31

um zwischen erster und dritter Person in der Redeweise zu wechseln und die
Welt zu verstehen. Eine Schwäche des methodologischen Naturalismus ergibt
sich, wenn die behauptete Kontinuität überbeansprucht wird. Reflexionsarbeit,
methodologische  und  metatheoretische  Arbeit,  Konzeptualisierungen,  seman-
tische und sprachphilosophische Analyse, die Klärung von Begriffen, Begriffs-
ebenen u. a. können aus vielen Gründen nicht von Fachwissenschaftlern über-
nommen werden. Und außerdem ist der  eingelöste Anspruch eines methodolo-
gischen  Naturalismus,  mittels  empirischer  Forschung  erkenntnistheoretische
Probleme zu lösen, gering. Wir wissen nicht, wie wir denken, wohl wissen wir
Einiges über neuronale Korrelate. Jeder, der ein bisschen den Fortgang (natur)
wissenschaftlicher  Forschung  verfolgt,  weiß,  welche  Erklärungslücken  zwi-
schen der Ebene phänomenalen Erlebens (und Denkens) und neurochemischen
oder neurobiologischen Prozessen klaffen.

Diese Bemerkungen führen nahtlos zur Kritik der Wissenschaftlichkeitsthese
über. Wenn wir die Frage klären wollen, ob wir den Wissensbegriff – wie von
Ansgar Beckermann gefordert – aufgeben sollen, können wir empirische Daten
berücksichtigen, aber – leider – nicht von psychologischen oder neurologischen
Experimenten darauf schließen, ob es besser ist, auf diesen Begriff zu verzich-
ten. Spätestens  wenn evaluative oder normative Elemente zu berücksichtigen
sind, müssen wir auf einer  methodisch-reflexiven Ebene arbeiten oder versu-
chen, interpretativ-hermeneutisch einen Philosophen zu verstehen, der dazu et-
was sagt.

2.5.3  Epistemologischer Naturalismus 

Dem eben skizzierte methodologische Naturalismus folgt zwanglos – Kritiker
mögen es „zwanghaft“ nennen  – ein  erkenntnistheoretischer Naturalismus im
engeren Sinn, den wir epistemologischen Naturalismus nennen. Rainer Hedrich
bringt ihn so auf den Punkt: „Die Konstituierung von Wissen über die Welt ist
ein natürlicher (und naturwissenschaftlich erschließbarer) Prozess innerhalb der
Welt“ (Hedrich 1998, S. 26). Wer einen epistemologischen Naturalismus dieser



32 2.5.3  Epistemologischer Naturalismus 

Art vertritt, muss einen ontologischen Naturalismus und mindestens einen ge-
mäßigten  methodologischen  Naturalismus  vertreten.  Wenn  wissensbildende
Prozesse natürliche Prozesse sind, dann sind sie Teil der (natürlichen) Welt, und
wenn sie naturwissenschaftlich erschließbar sind, dann vertrauen wir epistemo-
logisch darauf, mittels (Natur)wissenschaften wenigstens teilweise erkenntnis-
theoretische Fragen beantworten zu können.7

3  Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet

Wir stellen zunächst  einige Zusammenhänge der verschiedenen Naturalismen
dar (3.1). In 3.2 versuchen wir, einen Einwand gegen den methodologischen
Naturalismus zu widerlegen. Dabei werden wir sowohl Kritiker als auf Vertreter
des Naturalismus enttäuschen,  weil wir beiden Lagern nicht  konsequent  oder
radikal genug scheinen mögen.  

3.1  Verpflichtungen eines Naturalisten

Ein Naturalist ist – wenn er konsequent sein möchte – mit der Akzeptanz eines
ontologischen  Naturalismus  noch  nicht  verpflichtet,  einen  methodologischen
Naturalismus zu akzeptieren.  Wenn er allerdings einen starken ontologischen
Naturalismus vertritt, dann wird er in aller Regel meinen, dass alles Natur ist, so
wie Physik (oder andere Wissenschaften) uns sagen, was existiert. Neben der
schwierigen Frage, wie die Ontologie „der“ modernen Physik aussieht, fällt zu-
nächst auf, dass Physiker nicht über Natur sprechen.

Wer nicht die sparsame Ontologie Quines vertritt – der in späten Jahren libe-
raler wurde – kann als ontologischer Naturalist für die Existenz mentaler Phä-
nomene argumentieren. Selbst Quine bezeichnete die Klärung (oder Reduktion)
mentaler  Ereignisse  in  Gestalt  biologischer  oder  physiologischer  Termini  als
utopischen Traum (Quine 1979, S. 163). Wer wie Quine behauptet, dass es kei-
nen Unterschied  zwischen  mentalen  Zuständen  ohne  einen  „entsprechenden“



3.1  Verpflichtungen eines Naturalisten 33

physikalischen  Unterschied  gibt,  der  sagt  letztlich,  dass  “physical  objects”
(Quine 1979, S.  163)  die  fundamentalen  Objekte  sind.  Damit ist  noch keine
Festlegung auf irgendeinen Reduktionismus getroffen. Es ist momentan nämlich
unklar, was mit den „Entsprechungen“ zwischen mentalen und physikalischen
Zuständen gemeint ist. 

Ein ontologischer Naturalist, der sich der Ontologie einer bestimmten Diszi-
plin verpflichtet, kann als Physikalist oder Biologist bezeichnet werden. Damit
ist  ein  entsprechender  methodologischer  Naturalismus und  epistemologischer
Naturalismus verbunden. Allerdings ist der Zusammenhang dieser Naturalismen
kein einfaches Einschlussverhältnis (der ontologische Naturalismus schließt den
methodologischen  Naturalismus  und  dieser  wiederum den  epistemologischen
Naturalismus ein). Wir können Ontologie (Was gibt es?) als primär, Erkenntnis-
theorie (Was können wir wissen?) als sekundär und Methodologie (Wie gehen
wir vor,  um zu Wissen zu gelangen?) als  tertiär  auffassen.  Erkenntnistheorie
hängt von Ontologie ab, folgt aber  nicht restlos aus ihr.  Methodologie hängt
von Erkenntnistheorie ab, folgt aber nicht restlos aus ihr. Nehmen wir das Bei-
spiel einer einfachen – oder naiven – Ontologie der Physik, um die Abhängig-
keiten der verschiedenen Ebenen (Ontologie – Erkenntnistheorie – Methodolo-
gie) deutlich zu machen.  Es gibt  Materie und Felder.  Die Welt  ist  materiell-
energetisch. 

Wenn das alles ist, was wir über Natur sagen wollen, so können wir in einem
entsprechenden  methodologischen  Naturalismus  mit  Physik  als  Leitwissen-
schaft versuchen, welche erkenntnistheoretischen Probleme so lösbar sind. Wir
sehen schnell,  dass wir nicht  weit kommen. Ein methodologischer Naturalist,
der sich nicht für ontologische Probleme interessiert, wird sehen, dass wir Me-
thoden brauchen, die nicht in der Physik verwendet werden und dass die erfah-
rungswissenschaftliche Methode – sofern es sie gibt – allein nicht hilft, zu er-
klären, wie wir zu gerechtfertigten Überzeugungen gelangen. Mit anderen Wor-
ten wird die Aussage, dass die Konzeption von Wissen ein natürlicher Prozess
ist, höchstens forschungsleitend sein. Wir können als epistemische Naturalisten
an dieser Stelle auf die Frage, was „natürlich“ heißt, sagen, (natur)wissenschaft-
lich zugänglich oder erklärbar. Dabei sollten wir zugestehen, dass schon die on-



34 3.1  Verpflichtungen eines Naturalisten

tologische Annahme der Existenz einer Außenwelt eine metaphysische, erfah-
rungstranszendente These ist. Ein wohlverstandener Naturalismus kann an die-
ser wie an vorhergehenden Stellen seinen ontologischen und methodologischen
Naturalismus einschränken. Wir brauchen auf der methodologischen und epis-
temologischen Ebene unser philosophisch-reflexives Werkzeug und sagen, dass
wir so tun, als sei alles Natur im physikalischen Sinn. Wir können sagen, dass
auch unsere Redeweise über Abhängigkeiten von Begriffen letztlich auf einer
materiell-energetischen Grundlage beruht. Das ist allerdings ein uneingelöster
Teil eines Programm-Naturalismus. Ein Naturalist „bei der Arbeit“ verhält sich
harmloser,  weil  er  als  Erkenntnistheoretiker  weder  wie  ein  Physiker  arbeitet
noch redet. 

Es gibt keinen Naturalisten, der die strenge und wünschbare Disziplin  hat,
als Physikalist auf allen drei Ebenen (ontologisch, methodologisch und episte-
mologisch) wie ein Naturalist zu handeln und zu sprechen. Ein solches Projekt
ist  spätestens  seit  den  vergeblichen  Versuchen  einiger  Vertreter  des  Wiener
Kreises in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts gescheitert.

3.2  Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 

Es gibt eine Reihe einschlägiger Kritiker des Naturalismus (Keil 1993; einige
Beiträge in: Keil, Schnädelbach (Hg.) 2000 und in: Goebel, Hauk, Kruip (Hg.)
2005), denen wir schwer gerecht werden können. Daher beschränken wir uns
auf einen zentralen Kritikpunkt: Ein methodologischer Naturalismus muss we-
der selbst widerlegend sein noch muss er Voraussetzungen machen, an denen er
scheitert. 

Die folgenden weiteren Einwände gegen einen Naturalisten behandele ich im
letzten Aufsatz „Naturalismus, den ich meine“ dieses Bandes: 1) Der Naturalis-
mus kann gehaltvoll sein und und muss kein Strohmann sein. 2) Ein Naturalist
kann offen lassen, was er unter „Natur“ versteht, wenn er keinen Alleinvertre-
tungsanspruch erhebt. 3) Ein Naturalist erklärt nicht voreilig wichtige erkennt-



3.2  Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 35

nistheoretische Projekte für undurchführbar. 4) Ein Naturalismus kann Normen
berücksichtigen.

Naturalismen können scheitern. Ihr Scheitern ist mehr oder weniger überzeu-
gend dargelegt worden (Almeder 1998; Keil 1993; 2000; 2005; Hartmann, Lan-
ge 2000).  Es gibt  eine Reihe prominenter  Kritiker,  unter  ihnen  Kant,  Hegel,
aber auch Rorty,8 Putnam und Habermas. Der Kürze halber wenden wir uns ge-
gen die Behauptung, der methodologische Naturalismus müsse scheitern. Jüngst
ist  das  u.  a.  von Bernd  Goebel behauptet  worden,  auf  den wir uns beziehen
(Goebel 2005, S. 23-42). Nach  Goebel hat der methodologische Naturalismus
ein dreifaches Problem. 

(1) Er ist erstens unklar.
(2) Er lässt sich nicht ohne performativen Widerspruch formulieren.
(3) Wenn er sich ohne performativen Widerspruch formulieren ließe, dann ließe

er sich nicht ohne einen solchen begründen. 

Zu 1: Rationalität kommt  nicht ausschließlich den Naturwissenschaften zu.
Ein so verstandener Naturalismus, der einzig den Scientia mensura-Satz befolgt
und umsetzt, hat in der Tat die von Goebel genannten Probleme. Was ein wohl-
verstandener methodologischer Naturalismus meint, ist erstens eine größtmögli-
che Anwendung naturwissenschaftlicher Methoden und Ergebnisse bei der Lö-
sung philosophischer Probleme. Grundsätzlich ist Rationalität kein Privileg der
Wissenschaften, nur geht es dort – vergleichsweise – rational zu. Naturwissen-
schaften haben philosophische Problemfelder beerbt, sie sind und waren erfolg-
reich und sie schaffen neue Probleme. Bis auf weiteres ist die Anwendung na-
turwissenschaftlicher Heuristiken, Methodologien und Ergebnisse in allen Fel-
dern der Erkenntnistheorie wünschenswert. Philosophie liefert kein vorgängiges
Wissen, das nicht durch (natur)wissenschaftliches Wissen revidiert oder korri-
giert werden kann. Profitieren kann Philosophie von allen Unternehmungen, die
Menschen als Kulturwesen betreiben. Bisher hat Philosophie enorm von Neuro-
und Kognitionswissenschaften, von empirischer Psychologie oder von Biowis-
senschaften allgemein profitiert. Die Aufgeregtheit mancher Kritiker des Natu-



36 3.2  Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 

ralismus ist unangemessen. Warum muss man behaupten, dass der evolutionäre
Naturalismus „die schrecklichen Zwillinge Soziobiologie und Evolutionäre Er-
kenntnistheorie gebiert“ (Keil 2000, S. 188)? Wer hat Angst vor diesen Züch-
tungen?  Auch  Kritiker  können  Leistungen  der  Soziobiologie  mindestens  als
Hilfsdisziplin  der  Ethik  anerkennen.  Die  Debatten  um die  Evolutionäre  Er-
kenntnistheorie waren gerade in den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts zu weit-
reichend, um lediglich eine Ausgeburt des Schreckens zu bestaunen. Für einen
methodologischen  Naturalisten  bieten  die  prinzipielle  Fehlbarkeit  und  Hin-
tergehbarkeit wissenschaftlicher Vernunft im Wechselspiel mit philosophischer
Reflexion und die Relevanz empirischer Befunde neben den weiter  oben ge-
nannten „Zutaten“ eine hinreichend klare Basis, um mit ihr arbeiten zu können.

Zu 2: Thesen über den Status von Naturwissenschaften sind keine naturwis-
senschaftlichen Thesen.  Auch Naturwissenschaftler  diskutieren auf metatheo-
retischer Ebene. Uns ist kein Philosoph bekannt – auch Quine gehört nicht da-
zu – der  behauptet,  mit  dem  Scientia  mensura-Satz und einigen rhetorischen
Bauchpinselungen in Richtung Naturwissenschaften einen Staat (eine Erkennt-
nistheorie) machen zu können. Lassen wir die Karikatur eines solchen Natura-
lismus beiseite. Auch zur Formulierung naturwissenschaftlicher Ansprüche bei
der Lösung erkenntnistheoretischer Fragen können Naturwissenschaftler selbst
etwas beitragen. Sie selbst sind oft in der philosophische Interpretation ihrer Er-
gebnisse  vorsichtiger  als  hartgesottene  Naturalisten.  Was  Naturalisten  von
Nichtnaturalisten unterscheidet, ist die uneingeschränkte versuchsweise Mithil-
fe  von  Naturwissenschaften  bei  der  Lösung  erkenntnistheoretischer  Fragen.
Weder in der Philosophie noch in der Naturwissenschaft gibt es die tiefstgehen-
de Fundierung oder eine Vorherrschaft von Vernunft vor Erfahrung. 

Zu 3:  Scheitert  der  methodologische  Naturalist  an  der  Begründung dieses
Naturalismus?  Naturwissenschaften  können einen –  philosophisch zu bestim-
menden – Anspruch erheben, zu objektiven oder wenigstens intersubjektiv gül-
tigen Erkenntnissen zu gelangen. Wie immer man zu Fragen über „Objektivi-
tät“, „Wahrheit“ oder „Realität“ stehen mag, die Anknüpfung und Berufung auf
die Verlässlichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnis hat einen Vorteil. Es gibt
mindestens ein pragmatisches Argument zugunsten eines methodologischen Na-



3.2  Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 37

turalismus mit  erkenntnistheoretischem Anspruch.  Verglichen mit  Nicht-Wis-
senschaften sind Ergebnisse der Naturwissenschaften besser reproduzierbar und
intersubjektiv zugänglich. Das Ideal der Objektivität oder Wahrheitsannäherung
im Sinne Poppers oder Quines brauchen wir hier nicht. Dieses Argument allein
ist ein Motiv, in möglichst vielen Bereichen naturwissenschaftliche Bemühun-
gen anzustrengen. Ein Argument für die Bedeutung der Naturwissenschaft im
methodologischen Naturalismus ist  ihr  Erfolg und vor allem wissenschaftslo-
gische Gesichtspunkte. Empirische Theorien können geprüft werden, metaphy-
sische Theorien nur kritisiert. Deshalb sollten wir möglichst wenig Metaphysik
gebrauchen.  Richtig  ist,  dass  jeder  ernst  zunehmende Naturalist  mehr  Meta-
physik braucht, als ihm lieb sein kann. 

Auch Geltungsfragen und Normativitätsprobleme müssen den methodologi-
sche Naturalisten weder überfordern noch gehen sie ihn nichts an. Geltungsfra-
gen  können  zwar  etwa im Rahmen eines  Reliabilismus  schnell  abgebrochen
werden. Sie können nicht so weit getrieben werden, wie Kritiker das möchten
(Goebel 2005, S. 34f.) Bernd Goebel nennt Naturgesetze als Beispiel für etwas,
das über die Natur hinaus geht. In einem trivialen Sinn sind Naturgesetze etwas
anderes als Steine und wir gestehen – um des Argumentes willen – zu, dass sie
über Natur hinausgehen. Sie lassen sich weder mit Hinweis auf Gesetze der Lo-
gik  noch  durch  Erfahrung  rechtfertigen  (Induktionsproblem).  Bernd  Goebel
scheint  Rechtfertigung  im Sinne  einer  Letztbegründung  oder  tiefstmöglichen
Fundierung zu verstehen, die unhintergehbar ist. Das ist zu anspruchsvoll, weil
es unerreichbar ist. Naturgesetze müssen wegen des Scheiterns ihrer Rechtferti-
gungen keine synthetischen Urteile a priori  im Sinne  Kants sein. Sie sind es
nicht. Sie können als fallible, vorläufige Zusammenfassungen beobachteter Re-
gelmäßigkeiten im Verhalten natürlicher Systeme (Vollmer) aufgefasst werden.
Wer das nicht teilt, der kann sie als abstrakte Strukturen innerhalb einer Theorie
sehen,  die einen Teil  der  Welt  beschreiben,  die  selbst  teilweise  unsere  Kon-
struktion ist.

Kritiker, die zeigen möchten, dass ein methodologischer Naturalismus zum
Scheitern verurteilt ist, sollten meines Erachtens einen anderen Weg beschrei-
ten. 



38 Anmerkungen

Anmerkungen

1  Siehe dazu  Wieland, der Naturalismus „im engeren Sinn“ als „Theorie [auffasst], die alle
Erscheinungen der Welt (oder Natur) […] als Entitäten der empirischen Welt und nach de-
ren Regeln begreift“ (Wieland 2003, S. 35). Mit Naturalismus „im weiteren Sinn“ meint
Wieland eine gerade in Deutschland verbreitete, nicht als Theorie zu bezeichnende Position,
die folgendes auszeichnet:
„(a) Emphatische Betonung des Gedankens der Würde; (b) Naturalisierung und damit Re-
lativierung des Gedankens des menschlichen Lebens; (c) faktische Distanzierung der Begrif-
fe menschliche Würde und menschliches Leben“ (Wieland 2003, S. 35).
Damit bezeichnet Wieland Positionen als naturalistisch, die innerhalb der Ethik teilweise als
naturalistisch (b und c) sowie als nichtnaturalistisch (a) bezeichnet werden. Wielands Natu-
ralismus „im weiteren Sinn“ ist außerdem kaum als  eine Position aufzufassen. Der Natu-
ralismus „im engeren Sinn“ lässt offen, ob es eine Übernatur gibt.  Wieland könnte damit
meinen,  dass alles,  was wir „Welt“  oder „Natur“ nennen,  empirisch,  also (natur)wissen-
schaftlich beschreibbar ist oder naturgesetzlich erklärt werden kann. 

2 In  dem  von  Martin  Grundmann herausgegebenen  Sammelband  (2001)  meint  Richard
Schantz (2001, S. 249-263), dass Erfahrungen unmittelbar auf die Außenwelt bezogen sind
und repräsentionalen Gehalt haben. Begriffe spielen keine Rolle für die Art und die Beschaf-
fenheit ihres Gehaltes. Dieses Konzept ermöglicht deduktive Rechtfertigung in einigen Fäl-
len. Marcus Willaschek (2001, S. 264-282) behauptet gegen Schantz, dass es keinen reprä-
sentionalen Gehalt  ohne begriffliche Komponente gibt. Zur Frage 3 schreibt er, dass das
Auftreten von Erfahrungen nicht willentlich kontrollierbar ist, sondern kausal von der Um-
welt abhängt und deswegen keiner weiteren Rechtfertigung bedarf. Nach Christiane Schild-
knecht (2001, S. 283-302) ist der Erfahrungsgehalt weder konzeptionell noch repräsentatio-
nal.

3  Dirk Koppelberg legt eine Liste von traditionellen Bestimmungen der Erkenntnistheorie vor.

1. Methodischer Ausgangspunkt der Erkenntnistheorie ist die Untersuchung unserer All-
tagsvorstellungen von Wissen und Meinungen.

2. Erkenntnistheorie verwendet Begriffe und Normen und formuliert Prinzipien und Zie-
le, die nicht vollständig in der Wissenschaft vorhanden sind.

3. Erkenntnistheorie hat genuin philosophische Methoden und Belege.
4. Erkenntnistheorie hat Maßstäbe und Normen, die gegenüber denen der Wissenschaft

logisch unabhängig und vorrangig sind.
5. Erkenntnistheorie macht keinerlei Gebrauch von wissenschaftlichen Ergebnissen und

Entdeckungen.



Anmerkungen 39

6. Erkenntnistheorie liefert  Ergebnisse, die epistemisch grundlegender sind als die der
Wissenschaften.

7. Erkenntnistheorie  ist  selbst  gegenüber den Wissenschaften logisch unabhängig und
vorrangig.

Er verteidigt 1 und 2 und nennt es kooperativen Naturalismus. Als weitere Varianten nennt
er die Kooptionsthese (1-3) und die Inkorporationsthese (1).

4 Rainer Hedrich (1998, S. 24) spricht von einem ontologischen Naturalismus als eine Hypo-
these  unter  Vieren:  Er  unterscheidet  zwischen transzendentem ontologischen  Realismus,
wonach es „eine Realität mit Anteilen jenseits unserer subjektiven, phänomenalen Wirklich-
keit(en)“ gibt, und einem strukturalen ontologischen Realismus (24): „Diese Realität hat Ei-
genschaften und ist strukturiert.“ Eigenschaften und Strukturen existieren in einem sprach-
freien Kontext, was nicht für Eigenschaftszuweisungen  und Eigenschaftsattributszuschrei-
bungen  gilt.  Darauf baut der Epistemologische Realismus (25) auf: „Es ist  grundsätzlich
möglich, etwas über die Welt und ihre Eigenschaften zu erfahren.“ Sein ontologischer Natu-
ralismus ist dann die folgende These (25): „Wir und unsere phänomenalen Wirklichkeiten
sind Teil einer natürlichen (und naturwissenschaftlich erschließbaren) Welt, die sich nicht in
uns und unseren phänomenalen Wirklichkeiten erschöpft.“ 

5  Siehe dazu Stephen Stich (1993, S. 1-17): “What the answers share is the central idea that
empirical science has an important role to play in epistemology – that epistemological ques-
tions can be investigated and resolved using methods of the natural or social sciences. The
issue over which Strong Naturalism and Weak Naturalism divide is the extent to which sci-
ence can resolve epistemological questions. Strong Naturalism maintains that all legitimate
epistemological questions are scientific questions, and thus epistemology can be reduced to
or replaced by science. Weak Naturalism, by contrast, claims only that some epistemological
questions can be resolved by science. According to Weak Naturalism there are some legiti-
mate epistemological questions that are  not  scientific questions and cannot be resolved by
scientific research. The sort of epistemological pragmatism that I’ll be advocating […] is a
version of Weak Naturalism.”

6 
  Siehe auch Sidney Hook: “Naturalism, as a philosophy, is a systematic reflection upon, and
elaboration of, the procedures man employs in the successful resolution of the problems and
difficulties of human experience” (Hook, zitiert nach Keil,  Schnädelbach 2000, S. 39, dort
Fußnote 68).

7 Wir gehen hier nicht näher auf einen analytischen Naturalismus ein. Nach dieser Auffassung
ist ein Konzept, eine Disziplin u. a. dann naturalistisch, wenn die Schlüsselbegriffe durch
naturalistisch akzeptable Begriffe analysiert werden können. Dazu zählen „Bedeutung“, „In-



40 Anmerkungen

tentionalität“, „Referenz“, „Wissen“. Die Hauptschwierigkeiten eines solchen Naturalismus,
den man auf allen Ebenen (ontologisch, methodologisch, epistemologisch im engeren Sinn)
zusätzlich vertreten kann, sind: Was sind Schlüsselbegriffe? Was heißt „analysieren“? 

8  Auch der frühere Rorty kann als Naturalist bezeichnet werden, nämlich in Der Spiegel der
Natur 1981, S. 419 (siehe dazu Keil, Schnädelbach 2000, S. 8).



Bibliographie 41

Bibliographie

Almeder, Robert  (1998):  Harmless  Naturalism: the limits  of  Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Bartelborth, Thomas (1996): Begründungsstrategien: ein Weg durch die analyti-
sche Erkenntnistheorie. Berlin: Akademie Verlag.

Feyerabend, Paul K. (1976): Wider den Methodenzwang. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Flonta, Mircea (2000): Gemäßigter und radikaler erkenntnistheoretischer Natu-
ralismus. In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philo-
sophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 163-186.

Goebel, Bernd (2003): Probleme eines philosophischen Naturalismus. In: Theo-
logie und Philosophie: Vierteljahreszeitschrift  78, 1, S. 23-37. Leicht über-
arbeitete  Fassung  in:  Goebel,  Bernd;  Hauk,  Anna  Maria;  Kruip,  Gerhard
(Hg.)  (2005):  Probleme des  Naturalismus:  Philosophische  Beiträge.  Pader-
born: Mentis, S. 23-42.

Goebel, Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip, Gerhard (Hg.) (2005): Probleme des
Naturalismus: Philosophische Beiträge. Paderborn: Mentis.

Grundmann, Thomas (Hg.) (2001): Erkenntnistheorie: Positionen zwischen Tra-
dition und Gegenwart. Paderborn: Mentis.

Hartmann, Dirk; Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Naturalis-
mus gescheitert? In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.) (2000): Natu-
ralismus:  Philosophische  Beiträge.  Frankfurt  am Main:  Suhrkamp,  S.  144-
162.

Hedrich,  Reiner  (1998):  Erkenntnis  und  Gehirn  :  Realität  und  phänomenale
Welten innerhalb einer naturalistisch-synthetischen Erkenntnistheorie. Pader-
born [u. a.]: Schöningh.

Janich,  Peter  (2000):  Was  ist  Erkenntnis?  Eine  philosophische  Einführung.
München: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Kanitscheider,  Bernulf  (1986):  Soziobiologie  und Ethik.  In:  Braun,  E (Hg.):
Wissenschaft und Erkenntnis. Bern, Frankfurt am Main: Lang, S. 81-116.



42 Bibliographie

Kanitscheider, Bernulf (1994): Naturalismus und wissenschaftliche Weltorien-
tierung. In: Philosophia naturalis 33, Heft 1, S. 169-176.

Kanitscheider, Bernulf (2003): Naturalismus, metaphysische Illusionen und der
Ort der Seele.  Grundzüge einer naturalistischen Philosophie und Ethik. In:
Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern, 1, S. 33-34.  

Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (2000): Naturalismus. In: dieselben (Hg.):
Naturalismus: Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-
45.

Keil, Geert (2000): Naturalismus und Intentionalität. In: Keil, Geert; Schnädel-
bach,  Herbert  (Hg.):  Naturalismus:  Philosophische  Beiträge.  Frankfurt  am
Main: Suhrkamp, S. 187-204.

Keil, Geert (2005): Anthropologischer und ethischer Naturalismus. In:  Goebel,
Bernd;  Hauk, Anna Maria;  Kruip, Gerhard (Hg.):  Probleme des Naturalis-
mus: Philosophische Beiträge. Paderborn: Mentis, S. 65-100.

Koppelberg, Dirk (1996): Was macht eine Erkenntnistheorie naturalistisch? In:
Journal for General Philosophy of Science 27, S. 71-90.

Koppelberg, Dirk (2000): Was ist der Naturalismus in der gegenwärtigen Philo-
sophie? In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert  (Hg.):  Naturalismus: Philo-
sophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 68-91.

Kornblith,  Hilary (21994a):  Introduction:  What  is  Naturalistic  Epistemology?
In:  Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing Epistemology, Cambridge; London:
MIT Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (1994b): Naturalism: Both Metaphysical and Epistemological.
In: Midwest Studies in Philosophy, XIX, p. 39-52.

Löffler,  Winfried  (1999):  Naturalisierungsprogramme und  ihre  methodologi-
schen Grenzen. In:  Quitterer, Josef;  Runggaldier, Edmund (Hg.):  Der neue
Naturalismus – eine Herausforderung an das christliche Menschenbild. Stutt-
gart; Berlin; Köln: Kohlhammer, S. 30-76.

Löffler, Winfried (2005): Evolutionäre Ethik und Erkenntnistheorie: Methodo-
logische  Voraussetzungen.  In:  Goebel,  Bernd;  Hauk,  Anna  Maria;  Kruip,
Gerhard (Hg.): Probleme des Naturalismus. Philosophische Beiträge. Pader-
born: Mentis, S. 111-125.



Bibliographie 43

Lüke, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische Weltbild. In: Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit.
Was Theologen und Naturalisten voneinander lernen können. Freiburg: Ka-
tholische Erzdiözese Freiburg, S. 127-148.

Lütge,  Christoph:  Das  Normativitätsproblem in  der  naturalistischen  Wissen-
schaftstheorie (www.gap-im-netz.de/gap4konf/Proceedings4/pdf/).

Mahner,  Martin  (2002):  Stichwort:  Naturalismus.  In:  Naturwissenschaftliche
Rundschau 155, Heft 12, S. 689-690.

Quine, Willard Van Orman (1969): Natural Kinds. In: Quine, Willard Van Or-
man: Ontological Relativity and other Essays. New York and London, p. 114-
138.

Seel, Martin (2005): Vom Nutzen und Nachteil  einer Evolutionären Ästhetik.
In: Kleeberg, Bernhard; Crivellari, Fabio; Walter, Tillmann (Hg.): Urmensch
und  Wissenschaft.  Eine  Bestandsaufnahme.  Darmstadt:  Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Seibold,  Friedrich:  Denkfehler  in  der  realistischen Grundansicht  – oder:  Das
Denken des Undenkbaren (www.philoreal.de/websystem/beitrage/  seibold/sei  
bold01.html, Version vom 11.12.04, 5 Seiten).

Sellars, Wilfried (1963): Science, Perception, and Reality. London.
Sellars, Wilfried (1991): Empiricism and the Philosophy of mind. In:  Sellars,

Wilfried: Science, Perception and Reality. Atascadero.
Stich, Stephen (1993): Naturalizing Epistemology:  Quine, Simon and the Pro-

spects  for  Pragmatism. In:  Hookway,  Christopher;  Peterson,  Donald  (ed.):
Philosophy and Cognitive Science. Cambridge, p. 1-17. 

Stich, Stephen (2000): Puritanischer Naturalismus. In:  Keil, Geert;  Schnädel-
bach,  Herbert  (Hg.):  Naturalismus:  Philosophische  Beiträge.  Frankfurt  am
Main: Suhrkamp, S. 92-112.

Sukopp, Thomas (2005): Wie hängen Liebe, Tod und Teufel zusammen? Illu-
sionen, das Hirntodkriterium und eine vorchristliche Erfindung. In: Aufklä-
rung und Kritik 1, S. 169-196.

Sukopp, Thomas (2006): Naturalismus  – Kritik und Verteidigung erkenntnis-
theoretischer Positionen. Frankfurt am Main [u. a.]: Ontos.



44 Bibliographie

Tetens,  Holm  (2000):  Der  gemäßigte  Naturalismus  der  Wissenschaften.  In:
Keil, Geert; Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Bei-
träge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 273-288.

Thompson, Manley (1964): Naturalistic Metaphysics. In:  Chisholm, Roderick
M. et al. (ed.): Philosophy. New Jersey: Englewood Cliffs, p. 183-204.

Vollmer,  Gerhard  (1985):  Kant und  die  Evolutionäre  Erkenntnistheorie.  In:
ders.: Was können wir Wissen? Band 1: Die Natur der Erkenntnis. Stuttgart:
Hirzel, S. 166-216.

Vollmer, Gerhard (1994): Was ist Naturalismus? Eine Begriffsverschärfung in
12 Thesen. In: Logos N.F. 1, S. 200-219. 

Vollmer, Gerhard (82002): Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel.
Wendel, Hans Jürgen (1997): Grenzen des Naturalismus : Das Phänomen der

Erkenntnis zwischen philosophischer Deutung und wissenschaftlicher Erklä-
rung. Tübingen: Mohr. 

Wetz, Franz Josef (2003): Der neue Naturalismus. Eine Annäherung. In: Isak,
Rainer (Hg.):  Kosmische Bescheidenheit.  Was Theologen und Naturalisten
voneinander  lernen  können.  Freiburg:  Katholische  Erzdiözese  Freiburg,  S.
41-66.

Wieland, Georg (2003): Menschen, Personen, Sachen. Über die innere Wider-
sprüchlichkeit einer naturalistischen Ethik. In: Zur Debatte. Themen der Ka-
tholischen Akademie in Bayern, 1, S. 35-36.

Willaschek, Marcus (2000): Realismus. Paderborn: Schöningh.



 Quines Erkenntnistheorie im Überblick 45

 Quines Erkenntnistheorie im Überblick

Diese Skizze dient einer ersten Orientierung. Zur Erkenntnistheorie Quines gibt
es  viele ausgezeichnete  Publikationen (Lauener 1982;  Gochet 1984;  Schilpp,
Hahn 1988;  Ryder 1994;  Follesdal 2001;  Stroud 2001;  Keil 2002, 2003; Kos-
kinen 2004; Philström, Koskinen, Internet; Maddy, Internet; siehe auch die her-
vorragende Quine-Homepage unter http://www.wv  quine  .org/  ). In dieser Einfüh-
rung legen wir besonderen Wert auf diejenigen großen Zusammenhänge einiger
Teile  von  Quines Philosophie,  die  zusammenfassend  „Erkenntnistheorie“ ge-
nannt werden können (siehe auch Sukopp 2006, Kapitel 4). 

Nicht nur Quines Auffassung von Wissenschaft ist holistisch. Auch erkennt-
nistheoretische  Fragestellungen  behandelt  Quine „holistisch“.  Damit  ist  eben
nicht gemeint, dass erkenntnistheoretische Fragen irgendwie mit semantischen,
ontologischen,  methodologischen  u.  a.  Fragen  zusammenhängen.  Erkenntnis-
theorie hängt viel enger mit diesen Fragen zusammen, als es bei anderen Philo-
sophen der Fall ist. Ein Beispiel soll das verdeutlichen.  Quines Empirismus ist
schlecht von seiner Theorie der Reizbedeutung und diese wiederum schwer von
der Bedeutungstheorie von Sätzen zu trennen. Diese Fragen hängen eng mit der
Frage zusammen, warum Erkenntnistheorie in empirische Psychologie überführt
werden sollte. 

Eine Auseinandersetzung mit Quine birgt die Gefahr, weniger wichtigen Pas-
sagen seines umfangreichen Werkes mehr Gewicht zu geben, als es angemessen
wäre.  Quine spricht  von “subordinated passages”.  Der Zitatengräber wird im
Quineschen Steinbruch auf der Suche nach kernigen Aussagen schnell fündig.
Gilt deswegen „Zitieren verboten“? Nein. Quine hat selbst versucht, einen ers-
ten Zugriff zu seinen Kernthesen durch klare und kurze Formeln zu erleichtern.
Wir werden Quine ausführlich zitieren, um einen Eindruck von der Eigenart der
Quineschen Philosophie zu bekommen. Wir beginnen mit Quines Selbstcharak-
terisierung (1). Die weiteren Abschnitte sollen verdeutlichen und ergänzen. Am
Ende des Aufsatzes fassen wir in Stichworten Quines naturalisierte Erkenntnis-
theorie (im Folgenden: NE) zusammen.



46 1  Quine über seine Erkenntnistheorie

1  Quine über seine Erkenntnistheorie

Naturalismus ist durch zwei Merkmale charakterisiert: Erstens ist Naturalismus
„die Erkenntnis, dass die Realität im Rahmen der Wissenschaft selbst identifi-
ziert  und beschrieben werden muss,  nicht  in  einer  vorgängigen Philosophie“
(Quine 1985, S. 35). Zweitens bedeutet Naturalismus den „Verzicht auf das Ziel
einer der Naturwissenschaft vorgängigen ersten Philosophie“ (Quine 1985, S.
89).

Was zählt zu den Wissenschaften? In Quines Sicht ist das Physik, Kosmolo-
gie, Geschichts- und Sozialwissenschaft, Psychologie sowie Mathematik. 

Quine lehnt also die (traditionelle) Erkenntnistheorie als philosophische Dis-
ziplin  ab.  Es  gibt  keine  methodisch  und epistemisch  privilegierte  vorrangige
erste Philosophie.1 Erkenntnistheorie erhält ihren Platz innerhalb der Psycholo-
gie und somit innerhalb der empirischen Wissenschaften. Sie beschäftigt sich
mit der Erforschung der Leistungen, Grenzen und Methoden eines empirischen
Phänomens, nämlich den kognitiven Produkten eines physischen menschlichen
Subjekts.  Allerdings  ist  die  naturalisierte  Erkenntnistheorie  ähnlich motiviert
wie traditionelle Erkenntnistheorien. Sie möchte herausfinden, in welcher Be-
ziehung unsere Beobachtungen zu einer Theorie stehen. Und sie versucht her-
auszufinden, in welcher Weise unsere Theorien, die das Verhalten natürlicher
Systeme erklären sollen, über alle Beobachtungen hinausgehen, die wir je ma-
chen können. Quine hält also an Erkenntnistheorie als theoretischem Programm
fest.  Die  Radikalität  Quines  wird  deutlich,  wenn  wir  uns  vergegenwärtigen,
dass Quines NE die Auflösung der Erkenntnistheorie in empirische Psychologie
zur Folge hat. Erkenntnistheorie ist dann Teil eines empirischen Unternehmens
wie  der  Rest  der  Wissenschaft  auch.  Einige  charakteristische  Passagen  aus
Quines umfangreichem Werk mögen dem Leser einen ersten Eindruck geben,
was Quine damit meint.

Philosophisch bin ich mit Dewey über den Naturalismus verbunden […] Mit De-
wey glaube ich, dass Wissen, Geist und Bedeutung Teile derselben Welt sind, mit
der sie sich befassen, und dass sie mit derselben empirischen Gesinnung, die die



1  Quine über seine Erkenntnistheorie 47

Naturwissenschaften belebt, untersucht werden müssen. Es gibt keine erste Phi-
losophie. (Quine 1975a, S. 41) 

An anderer Stelle:

Um hervorzuheben, wie prinzipiell ich mich vom cartesischen Traum verabschie-
de, habe ich stets von neuronalen Rezeptoren und ihrer Reizung gesprochen und
niemals von Sinnesdaten oder Sensibilia. Dieses Unternehmen bezeichne ich als
naturalistische Erkenntnistheorie, ohne mich auf Streitigkeiten mit Traditionalis-
ten einzulassen zu wollen, die etwas dagegen haben, dass ich den Begriff  ‘Er-
kenntnistheorie’ beibehalte. (Quine 1995, S. 26)

Was Quine betreibt, hat Löffler (1999, S. 41) als proximale Erkenntnistheorie
bezeichnet. Nicht intersubjektiv zugängliche Gegenstände sind das Substrat für
eine Erklärung der Entstehung und Rechtfertigung unserer Überzeugungen und
unseres Wissens („distale“ Erkenntnistheorie), sondern die Sinnesreizungen an
der Oberfläche des Menschen. Zum Naturalismus bemerkt Quine: 2

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natura-
lismus ist der folgende: Alles, worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschrei-
bung der Wirklichkeit vernünftigerweise stützen können, ist Prüfbarkeit ihrer be-
obachtbaren Konsequenzen auf die altehrwürdige hypothetisch-deduktive Art [...]
(Quine 2000, S. 114)

Quines Naturalismus ist programmatisch und Quine ist nicht bereit, von ihm
abzurücken. „Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Positi-
on, aber wissenschaftliche Gründe können mich dereinst davon abbringen, ohne
mich vom Naturalismus abzubringen“ (Quine 2000, S. 121). Wir werden noch
sehen, ob Quine hier konsistent ist, denn er meint andererseits, dass „sogar Hell-
seherei und Telepathie nach wie vor als Möglichkeiten für die Wissenschaft in
Frage [kommen], wenn auch als totgeweihte“ (Quine 1995b, S. 29) (siehe dazu
den Aufsatz „Zur Metaphilosophie Quines: …“, insbesondere Kapitel 1 und Su-
kopp 2006, Kapitel 4.2).

Unter  außergewöhnlichen  Umständen  könnten  diese  Pseudowissenschaften
wiederbelebt werden. Dann müsste der Empirismus, die oberste Norm des Natu-



48 1  Quine über seine Erkenntnistheorie

ralismus (siehe Kapitel 3 des Aufsatzes „Against Quine?…“), revidiert werden.
Diese Norm ist wie „die gesamte naturalistische Erkenntnistheorie – ihrerseits
Teil der Wissenschaft stets fallibel und korrigierbar […]“ (Quine 1995b, S. 29).
Wir werden noch  sehen, warum Quine keine wissenschaftlichen Gründe aner-
kennt, die ihn vom Naturalismus abbringen könnten. Eine kritische Frage ist, ob
ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften als Bestandteil des Natura-
lismus nicht revidierbar ist. Wenn Philosophie und Naturwissenschaft nahtlos
ineinander  übergehen  und  die  Naturwissenschaften  fallibel,  also  revidierbar,
sind, was ist dann innerhalb der Philosophie nicht fallibel? Möglicherweise ist
es das, was nicht prüfbar ist, also Metaphysik, Teile der Methodologie, Heuris-
tik u. a.

2  Normatives in der Erkenntnistheorie?

Die  „bemerkenswerteste  Norm der  naturalisierten  Erkenntnistheorie“  stimmt
mit einer Norm der „traditionellen Erkenntnistheorie“ überein. Es ist die „Lo-
sung des Empirismus […]:  Nihil  in mente quod non prius [fuerit]  in sensu“
(Quine 1995b, S. 27). Sie liefert ein „Paradebeispiel” für eine naturalisierte Er-
kenntnistheorie. Es war die fallible Naturwissenschaft, „die herausgefunden hat,
dass Informationen über die Welt nur durch kausale Einwirkung auf unsere Sin-
nesrezeptoren in uns hinein gelangen […]“ (Quine, ebenda). Heuristik ist  ein
weiterer  Bereich,  in  dem Normen innerhalb  einer  naturalisierten  Erkenntnis-
theorie eine Rolle spielen. Damit meint Quine die Strategien, „mit denen wir bei
der Hypothesenbildung zu rationalen Vermutungen gelangen.“

Quine spricht von fünf Tugenden, die „bei einer Hypothese anzustreben sind:
Konservativismus,  Allgemeinheit,  Einfachheit,  Falsifizierbarkeit  und Beschei-
dung“ (Quine 1995b, S. 28). Wissenschaftsgeschichte ist nützlich, um aus „ih-
ren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaften“ zu lernen. Es gibt
auch „eher formale Fragen“, mit denen sich naturalisierte normative Erkenntnis-
theorie beschäftigt, wie z. B. „Fehlergrenzen, Irrtumswahrscheinlichkeiten, Zu-



2  Normatives in der Erkenntnistheorie? 49

fallsabweichungen“. Hier holt sie sich Rat von mathematischen Disziplinen wie
der Statistik.

3  Die Aufgabe der Erkenntnistheorie

Erkenntnistheorie besteht aus zwei Teilen, die verschiedene Aufgaben haben.3 
Im  konzeptionellen Teil  geht es um die Übersetzung der Sätze der empiri-

schen Wissenschaften in die erkenntnistheoretisch bevorzugten Beobachtungs-
sätze und logisch wahren Sätze.

Der  theoretische (doctrinal) Teil befasst sich mit der Ableitung aller Wahr-
heiten empirischer Wissenschaft  aus  einfachen Beobachtungssätzen  (observa-
tional truths) und logisch wahren Sätzen. (Ist nicht schon der logische Positivis-
mus am Basisproblem des Empirismus gescheitert? Hilft hier Quines geläuter-
ter  Empirismus,  in  dem  es  keine  vorgängige  Sinnesdatensprache  und  keine
Analytisch-Synthetisch-Dichotomie  gibt,  weiter?  Siehe  Sukopp 2006,  Kapitel
4.2.2.1). 

Im konzeptionellen Teil geht es um Fundierungen (foundations). Diese sind –
in Humescher Tradition – empirisch. Eine kritische Frage ist, ob das Unterneh-
men, empirisches Wissen zu fundieren, nicht gescheitert ist. Die konzeptionelle
Seite der Erkenntnistheorie wurde oft als rationale Rekonstruktion dessen ange-
sehen, was wir zu wissen glauben. Es gibt nach  Quine zwei Gründe für diese
Rekonstruktion:

One was that such constructions could be expected to elicit and clarify the sens-
ory evidence for science, even if the inferential steps between sensory evidence
and scientific doctrine must fall short of certainty. The other reason was that such
constructions would deepen our understanding of discourse about the world, even
apart of the question of evidence; it would make all cognitive discourse as clear
as observation terms and logic and, I  must  regretfully add, set theory.  (Quine
1969, S. 74f.)



50 3  Die Aufgabe der Erkenntnistheorie

Quine kritisiert den klassischen Empirismus ebenso wie die rationale Rekon-
struktion. Letztere kriegt das meiste in seiner Kritik ab.  

But why all this creative reconstruction, all this make-believe? The stimulation of
his sensory receptors is all the evidence anybody has had to go on, ultimatively,
in arriving at his picture of the world. Why not just see how this construction
really proceeds? Why not settle for psychology? Such a surrender of epistemolo-
gical burden to psychology is a move that was disallowed in earlier times as cir-
cular reasoning. If the epistemologist’s goal is validation of the grounds of empi-
rical science, he defeats this purpose by using psychology or other empirical sci-
ence  in  the  validation.  However,  such  scruples  against  psychology have little
point once we have stopped dreaming of deducing science from observations. If
we are out of simply to understand the link between observation and science, we
are well advised to use any available information, including that provided by the
very science whose link with observation we are seeking to understand.  (Quine
1969, S. 75f.)

Auf  der  konzeptionellen  Seite  brauchen  wir  uns  vor  Zirkularität  nicht  zu
fürchten. Ist das so? Gibt es keinen Grund, von “validation” im Zusammenhang
mit der Einführung von “terms” zu sprechen? „Verstehen“ im philosophischen
Sinn heißt nach Quine, eine wissenschaftliche Erklärung zu geben. Ist das so?
Jedenfalls ist die Frage nach der Bedeutungsweise von „verstehen“ ähnlich der
Frage, was die Tätigkeit von Philosophen ist, sie zielt also auf eine Aufgabe, die
Philosophen nach Sagal so unwillig und widerstrebend tun.

Von den Skrupeln abgesehen, die die Zirkularität betreffen, gibt es nach Sa-
gal (1978) einen guten Grund, die rationale Konstruktion weiterzuverfolgen. Sie
kann zu einem tieferen Verständnis unserer Bemühungen, die Welt zu verste-
hen, führen. “It would be nice if rational reconstruction could show our physical
concepts to be philosophically legitimate or innocent ‘by showing them to be
theoretically indispensable’ (Quine 1975a, S. 76)”. Auch diese Aufgabe ist nach
Quine unerfüllbar, wie wir in Rudolf Carnaps „Der logische Aufbau der Welt“
sehen können. 



4  Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie 51

4  Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie

Zum Verhältnis  von  Erkenntnistheorie  und  Psychologie  sagt  Quine (1975b,
115f.), dass Erkenntnistheorie zwar fortbestehe, aber als Psychologie und „so-
mit innerhalb der empirischen Wissenschaften.“4 Warum vertritt Quine diese ra-
dikale  Meinung?  Quine überträgt  eine  behavioristische  Position  auf  die  Er-
kenntnistheorie. Diese studiert ein 

empirisches Phänomen,  nämlich ein physisches menschliches Subjekt.  Diesem
menschlichen Subjekt wird ein bestimmter, experimentell kontrollierter Input ge-
währt – z. B. bestimmte Bestrahlungsmuster in ausgesuchten Frequenzen –, und
zur rechten Zeit liefert das Subjekt als Output eine Beschreibung der dreidimen-
sionalen Außenwelt und ihres Verlaufs. (Quine 1975b, S. 115)

Es ist  die  Beziehung  zwischen dem mageren  sensorischen  Input  und dem
„überwältigenden Output“ in Form wissenschaftlicher Theorien, die uns anspor-
nen,  die  Beziehung zwischen Beobachtung und Theorie  herauszufinden.  Auf
welche Weise gehen „Theorie[n] über die Natur über alle Beobachtungen, die
man je machen könnte, [hinaus]?“

Die neue Erkenntnistheorie unterscheidet sich von der alten Erkenntnistheo-
rie  dadurch,  dass  wir  „unbeschwert“  von  empirischer  Psychologie  Gebrauch
machen. Während die alte Erkenntnistheorie versuchte, die empirischen Wis-
senschaften „in gewissem Sinn“ einzuschließen, indem sie diese aus Sinnesda-
ten rekonstruieren  wollte,  ist  die  Erkenntnistheorie  „in ihrem neuen Rahmen
[…] als ein Teilgebiet der Psychologie in den empirischen Wissenschaften ein-
geschlossen“. Doch das alte,  gewohnte Verhältnis  von Erkenntnistheorie und
Psychologie bleibt „auf seine Weise“ erhalten (Quine 1975b, S. 116). 

Wir untersuchen, wie das untersuchte menschliche Subjekt Körper postuliert und
seine Physik aus seinen Daten projiziert, und wir begreifen, dass unsere Stellung
in der Welt der seinen gleicht. Demnach ist genau dieses erkenntnistheoretische
Unterfangen und die Psychologie, die es als eines ihrer Teilgebiete enthält, und
die Gesamtheit aller empirischen Wissenschaften, die die Psychologie als eines
ihrer Teilgebiete enthält, zur Gänze unsere eigene Konstruktion oder Projektion



52 4  Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie

aus  solchen Reizungen,  wie wir  sie  unserem erkenntnistheoretischen Untersu-
chungsobjekt haben zukommen lassen.  Es besteht  als ein  wechselseitiger  Ein-
schluss, wenn auch jeweils in einem verschiedenen Sinne: Die Erkenntnistheorie
ist in den empirischen Wissenschaften und die empirischen Wissenschaften sind
in der Erkenntnistheorie enthalten.

 5  Zusammenfassung: Quine auf einen Blick

Wir fassen Quines holistischen, empirizistischen und behavioristischen Natura-
lismus zusammen:

• Anstatt eine Sinnesdatensprache wie Vertreter des logischen Empirismus zu
verwenden, besteht die Grundlage der Erkenntnistheorie im Aufweis einer
kausalen Kette von Reizen innerhalb einer empirischen Psychologie.

• Ein Reiz ist der neuronale Gesamtinput in einem bestimmten Moment.
• Die Reifizierung von Gegenständen beginnt mit dem Postulieren von Gegen-

ständen. Das Zusammensetzen von Gegenständen ist eine Voraussetzung für
Reifizierung und ist ein gradueller Prozess. 

• Was sind Beobachtungssätze?
1. Der Sprecher muss so disponiert sein, dass er dem Satz auf die entspre-

chende Beobachtung hin sofort zustimmen oder widersprechen kann.
2. Sein Urteil muss unweigerlich die Zustimmung eines anderen Mitglieds

derselben Sprachgemeinschaft finden. Es muss intersubjektiv gelten.
• Kategorische  Beobachtungssätze formulieren  Hypothesen,  die  in  der  Wis-

senschaft geprüft werden. („Wenn es schneit, ist es kalt.“) Es handelt sich
dabei um zusammengesetzte Aussagen.

Ein Satz ist  in meinem liberalen oder holistischen Sinn testbar, wenn er eine
Menge  bereits  akzeptierter  Sätze  zu  einem  kategorischen  Beobachtungssatz
komplettiert, der nicht schon von den zuvor akzeptierten Sätzen impliziert wur-
de;  doch ist  eine Menge guter  Wissenschaft  selbst  in  diesem liberalen Sinne
nicht testbar. (Quine 2000, S. 120)



 5  Zusammenfassung: Quine auf einen Blick 53

• Naturalismus ist etwas anderes als Physikalismus und Materialismus:

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Gründe könnten mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Na-
turalismus abzubringen. (Quine 2000, S. 116)

• Die Grenzen zwischen Philosophie und Wissenschaft sind verwischt. Phi-
losophie ist in Kontinuität mit Naturwissenschaften zu sehen. Sie ist mit
der Klärung allgemeinster Begriffe und mit der  Analyse wissenschaftli-
cher Methoden beschäftigt. 

• Naturalisierte Erkenntnistheorie hat  einen bescheidenen normativen An-
teil: Die wichtigste Norm besteht in der Fähigkeit von Wissenschaft, Be-
obachtungen vorauszusagen. Darin sieht  Quine den „Kern des Unterneh-
mens“ Wissenschaft und das Herzstück des Empirismus. Weitere normati-
ve Anteile finden wir in der Heuristik der Hypothesenbildung.

• Die Frage nach der Einheit der Wissenschaften auf ontologischer Ebene
ist  eine innerwissenschaftliche Frage. Der Naturalismus ist  dieser Frage
gegenüber neutral.

• Quines Ontologie tendiert zum Pragmatismus. 

Müssen wir also schließen, dass die Wirklichkeit sich unserer Kenntnis entzieht?
Nein, das würde bedeuten, den Naturalismus aufzugeben. Der Begriff der Wirk-
lichkeit ist vielmehr selbst ein Teil des Apparates; und Stöcke und Steine, Ato-
me, Quarks, Zahlen und Klassen sind allesamt höchst reale Bewohner der höchst
realen Welt, es sei denn, die Wissenschaft erweist einmal eine dieser Annahmen
als falsch. (Quine 2000, S. 126)

• Quine sieht Fragen nach faktischem Zustandekommen (quaestio facti) und
Fragen nach der Geltung unserer Erkenntnis (quaestio juris) als auf dersel-
ben Ebene liegend. Sie sind mit denselben Methoden zu bearbeiten. 

• Die Zirkularität  dieses Vorgehens (siehe den letzten Punkt) erkennt  Quine
an, aber er behauptet ihre Unvermeidbarkeit und Problemlosigkeit:

Dieses Ineinandergreifen erinnert bedrohlich an die alte Zirkularität; doch jetzt,
da wir  aus  dem Traum, die  gesamte Wissenschaft  aus  Sinnesdaten  zu  dedu-



54  5  Zusammenfassung: Quine auf einen Blick

zieren, erwacht sind, steht alles zum besten. Wir sind darauf aus, die Welt zu
verstehen, und wir verlangen nicht, dass dieses Verständnis irgendwie besser ist
als sein Gegenstand, die Wissenschaft. Diese Einstellung ist in der Tat eine, auf
die  Neurath schon in den Tagen des Wiener Kreises mit dem Gleichnis vom
Schiffer  Wert  legte,  der  sein  Schiff  auf  offener  See  umbauen  muss.  (Quine
1975b, S. 116f.)5



Anmerkungen 55

Anmerkungen

1 Siehe z. B. Quine (1995a, S. 16) in der Übersetzung von Löffler (1999, S. 16): „[Naturalis-
mus ist die] rationale Rekonstruktion des tatsächlichen Erwerbs eines verantwortbaren Bil-
des von der Außenwelt durch das Individuum und/oder die Gattung [...] Im Unterschied zu
den alten Erkenntnistheoretikern suchen wir keine festere Basis für die Wissenschaft als die
Wissenschaft selbst [...] Es ist eine Sache – wie das immer in der Wissenschaft so ist – des
Angehens eines Problems mit Hilfe unserer Antworten auf andere Probleme.“

2  Larry Laudan bringt Quines Naturalismus so auf den Punkt (1996, S. 155): “The best-known
naturalist of our time,  Quine, subscribes to a very austere view about the methodological
strategies open to the scientist; as far as Quine is concerned, these amount exclusively to the
method of hypothetico-deduction and the principle of simplicity. Others, like myself, who
understand science to involve a much broader range of argumentative strategies than Quine
allowed, have a rather less spartan view of the modes of justification permissible in a natura-
listic theory of knowledge […]”

3 Sagal (1978, S. 101) spricht von “foundations” als “task of epistemology” und von einer
Aufgabe, die er “conceptual and doctrinal task” nennt. Diese Aufgabe wird durch “axiomati-
zation” angegangen.

4   Genau genommen spricht Quine von „Erkenntnistheorie oder etwas Ähnliche[m]“ und ge-
nau darum dreht  sich ein Streit.  Gleicht dieses  Vorgehen nicht  einem „Harakiri“  (Sagal
1987) und bedeutet es nicht die leichtfertige Preisgabe erkenntnistheoretischer Ansprüche?

5
   Zur Kritik dieses „Resümee[s]“ siehe Janich (2000, S. 94). Er plädiert dafür, dass Quine hier
eher appelliert als argumentiert. Quine zeigt mit seinem Appell, „dass jeder erkenntniskriti-
sche Anspruch philosophischer Reflexion auf die Wissenschaften […] zugunsten der Mei-
nung, das Verständnis der Wissenschaften habe nicht besser oder anders zu sein als die Wis-
senschaften selbst [aufgegeben wird]. Zwar bleibt Erkenntnistheorie der Sache nach insofern
anders als die Wissenschaften, als das Betreiben von Wissenschaften und das Reden über
die Wissenschaften auf verschiedenen Sprachebenen stattfinden, verschiedene Gegenstands-
und Geltungsbereiche haben und auf verschiedene Kriterien angewiesen bleiben. Aber der
Status, die Mittel und die Geltungsansprüche erkenntnistheoretischer Klärungen der wissen-
schaftlichen Erkenntnis unterscheiden sich nicht prinzipiell von dieser selbst“ (Janich 2000,
S. 94f.)



56 Bibliographie

Bibliographie

Follesdal, Dagfinn (ed.) (2001): Philosophy of Quine. London: Garland. 
Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion : ein Versuch vergleichender Philo-

sophie. Frankfurt am Main [u. a.]: Ullstein.
Hahn, Lewis Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.) (1988): The Philosophy of W.V.

Quine.  La Salle,  Illinois:  Open Court  (The  Library of  living  Philosophers
Vol. XVIII). 

Janich,  Peter  (2000):  Was  ist  Erkenntnis?  Eine  philosophische  Einführung.
München: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Keil, Geert (2002): Quine zur Einführung. Hamburg: Junius.
Keil, Geert (2003): “Science itself teaches”. A fresh look at Quine’s naturalistic

metaphilosophy. In: Grazer philosophische Studien 66, p. 253-280.
Koskinen, Heikki J. (2004): From a Metaphilosophical point of view. A study

of W. V.  Quine’s Naturalism. Helsinki: Hakapaino Oy 2004 (Acta  Philoso-
phica Fennica Vol. 74).

Laudan, Larry (1996): Beyond Positivism and Relativism : theory, method and
evidence. Boulder, Colorado: Westview. 

Lauener, Henri (1982): Willard V. Quine. München: Beck (Beck’sche Schwarze
Reihe; Bd. 503: Große Denker).

Löffler,  Winfried  (1999):  Naturalisierungsprogramme und  ihre  methodologi-
schen Grenzen. In: Quitterer, Josef; Runggaldier, Edmund (Hg.) (1999): Der
neue Naturalismus – eine Herausforderung an das christliche Menschenbild.
Stuttgart; Berlin; Köln: Kohlhammer, S. 30-76.

Maddy,  Penelope:  Three  Forms of  Naturalism. In:  Shapiro,  S.  (ed.):  Oxford
Handbook  of  Philosophy  of  Logic  and  Mathematics  (http://hypathia.-ss  .-  
uci.edu/lps/home/fac-staff/faculty/maddy&Threeforms.pdf,  41  Seiten,  Ver-
sion vom 4.9.2004).

Philström, Sami; Koskinen, Heikki J.: Philosophical and Empirical Knowledge
in the Program of Naturalism, (http://www.valt.helsinki.fi/  kfil/matti/koskin  -  
en.pdf, 44 Seiten, Version vom 15.9.2004).



Bibliographie 57

Quine, Willard Van Orman (1969): Epistemology Naturalized. In:  Quine, Wil-
lard Van Orman: Ontological  Relativity and other  Essays.  New York:  Co-
lumbia University Press, p. 69-90.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Ontologische Relativität. In:  Quine, Wil-
lard  Van Orman:  Ontologische Relativität  und  andere  Schriften.  Stuttgart:
Reclam, S. 41-96.

Quine,  Willard  Van  Orman  (1975b):  Naturalisierte  Erkenntnistheorie.  In:
Quine, Willard Van Orman:  Ontologische Relativität  und andere Schriften.
Stuttgart: Reclam, S. 97-126.

Quine, Willard Van Orman (1985): Theorien und Dinge (übers. von Joachim
Schulte). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Quine,  Willard  Van  Orman  (1995a):  From Stimulus  to  science.  Cambridge,
Massachusetts: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995b): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einlei-
tung in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schöningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus – oder. Nicht über seine Ver-
hältnisse leben. In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.):  Naturalismus:
Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Ryder, John (ed.) (1994): American philosophic naturalism in the twentieth cen-
tury. New York: Prometheus. 

Sagal, Paul T. (1978):  Epistemology De-Naturalized.  In:  Kant-Studien  69, p.
97-109.

Stroud, Barry (2001): The significance of Naturalized Epistemology. In: Folles-
dal, Dagfinn (ed.): Philosophy of Quine. London: Garland, p. 455-471. 





Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: 59

Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz:
Vollmers Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

Ziel dieses Aufsatzes ist es, zwei verwandte philosophische Richtungen zu ver-
gleichen,  die  beide  in  der  Diskussion  für  und wider  einen erkenntnistheore-
tischen Naturalismus eine wichtige Rolle spielen: Die naturalisierte Erkenntnis-
theorie  Willard  Van  Quines  (“Epistemology  Naturalized”,  Quine 1969  (dt.
1975), im Folgenden NE) und die Evolutionäre Erkenntnistheorie, wie sie von
Gerhard Vollmer vertreten wird (Vollmer 2002, im Folgenden EE). Machen wir
uns zuerst klar, was die beiden Positionen behaupten. Im Vergleich können wir
sehen,  welche  Argumente  gegen  Quine wirkungsvoll  sind,  nicht  aber  gegen
Vollmers EE. Leider argumentieren insbesondere Kritiker eines erkenntnistheo-
retischen Naturalismus oft zu pauschal, indem sie Naturalismus wenig differen-
ziert unterscheiden (einige der Beiträge in:  Quitterer,  Runggaldier (Hg.) 1999;
Lüke 2003).

So kann dieser Beitrag als Fallstudie dienen, welche Positionen auch inner-
halb eines anspruchsvollen,  starken Naturalismus unterscheiden werden müs-
sen, um ihn angemessen kritisieren zu können. Einen Überblick verschiedener
Naturalismen bietet etwa Koppelberg (2000). Wir deuten hier nur einige unter-
schiedliche Ebenen an: Von Naturalismus in der Erkenntnistheorie – nur darum
geht  es  hier  – sprechen wir auf  ontologischer  (metaphysischer)  Ebene (z.  B.
Quine), auf methodologischer Ebene und auf erkenntnistheoretischer Ebene im
engeren Sinn. Im Letztgenannten wird die Gretchenfrage gestellt,  ob Philoso-
phie in empirische Wissenschaft auflösbar ist oder nicht. Allein anhand der Be-
griffsvielfalt wird deutlich, dass Naturalismus kein einheitliches Phänomen ist:
Koppelberg spricht von metaphysischem, analytischem und methodologischem
Naturalismus, Stich (2000) von puritanischem Naturalismus, Mahner (2002) un-
terscheidet schwachen und starken Naturalismus. Die Liste der Naturalismen ist
lang: Es ist von kooperativem, gemäßigtem, radikalem, kooptivem, reduktivem,
normativem, transzendentalem, naturgeschichtlichem, naivem, integrativem, eli-
minativem und weiteren Naturalismen die Rede. Die Frage nach einem gemein-



60 Vollmers Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

samen Nenner liegt nahe. Er könnte darin bestehen, das Unternehmen der Phi-
losophie in Kontinuität mit empirischen Wissenschaften zu sehen:

Naturalistic epistemology is an approach to the theory of knowledge that empha-
sizes the application of methods, results, and theories from the empirical scien-
ces. It contrasts which approaches that emphasize a priori conceptual analysis or
insist on a theory of knowledge that is independent of the particular scientific de-
tails of how mind-brains work. (Wrenn Internet, S. 1)

Der Leser mag ein intuitives Gespür für einen möglichen Kern des Naturalis-
mus bekommen, wenn er etwa sieht, was ein ontologischer Naturalist ablehnt:
Gott, Götter, Geister, Seele als rein geistiges Substrat, Wunder, Prophezeiun-
gen, Telepathie, Astrologie, sonstige transzendente Entitäten.                 

1  Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie

Quine lehnt  die  (traditionelle)  Erkenntnistheorie  als  philosophische  Disziplin
ab. Es gibt keine methodisch und epistemisch privilegierte vorrangige erste Phi-
losophie. Erkenntnistheorie erhält ihren Platz innerhalb der Psychologie und so-
mit innerhalb der empirischen Wissenschaften. Sie beschäftigt sich mit der Er-
forschung der  Leistungen,  Grenzen und Methoden  eines  empirischen Phäno-
mens, nämlich den kognitiven Produkten eines physischen menschlichen Sub-
jekts. Allerdings ist die NE ähnlich motiviert wie traditionelle Erkenntnistheori-
en. Sie möchte herausfinden, in welcher Beziehung unsere Beobachtungen zu
einer Theorie stehen. Und sie versucht herauszufinden, in welcher Weise unsere
Theorien, die das Verhalten natürlicher Systeme erklären sollen, über alle Beob-
achtungen hinausgehen, die wir je machen können. Quine hält also an Erkennt-
nistheorie als theoretischem Programm fest. Die Radikalität  Quines wird deut-
lich, wenn wir uns vergegenwärtigen, dass  Quines NE die Auflösung der Er-
kenntnistheorie in empirische Psychologie zur Folge hat. Erkenntnistheorie ist
dann Teil eines empirischen Unternehmens wie der Rest der Wissenschaft auch.
Einige charakteristische Passagen aus Quines umfangreichem Werk mögen dem



1  Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 61

Leser  einen  ersten  Eindruck  geben,  was  Quine damit  meint  (siehe  auch den
vorangegangenen Aufsatz „Quines Erkenntnistheorie im Überblick“ in diesem
Buch).

Philosophisch bin ich mit Dewey über den Naturalismus verbunden […] Mit De-
wey glaube ich, dass Wissen, Geist und Bedeutung Teile derselben Welt sind, mit
der sie sich befassen, und dass sie mit derselben empirischen Gesinnung, die die
Naturwissenschaften belebt, untersucht werden müssen. Es gibt keine erste Phi-
losophie. (Quine 1975, S. 41) 

An anderer Stelle:

Um hervorzuheben, wie prinzipiell ich mich vom cartesischen Traum verabschie-
de, habe ich stets von neuronalen Rezeptoren und ihrer Reizung gesprochen und
niemals von Sinnesdaten oder Sensibilia. Dieses Unternehmen bezeichne ich als
naturalistische Erkenntnistheorie, ohne mich auf Streitigkeiten mit Traditionalis-
ten einzulassen zu wollen, die etwas dagegen haben, dass ich den Begriff  ‘Er-
kenntnistheorie’ beibehalte. (Quine 1995, S. 26)

Zum Naturalismus:

Der springende Punkt in  meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natu-
ralismus ist  der  folgende:  Alles,  worauf  wir  eine  Bestandsaufnahme und Be-
schreibung der Wirklichkeit vernünftigerweise stützen können, ist Prüfbarkeit ih-
rer beobachtbaren Konsequenzen auf die altehrwürdige hypothetisch-deduktive
Art [...] (Quine 2000, S. 114)

Wir fassen  Quines holistischen,  empirizistischen, behavioristischen Natura-
lismus zusammen (siehe dazu ausführlicher den vorherigen Aufsatz dieses Ban-
des: „Quines Erkenntnistheorie im Überblick“).

• Statt  einer Sinnesdatensprache ist  die kausale Kette von Reizen innerhalb
einer empirischen Psychologie die Grundlage der Erkenntnistheorie.

• Ein Reiz ist der neuronale Gesamtinput in einem bestimmten Moment.



62 1  Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie

• Die Reifizierung von Gegenständen besteht im Postulieren von Gegenstän-
den.  Die  Zusammensetzen  von  Gegenständen  ist  eine  Voraussetzung  für
Reifizierung und ein gradueller Prozess. 

• Was sind Beobachtungssätze? 1. Der Sprecher muss so disponiert sein, dass
er dem Satz auf die entsprechende Beobachtung hin sofort zustimmen oder
widersprechen kann. 2. Sein Urteil muss unweigerlich die Zustimmung eines
andren Mitglieds derselben Sprachgemeinschaft finden (Intersubjektivität).

• Kategorische Beobachtungssätze formulieren Hypothesen, die in den Wis-
senschaften geprüft werden. („Wenn es schneit, ist es kalt.“)

Ein Satz ist in meinem liberalen oder holistischen Sinn testbar, wenn er eine
Menge  bereits  akzeptierter  Sätze  zu  einem  kategorischen  Beobachtungssatz
komplettiert, der nicht schon von den zuvor akzeptierten Sätzen impliziert wur-
de; doch ist  eine Menge guter Wissenschaft  selbst in diesem liberalen Sinne
nicht testbar. (Quine 2000, S. 120)

• Naturalismus ist etwas anderes als Physikalismus und Materialismus: 

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Gründe könnten mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Na-
turalismus abzubringen. (Quine 2000, S. 116)

• Die Grenzen zwischen Philosophie und Wissenschaft  sind verwischt.  Phi-
losophie ist in Kontinuität mit Naturwissenschaften zu sehen. Sie ist mit der
Klärung allgemeinster Begriffe und mit der Analyse wissenschaftlicher Me-
thoden beschäftigt. 

• Eine Norm innerhalb einer naturalisierten Erkenntnistheorie besteht  darin,
Beobachtungen vorauszusagen.  Quine bezeichnet sie als „Kern des Unter-
nehmens“ Wissenschaft und als Herzstück des Empirismus.

• Die Frage der Einheit der Wissenschaften ist eine ontologische Frage und
sie ist  innerwissenschaftlich lösbar. Der Naturalismus ist  dieser Frage ge-
genüber neutral.



1  Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 63

• Quines Ontologie zielt Richtung Pragmatismus, lässt sich allerdings auch als
physikalistisch bezeichnen. 

Müssen wir also schließen, dass die Wirklichkeit sich unserer Kenntnis entzieht?
Nein, das würde bedeuten, den Naturalismus aufzugeben. Der Begriff der Wirk-
lichkeit ist vielmehr selbst ein Teil des Apparates; und Stöcke und Steine, Ato-
me, Quarks, Zahlen und Klassen sind allesamt höchst reale Bewohner der höchst
realen Welt, es sei denn, die Wissenschaft erweist einmal eine dieser Annahmen
als falsch. (Quine 2000, S. 126)

2  Die Evolutionäre Erkenntnistheorie Vollmers

Wie alle Erkenntnistheorie geht es um die Frage, wieso wir die Welt erkennen
können. Nach der üblichen Antwort, „weil Realkategorien und Erkenntnistheo-
rien (wenigstens teilweise) übereinstimmen“, fragt die EE nach, wie es zu der
behaupteten Übereinstimmung kommt.

Die EE macht zur Beantwortung dieser Frage folgende Annahmen: Wirklich-
keitserkenntnis  ist  hypothetisch,  vorläufig,  fallibel  (fehlbar).  Es gibt  eine be-
wusstseinsunabhängige,  strukturierte  und  zusammenhängende  Außenwelt,  die
wir  teilweise  durch Wahrnehmung,  Denken und eine intersubjektive Wissen-
schaft  erklären  und  erkennen  können  (hypothetischer  Realismus).  Außerdem
akzeptiert die EE nicht nur die Evolutionstheorie und deren Anwendbarkeit auf
den Menschen. Sie macht darüber hinaus von der Ergebnissen und Folgerungen
der Evolutionstheorie Gebrauch, wenn es um Reichweite und Grenzen kogni-
tiver Leistungen geht.

Die zentrale These der EE besagt, dass auch unsere Erkenntnisfähigkeit evo-
lutiv entstanden ist und evolutiv erklärt werden kann. Die Strukturen des Ge-
hirns  als  Erkenntnisorgan  unterliegen danach  –  soweit  sie  genetisch  bedingt
sind – ebenso den Faktoren der Evolution wie alle anderen natürlichen Systeme.

Die Antwort der EE auf die Frage nach der Übereinstimmung von Real- und
Erkenntniskategorien  ist  also:  Mutation und Selektion  zwingen zu  einer  An-
passung der Erkenntnisstrukturen an reale Strukturen. Aus der – nicht idealen –



64 2  Die Evolutionäre Erkenntnistheorie Vollmers

Anpassung ergeben sich sowohl Leistungen als auch Grenzen unseres Erkennt-
nisapparates. Die EE stützt sich auf zahlreiche Belege moderner Wissenschaften
wie Genetik,  Molekularbiologie,  Sinnes-  und Hirnphysiologie,  Verhaltensfor-
schung, Sprachwissenschaft u. a. 

Der Erkenntnistheoretiker kann aber nicht warten, bis alle empirischen Befunde
verfügbar sind. Schon vorher wird er die evolutive Bedingtheit unseres Erkennt-
nisvermögens in seine Überlegungen einbeziehen müssen. Dieser Forderung trägt
die Evolutionäre Erkenntnistheorie (EE) Rechnung. Die Evolutionäre Erkenntnis-
theorie macht also Ernst

• mit der Tatsache, dass Erkenntnis eine Funktion des Gehirn ist,

• mit dem hypothetischen Charakter alle menschlicher Erkenntnis,

• mit der Berücksichtigung einschlägigen faktischen Wissens,

• mit dem dynamischen Charakter menschlichen Erkennens,

• mit dem evolutiven Ursprung unserer kognitiven Fähigkeiten,

und untersucht  die erkenntnistheoretischen und anthropologischen Konsequen-
zen. (Vollmer 1985, S. XXI)

Gemäß der EE ist objektive Erkenntnis möglich, denn wir können nicht nur
etwas über uns selbst wissen, sondern über die Welt (Kantisch: über das Ding
an sich). Wir werden unten sehen, in welchem Sinn gewisse Erkenntnisstruktu-
ren angeboren sind und die EE eine Revision der  Kantischen Transzendental-
philosophie ermöglicht. 

3  Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre 
Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede

Wir betrachten eine Reihe von Aspekten: 1) Naturalismus als Programm, 2) Ziel
der Erkenntnis  (Wissenschaft),  3) Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen
und 4)  Darwins Evolutionstheorie. Abschließend stellen wir die Ergebnisse in
einer Tabelle zusammen.



3.1  Naturalismus als Programm 65

3.1  Naturalismus als Programm

3.1.1  Gemeinsamkeiten

Vollmer bezeichnet sich zuerst als Naturalisten und dann als (pan)kritischen Ra-
tionalisten. Sein naturalistisches Programm hat er in zwölf Thesen zusammen-
gefasst, von denen die wichtigsten folgende sind: (a) Möglichst wenig Meta-
physik;  (b) Mindestrealismus,  nach dem es eine Welt  ohne Menschen geben
kann. (c) Alles ist primär materiell-energetisch. (d) Reale Systeme sind aus ein-
facheren Teilen aufgebaut. (e) Es gibt keine erfahrungstranszendenten Instanzen
und deshalb keine Wunder. (f) Auch die geistigen Leistungen des Menschen
führen nicht über die Natur hinaus (Vollmer 1995, S. 38). Noch kürzer könnten
wir einen Naturalismus mit den Merkmalen Universalität und Mittelbeschrän-
kung beschreiben. Danach geht alles in der Welt mit rechten Dingen zu. 

Quine stimmt allen programmatischen Punkten des  Vollmerschen Naturalis-
mus zu. Mit seiner NE vertritt er einen konsequenten Empirismus, den er von
Dogmen befreien möchte (Quine 1951, S. 20-43). Auch die EE ist empirisch
orientiert (Vollmer 1985, Kapitel VI). Allerdings ist Quines Naturalismus radi-
kaler als der Vollmersche Naturalismus. Das führt uns zu den Unterschieden.

3.1.2  Unterschiede

Die EE erhebt  ausdrücklich  den  Anspruch,  eine  philosophische  Disziplin  zu
sein. Sie verbindet philosophische mit wissenschaftlichen Aspekten. Die Haupt-
probleme der EE sind philosophische Probleme, da Erkenntnistheorie ein Teil
der  Philosophie  ist.  Da Erkenntnistheorie  eine  Metadisziplin  mit  normativem
Charakter  ist, wird sie dem Schicksal entgehen, eine rein empirische Wissen-
schaft zu werden (Vollmer 1985, S. 44f.) Dass die EE eine philosophische Dis-
ziplin ist, wird freilich auch bestritten (Vollmer 1985, S. 290-92).

Die Radikalität der naturalisierten Erkenntnistheorie ist in der Sicht der EE
ein Harakiri der Philosophie. In Fortführung der Kantischen Frage (siehe weiter



66 3.1.2  Unterschiede

unten 3.3) gibt sie eine Antwort auf die Frage, inwieweit wir über Wissen a pri-
ori  verfügen, also über Wissen, das vor aller Erfahrung zur Verfügung steht.
Vollmer spricht  von einer  kopernikanischen Wende,  nicht  vom Ende der  Er-
kenntnistheorie:

Erkenntnistheorie ist fast immer anthropozentrisch. Da sie das Denken und den
Menschen zu ihren Hauptobjekten macht,  sieht  sie  beide zu leicht  als Haupt-
objekte der Natur an […] Meistens wird die Natur (oder die Welt) in ihrer ‘Pas-
sung’ auf den Menschen gedeutet […] Die evolutionäre Erkenntnistheorie deutet
umgekehrt das Erkenntnisvermögen des Menschen (wie die Verhaltensforschung
sein Verhalten) in seiner Passung auf die Welt. Erst die evolutionäre Erkenntnis-
theorie  vollzieht  somit  in  der  Philosophie  eine  echte  kopernikanische Wende.
Denn hier ist der Mensch nicht Mittelpunkt oder Gesetzgeber der Welt, sondern
ein  unbedeutender  Beobachter  kosmischen Geschehens,  der  seine  Rolle  meist
weit überschätzt. (Vollmer 2002, S. 172)

Für Quine ist Erkenntnistheorie eine empirische Disziplin. Sie ist Teil des na-
turalistischen Programms, nach dem die Realität im Rahmen der Wissenschaft
erkannt werden kann und nicht im Rahmen einer vorgängigen Philosophie. Um
zu klären, was das bedeutet, kommen wir zum nächsten Punkt. 

3.2  Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft)

3.2.1  Gemeinsamkeiten

Was zeichnet  Wissenschaft  als  Unternehmen aus?  Quine vertritt  ebenso  wie
Vollmer und Popper einen konsequenten Fallibilismus (Quine 1995, S. 29 und
Quine 2000, S. 121). An anderen Stellen betont er die Rolle der Prüfbarkeit von
Theorien: 

Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschreibung der Wirklichkeit ver-
nünftigerweise stützen können, ist Prüfbarkeit ihrer beobachtbaren Konsequenzen
auf die altehrwürdige hypothetisch-deduktive Art […] (Quine 2000, S. 114).



3.2.1  Gemeinsamkeiten 67

Außerdem stellen für Quine „Voraussagen von Beobachtungen zur Überprü-
fung einer Hypothese“ (Quine 2000, S. 122) den Kern des „ganzen Unterneh-
mens“, d. h. der Wissenschaft insgesamt, dar. 

Was ist  das Ziel von Wissenschaft? Ähnlich wie  Vollmer und  Popper ver-
pflichtet sich Quine auf Wahrheitssuche als Ziel von Wissenschaft. 

Auch im weiteren Vergleich mit  Vollmers Heuristik und Methodologie, die
an Popper orientiert ist, finden wir Gemeinsamkeiten. Quine nennt Kriterien zur
Bewertung von Hypothesen, die denen Poppers ähnlich sind:

Ein Stück weit bin ich zusammen mit J. S.  Ullian in unserem Bändchen THE
WEB OF BELIEF in diesen Bereich (der Theoriebewertung; Anm. des Autors)
eingedrungen, nämlich dort, wo wir von fünf Tugenden sprachen, die bei einer
Hypothese anzustreben sind: Konservativismus, Allgemeinheit, Einfachheit, Fal-
sifizierbarkeit und Bescheidung. Weiteren Rat kann man sich aus der Wissen-
schaftsgeschichte und ihren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaf-
ten einholen. (Quine 1995, S. 27)

3.2.2  Unterschiede

Anders  als  Vollmer und  Popper versteht  Quine normative  Epistemologie  als
„Technologie der Wahrheitssuche“. 

[…] [N]ormative Epistemologie ist ein Zweig des Ingenieurswesens. Sie ist die
Technologie  der  Wahrheitssuche  oder,  erkenntnistheoretisch  zurückhaltender
ausgedrückt, der Vorhersage […] [E]s geht hier um Effizienz in Bezug auf ein
oberstes  Ziel,  Wahrheit  oder  Vorhersage.  Das Normative  wird  hier,  wie  auch
sonst im Ingenieurswesen, deskriptiv, sobald der Zielparameter explizit gemacht
wird. (Hahn, Schilpp 1988, S. 664f., übersetzt von Spohn; siehe Spohn 1997, S.
10)

Quine führt  als  weitere Norm seiner Methodologie der Wissenschaften an,
man solle sich an die einfachere Theorie halten. Handelt es sich hier um eine
„technologische Norm“? Popper argumentiert dafür, dass die einfachere Theorie



68 3.2.2  Unterschiede

oder Hypothese die leichter zu widerlegende sei. Doch ist sie deshalb auch eher
wahr? Diese Frage lässt sich auch mit Poppers Theorie der Wahrheitsnähe nicht
leicht bejahen, zumal es weitere Argumente gegen sie gibt.1

Die Hauptunterschiede  zwischen der  NE und der  EE liegen erstens  in  der
Verwendung von Wahrheit als „Metapher“ (Quine) auf der einen Seite, während
in der EE Wahrheit eher als Ideal aufgefasst wird, dem wir uns annähern kön-
nen (Popper). 

Zweitens sind für die EE Kriterien wie Prüfbarkeit und prognostische Kraft
einer Theorie mehr als nur eine „technologische Norm“. Die NE ist hier instru-
mentalistisch, während die EE eine realistische Auffassung von Wirklichkeits-
erkenntnis hat (Vollmer 2002, S. 28f.) Die EE nimmt als Voraussetzung einen
hypothetischen Realismus (Vollmer 2002, S. 34-40) an. Danach gibt es eine rea-
le Welt, die bestimmte Strukturen hat. Diese Strukturen können wir teilweise er-
kennen und wir prüfen dann, wie weit wir mit dieser Annahme kommen.

Quine geht  von einem  ontologischen  Relativismus  aus.  Quine spricht  von
Ontologie nur im Sinne von referierenden Aussagesystemen. Die klassische on-
tologische Frage „Was gibt es?“ hält er zwar für legitim, aber er bestreitet, dass
Philosophen darauf  a priori eine Antwort  geben können.  Stattdessen geht  es
Quine darum,  ein  Kriterium  für  ontologische  Verpflichtungen  anzugeben.
Dieses ermöglicht es uns herauszufinden, welche Arten von Dingen eine Theo-
rie überhaupt als existent  annimmt. Die Philosophie stellt fest, welche ontolo-
gischen Verpflichtungen eine Theorie aufweist und reduziert die ontologischen
Verpflichtungen unserer besten wissenschaftlichen Theorien, indem sie letztere
in eine formale, d. h. logische Sprache, übersetzt. Quine redet also nicht wie ein
Realist ist,  also gerade nicht so, dass in der Welt etwas Bestimmtes existiert.
Für ihn heißt, dass etwas ist, wenn und sofern es ein Wert einer gebundenen Va-
riable ist (Quine 1980, S. 86).

Dagegen betont die EE den Abbildcharakter von Erkenntnis: Das Verhältnis
von  Realität  und  Erkenntnis  illustriert  Vollmer am Beispiel  der  graphischen
Projektion. Danach entspricht dem projizierten Objekt die reale Welt, der Pro-
jektion (als Prozess) selbst entsprechen die Signale, die von unseren Sinnesor-
ganen aufgenommen und verarbeitet werden und das Bild, das wir auf dem Pro-



3.2.2  Unterschiede 69

jektionsschirm (entspricht der Erkenntnisapparatur) erhalten, entspricht unserer
Empfindung bzw. Sinneswahrnehmung (Vollmer 2002, S. 222f.)

3.3  Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen

3.3.1  Gemeinsamkeiten

Quine bejaht die „subjektive Bedingtheit der subjektiven Erkenntnisstrukturen“
(Vollmer 2002, S. 177) und spricht von „subjektiven Ähnlichkeitsnormen“. 

In seinem Aufsatz „Natürliche Arten“ spricht er ähnlich wie Vertreter der EE
(dazu zählen außer Vollmer vor allem Campbell, Lorenz und Riedl) von ange-
borenen Erkenntnisstrukturen:

In gewissem Sinne ist ein Maßstab der Ähnlichkeit angeboren. Das ist keine Spit-
ze gegen den Empirismus; es ist ein Allgemeinplatz der Verhaltenspsychologie
[…] Wenn ich also sage, es gebe einen angeborenen Maßstab der Ähnlichkeit, so
ist das eine komprimierte Aussage, der vom Verhalten her eine zutreffende Inter-
pretation gegeben werden kann. In diesem Sinne lässt sich außerdem von ande-
ren Tieren genauso sagen, sie hätten einen angeborenen Maßstab der Ähnlichkeit.
Er ist Teil unserer tierischen Herkunft. (Quine 1975b, S. 169) 

Die EE macht  ausgiebig  Gebrauch  von angeborenen Erkenntnisstrukturen.
Subjektive Erkenntnisstrukturen  sind  „Farbe,  Geruch,  Geschmack,  Muster,
Raum  und  Zeit,  kausale  Verknüpfungen,  logische  Schlüsse,  Begriffe  usw.“
(Vollmer 1985,  S.  46).  Angeborene  subjektive  Erkenntnisstrukturen  (z.  B.
Raum- und Zeitanschauung)  sind  konstitutiv  für  Wahrnehmungs-  und Erfah-
rungserkenntnis und – entgegen Kant – weder allgemein noch notwendig (Voll-
mer 1985, S. 53). Diese Strukturen sind ontogenetisch „a priori“, also unabhän-
gig von individueller Erfahrung. Da sie genetisch bedingt sind, spricht die EE
von ihrer psychologischen „Notwendigkeit“. Sie sind in Millionen von Jahren
getestet wurden und daher überlebensadäquat (Vollmer 1985, S. 208). 



70 3.3.2  Unterschiede

3.3.2  Unterschiede

Quine spricht in dem oben zitierten Aufsatz von Ähnlichkeitsmaßstäben, die in
gewissem Sinn angeboren sind. Quine ist Empirist, während Vollmers EE viele
rationalistische Elemente enthält. Nach der EE ist objektive Erkenntnis möglich
(Vollmer 1985,  S.  279-282,  S.  306-308).  Wahrscheinlich  existiert  sie  sogar
(Vollmer 1985, S. 53). Zwar betont auch Vollmer, dass es nur einen Zugang zur
Welt gibt, nämlich den empirischen. Als weitere rationalistische Elemente nen-
nen wir (Vollmer 1985, S. 190):

• Angeborene Erkenntnisstrukturen sind „notwendig“ in dem Sinne, dass sie
Erkenntnis überhaupt erst möglich machen. Hier knüpft die EE an Kant an.
Unsere Erkenntnis enthält nicht-empirische Elemente.

• Logik und Mathematik sind  Strukturwissenschaften, die analytische Wahr-
heiten entwickeln.

• Nach der hypothetisch-deduktive Methode formulieren wir Theorien, ziehen
Folgerungen,  entwerfen  Tests  und falsifizieren  Hypothesen.  (Dem stimmt
auch Quine zu.) 

• Ähnlich wie in Kants Transzendentalphilosophie ist die Frage nach dem Ur-
sprung der Kategorien relevant. Während nach  Kant eine Antwort unmög-
lich ist, gibt die EE eine Antwort. Kategorien als Erkenntnisstrukturen sind
Ergebnisse biologischer Evolution (Vollmer 1985, S. 185). 

3.4  Darwins Evolutionstheorie

3.4.1  Gemeinsamkeiten

In  dem Aufsatz  „Naturalisierte  Erkenntnistheorie“  (Quine 1975a,  S.  97-126)
nimmt Quine auf Darwins Evolutionstheorie und die EE Bezug, um die Gültig-
keit induktiver Verfahren aufzuzeigen. 



3.4.1  Gemeinsamkeiten 71

Außerdem gibt es den Bereich, den der Psychologe Donald T. Campbell evolutio-
näre Erkenntnistheorie nennt […] Auf diesem Gebiet gibt es Arbeiten von Hüse-
yin  Yilmaz, der zeigt, wie einige Strukturmerkmale der Farbwahrnehmung aus
ihrem selektiven Erhaltungswert hätten vorausgesagt werden können […] Die In-
duktion ist ein noch zentralerer erkenntnistheoretischer Gegenstand, den die Evo-
lution nun klären hilft, dass wir der Erkenntnistheorie die Hilfsquellen der empi-
rischen Wissenschaften erschlossen haben […] (Quine 1975a, S. 125f.) 

An anderer Stelle:  „Selbst bei der Induktion haben wir es im wesentlichen
wieder mit demselben zu tun: mit tierischer Erwartung oder der Ausbildung von
Gewohnheiten.“ (Quine 1975b, S. 171). Quine sieht korrektes, zuverlässiges in-
duktives Schließen als Überlebensvorteil:

Warum sollte denn unsere subjektive Qualitätengliederung einen besonderen Ver-
trag mit der Natur und ein Pfandrecht auf die Zukunft haben?  Darwin wirft ein
wenig Licht ins Dunkel.  Wenn die angeborene Qualitätengliederung der Men-
schen ein in den Genen verankerter Wesenszug ist,  dann wird am ehesten die
Gliederung, die die erfolgreichsten Induktionen geleistet hat, durch natürliche Se-
lektion  dominiert  haben  […]  Kreaturen,  die  in  ihren  Induktionen  permanent
falsch liegen, haben eine tragische, aber lobenswerte Tendenz, zugrunde zu ge-
hen, bevor sie ihre Art reproduzieren. (Quine 1975b, S. 173f.)

Einen weiteren Überlebensvorteil bieten das evolutiv als Nebenprodukt ent-
standene  menschliche  Bewusstsein  und  kognitive  Leistungen  wie  Spracher-
werb:2

Neither are minds entities; they are functions of the organism. The organism is
what has developed and survived in the course of evolution, but evolution is a
continuous process, and in this process intelligence has emerged as the major sur-
vival mechanism of humans. Intelligence depends on the ability to construct and
use symbolism in responding to the environment, and the result of symbolism is
the rise of the meaning relation. Insofar as the organism’s responses are success-
ful, man lives in a world of meanings. Meanings are interpretations of stimuli,
and stimuli are selections from the continuity process in which the organism is
immersed. (Lee 1988, S. 310)



72 3.4.1  Gemeinsamkeiten

Die Rolle der  Darwinschen Evolutionstheorie in der Formulierung und Be-
gründung seines naturalistischen Programms ist – im Gegensatz zur EE – eher
gering. 

3.4.2  Unterschiede

Quine spricht an wenigen Stellen von Evolution. Meist geht es ihm dann um die
Rechtfertigung induktiven Schließens. Für die EE ist Evolution ein Grundpfei-
ler, sozusagen überlebenswichtig. Machen wir uns das anhand einiger Elemente
klar, in denen die EE von der biologischen Evolution als Tatsache Gebrauch
macht. 

• Wir haben bestimmte kognitive Strukturen, weil sie sich in der Evolution als
brauchbar,  als  überlebensadäquat  herausgebildet  haben (Vollmer 1985, S.
214).

• Intersubjektivität  können  wir  durch  „die  partielle  Isomorphie  (Struktur-
gleichheit; Anm. des Autors) menschlicher Gehirne aufgrund der gemeinsa-
men phylogenetischen Abstammung“ (Vollmer 1985, S. 215) erklären.

• Unsere  wissenschaftliche  Erkenntnis  ist  u.  a.  deshalb  fehlbar  (und  oft
falsch), weil das Gehirn nicht zu aller erst ein Erkenntnisorgan ist und sich
in Anpassung an einen Mesokosmos, d. h. der Welt der mittleren Dimensio-
nen, in einem Anpassungsprozess herausgebildet hat. Überschreiten wir die
Dimensionen dieses Mesokosmos, so sind unsere Erkenntnisstrukturen nicht
mehr verbindlich und zuverlässig, so dass wir besonders leicht irren können.

• Erkenntnisfähigkeit  ist  ein  Nebenprodukt  der  evolutiven  Entwicklung des
Menschen. Das erklärt zwanglos Leistungen  und Grenzen unseres kogniti-
ven Apparates. Wir erkennen die Welt zum Teil, weil sich unser Erkenntnis-
vermögen im Laufe von Jahrmillionen in Anpassung an die Umwelt heraus-
gebildet hat und wir nicht überlebt hätten, wenn wir aufgrund unserer Er-
kenntnisstrukturen ständig ein falsches Bild von der Welt erhalten hätten.



3.4.2  Unterschiede 73

Andererseits ist biologische Anpassung  niemals ideal. So können wir auch
Fehlleistungen des kognitiven Apparates erklären (Vollmer 1985, S. 51).

Werfen wir abschließend einen Blick auf ein Argument, das sowohl gegen
die EE als auch gegen die NE Quines vorgebracht wird. Beginnen wir mit der
Letzteren.

3.4.3  Der Vorwurf der Zirkularität

Gegen den  Vorwurf  der  Zirkularität  hat  sich  Quine gewehrt;3 doch hat  er
auch gesagt, dass ihn der Vorwurf gar nicht beeindrucke.4 Gochet behauptet,
Quine werde zu Unrecht zirkuläres Vorgehen unterstellt. 

Nehmen wir das Problem der Induktion. dass Induktion Erfolg hat, ist eine Tatsa-
che. Doch Induktion beruht auf subjektiven Ähnlichkeitsnormen: ‘[Wir] basieren
unsere Vorhersagen auf beobachtbare Regelmäßigkeiten; und dies sind die Regel-
mäßigkeiten aufgrund unserer subjektiven Ähnlichkeitsnormen’ (Quine 1974, S.
70; The roots of reference, Anm. des Autors). (Gochet 1984, S. 55f.)

Quine rechtfertigt nicht Induktion mittels der Darwinschen Theorie, die selbst
auf Induktion beruht: „Doch da  Quine auf eine Explikation und nicht auf eine
Grundlegung des Wissens aus ist, entfällt jener Vorwurf“ (Gochet 1984, S. 56). 

Vollmer diskutiert ausführlich die Vorwürfe der Zirkularität (Vollmer 1985,
S. 217-267). Wir besprechen hier nur kurz  Vollmers Replik auf den Einwand,
die EE sei zirkulär.

• Gegen die Behauptung, dass der hypothetische Realismus sich selbst wider-
lege, führt Vollmer (1985, S. 251f.) an, dass die Behauptung, alle Sätze sei-
en hypothetisch, zwar falsch sei. Der hypothetische Realismus behauptet je-
doch nur, dass alle synthetischen Sätze hypothetisch sind. Wenn dieser Satz
seinerseits analytisch ist, so ist er nicht selbstanwendbar, da er nichts über
analytische Sätze sagt. Ist er synthetisch, so ist er selbstanwendbar, insbe-



74 3.4.3  Der Vorwurf der Zirkularität

sondere könnte er dann falsch sein, was allerdings kein Selbstwiderspruch
ist.

• Ein weiterer Einwand lautet: „Die reale Welt ist nichts weiter als die Welt
unserer Erfahrung“ (Vollmer 1985, S. 252). Diesen Vorwurf, der von Trans-
zendentalphilosophen vorgebracht wird, entkräftet  Vollmer so: Es ist rich-
tig, dass es subjektive Erkenntnisstrukturen gibt. Sie sind aber nicht notwen-
dig und nicht allgemeingültig. Und sie gelten nicht für theoretische Erkennt-
nis. Wissenschaftliche Theorien können Wahrnehmungserkenntnis und All-
tagserkenntnis übersteigen.  Kants Anschauungsformen erweisen sich größ-
tenteils als falsch, wenn man sie modernen physikalischen Theorien gegen-
überstellt. Doch selbst wenn wir mit Unanschaulichem konfrontiert sind, das
unsere Erfahrungswelt übersteigt, so können wir es prüfen (Vollmer 1985,
S. 256).

• Ein dritter Einwand lautet, dass die Evolutionstheorie zirkulär ist. Ein Teil
dieses Arguments behauptet z. B., dass die Darwinsche Evolutionstheorie ei-
ne Tautologie ist: Fortpflanzungserfolg einer Art hängt von der Fitness ihrer
Mitglieder ab. Wie wird Fitness definiert? Dadurch, dass man sagt, die Fit-
testen seien diejenigen, die überleben. Dann behauptet das Prinzip nur  das
Überleben dessen, der überlebt (Vollmer 1985, S. 260). Wir können Fitness
ohne Rückgriff auf langfristiges Überleben definieren, indem wir Fitness als
Kombination dreier Parameter auffassen: Stabilität des Systems, Reproduk-
tionsgeschwindigkeit  und Qualität  (Genauigkeit,  Treue und Invarianz) der
Reproduktion.

Fassen wir die Ergebnisse dieses Vergleiches in einer Tabelle zusammen.



4  Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre Erkenntnistheorie im Überblick 75

4  Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre 
Erkenntnistheorie im Überblick

Kriterium/Frage Gemeinsamkeiten Unterschiede
NE EE

Vertreten EE und
NE einen Natu-
ralismus?

Ja, beide vertreten
ein naturalistisches
Programm.

Radikaler Natu-
ralismus: NE ist
eine empirische
Disziplin.

Die EE hat einen philoso-
phischen Anspruch: Er-
kenntnistheorie ist eine
metatheoretische und
normative Disziplin.

Was ist das Ziel
von Wissenschaft?

Wahrheit; weitere
normative Elemen-
te: Prüfbarkeit,
Prognosefähigkeit,
Einfachheit, Falsifi-
zierbarkeit

Wahrheit als Me-
tapher und techno-
logische Norm; in-
strumentalistische
Auffassung bezüg-
lich weiterer Nor-
men

Hypothetischer Realis-
mus als Voraussetzung
für Wirklichkeitserkennt-
nis; Erkenntnis als Ab-
bild der Welt durch Re-
konstruktion realer
Strukturen im erkennen-
den Subjekt. 

Relevanz angebo-
rener Erkenntniss-
trukturen

Es gibt angeborene
Erkenntnisstruk-
turen.

Sie spielen eine
untergeordnete
Rolle.

Sie sind konstitutiv für
viele Leistungen und
Grenzen menschlicher
Erkenntnis: Sie sind on-
togenetisch a priori. Es
sind „angeborene Ideen“
in Form von konstruk-
tiven Vorurteilen, Hypo-
thesen, Erwartungen,
Vermutungen.

Relevanz der Evo-
lutionstheorie

NE und EE machen
bei der Erklärung
unseres Erkenntnis-
vermögens von der
Evolutionstheorie
Gebrauch. 

Die Evolutions-
theorie spielt eine
geringe Rolle. Die
NE nimmt z. B.
bei der Rechtferti-
gung induktiven
Schließens darauf
Bezug. 

Der Name deutet es be-
reits an: Evolution ist ein
Pfeiler der EE: Unser Er-
kenntnisapparat ist ein
Ergebnis der Evolution.
Erkenntnisstrukturen ha-
ben sich evolutiv in An-
passung auf die reale
Welt herausgebildet.

Tabelle 1: Evolutionäre Erkenntnistheorie und Naturalisierte Erkenntnistheorie
im Vergleich



76 5  Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionäre Erkenntnistheorie? 

5  Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionäre 
Erkenntnistheorie? 

Der geneigte Leser mag sich fragen, welche Folgerungen sich aus dem bisher
Dargelegten ergeben. Wir fassen zusammen, welche Argumente sich gegen die
EE und die NE richten (5.1) und nennen dann Argumente, die ungerechtfertigt
gegen beide Positionen gerichtet sind, aber nur die NE treffen (5.2). Wir lassen
an dieser Stelle offen, inwieweit die Einwände berechtigt sind. 

5.1  Argumente gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die 
Evolutionäre Erkenntnistheorie

Eine Klassifikation der Argumente gegen beide diskutierten Positionen als Ver-
treter eines relativ starken Naturalismus bietet sich an:

• Kritik des ontologischen Naturalismus: Quine und Vollmer schließen sich in
erster Linie einer Ontologie an, die an der Physik als Leitwissenschaft orien-
tiert ist. Quine ist hier expliziter und hat seine Ontologie auch ausgearbeitet.

• Kritik  des philosophischen  Anspruchs:  Insbesondere  Quine wird jeglicher
philosophische Anspruch im Sinne einer Metareflexion abgesprochen. Voll-
mer erhebt  zwar den Anspruch,  Philosophie  in Anschluss  an traditionelle
Fragestellungen  zu  begründen  (Wahrheit,  Rechtfertigung  von  Erkenntnis,
Wissen, Reichweite und Grenzen menschlichen Wissens u. a.) Wie es mit
der Einlösung dieses Anspruchs bestellt ist, bleibt strittig (siehe etwa Flonta
2000, S. 183). 

• Damit  eng  zusammen hängt  die  Tendenz  fortschreitender  Erklärung  oder
Ersetzung  epistemischer  Begriffe (Wissen/Erkenntnis,  Begründung/Recht-
fertigung)  durch  psychologische,  physikalische  oder  biologische  Begriffe
sowie die Ersetzung epistemischer Beziehungen durch kausale Beziehungen
(Flonta 2000, S. 163).



5.1  Argumente gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die Evolutionäre Erkenntnistheorie 77

• Aufgabe normativer Elemente: EE und NE haben sich von traditioneller Er-
kenntnistheorie, die immer auch normative Elemente hat, verabschiedet und
geraten leicht in performative Selbstwidersprüche und andere Schwierigkei-
ten (Hartmann, Lange 2000, S. 152ff.)

• Kritik  des  methodologischen  Naturalismus:  Die  Reichweite  naturwissen-
schaftlicher  Erklärungen  in  der  Erkenntnistheorie  wird  von  Naturalisten
überschätzt (Keil, Schnädelbach 2000, S. 20ff.) Diese Kritik trifft nicht die
EE und die NE gleichermaßen. 

• Begriffliche Unklarheiten, Metaphernprobleme, Missbrauch von Analogien:
„Wer von Natur partout nicht reden will, soll vom Naturalismus schweigen“
(Keil 1993, S. 360). 

Diese – natürlich unvollständige Liste – zeigt einige Linien aktueller Debat-
ten. (Eine Systematisierung wichtiger antinaturalistischer Argumente bietet Su-
kopp 2006, Kapitel 3.3.) Wer sich gegen EE und NE positionieren möchte, soll-
te genauer hinsehen, wie die folgenden Argumente zeigen.       

5.2  Radikaler Naturalismus: Against Quine     

Wir betrachten zwei gute Argumente gegen  Quine, die  so nicht gegen die EE
ins Feld geführt werden können, den Vorwurf interner Inkonsistenz (5.2.1) sei-
ner Position und die Kritik des Quineschen Holismus (5.2.2). 

5.2.1  Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten

Einige Sätze des methodologischen Naturalismus sind keine naturwissenschaft-
lichen  Sätze,  sondern  metaphysisch-philosophische.  Sie  sollten  nach  eigener
Maßgabe gerade wegen der engen Rationalitätskriterien aufgeben werden.5

Unterstellt wird die Geltung des Kausalprinzips. Das Prinzip besagt, dass je-
des Geschehen eine Ursache hat. Dieses Prinzip liegt allen universellen, natur-



78 5.2.1  Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten

wissenschaftlichen Erklärungen zu Grunde. Sie stehen und fallen mit der Ak-
zeptierbarkeit des Kausalprinzips. Rein empirisch ist das Kausalprinzip offen-
sichtlich nicht. Wäre es so, dann hätte es die Form „Immer wenn S1 geschieht,
dann geschieht S2“. Ereignisse vom Typ S1 heißen Ursachen und vom Typ S2
Wirkungen.  Wenn das Kausalprinzip selbst ein derartiges Kausalgesetz wäre,
dann würde aus „Immer wenn ein Geschehen eintritt (S1), dann existiert ein es
verursachendes Geschehen (S2)“ folgen, dass jedes Geschehen die Existenz sei-
ner Ursache verursacht. Das ist offenbar falsch. 

Bei der Etablierung eines Kausalgesetzes als Bedingung der Möglichkeit von
Naturwissenschaft ergibt sich ebenfalls ein Problem, so dass methodologische
Naturalisten  insgesamt das  Problem haben,  Kausalgesetze  als  nicht-metaphy-
sische Gesetze auszuweisen. 

In  einer  nicht-metaphysischen  Interpretation  des  Kausalprinzips  ist  dieses
keine Aussage, sondern eine die naturwissenschaftliche Forschung leitende me-
thodologische Norm.

Eine Frage, zu der sich Quine selbst in verschiedener Weise geäußert hat, be-
trifft  den Status seines Naturalismus? Er behauptet einerseits, dass ihn nichts
vom Naturalismus als Programm abbringen kann:

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Gründe können mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Natu-
ralismus abzubringen. (Quine 2000, S. 121) 

Andererseits sieht er Empirismus und damit „die oberste Norm der naturali-
sierten Erkenntnistheorie“ als fallibel:

Zum anderen kommen sogar Hellseherei und Telepathie nach wie vor als Mög-
lichkeiten für die Wissenschaft in Frage, wenn auch als totgeweihte. Es würde
ganz außergewöhnlicher Indizien bedürfen, um sie wiederzubeleben, doch sollte
dies tatsächlich geschehen, hätte sich damit eben auch der Empirismus selbst –
die oberste Norm der naturalistischen Erkenntnistheorie, wie wir gesehen haben –
erledigt. Denn vergessen wir nicht, dass diese Norm – und mit ihr die gesamte
naturalistische Erkenntnistheorie – ihrerseits  Teil  der Wissenschaft ist und Wis-
senschaft stets fallibel und korrigierbar bleibt. (Quine 1995, S. 29)



5.2.1  Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten 79

Dann stellt sich die Frage, was Quines Naturalismus als Programm über die
naturalisierte Erkenntnistheorie hinaus auszeichnet? Was ist es, das  Quine am
Naturalismus „um jeden Preis“ festhalten lässt? 

Der springende Punkt in  meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natu-
ralismus ist der folgende: Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschrei-
bung der Wirklichkeit vernünftigerweise stützen können, ist Prüfbarkeit ihrer be-
obachtbaren  Konsequenzen  auf  die  altehrwürdige  hypothetisch-deduktive  Art
[…] (Quine 2000, S. 114) 

Ist es also ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften, die Teil des
Naturalismus ist,  nicht  revidierbar? Wenn Philosophie und Naturwissenschaft
nahtlos ineinander übergehen und Naturwissenschaft fallibel und revidierbar ist,
was ist dann in der Philosophie nicht fallibel? Es ist das, was nicht prüfbar ist.
Dieser Teil der Methodologie ist der kritische Rationalismus der alten Popper-
schen Schule. Er ist nicht zwingend mit dem Naturalismus verbunden. (Popper
war kritischer Rationalist, aber kein Naturalist. Dazu genügt ein Blick auf seine
3-Welten-Lehre.)

Wir nehmen für den Fortgang der Kritik an, dass Quine – in seinen eigenen
Formulierungen – konsistent ist. Dann können wir immer noch  Quines Erset-
zungsthese, d. h. Quines Überführung von Philosophie in empirische Psycholo-
gie (Kornblith 1994, S. 3ff.), kritisieren.6

Wir betrachten  der  Kürze halber  nur  ein  Argument  Sosas (Almeder 1990,
266ff.) und lassen andere Kritiker außen vor (Hartmann,  Lange 2000, S. 144-
162; Janich 2000, S. 94f.) Sosa rekonstruiert Quine in drei Thesen: 

Q1: Was beansprucht unsere wissenschaftliche Gesamttheorie, wenn sie auf die
Welt blickt? Sie ist irgendwie so konstruiert, dass sie uns die Kette der Stimu-
lationen so erscheinen lässt, wie es nach unserer Theorie zu erwarten ist.

Q2:  Trotzdem sind Elektronen, Stöcke, Steine, Elektronen und Moleküle tat-
sächlich real.



80 5.2.1  Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten

Q3: Innerhalb der Wissenschaften selbst und nicht innerhalb einer vorgängigen
Philosophie wird Realität passend (angemessen) identifiziert und beschrieben.

Q1-Q3 bilden zusammen eine inkohärente Gruppe von Sätzen. 

If we trust science as the measure of reality, and if we think there really are sticks
and stones, then we can’t have science accept only a world ‘somehow so struc-
tured as to assure’ (Anführungszeichen in der Zitation Almeders; Anm. des Au-
tors) certain sequences of stimulations or the like. Our science must also claim
that there really are sticks and stones. (Sosa, nach Almeder 1990, S. 266)

Almeder hält  Sosas Kritik für pointiert. Er selbst hält  Quines Argument für
eine naturalisierte Erkenntnistheorie für ein  philosophisches Argument.  Quine
argumentiert  gegen  eine  „erste  Philosophie“.  Diese  Argumentation  ist  nur
schlüssig, wenn zwei philosophische Prämissen über die Reichweite menschli-
chen Wissens haltbar sind. Die erste Prämisse – in Anschluss an Humes Skepti-
zismus gegenüber empirischem Wissen – können wir gut nachvollziehen. Aller-
dings  kann  das  Induktionsproblem eben  nicht  empirisch  gelöst  werden.  Die
zweite Prämisse ist die Zurückweisung der Unterscheidung analytisch-synthe-
tisch. Sie hängen von Quines Sicht über Bedeutung ab, von Quines Sprachphi-
losophie und beruhen letztendlich auf Quines Variante einer Art von erster Phi-
losophie oder jedenfalls auf einer Rechtfertigung traditioneller Fragestellungen
(Almeder 1990, S. 266f.) 

5.2.2  Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 

Keil und Schnädelbach kommern zu dem Schluss: „Wir haben dafür argumen-
tiert, dass vieles, was als Naturalismus firmiert, diesen Namen nicht verdient,
während das, was ihn verdient, nicht verdient, vertreten zu werden“ (2000, S.
45). Gegen Quine führen die Beiden an, dass er sein „Schiff unter falscher Flag-
ge“ segeln lässt. 



5.2.2  Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 81

Seine  apriorismuskritischen,  antifundamentalistischen  und  holistischen  Formu-
lierungen machen dann Sinn, wenn man ‘Vernunft’ für ‘Wissenschaft’ einsetzt.
Die Vernunft ist keinem höherem Tribunal verantwortlich, ihr gegenüber ist radi-
kale Skepsis unangebracht,  sie birgt alle Korrektive in sich […] Die Wertschät-
zung für die Wissenschaft ist gerechtfertigt, weil und insofern es dort in der Re-
gel vernünftig zugeht. (Keil, Schnädelbach 2000, S. 45)

Um den Holismus soll es im Folgenden gehen. Erstens ist Quine in Bezug auf
die Wahl der Wissenschaften, die einen Beitrag zu vormals erkenntnistheoreti-
schen Problemen leisten können, nur scheinbar tolerant. Seine Beispiele nimmt
er aus Mathematik und Naturwissenschaften. Kultur- und Geisteswissenschaf-
ten fehlen ebenso wie Philosophie  als  „Reflexionsdisziplin“ (Janich 2000,  S.
95). Zudem beschränkt er sich – ähnlich dem Wiener Kreis – den er kritisiert,
auf wissenschaftliches Wissen. Die Unterscheidung samt der unterschiedlichen
Ansprüche von individuellem „Privatwissen, dem vor- und außerwissenschaftli-
chen öffentlichen Wissen der Alltagswelt sowie dem wissenschaftlichen Wis-
sen“ (Janich 2000, S. 95) entgeht ihm. Damit beschränkt Quine willkürlich den
Kreis der Erkenntnisformen. 

Quines Theorie der Sprache, insbesondere, wie wir zu Wissenschaftssprache
gelangen  und wie  sie  funktioniert,  sind  problematisch.  Quine überbetont  die
Rolle  von  Behauptungssätzen  und  der  Empirie  sowohl  beim  Erlernen  einer
wissenschaftlichen Sprache als auch beim kindlichen Spracherwerb. Wichtiger
als diese sind aber Auffordern, Bitten, Fragen, performative Sprechakte (und in-
dividueller Spracherwerb) sowie „Regeln, Prinzipien, Postulate, Maximen, kurz,
[...] Grundsätze mit aufforderndem Charakter“ (Janich 2000, S. 96). 

Diese  Spannungen  zwischen „harten“ und „weichen“ Theorieteilen  Quines
(Fogelin 1997) können gegen seinen Holismus gewendet werden. 



82 5.2.2  Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 

Harte Bestandteile Weiche Bestandteile

Physikalistische Ontologie Holismus bezüglich Bedeutungen sprachli-
cher Ausdrücke

Extensionalistische Logik Holismus bezüglich empirischer Recht-
fertigung von Theorie 

Naturalistische Erkenntnistheorie Prinzipielle Revidierbarkeit jedes Satzes in
einer Theorie

Behavioristische Psychologie Unbestimmtheit der Übersetzung
Unentscheidbarkeit der Referenz
Unmöglichkeit theorieunabhängiger bzw. 
-invarianter Fakten

Tabelle 2: Harte und weiche Bestandteile in Quines Philosophie

Einige  Probleme  rund  um  Quines  Holismus  sind  nicht  gelöst.  Dazu  zählt
Quines geizige Ontologie. Es gibt danach nur physische Gegenstände und Klas-
sen. Als „Intensionsflüchtling“ hat er Schwierigkeiten zu sagen, wie Propositio-
nen,  mentale  Eigenschaften  oder  Modalitäten  tatsächlich  aufzufassen  sind,
wenn man sie entweder leugnet oder mit ihnen nichts anfassen kann. Wissen-
schaftstheoretisch hat er das Problem zu sagen, welche unserer prinzipiell fal-
liblen  Überzeugungen  wir  aufgeben  sollten,  wenn  unsere  Theorien  über  die
Welt scheitern. Auch wenn unsere theoretischen Aussagen als Kollektiv vor das
Tribunal unserer sinnlichen Erfahrung treten, folgt noch nicht, dass wir unsere
Theorien an beliebiger Stelle revidieren. Hier zeigt bereits ein Blick in die Wis-
senschaftsgeschichte, welche harten Kerne theoretischer (oder vortheoretischer)
Überzeugungen Wissenschaftler aufgeben wollten und aufgegeben haben. Das
Bild vom Netz unserer Überzeugungen ist nur so lange treffend, wie man seine
Grenze erkennt: Einige Knoten sind fester und von manchen Knotenpunkten ge-
hen mehr Fäden als von anderen Knotenpunkten aus. Quines bestätigungstheo-
retischer Holismus steht zudem in Konkurrenz zu der privilegierten Rolle von
Beobachtungssätzen, die der späte Quine diesen zuschrieb (Keil 2002, S. 68).



Anmerkungen 83

Anmerkungen

1  Spohn (1997, S. 10f.) nennt ein Argument von BonJour, nach dem auch ein kohärentes Sys-
tem vermutlich wahr ist. Kohärenz ist selbst keine naturalistische Forderung, so dass es sich
schlecht unter das Gebot der Wahrheitssuche fassen lässt. 

2  Lee bemerkt dazu: “Knowledge is not founded wholly or even primarily on observation sen-
tences. Observation is necessary, but in addition knowledge requires intensions – the way
that meanings are interconnected because of the interconnection of successful responses, and
‘successful’ here means having positive survival value in the evolutionary process. The evo-
lutionary process is a continuum, and the world of naturalistic philosophy such as Quine’s
should be a world of continuity, not of discrete objects and entities.” (Lee 1988, S. 311)

3 „Ich berufe mich nicht auf die Darwinsche Biologie, um die Induktion zu rechtfertigen. Das
wäre zirkulär, da ja biologisches Wissen selbst auf Induktion beruht. Dass Induktion funk-
tioniert  setze ich vielmehr voraus,  um dann festzustellen,  dass die  Darwinsche Biologie,
wenn sie richtig ist, erklären hilft, warum die Induktion so gut funktioniert, wie sie funktio-
niert.“ (Quine 1974, S. 70) 

4     „An dieser Stelle sei es mir gestattet zu bemerken, dass die Proteste, ich würde Darwins und
andere induktive Verallgemeinerungen verwenden, um die Induktion zu rechtfertigen, und
somit zirkulär argumentieren, mich nicht beeindrucken. Ich bin deshalb nicht beeindruckt,
weil ich eine naturalistische Position innehabe. Ich sehe in der Philosophie nicht eine Pro-
pädeutik oder ein Fundament der Wissenschaft a priori. Vielmehr sehe ich zwischen beiden
einen stetigen Zusammenhang. Die Philosophie und die Wissenschaft sitzen meines Erach-
tens im selben Boot – einem Boot, das wir, um wieder einmal auf Neuraths Gleichnis zu-
rückzugreifen, nur auf offener See umbauen können, während wir uns in ihm über Wasser
halten.  Es  gibt  keinen  darüberstehenden  Standpunkt,  keine  erste  Philosophie.“  (Quine
1975b, S. 173f.)

5  Sagal (2001, S. 102f.) kritisiert Quine wegen zirkulärer Argumentation: “But contra Quine,
it would seem that the circularity question would obtrude here. For we would not want to as-
sume later historical steps in the attempt to justify earlier steps […] Ironically enough Quine
himself has made important use of what we might term the method of rational reconstruc-
tion as fictitious history, especially in  Identity, Ostension and Hypostasis  and Speaking of
Objects.  But in these,  Quine is not explicit  why he spends time with this make believe.
However, in Epistemology Naturalized he gives us a reason; but it has little to do with the
traditional epistemological motives for rational reconstruction. The new epistemology […]
‘could still include, even, something like the old rational reconstruction to whatever degree



84 Anmerkungen

such reconstruction is practicable; for imaginative constructions can afford hints of actual
psychological processes, in much the way that mechanical stimulations can. But a conspicu-
ous difference between the old epistemology and the epistemological enterprise in this new
psychological setting is that we can now make free our empirical psychology’ (Quine 1975,
83)”.

6  Zur Darstellung und Kritik des Quineschen Psychologismus und der Debatte um die Rolle
apriorischer Erkenntnistheorie siehe Kornblith 1994. Auch wer einen Psychologismus in der
dort geschilderten Variante vertritt, kann für eine Erkenntnistheorie mit apriorischen Antei-
len argumentieren. Eine ständige gegenseitige Neuanpassung beschleunigt den Fortschritt in
beiden Disziplinen, Erkenntnistheorie und empirischer Psychologie:        

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to answer epis-
temological questions a priori, epistemological truths are anything but obvious. It would
be foolhardy not to subject epistemological theories to empirical tests. If skepticism is to
be rejected,  then epistemology and psychology impose significant  constraints on each
other. The best way to develop epistemological theories is  thus to employ these con-
straints in a way that allows us to prod the theory along by confronting it with empirical
tests. (Kornblith 1994, S. 12)  



Bibliographie 85

Bibliographie

Almeder, Robert (1990): On naturalizing epistemology. In: American Philoso-
phical Quarterly 27, Nr. 4, S. 263-279.

Flonta, Mircea (2000): Gemäßigter und radikaler erkenntnistheoretischer Natu-
ralismus. In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philo-
sophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 163-186.

Fogelin, Robert J. (1997): Quine’s limited naturalism. In: The Journal of Philo-
sophy 94, p. 543-563.

Gibson, Roger F. Jr. (1988): Translation, Physics and Facts of the Matter. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 139-157.

Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion: ein Versuch vergleichender Philo-
sophie. Frankfurt am Main; Berlin; Wien: Ullstein.

Janich,  Peter  (2000):  Was  ist  Erkenntnis?  Eine  philosophische  Einführung.
München: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Keil,  Geert;  Schnädelbach,  Herbert  (2000):  Naturalismus.  In:  Keil,  Geert;
Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Beiträge. Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 6-45.

Keil, Geert (2002): Quine zur Einführung. Hamburg: Junius.
Koppelberg, Dirk (2000): Was ist Naturalismus in der gegenwärtigen Philoso-

phie? In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert  (Hg.):  Naturalismus:  Philoso-
phische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 68-91.

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT
Press, S. 1-14.

Lahno, Bernd: Was geschieht eigentlich, wenn etwas geschieht? Kausalität und
die evolutionäre Erkenntnistheorie (http://www.uni-duisburg.de/FB1/PHILO/
index/  Lahno-Habil.htm  , 14 Seiten, Version vom 9. 11.04). 

Lee,  Harold  N.  (1988):  Discourse  and  Event:  The Logician  and Reality.  In:
Hahn, Edwin;  Schilpp, Paul  Arthur (ed.)  (1988):  The Philosophy of  W.V.
Quine. La Salle: Open Court, p. 295-314.



86 Bibliographie

Lüke, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische  Menschenbild.  In:  Kosmische  Bescheidenheit.  Was  Natura-
listen und Theologen voneinander lernen können. Freiburg i. Br.: Verlag der
Katholischen Erzdiözese Freiburg, S. 127-148. 

Mahner,  Martin  (2002):  Stichwort:  Naturalismus.  In:  Naturwissenschaftliche
Rundschau 155, Heft 12, S. 689-690.

Quine, Willard Van Orman (1951): Two Dogmas of Empiricism. In: The Philo-
sophical Review 60, p. 20-43.

Quine,  Willard  Van Orman (1974):  The  roots  of  Reference.  La Salle:  Open
Court.

Quine, Willard Van Orman (1975): Ontologische Relativität. In: Quine, Willard
Van Orman (1975): Ontologische Relativität und andere Schriften. Stuttgart:
Reclam, S. 41-96.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Naturalisierte Erkenntnistheorie. In: Quine,
Willard Van Orman: Ontologische Relativität und andere Schriften. Stuttgart:
Reclam, S. 97-126.

Quine, Willard Van Orman (1975b): Natürliche Arten. In:  Quine, Willard Van
Orman: Ontologische Relativität und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S.
157-189.

Quine, Willard Van Orman (21980): From a logical point of view: 9 logico-phi-
losophical essays. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schöningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus – oder: Nicht über seine Ver-
hältnisse leben. In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus:
Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Quitterer, Josef;  Runggaldier, Edmund (Hg.) (1999): Der neue Naturalismus –
eine  Herausforderung  an  das  christliche  Menschenbild.  Stuttgart  [u.  a.]:
Kohlhammer. 

Spohn, Wolfgang: Wo stehen wir heute mit dem Problem der Induktion? Vor-
trag  auf  der  Wissenschaftlichen  Tagung  „Erfahrung  und  Urteilskraft“  des
Engeren Kreises der Allgemeinen Gesellschaft für Philosophie in Deutsch-



Bibliographie 87

land  in  Halle  im September  1997  (http://www.uni-konstanz.de/FuF/Philo/-
Philosophie/Mitarb  eiter/spohn_files/wspohn29.pdf  , 17 Seiten).

Stich, Stephen (2000): Puritanischer Naturalismus. In:  Keil, Geert;  Schnädel-
bach,  Herbert  (Hg.):  Naturalismus:  Philosophische  Beiträge.  Frankfurt  am
Main: Suhrkamp, S. 92-112.

Vollmer, Gerhard (11985): Was können wir wissen? Bd. 1. Die Erkenntnis der
Natur. Stuttgart: Hirzel.

Vollmer, Gerhard (1995): Was ist Naturalismus? Eine Begriffsverschärfung in
12 Thesen. In: ders.:  Auf der Suche nach der Ordnung: Beiträge zu einem
naturalistischen Welt- und Menschenbild. Stuttgart: Hirzel.

Vollmer, Gerhard (82002): Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel. 
Wetz, Franz Josef (2003): Der neue Naturalismus. Eine Annäherung. In: Kos-

mische Bescheidenheit. Was Naturalisten und Theologen voneinander lernen
können. Freiburg i. Br.: Verlag der Katholischen Erzdiözese Freiburg, S. 41-
66. 

Wrenn, Chase B.: Artikel “Naturalistic Epistemology”. In: The Internet Ency-
clopedia  of  Philosophy  (http://www.iep.utm.edu/n/nat-epis.htm,  11  Seiten,
Version vom 10.11.04).





Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativität und die Rolle der Evolution 89

Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit,
Normativität und die Rolle der Evolution

Spätestens  seit  seinem  einflussreichen  Aufsatz  “Epistemology  Naturalized”
(1969 engl.; dt. 1975) wird Quine wegen seines radikalen Naturalismus gefeiert
und gefürchtet. In diesem Beitrag werfen wir zunächst einen Blick auf  Quines
Stellung  zum Kritischen Rationalismus und anschließend  auf sein Verhältnis
zur Evolutionären Erkenntnistheorie (EE). Aus Quines Auffassungen bezüglich
seiner Wahrheitstheorie, der Rolle von Normativität in der Wissenschaftstheorie
sowie der Relevanz von Evolution in der Philosophie Quines ergeben sich meh-
rere Probleme, die wir abschließend behandeln.  

1  Quine und der kritische Rationalismus

Ähnlich wie  Popper1 verpflichtet sich  Quine auf Wahrheitssuche als Ziel von
Wissenschaft. 

Anders als Popper versteht Quine normative Epistemologie als „Technologie
der Wahrheitssuche“. 

[…] [N]ormative Epistemologie ist ein Zweig des Ingenieurswesens. Sie ist die
Technologie  der  Wahrheitssuche  oder,  erkenntnistheoretisch  zurückhaltender
ausgedrückt, der Vorhersage […] [E]s geht hier um Effizienz in Bezug auf ein
oberstes  Ziel,  Wahrheit  oder  Vorhersage.  Das Normative  wird  hier,  wie  auch
sonst im Ingenieurswesen, deskriptiv, sobald der Zielparameter explizit gemacht
wird. (Hahn, Schilpp 1988, S. 664f., übersetzt von Spohn; siehe Spohn 1997, S.
10)

Quine führt  als  weitere Norm seiner Methodologie der Wissenschaften an,
man solle sich an die einfachere Theorie halten. Handelt es sich hier um eine
„technologische Norm“? Popper argumentiert dafür, dass die einfachere Theorie
oder Hypothese die leichter zu widerlegende ist. Doch ist sie deshalb auch eher



90 1  Quine und der kritische Rationalismus

wahr? Diese Frage lässt sich auch mit Poppers Theorie der Wahrheitsnähe nicht
leicht bejahen, zumal es weitere Argumente gegen sie gibt.2

Auch im weiteren Vergleich mit Poppers Heuristik und Methodologie finden
wir zwischen  Popper und  Quine Gemeinsamkeiten.  Quine nennt Kriterien zur
Bewertung von Hypothesen, die denen Poppers ähnlich sind:

Ein Stück weit bin ich zusammen mit J. S.  Ullian in unserem Bändchen THE
WEB OF BELIEF in diesen Bereich (der Theoriebewertung; Anm. TS) einge-
drungen, nämlich dort, wo wir von fünf Tugenden sprachen, die bei einer Hypo-
these  anzustreben  sind:  Konservativismus,  Allgemeinheit,  Einfachheit,  Falsifi-
zierbarkeit und Bescheidung. Weiteren Rat kann man sich aus der Wissenschafts-
geschichte und ihren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaften ein-
holen. (Quine 1995, S. 27)

2  Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines 
Erkenntnistheorie?

Die  Rolle  der  Darwinschen  Evolutionstheorie  in  der  Formulierung  und  Be-
gründung seines naturalistischen Programms ist eher gering.  Quine bejaht die
„subjektive Bedingtheit  der subjektiven Erkenntnisstrukturen“ (Vollmer 2002,
S. 177). Außerdem verwendet Quine ein Argument,3 das von seiner Bezugnah-
me auf Darwin inspiriert ist. Es wurde von Hilary Kornblith vorgeschlagen und
von Bradie rekonstruiert (siehe Almeder 1998, S. 39; Übersetzung von TS):

P1: Das Glauben wahrer Überzeugungen hat einen Überlebensvorteil.
Deswegen P2: Natürliche Selektion garantiert uns, dass unsere angeborene in-
tellektuelle Ausstattung uns eine Prädisposition gibt, wahre Überzeugungen zu
haben.
Deswegen P3: Wissen ist ein notwendig (zwangsläufig) auftretendes Nebenpro-
dukt der natürlichen Auslese.

Kornblith fügt eine weitere Prämisse hinzu, um zum gewünschten Schluss ei-
ner vollständig naturalisierten Erkenntnistheorie zu gelangen:



2  Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 91

P4: Wenn die Natur uns so konstruiert hat, dass unsere überzeugungsbildenden
Prozesse auf wahren Überzeugungen aufbauen, dann muss es so sein, dass die
Prozesse, durch die wir zu unseren Überzeugungen gelangen, gerade die sind,
durch die wir zu ihnen gelangen sollten. (Almeder 1998, S. 39f.)

Daraus gewinnt er den Schluss: „P5: Die Prozesse, durch die wir zu unseren
Überzeugungen gelangen, sind jene, durch die wir zu ihnen gelangen sollten.“
(Almeder 1998, S. 40)

Allerdings ist dieses Argument heftig kritisiert worden.4

In  dem  eingangs  erwähnten  Aufsatz  „Naturalisierte  Erkenntnistheorie“
(Quine 1975a, S. 97-126) nimmt Quine auf  Darwins Evolutionstheorie Bezug,
um die Gültigkeit induktiver Verfahren aufzuzeigen. 

Außerdem gibt es den Bereich, den der Psychologe Donald T. Campbell evolutio-
näre Erkenntnistheorie nennt […] Auf diesem Gebiet gibt es Arbeiten von Hüse-
yin  Yilmaz, der zeigt, wie einige Strukturmerkmale der Farbwahrnehmung aus
ihrem selektiven Erhaltungswert hätten vorausgesagt werden können […] Die In-
duktion ist ein noch zentralerer erkenntnistheoretischer Gegenstand, den die Evo-
lution nun klären hilft, da wir der Erkenntnistheorie die Hilfsquellen der empi-
rischen Wissenschaften erschlossen haben […] (Quine 1975a, S. 125f.) 

Gegen den Vorwurf  der  Zirkularität  hat  sich  Quine gewehrt;5 doch hat  er
auch gesagt, dass ihn der Vorwurf gar nicht beeindrucke.6 Gochet behauptet,
Quine werde zu Unrecht zirkuläres Vorgehen unterstellt. 

Die Fruchtbarkeit der naturalisierten Epistemologie zeigt sich daran, dass sie die
Probleme lösen kann, die bis dahin unlösbar erschienen waren. Nehmen wir das
Problem der Induktion. Dass Induktion Erfolg hat, ist eine Tatsache. Doch Induk-
tion beruht auf subjektiven Ähnlichkeitsnormen: ‘[Wir] basieren unsere Vorher-
sagen auf beobachtbare Regelmäßigkeiten; und dies sind die Regelmäßigkeiten
aufgrund unserer subjektiven Ähnlichkeitsnormen’ (Quine, 1974a: 70) [The roots
of reference; Anm. TS]. (Gochet 1984, S. 55f.)

Quine rechtfertigt danach nicht Induktion mittels der  Darwinschen Theorie,
die selbst auf Induktion beruht (siehe Gochet 1984, S. 56). „Doch da Quine auf



92 2  Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie?

eine Explikation und nicht auf eine Grundlegung des Wissens aus ist, entfällt
jener Vorwurf“ (Gochet 1984, S. 56). 

In seinem Aufsatz „Natürliche Arten“ spricht er ähnlich wie Vertreter der EE
(Campbell,  Lorenz, Vollmer und Riedl) von angeborenen Erkenntnisstrukturen
(Quine 1975b,  S.  169).  Er  spricht  davon,  dass  „in  gewissem Sinne  […] ein
Maßstab der Ähnlichkeit angeboren“ ist. Mit dem Empirismus konfligiert diese
Position anscheinend nicht. Vielmehr sieht  Quine in ihr einen Allgemeinplatz
der Verhaltenspsychologie. Wir verhalten uns also so, dass man von einem an-
geborenen Maßstab von Ähnlichkeit  sprechen kann.  Für Tiere gilt  Ähnliches
und  Quine sieht in diesem Ähnlichkeitsmaßstab einen „Teil unserer tierischen
Herkunft“. An anderer Stelle: „Selbst bei der Induktion haben wir es im wesent-
lichen wieder mit demselben zu tun: mit tierischer Erwartung oder der Ausbil-
dung von Gewohnheiten“ (Quine 1975b, S. 171). Korrektes, zuverlässiges in-
duktives Schließen sieht  Quine als Überlebensvorteil. Vor  Darwin war es un-
klar, warum unsere „subjektive Qualitätengliederung einen besonderen Vertrag
mit der Natur und ein Pfandrecht auf die Zukunft haben“ sollte (Quine 1975b,
S.  173).  Mit  der  These  angeborener,  genetisch  fixierter  Qualitätengliederung
bringt Darwin Licht ins Dunkel. Solche Gliederungen, die erfolgreiche, d. h. zu-
treffende Induktionen ermöglicht haben, dominierten durch natürliche Selektion
und „Kreaturen, die in ihren Induktionen permanent falsch liegen, haben eine
tragische, aber lobenswerte Tendenz, zugrunde zu gehen, bevor sie ihre Art re-
produzieren“ (Quine 1975b, S. 174f.)

Einen weiteren Überlebensvorteil bieten das evolutiv als Nebenprodukt ent-
standene  menschliche  Bewusstsein  und  kognitive  Leistungen  wie  Spracher-
werb:7

Neither are minds entities; they are functions of the organism. The organism is
what has developed and survived in the course of evolution, but evolution is a
continuous process, and in this process intelligence has emerged as the major sur-
vival mechanism of humans. Intelligence depends on the ability to construct and
use symbolism in responding to the environment, and the result of symbolism is
the rise of the meaning relation. Insofar as the organism’s responses are success-
ful, man lives in a world of meanings. Meanings are interpretations of stimuli,



2  Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 93

and stimuli are selections from the continuity process in which the organism is
immersed. (Lee 1988, S. 310)

Auch Quines liberale Einstellung zu ontologischen Fragen passt gut ins Bild
der EE. Quine spricht hier nur am Rand von „Evolution“ und „natürlicher Se-
lektion“. Nachdem er betont hat, dass wir im Gegensatz zum traditionellen Er-
kenntnistheoretiker  keine  Ontologie  aus  der  Erkenntnistheorie  deduzieren
können (Gibson 1988, S. 151), meint  Quine, ein wissenschaftlich arbeitender
Erkenntnistheoretiker findet eher heraus,  wie wir Sprache lernen und. Außer-
dem ist der Ertrag der Erkenntnistheorie “neurology of perception”. Erkenntnis-
theoretiker sprechen davon, wie Menschen die Existenz von Körpern postulie-
ren, ohne zu behaupten, dass es derlei nicht gibt. Die Rede von Evolution und
die Annahme natürlicher Selektion passen gut in dieses Bild (Quine, zitiert nach
Gibson 1988, S. 151).

Fassen wir zusammen:  Quine äußert sich nur an wenigen Stellen zur Rolle
der Evolution in seiner naturalistischen Erkenntnistheorie. Die Relevanz für die
Lösung  erkenntnistheoretischer  Probleme bestreitet  Quine nicht.  Er  sieht  sie
allerdings im Vergleich zu Vertretern der EE als gering an. Aus dem bisher Ge-
sagten ergeben sich mehrere Probleme der Philosophie  Quines, die wir nach-
folgend behandeln. 

3  Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativität und 
die Rolle von Evolution 

3.1  Quines Ideal der Wahrheitssuche

Quine vertritt  eine  Redundanztheorie  der  Wahrheit.  Danach  ist  die  Aussage
„Schnee ist weiß“ wahr, wenn Schnee weiß ist. Wissenschaft ist der Königsweg
zur Wahrheit, aber Wahrheit ist ein Ziel, von dem wir nie sicher sein können,
dass wir es erreicht haben. Für  Quine ist Wahrheit, um mit „Kants treffenden
Worten“ (Quine 2000, S. 127) zu sprechen, ein „Ideal der reinen Vernunft“. Wir



94 3.1  Quines Ideal der Wahrheitssuche

haben es mit zwei Problemfeldern zu tun. Erstens hat  Quines realistischer und
nichtepistemischer Wahrheitsbegriff einige Schwachstellen. Zweitens ist an die-
ser Stelle Quines Naturalismus durch den Fallibilismus entschärft. Wissenschaft
irrt und wir können durch mehr Wissenschaft nach Wahrheit streben. Anders als
Popper geht Quine nicht von einer schrittweisen Annäherung an Wahrheit durch
Wissenschaft  aus.  Quine behauptet  allerdings,  dass sich Probleme der Wahr-
heitserkenntnis innerwissenschaftlich lösen lassen. 

Quines Wahrheitsbegriff: Wer hat Angst vorm metaphysischen Realismus?

Allein durch Wissenschaft haben wir Zugang zur Wahrheit und Wahrheit be-
steht in Zitattilgung. Außerdem kann sich Wahres später immer als falsch er-
weisen und ist  in  diesem Sinn verifikationstranszendent.  Wer wie  Quine be-
hauptet, das Wahrheitsprädikat „ist wahr“ in „Es ist wahr, dass Schnee weiß ist“
sei überflüssig, der setzt sich einem Standardeinwand aus. Dieses Prädikat ist
nicht immer überflüssig. Wenn ich darüber spreche, wie jemand gesagt hat, dass
es wahr ist, dass Schnee weiß ist, dann ist es nicht überflüssig. Sobald jemand
berichtet, dass P eine Aussage S der Art, „Es ist wahr, dass p“ gemacht hat, sagt
er etwas wie „Es ist wahr, dass P S gesagt hat“. Keil gibt das bekannte Beispiel
eines Zeugen vor Gericht (Keil 2002, S. 153). 

Womit sich Quine ein größeres Problem einhandelt, ist eine Folge seiner all-
zu sparsamen Ontologie. Quine lehnt etwa die Korrespondenztheorie der Wahr-
heit ab, weil ihre Vertreter diejenigen Entitäten, denen „wahre Sätze an-geblich
korrespondieren, nicht vorweisen können“ (Keil 2002, S. 152). Proposition und
Tatsachen sind für Quine eigens zu dem Zweck dieser (und anderer) Wahrheits-
theorien konstruiert worden, im Übrigen aber funktionslos. In einer immer noch
naturalistischen – oder genauer: materialistischen – Ontologie (Bunge, Mahner
2004) können wir Tatsachen als ontologische Entitäten auffassen, die auch dann
existieren, wenn wir nicht über sie sprechen. Wenn Quine konsequent ist, dann
müsste er nach der Formulierung „Die Aussage ‘Schnee ist weiß’ ist genau dann
wahr, wenn Schnee weiß ist“ den Zusatz machen: Aber das können wir erstens



3.1  Quines Ideal der Wahrheitssuche 95

nicht wissen und zweitens dürften wir nicht so sprechen. Das Reden über wei-
ßen Schnee in der Art „Schnee ist weiß“ hat nichts mit der Wahrheitswert dieser
Aussage zu tun. Nur wenn Schnee weiß ist, können wir ohne ontologische Be-
denken sagen: „Schnee ist weiß“. Für Quine ist das nicht tragbar, da auch Onto-
logie teilweise empirisch ist. Das ist allerdings eine Vereinfachung. Ontologie
ist – wenn wir einem naiven ontologischen Physikalismus entgehen wollen –
Teil der Metaphysik. Sie ist es schon deshalb, weil auch materialistische Onto-
logien (etwa  Bunge und  Mahner 2004) nicht naiv von Materie sprechen, son-
dern ein „Ding“ – ein materieller Gegenstand – ist, der Substanz ist und Eigen-
schaften hat. Solche Kategorien sind altehrwürdige Kategorien der Metaphysik.

3.2  Quine: Wissenschaft ist keinem überwissenschaftlichen Tribunal 
verantwortlich.

Die Rede von der Kontinuität von Philosophie und Wissenschaft im Anschluss
an  Neuraths Boot ist bekannt. Danach gibt es keine erste Philosophie, die wir
dann betreiben, wenn wir das Boot (Wissenschaft) auf dem Trockendock unter-
suchen. Wir müssen während unserer Reisen unser Boot ausflicken, den Kurs
festlegen  usw.  Dazu ist  folgendes  zu sagen:  Wir  sind  der  Wissenschaft  ver-
pflichtet, falls wir Rationalisten sind und meinen, in den Wissenschaften gehe
es in der Regel vernünftig zu. Wenn wir Wissenschaft als besonders wertvoll
ansehen, weil sie Wissenschaft ist, können wir irgendeiner Leitwissenschaft fol-
gen und werden wissenschaftsgläubige Szientisten. Außerdem sollten wir die-
sen Teil der Philosophie  Quines von seiner naturalistischen Rhetorik trennen.
Wissenschaft ist mehreren außerwissenschaftlichen Tribunalen verantwortlich.
Gemeint ist, dass Naturalisten und schon Wissenschaftler nicht weiter kommen,
wenn sie nur den Prozess der Wissenschaften im Blick haben. Damit das Unter-
nehmen der Wissenschaften voran kommt, ist – wenigstens gelegentlich – kon-
zeptionelle Arbeit, Klärung der Begriffe, Modelle und Theorien, metatheoreti-
sche  Reflexion  und  wissenschaftstheoretische  Bewertung  nötig.  Fragen  nach
der Gültigkeit von Aussagen, nach der Angemessenheit metaphysischer Annah-



96 3.2  Quine: Wissenschaft ist keinem überwissenschaftlichen Tribunal verantwortlich.

men (Realismus vs. Instrumentalismus vs. Konstruktivismus u. a.) und nach der
Interpretation empirischer  Befunde sind  nur  in  Zusammenarbeit  mit  Philoso-
phen  anzugehen.  In  den  aktuellen  Debatten  um  Willensfreiheit  (etwa  Roth
2002; Pauen 2004) wird deutlich, wie aus empirischen Befunden vorschnell ein
Urteil über Willens(un)freiheit gefällt wird. Ein „blinder Fleck“ (Keil 2002, S.
156) ist Quines mangelndes Gespür für normative Sätze.   

3.3  Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitätsprobleme 

Über Quines Probleme dieses Kalibers ist viel geschrieben worden (Keil 1993;
Almeder 1998;  Keil,  Schnädelbach 2000).  Quine selbst schwankt zurecht zwi-
schen der Behauptung, Normatives spiele keine große Rolle bzw. lasse sich in-
nerwissenschaftlich erklären oder formulieren. Hier setzt sich Quine dem Vor-
wurf  der  Inkonsistenz  aus.  Weil  Quine fälschlicherweise  annimmt,  Wissen-
schaft und Philosophie säßen im gleichen Boot, gibt es diese Bedenken (Putnam
1982;  Moser, Yandell 1996;  Hartmann, Lange 2000). Quine braucht epistemo-
logische  und  wissenschaftstheoretische  Normen.  Diese  stammen nicht  direkt
aus der Wissenschaft. Wo liegt das Problem Quines? Es liegt nicht in dem Be-
streiten oder „quinen“ (Dennett) von normativen Elementen der Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie, sondern erstens in der Art und Weise, wie Quine Normen
auffasst und zweitens, welche Bedeutung er ihnen zuweist. 

3.3.1  Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 

Die „normative Erkenntnistheorie [wird ebenso wie der  Rest  der  Erkenntnis-
theorie; Anm. TS] in ein Stück Technologie überführt: in das Kapitel von der
Technik der Antizipation sinnlicher Reize“ (Quine 1995, S. 26). Abgesehen von
dem fragwürdigen Reduktionismus von Erkenntnistheorie auf Psychologie, der
hinter dieser Auffassung steckt, geht es uns darum, dass Normen etwas Anderes
sind als Teil einer Technologie. Sie haben anderen als instrumentellen Nutzen



3.3.1  Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 97

und sie lassen sich nicht ausschließlich als „Technik der Antizipation sinnlicher
Reize“ auffassen oder herleiten. Die „bemerkenswerteste Norm“ (Quine 1995,
S. 27) soll sich mit der „Losung“ des traditionellen Empirismus decken, nach
der nichts im Verstand ist, das nicht vorher in den Sinnen war. Nehmen wir an,
dass diese These zutrifft. Wir sehen, wie unbestimmt und wenig präzise Quine
von einer Norm spricht. Erst im Anschluss an dieses empiristische Credo lassen
sich Normen gewinnen. Wir können sagen: Glaube keinem vermeintlichen Wis-
sen, das nichtempirische Ursprünge hat. Glaube, so  Quine, keinem Wahrsager
und Telepathiker. Der Satz „Nihil in mente quod non prius in sensu“ ist ein er-
kenntnistheoretischer  Satz,  der  deskriptiv  und fallibel  ist.  Er ist  keine Norm,
kann aber  nach Umformulierung und Interpretation als solche aufgefasst wer-
den. Außerdem ist er falsch. Im Lichte jüngster neurowissenschaftlicher Ergeb-
nisse gibt es Gründe, dass Teile der Welt  – einschließlich unserer Selbstwahr-
nehmungen  –  durch gehirninterne Prozesse konstruiert werden, die schon we-
gen ihrer Komplexität und der Größe der verarbeiteten Datenmenge weit über
den „Input“ hinausgehen (Breidbach 2000;  Roth 2002;  Pauen 2004). Das Ge-
hirn „filtert“ den Input, wählt aus und bestimmt so beispielsweise, was wir wo
und wie sehen. Nicht erst seit Chomsky und anderen Vertretern einer universel-
len Grammatik können wir davon ausgehen, dass  es  angeborene Erkenntnis-
strukturen gibt. Das wird auch von Vertretern der EE (siehe z. B. Vollmer 1975,
82002) behauptet und kann teilweise als gut begründet gelten. Danach liefert das
Erkenntnissubjekt im Erkenntnisprozess vielfache Beiträge zu einer Erkenntnis
der  Welt,  die  weit  über  empirische  (Sinnes)erfahrung  hinausgehen  (Vollmer
2002, S. 120, Abbildung 9).8

Da für Quine die entscheidende Frage der Erkenntnistheorie ist, wie wir von
dem Input der Sinnesdaten zu unseren wissenschaftlichen Theorien gelangen,
und da Quine mittels empirischer Psychologie traditionelle Fragen der Erkennt-
nistheorie beantworten will, stößt er mehrfach auf unüberwindliche Hindernis-
se.  Selbst  wenn wir  wissen,  wie wir  sinnliche Reize verarbeiten,  wissen wir
noch fast nichts darüber, wie wir zu Wissen gelangen. Was sind Normen? Sie
sind mehr als Teil einer Technologie, um zu Erkenntnissen zu gelangen. Hinter
der Präferenz für Normen verbergen sich forschungsleitende Annahmen, meta-



98 3.3.1  Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 

physische  Konstrukte,  kurz:  außerwissenschaftliche,  durch  den  sozialen  und
historischen Zusammenhang mitbestimmte Annahmen. Dazu reicht ein Blick in
die Wissenschaftsgeschichte, die weit  mehr als „Anekdoten“ (Quine 1995, S.
28)  enthält  (siehe dazu etwa das  Fallbeispiel  Galilei in  Feyerabend 1976,  S.
108-227).

Und selbst wenn Quine an dieser Stelle eine zutreffende Vorstellung von der
Aufgabe der Erkenntnistheorie hätte, so übersieht er die Relevanz normativer
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie.

3.3.2  Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und 
Wissenschaftstheoretiker?

Wir wollen nicht auf die vieldiskutierte Frage zu sprechen kommen, ob Quines
Naturalismus an Normativitätsproblemen scheitert, also z. B. daran, dass er un-
geklärte normative Voraussetzungen macht (Löffler 2005, S. 111-125). Es geht
auch nicht darum, ob Quine sein Schiff unter falscher Flagge segeln lässt (Keil,
Schnädelbach 2000, S. 42), also ob Quine eigentlich meint, Vernunft sei keinem
höherem Tribunal verantwortlich und nicht Wissenschaft. Es geht uns um die
Relevanz von Normen, von denen Quine nicht spricht. Tatsächlich sieht er Vor-
aussagen einer Beobachtung zur Überprüfung einer Theorie als Norm (Quine
2000, S. 122). Außerdem zählt er Konservatismus, Allgemeinheit, Einfachheit,
Falsifizierbarkeit und Bescheidung einer Hypothese, „Anekdoten“ der Wissen-
schaftsgeschichte und eher mathematisch-formale Probleme wie Fehlergrenzen
und Irrtumswahrscheinlichkeiten zu den Normen (Quine 1995, S. 27ff.) Obers-
te Norm ist der Empirismus (Quine 1995, S. 29). Er ist Teil der Wissenschaften
und die „Norm“ des Empirismus ist Teil der Wissenschaft und damit fallibel.
Wieder  gebraucht  Quine „Norm“ wenig  geschickt.  Insofern  der  Empirismus
mehr sagt als „Wir gehen empirisch vor“ ist er nicht Teil der Wissenschaft, son-
dern der philosophischen Verständigung darüber, wie Wissenschaftler vorgehen
oder wie wir zu wissenschaftlichen Erkenntnissen gelangen. Wenn der Empiris-
mus außerdem noch sagt „Wir sollten empirisch vorgehen“, dann sind damit



3.3.2  Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker? 99

eine Reihe von Normen gemeint, die Quine nicht ausspricht, die er aber als Nor-
men ernst nehmen sollte. Eine Norm im engeren Sinn ist nicht fallibel. Sie kann
sich als überflüssig erweisen, ihre Befolgung kann ungewünschte Konsequen-
zen haben, sie mag nicht durchsetzbar sein oder kontraproduktiv. Aber Normen
sind anders als Fakten nicht wahr oder falsch. Deswegen können wir uns über
sie auch schwerer einigen. Quines pragmatische Sicht und seine Beschränkung
auf  Normen in  der  Heuristik  der  Hypothesenbildung  beschränken  seine  Ein-
schätzung der Relevanz von Normen. Der wichtigste Grund für die Selbstbe-
scheidung Quines ist die oft behauptete und mit rhetorischem Aufwand ins Feld
geführte Kontinuität von Philosophie und Wissenschaft (siehe dazu Keil 2003,
S. 253ff.) Wer wie Quine die Aufgabe der naturalistischen Philosophie in kon-
zeptioneller  Analyse  wissenschaftlicher  Methoden  “within  the  framework  of
science itself” (Quine 1995a) sieht, der lehnt apriorische Philosophie ab. 

Leider ist sowohl die Rede von konzeptioneller Analyse (conceptional analy-
sis)  noch  vom Netzwerk  der  (wissenschaftlichen)  Überzeugungen  klar.  Was
Quine fernab seiner Rhetorik tut, ist viel eher traditioneller Erkenntnistheorie
als seinem naturalistischen Credo verpflichtet (Keil 2003, S. 253, S. 277ff.) Und
das Geschäft der Philosophie hat viel mehr mit Normen zu tun als er tatsächlich
zugesteht. Der Weg von den Daten der Wissenschaften, von unserem „neurona-
ler Input“ (Quine 2000, S. 125) zu dem, was wir daraus machen, ist weit. Und
fernab  der  empirischen  Kontrollpunkte  (empirical  checkpoints)  müs-sen  Phi-
losophen nach Gründen und Argumenten suchen, warum sie welche Fra-ge für
wichtig  halten.  Was ist  das Ziel  von Wissenschaft?  Warum ist  Testerfolg  so
wichtig? Tatsächlich werden Theorien selten getestet und falsifizierte Theorien
werden nicht aufgegeben. Im Bild des Quineschen Holismus stehen wir mit der
Außenwelt  nur  am  Rand  unseres  Überzeugungsnetzes  über  den  Input  von
Sinnesdaten in Kontakt. Wann wir Theorien als äquivalent oder einander über-
legen ansehen, ist auch eine normative Frage, denn spätestens hier müssen wir
Theorien bewerten, und nicht nur Heuristiken gegeneinander abwägen. 

Schließlich gibt  es in  Quines eigenen Worten „wissenschaftliche Gründe“,
die wir als Rechtfertigungen relativ zu einem wissenschaftlichen Ziel auffassen



100 3.3.2  Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker?

können (Keil 2003, S. 274). Wir sehen hier, wie weit Quine das betreibt, was er
wenig explizit sagt: Normative Erkenntnistheorie. 

3.4  Warum ist Quines Verständnis von Evolution problematisch? 

Die Berufung Quines auf Evolution führt zu Konflikten mit seinem Empirismus.
Erstens spricht Quine von „subjektiven Ähnlichkeitsnormen“ (siehe Kapitel 2).
Evolution hilft, Induktion zu erklären. Wenn Induktion erklärt werden soll, so
doch die Behauptung: „Induktiv gewonnene Schlüsse treffen in der Regel zu.“
Dies  setzt  Quine aber  voraus.  Er zeigt  nicht,  warum Induktionen  verlässlich
sind, sondern, wie man Induktion – als Tatsache vorausgesetzt – induktiv erklä-
ren kann. Darüber hinaus steht die Rede von „subjektiven Ähnlichkeitsnormen“
im Widerspruch zur „Losung des Empirismus“ (Quine 1995, S. 27): Nichts ist
im Verstand, was nicht vorher in den Sinnen war. Wenn „subjektive Ähnlich-
keitsnormen“ angeborene Erkenntnisstrukturen sind, dann muss die Losung des
Empirismus revidiert werden. Wenn die konstruktive Leistung des Gehirns so
groß ist, wie Vertreter der EE, neurowissenschaftliche Befunde oder auch Phi-
losophen wie Michael  Pauen, Olaf  Breidbach und Gerhard  Roth nahe legen,
dann bleibt von dieser Kernthese des Empirismus nicht mehr viel übrig.

Außerdem ist es eben nicht so, dass die „wie auch immer fallible Naturwis-
senschaft herausgefunden hat, dass Informationen über die Welt nur (Kursivie-
rung von TS) durch kausale Einwirkung auf unsere Sinnesrezeptoren in uns hin-
eingelangen“ (Quine 1995, S. 27).9 

Quines  Redeweise  über  Evolution,  insbesondere  über  die  Verlässlichkeit
menschlichen Wissens, ist dann problematisch, wenn er meint, wissenschaftli-
ches Wissen sei in der Regel zutreffend. Dass wir eine angeborene Prädispositi-
on zu wahren Überzeugungen haben, ist höchst umstritten, wie wir in Kapitel 2
(insbesondere Fußnote 4) dargelegt haben. Außerdem steht die Annahme einer
evolutiv entstandenen Präferenz für wahre Überzeugungen im Widerspruch zu
den Folgen des Fallibilismus, dem Quine zustimmt. Danach sind Sätze, wissen-
schaftliche Theorien etc. nicht nur falsifizierbar, sondern auch meist falsch. Die



3.4  Warum ist Quines Verständnis von Evolution problematisch? 101

meisten Theorien  sind falsch und unsere Alltagsanschauungen  sind allenfalls
zutreffend.  Zutreffende  Alltagsanschauungen  sind  noch  nicht  wahr.  Sie  sind
brauchbar, überlebensdienlich, eben eher wahr als falsch, streng genommen also
falsch.

4  Zusammenfassung

Einige der  Positionen  Quines führen zu Konflikten innerhalb seiner  Philoso-
phie. Sein Empirismus steht im Widerspruch zu Leistungen der Evolutionstheo-
rie, wenn wir sie im Lichte der EE oder auch schon neurowissenschaftlich-phi-
losophisch interpretieren. Die Rolle der Normativität in Erkenntnis- und Wis-
senschaftstheorie wird von  Quine unterschätzt. Er selbst gebraucht „Norm“ in
merkwürdig vager – und damit untypischer – Art. Die damit verbundene Span-
nung zwischen der Rhetorik seines radikalen Naturalismus und dem, was er als
Philosoph – entgegen dieser Rhetorik – leistet, schwächen unnötig seine Positi-
on. So geht seine Kontinuitätsthese rhetorisch weit. Danach sind alle Probleme
innerwissenschaftlich lösbar.  Quine weiß, dass das so nicht zutrifft. Sein über-
triebener Purismus in ontologischen oder wahrheitstheoretischen Fragen führt
ihn zu einem übertrieben sparsamen „möblierten“ Universum und zu einer Red-
undanztheorie der Wahrheit, die nur vermeintlich einer Korrespondenztheorie
vorzuziehen ist. Hier wie an anderen Stellen, wird zukünftige Forschung zeigen,
was Quine wegen seiner Metaphysik-Phobie opfert: Das ehrliche Eingeständnis,
wie viel philosophische Arbeit außerhalb des Neurathschen Bootes zu tun ist.



102 Anmerkungen

Anmerkungen

1  Quine vertritt ebenso wie Popper einen konsequenten Fallibilismus (Quine 1995, S. 29 und
Quine 2000, S. 121). An anderen Stellen betont er die Rolle der Prüfbarkeit von Theorien:
„Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschreibung der Wirklichkeit vernünftiger-
weise  stützen  können,  ist  Prüfbarkeit  ihrer  beobachtbaren  Konsequenzen  auf  die  altehr-
würdige  hypothetisch-deduktive  Art  […]“  (Quine 2000,  S.  114).  Außerdem  stellen  für
Quine „Voraussagen von Beobachtungen zur Überprüfung einer Hypothese“ (Quine 2000,
S. 122) den Kern des „ganzen Unternehmens“, d. h. der Wissenschaft insgesamt, dar. 

2  Spohn (1997, S. 10f.) nennt ein Argument von BonJour, nach dem auch ein kohärentes Sys-
tem vermutlich wahr ist.  Kohärenz ist selbst kein naturalistisches Gebot, so dass es sich
schlecht unter das Gebot der Wahrheitssuche fassen lässt. 

3  Ein anderes Argument wird Popper zugeschrieben, der kein Vertreter der Evolutionären Er-
kenntnistheorie (im Sinne der Auffassungen von Campbell,  Riedl, Vollmer oder Wuketits)
war. Peter Munz rekonstruierte es so:

„P1: Wir haben Wissen.
P2: Keine Rechtfertigung ist möglich (Humes skeptizistische Lösung des Induktionspro-
blems).
Deswegen P3: Menschliches Wissen verfügt über keinerlei Rechtfertigung.
Deswegen P4: Jedes Element des Wissens wird als vorläufiger Vorschlag geäußert oder
als eine Hypothese, die revidiert werden kann.“ (Almeder 1998, S. 39; Übersetzung von
TS)

4  “[This argument] has already been well-criticized by Michael Bradie who has noted (along
with many others, including Stich, Lewontin, and Wilson) that P2 is quite questionable. The
fact that certain beliefs endure and have survival value by no means implies that they are the
product of natural selection. There are many traits that evolve culturally which have no sur-
vival value […] Moreover, even if it were true that our cognitive capacities have evolved by
natural selection, the important point is that, by itself, that is no reason for thinking that we
are naturally disposed to believe truths rather than falsity. On the contrary, the evidence
seems pretty strong that, given the history of scientific theorizing, the species is more dis-
posed to accept empirically adequate rather than true theories.” (Almeder 1998, S. 40f.)

5 „Ich berufe mich nicht auf die Darwinsche Biologie, um die Induktion zu rechtfertigen. Das
wäre zirkulär, da ja biologisches Wissen selbst auf Induktion beruht. Dass Induktion funk-
tioniert,  setze ich vielmehr voraus, um dann festzustellen,  dass die  Darwinsche Biologie,



Anmerkungen 103

wenn sie richtig ist, erklären hilft, warum die Induktion so gut funktioniert, wie sie funktio-
niert.“ (Quine 1974, S. 70) 

6  „An dieser Stelle sei es mir gestattet zu bemerken, dass die Proteste, ich würde Darwins und
andere induktive Verallgemeinerungen verwenden, um die Induktion zu rechtfertigen, und
somit zirkulär argumentieren, mich nicht beeindrucken. Ich bin deshalb nicht beeindruckt,
weil ich eine naturalistische Position innehabe. Ich sehe in der Philosophie nicht eine Propä-
deutik oder ein Fundament der Wissenschaft a priori. Vielmehr sehe ich zwischen beiden ei-
nen stetigen Zusammenhang. Die Philosophie und die Wissenschaft sitzen meines Erachtens
im selben Boot – einem Boot, das wir, um wieder einmal auf Neuraths Gleichnis zurückzu-
greifen, nur auf offener See umbauen können, während wir uns in ihm über Wasser halten.
Es gibt keinen darüberstehenden Standpunkt,  keine erste  Philosophie.”  (Quine 1975b, S.
173f.)

7     “Knowledge is not founded wholly or even primarily on observation sentences. Observation
is necessary, but in addition knowledge requires intensions – the way that meanings are in-
terconnected because of the interconnection of successful responses, and ‘successful’ here
means having positive survival value in the evolutionary process. The evo-lutionary process
is a continuum, and the world of naturalistic philosophy such as Quine’s should be a world
of continuity, not of discrete objects and entities.” (Lee 1988, S. 311)

8
    Vollmer bemerkt dazu (2002, S. 93): „Woher kommen diese ‘echt subjektiven’ (von Mensch
zu Mensch verschiedenen, individuellen; Anm. TS) Erkenntnisstrukturen, und warum sind
sie bei allen Menschen gleich? Der Nachweis, dass einige dieser Strukturen schon beim
Kind, ja bei Neugeborenen vorhanden sind, böte nicht nur eine Antwort auf die Frage, son-
dern auch eine Widerlegung des streng empiristischen Standpunktes. Hat der Empirismus
recht, so ist die optische Welt eines Säuglings ein schreckliches, zweidimensionales Chaos,
in dem praktisch nichts konstant bleibt, in dem Größen, Gestalten, Konturen, Helligkeiten,
Farben, sich fortwährend ändern. Die Ergebnisse der Psychologie beweisen das Gegenteil.“

9 Das ist eine Behauptung auf der Metaebene der Naturwissenschaften, mithin eine philoso-
phische Behauptung. Und sie ist falsch (siehe 3.2). Die Rekonstruktion von Erkenntnis mit-
tels kausaler Prozesse ist ein uneingelöstes naturalistisches Programm. Wir sind weit davon
entfernt, Kognition ausschließlich aufgrund kausaler Prozesse zu verstehen. Allein die Be-
hauptung kausaler Geschlossenheit des Universums kann allenfalls nahe gelegt werden. Was
wir unter Kausalität verstehen, ist inner- und außerphysikalisch umstritten und ein bedeu-
tendes philosophisches Problem (siehe dazu Stegmüller 1983; Meixner 2001). 



104 Bibliographie

Bibliographie

Almeder, Robert (1998): Harmless Naturalism, The Limits of Science and the
Nature of Philosophy. Chicago and La Salle: Open Court.

Breidbach, Olaf (2000): Das Anschauliche oder über die Anschauung von Welt.
Wien [u. a.]: Springer.

Callebaut, Werner (ed.) (1993): Taking the naturalistic turn, or, How real philo-
sophy of science is  done :  Conversations with William Bechtel  … [et  al.]
Chicago: The University of Chicago Press.

Feyerabend, Paul  (1976):  Wider den Methodenzwang.  Skizze einer  anarchis-
tischen Erkenntnistheorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gibson, Roger F. Jr. (1988): Translation, Physics and Facts of the Matter. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 139-157.

Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion: ein Versuch vergleichender Philo-
sophie. Frankfurt am Main; Berlin; Wien: Ullstein.

Hartmann, Dirk; Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Naturalis-
mus gescheitert? In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert: Naturalismus: Phi-
losophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 144-162.

Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (2000): Naturalismus. In: dies.: Naturalis-
mus: Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-45.

Keil, Geert (2003): ‘Science itself teaches’. A fresh look at Quine’s Naturalistic
Metaphilosophy. In: Grazer philosophische Studien 66, S. 253-280.

Lahno, Bernd: Was geschieht eigentlich, wenn etwas geschieht? Kausalität und
die evolutionäre Erkenntnistheorie (http://www.uni-duisburg.de/FB1/  PHI  LO  
/  index/Lahno-Habil.htm  , 14 Seiten, Version vom 9. 11.04).  

Lee,  Harold  N.  (1988):  Discourse  and  Event:  The Logician  and Reality.  In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 295-314.

Meixner, Uwe (2001): Theorie der Kausalität. Paderborn: Mentis.
Pauen,  Michael  (2004):  Illusion  Freiheit?  Mögliche  und  unmögliche  Konse-

quenzen der Hirnforschung. Frankfurt am Main: Fischer.



Bibliographie 105

Quine,  Willard  Van Orman (1974):  The  roots  of  Reference.  La Salle:  Open
Court.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Naturalisierte Erkenntnistheorie. In: ders.:
Ontologische Relativität und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S. 97-126.

Quine, Willard Van Orman (1975b): Natürliche Arten. In: ders.: Ontologische
Relativität und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S. 157-189.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schöningh.

Quine,  Willard  Van  Orman  (1995a):  Naturalism:  Or,  Living  Within  One’s
Means. In: Dialectica 49, S. 251-261. 

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus – oder: Nicht über seine Ver-
hältnisse leben. In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus:
Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Ros, Arno (1989):  Entwicklung von Erkenntnissen und Entwicklung von Er-
kenntnisfähigkeiten. Einige Bemerkungen anlässlich der Kontroverse um die
Evolutionäre Erkenntnistheorie. In: Philosophia naturalis 26, S. 66-90.

Roth, Gerhard (52002): Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Ver-
halten steuert. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Spohn, Wolfgang: Wo stehen wir heute mit dem Problem der Induktion? Vor-
trag auf der Wissenschaftlichen Tagung „Erfahrung und Urteilskraft“ des En-
geren Kreises der Allgemeinen Gesellschaft für Philosophie in Deutschland
in  Halle  im September  1997 (http://www.uni-konstanz.de/FuF/Philo/Philo-
sophie/Mitarb  eiter/spohn_files/wspohn29.pdf  , 17 Seiten).

Stegmüller, Wolfgang (1983):  Erklärung, Begründung, Kausalität.  Heidelberg
[u. a.]: Springer.

Vollmer, Gerhard (82002, 1975): Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hir-
zel.





Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Aufgabe der Philosophie? 107

Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der
Philosophie die Aufgabe der Philosophie? 

Ziel dieses Aufsatzes ist es, gemäß der nicht ganz scherzhaften Frage des Unter-
titels herauszufinden, ob Quine mit seiner Ersetzungsthese wichtige und unver-
zichtbare Aufgaben (naturalistischer) Erkenntnistheorie Preis gibt. Ich erläutere
den harten Kern des  Quineschen Naturalismus (1), stelle die Ersetzungsthese
vor und skizziere einige Argumente für (2.1, 3.2 und 3.4) und gegen (2.2 und
3.3) diesen berühmt-berüchtigten Teil der Quineschen Philosophie. 

1  Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte
 

Eine Frage, zu der sich  Quine selbst in unterschiedlicher Weise geäußert hat,
betrifft den Status seines Naturalismus. Er behauptet einerseits, dass ihn nichts
vom Naturalismus als Programm abbringen kann: „Ich vertrete den Physikalis-
mus als eine wissenschaftliche Position, aber wissenschaftliche Gründe können
mich  dereinst  davon  abbringen,  ohne  mich  vom Naturalismus  abzubringen“
(Quine 2000, S. 121). 

Andererseits sieht er Empirismus und damit „die oberste Norm der naturali-
sierten Erkenntnistheorie“ (siehe das folgende Zitat) als fallibel:

Zum anderen kommen sogar Hellseherei und Telepathie nach wie vor als Mög-
lichkeiten für die Wissenschaft in Frage, wenn auch als totgeweihte. Es würde
ganz außergewöhnlicher Indizien bedürfen, um sie wieder zu beleben, doch sollte
dies tatsächlich geschehen, hätte sich damit eben auch der Empirismus selbst –
die oberste Norm der naturalistischen Erkenntnistheorie, wie wir gesehen haben –
erledigt. Denn vergessen wir nicht, dass diese Norm – und mit ihr die gesamte na-
turalistische Erkenntnistheorie – ihrerseits Teil der Wissenschaft ist und Wissen-
schaft stets fallibel und korrigierbar bleibt. (Quine 1995, S. 29)



108 1  Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte

Dann stellt sich die Frage, was Quines Naturalismus als Programm über die
naturalisierte Erkenntnistheorie hinaus auszeichnet.  Was ist  es, das  Quine am
Naturalismus „um jeden Preis“ festhalten lässt? 

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natura-
lismus  ist  der  folgende:  Alles,  worauf  wir  eine  Bestandsaufnahme  und  Be-
schreibung der Wirklichkeit vernünftigerweise stützen können, ist Prüfbarkeit ih-
rer beobachtbaren Konsequenzen auf die altehrwürdige hypothetisch-deduktive
Art […] (Quine 2000, S. 114) 

Ist es also ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften, die Teil des
Naturalismus ist,  nicht  revidierbar? Wenn Philosophie und Naturwissenschaft
nahtlos ineinander übergehen und wenn Naturwissenschaft  fallibel,  also revi-
dierbar ist, was ist dann in der Philosophie nicht fallibel? Es ist das, was nicht
prüfbar ist. Ein Naturalist, der sich – wie Quine an anderer Stelle – der Metho-
dologie des kritischen Rationalismus verpflichtet fühlt (siehe Kapitel 3.2.1 des
Aufsatzes „Radikaler und gemäßigter Naturalismus im Einsatz: …“ und Kapitel
1 des Aufsatzes „Against Quine? …“ in diesem Band), sollte sagen, wann er be-
reit ist, Naturalismus als Programm insgesamt oder teilweise aufzugeben (Voll-
mer 1994). Wo der Naturalismus nicht prüfbar ist, sollte er kritisierbar sein (z.
B. in seiner Methodologie, Ontologie oder anderen metaphysischen Teilen).

Auch Quine weiß, dass sein Naturalismus größtenteils nichtempirisch ist und
dass nicht alle Teile prüfbar sind. Sollte er „um jeden Preis“ an ihm festhalten,
dann erweist sich  Quine als dogmatisch. Es gibt gute Gründe dafür, dass das
obige Zitat nur die halbe Wahrheit ausspricht. „Prüfbarkeit“ ist ein Kriterium
erfahrungswissenschaftlicher Theorien. Es gibt weitere Merkmale zur Bewer-
tung von Theorien und es gibt Theorien, die nicht prüfbar sind, z. B.  Quines
Auffassungen  über  Reizbedeutungen,  Beobachtungssätze,  Unterbestimmtheit
der Bedeutung, wissenschaftstheoretischen Holismus etc.

Diese  philosophischen  Theorien  sollten  immerhin  kritisierbar  sein.  Wenn
Quine dieses Kriterium akzeptiert, wovon wir ausgehen, dann sollte er sagen,
wann sein  Naturalismus  revidiert  werden  muss.  Er sollte  also  bei  gegebener



1  Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte 109

Sachlage bereit sein, von ihm abzurücken und nicht „um jeden Preis“ an ihm
festhalten.  

2  Ersetzungsthese: Verteidigung und Kritik

Wir kehren zu den drei Fragen von Hilary Kornblith zurück, die charakteristisch
für neuere erkenntnistheoretische Positionen sind (Kornblith 1994, S. 1): 

1. Wie sollten wir zu unseren Überzeugungen gelangen?
2. Wie gelangen wir zu unseren Überzeugungen? 
3. Sind die Prozesse, durch die wir zu unseren Überzeugungen gelangen, die-

jenigen, durch die wir zu ihnen gelangen sollten? 

Das Charakteristikum des naturalistischen Ansatzes ist: Frage 1 kann nicht
unabhängig von Frage 2 beantwortet werden. Die radikalste Sichtweise stammt
von Quine (1969, S. 82f.):

Epistemology still goes on, though in a new setting and a clarified status. Episte-
mology, or something like it, simply falls into place as a chapter of psychology
and hence of natural science. It studies a natural phenomenon, viz., a physical hu-
man subject. This human subject is accorded a certain experimentally controlled
input – certain patterns of irradiation in assorted frequencies, for instance – and
the fullness of time the subject delivers as output a description of the three di-
mensional external world and its history. The relation between the meager input
and the torrential output is a relation that we are prompted to study for somewhat
the same reason that always prompted epistemology; namely, in order to see how
evidence relates to theory, and in what ways one’s theory of nature transcends
any available evidence. 

Die starke Ersetzungsthese fordert also, alle legitimen philosophischen Fra-
gen durch empirische Psychologie zu ersetzen.



110 2.1  Argumente für die Ersetzungsthese

2.1  Argumente für die Ersetzungsthese

Die Geschichte der  Erkenntnistheorie  ist  eine Geschichte des Fundamentalis-
mus bezüglich der Rechtfertigung unseres Wissens. Fundamentalisten erklärten
eine bestimmte Klasse von Wissen als infallibel. Das war einer von vielen Irrtü-
mern des Fundamentalismus. In Quines Sicht der Dinge haben sich Erkenntnis-
theoretiker nicht einfach bei der Nennung eines Kandidaten für ein (sicheres)
Fundament unseres Wissens geirrt, sondern schlichtweg die  falsche Frage ge-
stellt. 

Quine blickt auf das Programm der Fundamentalisten und stellt fest, dass die
einzigen relevanten Fragen psychologische Fragen sind.  Es sind Fragen über
das Verhältnis von Theorie, Belege für eine Theorie und über den Erwerb von
Überzeugungen. In dieser Sichtweise ist Frage 2 für Frage 1 wichtig, weil 2 den
kompletten Inhalt  von 1 enthält,  der nach der  Quineschen Entschlackungskur
noch übrig  ist.  Ähnlich sieht  für Atheisten der  Zusammenhang zwischen der
Frage nach einer göttlichen Schöpfung und Fragen nach Details des Urknalls
(big bang) aus. Die letztgenannten Fragen nehmen den ganzen Inhalt der ersten
Frage in sich auf.

Ein Beispiel für die Umformulierung der traditionellen Erkenntnistheorie bie-
tet Kornblith (1994, S. 4f.) Wie Wissen möglich ist, war eine traditionelle Frage
der Philosophie. Die Antworten waren gegen die skeptische Herausforderung
gerichtet. Da die Frage nach den Grenzen und Möglichkeiten von Wissen erst
mit dem Heraufkommen der Wissenschaften entstand, verweist Quine sie an die
Wissenschaften zurück. Mit Blick auf Darwin (siehe die Kapitel 3.4 und 4 des
Aufsatzes „Radikaler und gemäßigter Naturalismus im Einsatz: …“ und die Ka-
pitel 2 und 3.4 des Aufsatzes „Against Quine? …“ in diesem Band) sagt Quine,
dass Lebewesen,  die permanent  falsche Ansichten über die Welt  haben, zum
Aussterben neigen. Wer an wahre Überzeugungen glaubt, hat einen Überlebens-
vorteil, so dass wir prädisponiert sind, eher das Wahre als das Falsche zu glau-
ben.  Das  Darwinsche Argument kann,  entgegen  Quine, dazu führen,  die drei
Fragen so anzugehen, dass Frage 3 zuerst beantwortet wird. Dazu ist allerdings



2.1  Argumente für die Ersetzungsthese 111

eine starke Lesart des  Darwinschen Argumentes nötig, die sehr umstritten ist
(Kornblith 1994, S. 5).

Ein  weiteres  Argument  für  die  Ersetzungsthese  liefern  Davidson,  Dennett
(1978), Harman (1982) und Quine (1960, S. 100). In Harmans Version (1982, S.
570f.) klingt das so:

We normally assume that there are basic principles of rationality that apply to all
normal human being […] We come to understand someone else by coming to ap-
preciate that person’s reason for his or her beliefs and actions, or by seeing how
that person made a mistake. Someone who reasoned in a fundamentally different
way from the way in which we reason would really and truly be unintelligible to
us […] In assuming, as we normally do, that we make sense of other people, gi-
ven sufficient information about them, we presuppose that everyone else operates
in accordance with the same basic principles as we do.

Harman argumentiert  nicht  nur dafür,  dass wir unsere Überzeugungen alle
auf  die  (ungefähr)  gleiche  Weise  erlangen,  sondern  auch,  dass  die  rationale
Weise, unsere Überzeugungen zu erwerben, darin besteht, in genau der Weise
zu ihnen zu gelangen, wie es alle tun. Wir müssen Harmans Argument in einer
starken Lesart  interpretieren,  um es als  Antwort  auf  Frage 3 zu gebrauchen.
Harman muss seine These als gegenseitige Uninterpretierbarkeit einer Erkennt-
nis auffassen, falls irgendwelche Unterscheide beim Schlussfolgern zweier Indi-
viduen auftreten (Kornblith 1994, S. 7).

Kornblith unterscheidet  eine  schwache und eine  starke Variante der Erset-
zungsthese: Letztere vertritt  Quine. Danach können nicht nur alle legitimen er-
kenntnistheoretischen Fragen durch psychologische ersetzt werden. Dieses Pro-
gramm  wird auch  durchgeführt  (ähnlich  der  Ersetzung  von  Alchemie  durch
Chemie). Die eben vorgebrachten Argumente für die Ersetzungsthese sprechen
eher dafür, dass höchstens eine schwache Version aussichtsreich ist: Psycholo-
gie und Erkenntnistheorie bieten zwei Wege, um zum gleichen Ziel zu gelan-
gen. Die Fragen, die Psychologen dann anstelle der Erkenntnistheoretiker1 be-
antworten, sind die gleichen Fragen.



112 2.2  Kritik der Ersetzungsthese

2.2  Kritik der Ersetzungsthese

Ich greife beispielhaft  als Kritiker Ernest  Sosa (2.2.1) und Paul  Sagal (2.2.2)
heraus.

2.2.1  Ernest Sosa: Quine ist inkohärent.

Wir nehmen für den Fortgang der Kritik an, dass  Quine – in seinen eigenen
Formulierungen – konsistent ist. Dann können wir immer noch  Quines Erset-
zungsthese, d. h. Quines Überführung von Philosophie in empirische Psycholo-
gie (Kornblith 1994, S. 3ff.), kritisieren.

Wir betrachten  der  Kürze halber  nur  ein  Argument  Sosas (Almeder 1990,
266ff.)  und lassen andere Kritiker außen vor (Lammenranta 1995;  Hartmann,
Lange 2000, S. 144-162; Janich 2000, S. 94f.; Kertész 2002). Sosa rekonstruiert
Quine in drei Thesen: 

Q1: „Unsere wissenschaftliche Gesamttheorie  verlangt  nichts  weiter  von der
Welt als eine Struktur, die die Reizsequenzen gewährleistet, mit denen wir
aufgrund unserer Theorie rechnen können“ (Quine 1981, S. 36).    

Q2: Trotzdem sind Elektronen, Stöcke, Steine, Elektronen und Moleküle real.

Q3: Realität wird innerhalb der Wissenschaften selbst und nicht innerhalb ei-
ner vorgängigen Philosophie angemessen identifiziert und beschrieben.

Q1-Q3 bilden zusammen eine inkohärente Gruppe von Sätzen. Wenn Wis-
senschaft das Maß für die Beschaffenheit der Realität ist, dann können wir Wis-
senschaft so sehen, wie es in Q1 behauptet wird. Es reicht nicht aus, dass unsere
Gesamttheorie „nichts weiter von der Welt [verlangt], als eine Struktur, die die
Reizsequenzen gewährleistet“ (Quine 1981, S. 36). Wir müssen in unserer Wis-
senschaft behaupten, dass es wirkliche2 Stöcke und Steine gibt“ (Sosa, nach Al-
meder 1990, S. 266; siehe auch Hookway 2004, S. 36).   

Almeder hält  Sosas Kritik für pointiert. Er selbst hält  Quines Argument für
eine naturalisierte Erkenntnistheorie für ein  philosophisches Argument.  Quine
argumentiert  gegen  eine  „erste  Philosophie“.  Diese  Argumentation  ist  nur



2.2.1  Ernest Sosa: Quine ist inkohärent. 113

schlüssig, wenn zwei philosophische Prämissen über die Reichweite menschli-
chen Wissens haltbar sind. Die erste Prämisse – in Anschluss an Humes Skepti-
zismus gegenüber empirischem Wissen – können wir gut nachvollziehen. Aller-
dings  kann  das  Induktionsproblem eben  nicht  empirisch  gelöst  werden.  Die
zweite Prämisse ist  die Zurückweisung der Unterscheidung zwischen analyti-
schen und synthetischen Sätzen. Die Ablehnung dieser Unterscheidung hängt
von  Quines Sicht über Bedeutung und von  Quines Sprachphilosophie ab. Sie
beruht letztendlich auf  Quines Variante einer Art von ersten Philosophie oder
jedenfalls  auf  einer  Rechtfertigung  traditioneller  Fragestellungen  (Almeder
1990, S. 266f.) 

2.2.2  Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 

Was macht Quine (siehe Sagal 1978, S. 97-109; 1987, S. 321-332)? Mindestens
sieht er Metaphysik in Kontinuität mit Wissenschaften, er ersetzt Wissen (Er-
kenntnis) durch Wissenschaft im weiten Sinn. Philosophie ist dann eine Theorie
der Wissenschaft. Der Philosoph ist beschäftigt mit den fundamentalen Prinzi-
pien und Sätzen von Wissenschaft.  Gemäß  Neurath gibt  es solche aber nicht
(Sagal 1978, S. 98). 

Fundierungsarbeit in Neuraths Boot heißt nicht, nach axiomatischer Art – et-
wa in der Tradition von Descartes – auf einem Satz ausgezeichneter Wahrheiten
System aufzubauen. Sagal nennt drei Arten, ein solches System zu errichten. 

1. Die Terminologie ist privilegiert.
2. Die betreffenden Wahrheiten sind sicher, selbstevident und wir können sie

ohne Zweifel als vernünftig einsehen.
3. Sie sind gehaltvoll genug, um all die Sätze der betreffenden Theorie abzulei-

ten.

Axiomatisierung heißt Reorganisation oder  “Rearrangement”.  “There are no
axioms, in the sense of self-evident truths in an absolute privileged vocabulary”
(Sagal 1978, S. 99). Es gibt zwar keine vorgängigen Sätze im Sinne erster Sät-



114 2.2.2  Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 

ze. Aber im Falle versuchsweise angestrebter Reduktionen muss ein Philosoph
das  Neurathsche  Boot  verlassen.  Sagal gibt  das  Beispiel  der  Reduktion  von
Thermodynamik auf  Newtonsche Mechanik. Wer empirisches Wissen reduzie-
ren möchte, muss das Boot verlassen. 

Sagal beschäftigt sich vorwiegend mit zwei Fragen (Sagal 1987, S. 102f.):
Wo sind die normativen Sätze im Boot Quines? Können wir das Boot wirklich
nicht verlassen?  

Wir hatten bereits gesagt, dass Quine rationale Rekonstruktion innerhalb der
Erkenntnistheorie, etwa als fiktive Geschichte, ablehnt.  Sagal traut  Quine hier
nicht.  Was  sollte  eine  rationale  Rekonstruktion  leisten?  Sie  sollte  Wissen-
schaftsgeschichte so erzählen, wie sich Wissenschaftler rational verhalten hät-
ten, wenn sie alle nötigen Informationen gehabt und benutzt hätten, bestimmten
Methodologien  gefolgt  wären  etc.  Für  jeden  Schritt  in  der  Wissenschaftsge-
schichte könnten wir innerhalb einer rationalen Rekonstruktion Gründe ange-
ben.3 Analoges gilt für die Erkenntnistheorie.

Obwohl  Quine rationale Rekonstruktion heftig kritisiert  (siehe „Quines Er-
kenntnistheorie im Überblick“), macht er selbst von ihr Gebrauch. In „Identität,
Ostension  and  Hypostase“  (Quine 1979)  und  „Sprechen  über  Gegenstände“
(Quine 1975a) spricht er von rationaler Rekonstruktion als einer Möglichkeit,
eine fiktive (Wissenschafts)geschichte zu erzählen. Allerdings sagt er nicht ge-
nau,  warum er  auf rationale  Rekonstruktion  zu sprechen kommt. In dem be-
rühmt-berüchtigten  Aufsatz  “Epistemology Naturalized” (Quine 1969,  p.  83)
zeigt  sich,  was  Quine unter  rationaler  Rekonstruktion versteht.  Die neue Er-
kenntnistheorie 

could still include, even, something like the old rational reconstruction to what-
ever degree such reconstruction is practicable; for imaginative constructions can
afford hints of actual psychological processes, in much the way that mechani-
cations can afford hints of actual psychological processes, in much the way that
mechanical stimulations can. But a conspicuous difference between the old epi-
stemology and the epistemological enterprise in this new psychological setting is
that we can now make free our empirical psychology.



2.2.2  Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 115

Die Gründe für  eine rationale  Rekonstruktion  unterscheiden sich  also  von
den  Gründen,  die  eine  traditionelle  Erkenntnistheorie  hatte.  Aber  damit  ist
Quine argumentativ verwundbar. Wir können nämlich entgegen Quine rationale
Rekonstruktionen nicht nur verwenden, um psychologische Prozesse zu unter-
suchen. Um mit  Quine zu sprechen, können uns fantasievolle Konstruktionen
nicht nur Fingerzeige auf aktuelle psychologische Prozesse in ähnlicher Weise
wie mechanische Stimulation ermöglichen. Wir können beispielsweise anhand
experimentell festgestellter Ankereffekte rekonstruieren, wie Experten im Un-
terschied zu Laien zwar ihr Wissen nutzen, aber dennoch wegen der Testsituati-
on falsche Antworten geben.4

Wovon oder wozu möchte Quine empirische Psychologie befreien? Quine ist
gegenüber der Lösbarkeit erkenntnistheoretischer Aufgaben zu skeptisch und zu
dogmatisch  in  seinem Glauben  an  Naturwissenschaften.  In  Quines  Sicht  hat
Wissenschaft  keine außerwissenschaftlichen Fundierungen, sie  kann nicht au-
ßerwissenschaftlich fundiert werden, und das ist auch  nicht nötig. Sein “New
Deal” für die Philosophie stellt in der Tradition Deweys philosophische Fragen
(Sagal 1978, S. 103). Dass  Quine empirische Psychologie für relevant hält, ist
unbestritten. Doch Quine betreibt eben nicht nur empirische Psychologie. “This
new psychological  setting”  (siehe  Zitat  oben)  befreit  Erkenntnistheorie  nicht
von philosophischen Ansprüchen, wie bescheiden sie auch sein mögen.

3  Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist

3.1  Die Autonomie der Erkenntnistheorie

Der Unterschied zwischen starker und schwacher Variante der Ersetzungsthese
ist Gegenstand der Frage nach der Autonomie der Erkenntnistheorie. Die Kon-
sequenzen für die Erkenntnistheorie sind für einen Vertreter der starken Erset-
zungsthese klar: Die Erkenntnistheorie wird von deskriptiver Psychologie ab-
sorbiert (ähnlich wie die Alchemie von der Chemie) und verschwindet als Diszi-
plin.



116 3.1  Die Autonomie der Erkenntnistheorie

Doch eine Vertreterin der schwachen Ersetzungsthese kann weiterhin die Au-
tonomie der Erkenntnistheorie behaupten. Sie kann die Unabhängigkeit einiger
Inhalte der Erkenntnistheorie von deskriptiver Psychologie vertreten. Wenn die
schwache Ersetzungsthese zutrifft, könnten beide Disziplinen jeweils durch die
andere ersetzt werden. Es gibt sehr gute pragmatische Gründe, warum die Er-
setzung weder in der einen noch in der anderen Richtung stattfinden wird. Trotz
einer Konvergenz der Erkenntnisse von Philosophen und Psychologen, werden
wegen der verschiedenen Forschungsgegenstände und der verschiedenen Me-
thodologien für beide Seiten die Ergebnisse des jeweils  anderen Gebietes als
sehr verschieden erscheinen. Für einen Philosophen werden Prozesse, die ein
Psychologe beim Erwerb von Überzeugungen gefunden hat, nicht leicht als Pro-
zesse identifiziert werden, denen gemäß wir zu unseren Überzeugungen gelan-
gen sollten. Kornblith fasst seine Sicht so zusammen (Kornblith 1994, S. 8):

Selbst wenn die schwache Ersetzungsthese korrekt ist, wird Erkenntnistheo-
rie  so lange nicht  verschwinden,  bis  beide Bereiche  – Erkenntnistheorie  und
Psychologie  – ihre Arbeit getan haben. Um den Fortschritt in beiden Gebieten
zu beschleunigen,  sollten  Erkenntnistheoretiker  und  Psychologen  gegenseitig
ihre Arbeit mit Interesse verfolgen. Philosophen können z. B. unabhängig von
Psychologen einen Prozess entdecken, durch den wir zu unseren Überzeugun-
gen gelangen sollten. Dann wissen Psychologen, dass es einen solchen Prozess
gibt, auch wenn sie ihn nicht unabhängig von Erkenntnistheoretikern entdeckt
haben.       

3.2  Psychologismus

Psychologismus5 ist die Sichtweise, nach der die Prozesse, durch die wir zu un-
seren Überzeugungen gelangen, diejenigen Prozesse sind, durch die wir zu ih-
nen gelangen sollten. Wer einen Psychologismus vertritt, bejaht Frage 3 (siehe
Beginn von Kapitel 2). Falls die schwache Ersetzungsthese wahr ist, dann ist es
auch der Psychologismus. Umgekehrt gilt das nicht. Der Psychologismus mag



3.2  Psychologismus 117

zutreffen und die schwache Ersetzungsthese kann trotzdem falsch sein. Warum
ist das so?

Goldmans Antwort auf Frage 1 (siehe Beginn von Kapitel  2) sieht so aus:
Wir sollten zu unseren Überzeugungen durch Prozesse gelangen, die verlässlich
sind, d. h. durch solche, die verlässlich wahre (wahrscheinlich wahre) Erkennt-
nisse  produzieren.  Wenn wir  annehmen,  dass  Goldman richtig  liegt  und  der
Psychologismus korrekt ist (was Goldman nicht tut), dann sind diejenigen Pro-
zesse verlässlich, durch die wir tatsächlich zu unseren Überzeugungen gelan-
gen. Doch selbst wenn Psychologen eine vollständige Liste aller Prozesse er-
zeugt hätten, durch die wir zu unseren Überzeugungen gelangen, so wird unsere
erkenntnistheoretische Frage dadurch nicht beantwortet. Wir erhalten Informa-
tionen auf einer anderen Ebene der Allgemeinheit. Wir wollen als Erkenntnis-
theoretiker wissen, was diese Prozesse, kraft derer wir zu unseren Überzeugun-
gen gelangen sollten, gemeinsam haben. Ebenso wird eine philosophische The-
orie nicht die psychologischen Fragen beantworten. Das ist dann der Fall, wenn
sich der Allgemeinheitsgrad vollständiger philosophischer Theorien vom Allge-
meinheitsgrad vollständiger psychologischer Theorien unterscheidet.

Trotzdem sind die Ergebnisse der jeweiligen Theorien nicht unabhängig von-
einander. Wenn unsere psychologische Theorie eine Reihe von Prozessen des
Überzeugungserwerbs  isoliert,  dann wird ein  Erkenntnistheoretiker  gut  daran
tun, die Gemeinsamkeiten dieser Prozesse zu untersuchen. Diese ständige ge-
genseitige Neuanpassung beschleunigt den Fortschritt in beiden Disziplinen.

3.2.1  Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-
psychologism”

Viele Philosophen, die den Psychologismus ablehnen, glauben dennoch, dass
viele der Prozesse, durch die wir zu unseren Überzeugungen gelangen, tatsäch-
lich Prozesse sind, durch die wir zu ihnen gelangen sollten. Die Prozesse spie-
len – mit einer Metapher aus dem Sport gesagt – sozusagen im gleichen Stadi-
on.6 Antiskeptizismus impliziert “ballpark-psychologism”. 



118 3.2.1  Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism”

Doch die Folgerung, dass es eine fruchtbare Wechselwirkung von Psycholo-
gie und Erkenntnistheorie gibt, kann man bestreiten. Der Einwand sieht so aus: 

Wer den Skeptizismus zurückweist, der muss eine gegenseitige Relevanz von
Psychologie und Erkenntnistheorie annehmen. Nehmen wir an, dass erkenntnis-
theoretische Fragen a priori beantwortet werden können. Nehmen wir an, es sei
unabhängig  von  aller  Erfahrung möglich,  herauszufinden,  durch  welche  Pro-
zesse wir zu unseren Überzeugungen gelangen sollten. Dann bräuchte ein Er-
kenntnistheoretiker keinen Psychologen mehr zu konsultieren, der ihm hilft, sei-
ne Fragen zu beantworten, weil psychologische Forschung für erkenntnistheore-
tische Fragestellungen entbehrlich ist. 

Kornblith nimmt an, dass die ins Spiel gebrachte Möglichkeit einer a priori-
Erkenntnis  ein  Ablenkungsmanöver  ist.  Selbst  wenn  es  a  priori-Erkenntnis7

gibt, so sollten Erkenntnistheoretiker, die das meinen, Psychologen in ihrer täg-
lichen Arbeit zu Rate ziehen. Kornblith begründet die Forderung anhand eines
Beispiels aus der Wahrscheinlichkeitstheorie und kommt zu dem Schluss:   

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to ans-
wer epistemological questions a priori,  epistemological truths are anything but
obvious. It would be foolhardy not to subject epistemological theories to empiri-
cal tests. If scepticism is to be rejected, then epistemology and psychology im-
pose significant constraints on each other. The best way to develop epistemolo-
gical theories is thus to employ these constraints in a way that allows us to prod
the theory along by confronting it with empirical tests. (Kornblith 1994, S. 12) 

Ein erkenntnistheoretisches  Beispiel:  Kehren wir zu  Goldmans Auffassung
zurück, gemäß der gerechtfertigte Überzeugungen durch verlässliche Prozesse
gewonnen werden. Unabhängig davon, ob dieser Vorschlag auf einem Weg a
priori oder a posteriori zustande gekommen ist, können wir ihn auf den empi-
rischen Prüfstand stellen. Betrachten wir induktives Wissen als einen paradig-
matischen Fall einer gerechtfertigten Überzeugung. Wenn wir Goldman glauben
und nicht skeptisch bezüglich der Zuverlässigkeit von induktivem Wissen sind,
dann sollten Psychologen, die über Induktion arbeiten, herausfinden, dass in-
duktive Überzeugungen verlässlich produziert werden.  Nisbett und  Ross kom-



3.2.1  Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism” 119

men nach Diskussion induktiv gewonnener Überzeugungen zu dem Ergebnis,
dass diese  nicht verlässlich sind (Kornblith 1994, S. 13).  Kornblith kommt zu
dem Schluss, dass selbst dann die Zurückweisung des Reliabilismus unvernünf-
tig wäre, wenn es a priori-Erkenntnisse gäbe (1994, S. 13). 

3.2.2  Quines Argument für die Einbettung von Erkenntnistheorie in 
Psychologie 

Traditionelle  Erkenntnistheorie  war auf der  Suche nach einem sicheren  Fun-
dament unseres Wissens. Ziel war die Widerlegung des skeptischen Arguments
Descartes’. Diese Widerlegung oder Zurückweisung ist gescheitert. Nicht ein-
mal in der Mathematik ist Wissen so sicher, wie es wünschbar wäre (Almeder
1990, S. 264).  Seit  Hume existiert  für uns das Induktionsproblem, so  Quine.
Hume zeigt uns klar, dass es auch sicheres Wissen, das auf Sinnesdaten oder der
Wahrnehmung physikalischer Objekte gegründet ist,  nicht gibt.  Humes Argu-
ment  dafür, dass Induktionen nicht gerechtfertigt werden können (Hume 1982,
S.  49-58),  sondern auf „Gewohnheit“ (“customs”) und „herkömmliche[r]  Le-
benspraxis“ (“habits”)  beruhen  (Hume 1982,  S.  62),  bekommt durch  Quines
Philosophie zusätzliche Brisanz.

Wenn man  – wie  Quine – die  Unterscheidung  zwischen  analytischen  und
synthetischen Sätze aufgibt, und alle Sätze synthetische Sätze sind, dann „wirft
Humes Argument einen langen, niederschmetternden Schatten über all unsere
Bemühungen, Skeptikern eine angemessene Antwort geben zu können“ (Alme-
der 1990, S. 264). Nach Quine gibt es keine Aussagen, die sicher sein könnten.
Deswegen zieht Quine den Schluss, dass traditionelle Erkenntnistheorie tot ist.
Es gibt keine „erste Philosophie“ und es gibt auch keine rein philosophischen
Wahrheiten,  die  entweder  wissenschaftliche  oder  philosophische  Methoden
rechtfertigen. Wer so vorgeht, der begeht einen Zirkelschluss (Almeder 1990, S.
264).

Wenn ein Erkenntnistheoretiker das Ziel hat, die Grundlagen der empirischen
Wissenschaften zu sichern, dann wird er dies tun, indem er Psychologie treibt



120 3.2.2  Quines Argument für die Einbettung von Erkenntnistheorie in Psychologie 

oder die Methoden der Naturwissenschaften anwendet. Wir mögen gerechtfer-
tigte Überzeugungen bezüglich der Induktion haben, aber wir können keine ge-
rechtfertigten Überzeugungen darüber haben, dass wir über Induktion gerecht-
fertigte Überzeugungen haben.  

Erkenntnistheorie  wird zu einem Zweig der  Naturwissenschaften,  denn sie
kann nur darin bestehen, durch naturwissenschaftliche Methoden zu erklären,
welchen Ursprung und Zuwachs unser menschliches Wissen hat. Erkenntnisthe-
orie ist dann deskriptive Psychologie.

3.3  Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder 

3.3.1  Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen für 
sinnvoll hält  

Quine ist inkonsistent, wenn er sowohl bestreitet, dass eine nicht-zirkuläre Fun-
dierung  des  Wissens  in  der  traditionellen  Erkenntnistheorie  möglich  ist  und
gleichzeitig  in  “Roots  of  Reference”  vorschlägt,  wir  sollten  das  Projekt  der
Überprüfung (“validation”) unserer Außenwelt ernsthaft verfolgen. 

For Stroud, it was in Roots of Reference that Quine came to believe in the cohe-
rent use the resources of natural science to validate the deliverances of natural
science. But that would be to countenance the basic question of traditional episte-
mology when in fact the thrust of  Quine’s thesis on naturalized epistemology is
that such a question forms part of ‘first philosophy’ (Anführungszeichen im Ori-
ginal; Anm. TS) which is impossible. (Almeder 1990, S. 265)

Naturwissenschaften fundieren Naturwissenschaften und werden zu einer Art
ersten Philosophie, die Quine doch ablehnt.

Auch Quines naturalistische Verteidigung der Naturwissenschaften scheitert.
Er kann zwar zeigen, wie Naturwissenschaften zu bestimmten Überzeugungen
gelangen. Aber wir müssen uns gerade deswegen weigern, anzuerkennen, dass
solche Überzeugungen korrekte Überzeugungen über die Welt sind. Als Folge



3.3.1  Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen für sinnvoll hält  121

haben  wir  keinen  Grund  anzunehmen,  unsere  eigenen  Überzeugungen  seien
besser als die anderer Menschen.

Strouds abschließender Kommentar ist laut Almeder der, dass Quine nicht die
Illegitimität  der  traditionellen  Fragestellung  zeigen  konnte.  Quines  Versuch,
skeptische Zweifel als wissenschaftliche Zweifel innerhalb der Wissenschaften
aufzulösen, ist gescheitert. 

3.3.2  Robert Almeder: Quine ist inkohärent, weil er ein philosophisches 
Argument benutzt.

Quines Argumente für seine NE sind selbst – zusammen genommen – ein phi-
losophisches Argument. Er kritisiert traditionelle Philosophie, indem er sagt, wo
sie gescheitert ist. In Quines Sicht sollte sein eigenes Argument für eine natu-
ralisierte Erkenntnistheorie nicht als Argument anerkannt werden, weil es auf
eine Art und Weise zu Stande gekommen ist, die nicht zulässig ist. Es ist näm-
lich  kein  empirisches  Argument,  dass  empirische  Psychologie  die  Disziplin
„Philosophie“ ersetzen kann. 

Quines Argument gegen eine „erste Philosophie“ ist außerdem inkohärent, so
Almeder. Quine beruft sich nämlich Bezug auf zwei Voraussetzungen, die nur
dann  einwandfrei  sind,  wenn  „philosophische  Argumente  über  die  Grenzen
menschlichen Wissens zulässig und einwandfrei sind“ (Almeder 1990, S. 265). 

Die erste These bejaht Humes Auffassung, dass unser empirisches Faktenwis-
sen weder induktiv noch anders gerechtfertigt ist. Diese These stimmt  Humes
Skeptizismus zu. Sie ist nicht empirisch bestätigungsfähig, so Almeder. Lassen
wir den letzten Satz auf sich beruhen. Wichtig ist hier, dass das Induktionspro-
blem ein philosophisches Problem ist, das z. B. auf philosophischen Ansichten
darüber beruht, was (wissenschaftliches) Wissen ausmacht.

Die zweite These ist  die Ablehnung der Unterscheidung zwischen analyti-
schen und synthetischen Sätzen. Diese Zurückweisung beruht auf Quines philo-
sophischen Ansichten  zur  Bedeutung  von Wörtern,  Referenz etc.  Die zweite



122 3.3.2  Robert Almeder: Quine ist inkohärent, weil er ein philosophisches Argument benutzt.

These macht erst Sinn, wenn wir eine „erste Philosophie“ als gültig anerkennen
und damit einen Teil traditioneller Philosophie (Almeder 1990, S. 266).             

3.4  Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines

Es gibt eine Reihe von Argumenten, die  Quine zur Verteidigung seiner Erset-
zungsthese ins Feld führt. Wir können sie unmöglich hier diskutieren8 und wir
belassen es mit der Skizze zweier beliebter Argumente.    

Das Argument „Traditionelle Erkenntnistheorie wird irrelevant sein“.

Das Argument zugunsten naturalistischer Erkenntnistheorie ist kein Argument,
das  traditionelle  Erkenntnistheorie  bekämpft.  Vielmehr  werden  aufgrund  des
empirischen Erfolgs die Praktiker sagen, wie wir bestimmte Fragen beantwor-
ten. Daraufhin wird das alte Paradigma verworfen. Folglich können wir so eine
naturalistische Erkenntnistheorie stützen. Sowohl Ronald  Giere als auch auch
Paul und Patricia Churchland argumentieren z. B. auf diese Weise. 

Wir wenden ein,9 dass dieses Argument überhaupt kein Argument ist,  son-
dern eine unglaublich optimistische Vorhersage. Einzig und allein wegen des
erwarteten  empirischen  Erfolgs  des  neuen Modells  werden  wir  der  Meinung
sein, die traditionelle Erkenntnistheorie habe versagt. Doch welche alte erkennt-
nistheoretische Fragestellung ist aufgrund der neuen Erkenntnisse naturwissen-
schaftlicher  (z.  B. neurobiologischer)  Forschungen bedeutungslos oder trivial
geworden? Außerdem müssen die Erfolge naturwissenschaftlicher Forschungen
als Erfolge einer  eliminativen Position erst gezeigt werden. So hat Aristoteles’
Argument dafür,  warum Menschen denken und Tiere nicht,  das Problem, ob,
wie und warum Tiere denken können, nicht von der philosophischen Landkarte
getilgt.  Höhere  Säugetieren  haben die  Fähigkeit,  zu denken (siehe  Kornblith
2002).10  



3.4  Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines 123

Das Argument „Es ist unmöglich, Rechtfertigung zu definieren“.

Jede traditionelle Erkenntnistheorie braucht unter anderem eine Definition oder
Explikation der Rechtfertigungstheorie,  die sie benutzt (Ketchum 1990). Jede
Definition wirft  eine Folgefrage auf:  „Bist  du berechtigt  bzw. ist  es gerecht-
fertigt, dass du diese Definition der Rechtfertigung für angemessen bzw. für ge-
rechtfertigt hältst?“

Was ist zu diesem Argument zu sagen? Auch wenn es nicht gerechtfertigt ist,
die eigene Definition als angemessen zu bezeichnen, mag man gute Gründe ha-
ben, sie als Definition der Rechtfertigung anzunehmen. Wenn gute Gründe rei-
chen, warum ist dann die Liste der guten Gründe nicht schon die Definition?
Kann man gute Gründe für etwas haben und es trotzdem nicht gerechtfertigter
Weise akzeptieren? 

Wir haben keine besseren Argumente für die Ersetzungsthese gefunden, die
sich folglich argumentativ abweisen lässt.     



124 Anmerkungen

Anmerkungen

1  Kornblith macht den wohl nicht ganz ernst gemeinten Vorschlag, dass alle Erkenntnistheo-
retiker Automechaniker werden könnten (Kornblith 1994, S. 7).

2  Ganz nebenbei erledigt sich für Quine das Problem einer Realität an sich oder eines Dinges
an sich. So etwas gibt es nicht (Quine 1981, S. 36). 

3  Den Verdacht, dass Quine zirkulär vorgeht, wenn er eine rationale Rekonstruktion befürwor-
tet, sehen wir nicht. Sagal begründet diesen Verdacht nicht ausführlich. “But contra Quine,
it would seem that the circularity question would obtrude here. For we would not want to as-
sume later historical steps in the attempt to justify earlier steps” (Sagal 1978, S. 102).

4  In Versuchen dieser Art wird den Testpersonen vor einer Frage ein kurzes visuelles Signal
(der „Anker“) gegeben. Der gebotene Reiz ist zu kurz, um bewusst wahrgenommen und ver-
arbeitet zu werden, bestimmt aber signifikant die Antwort. Auf die Frage nach der Größe
des  Baikalsees  geben auch Geographen oder  Limnologen grob falsche Antworten,  wenn
„der Anker“ eine entsprechend kleine oder große Zahl ist, die dann eine falsche Antwort zur
Folge hat.

5  Zur Darstellung und Kritik des Quineschen Psychologismus und der Debatte um die Rolle
apriorischer Erkenntnistheorie siehe etwa Kornblith 1994 sowie Bealer (1999, 2000). Auch
wer einen Psychologismus in der dort geschilderten Variante vertritt, kann für eine Erkennt-
nistheorie mit apriorischen Anteilen argumentieren. Eine ständige gegenseitige Neuanpas-
sung beschleunigt den Fortschritt in beiden Disziplinen, Erkenntnistheorie und empirischer
Psychologie:

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to answer epis-
temological questions a priori, epistemological truths are anything but obvious. It would
be foolhardy not to subject epistemological theories to empirical tests. If scepticism is to
be rejected, then epistemology and psychology impose significant constraints on each
other. The best way to develop epistemological theories is thus to employ these con-
straints in a way that allows us to prod the theory along by confronting it with empirical
tests. (Kornblith 1994, S. 12) 

6 Die  deutsche Übersetzung von “ballpark“ ist  „Baseballstadion“.  Für  “ballpark-psycholo-
gism” (Kornblith 1994) haben wir keine deutsche Übersetzung gefunden, so dass wir “ball-
park-psychologism” unübersetzt lassen.  

7  Zur Debatte um einen moderaten oder radikalen Apriorismus in der Erkenntnistheorie siehe
Kitcher 1994;  Kitcher, Internet (Verteidigung eines moderaten Apriorismus);  Devitt, Inter-



Anmerkungen 125

net  (Ablehnung jedes Apriorismus);  Bealer 1999 (Verteidigung eines  Apriorismus);  Bo-
ghossian, Internet (Zurückweisung einer Position, die externalistisch bezüglich mentaler Zu-
stände ist und ein privilegiertes Wissen über eigene mentale Zustände behauptet).    

8  Siehe dazu Almeder 1998, S. 11-74. Dort wird z. B. das „Philosophie ist Wissenschaft”-Ar-
gument diskutiert. Lycan bringt es in “Judgement and Justification” vor. Danach verwenden
traditionelle Philosophen ein deduktives Modell, so wie es auch Wissenschaftler tun. Lycan
spricht von Deduktivismus. Dieses Argument beruht weder auf der (behaupteten) Anfecht-
barkeit der  Quineschen Ablehnung des Unterschiedes zwischen synthetischen und analyti-
schen Sätzen noch auf Quines Argument, dass synthetische Propositionen nicht vom Stand-
punkt einer ersten Philosophie gerechtfertigt  werden können. Die Debatte um die  Erset-
zungsthese hat weite Kreise gezogen. Siegel bringt sechs Argumente gegen eine nichtnorma-
tive Erkenntnistheorie  vor (1996).  Siegels  Kritik  läuft  darauf hinaus,  dass eine rationale
Wahl der Mittel nicht ausreichend, um Wissenschaft zu treiben. Wir müssen auch rationale
Ziele haben. Dazu brauchen wir Normen. An anderer Stelle kritisiert er Quines Aufgabe tra-
ditioneller  erkenntnistheoretischer  Projekte  (1995,  1996)  und er  kritisiert  Ronald  Gieres
Verteidigung der Quineschen Position (siehe Giere 1988 und Siegel 1989). Ein weiterer pro-
minenter Kritiker Quines ist Hilary Putnam (1982). 

9 Zur Kritik des „Philosophie wird verschwinden“-Arguments siehe auch Almeder (1998, S.
31-37).

10
 Gorillas und andere Menschenaffen benutzen Werkzeuge, haben Zeitvorstellungen, können
Sprache lernen. Diese Fähigkeiten sind ein Grund dafür, warum Regan Tierrechte fordert
(Regan 2001, S. 78-81). Paola  Cavalieri und Peter  Singer fordern gar Menschenrechte für
Menschenaffen (Cavalieri, Singer 2000). 



126 Bibliographie

Bibliographie

Almeder, Robert (1990): On naturalizing epistemology. In: American Philoso-
phical Quarterly 27, Nr. 4, p. 263-279.

Almeder, Robert  (1998):  Harmless  Naturalism: the limits  of  Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Bealer, George (1999): Intuition and the Autonomy of Philosophy. In: DePaul,
Michael; Ramsey, William (ed.): Rethinking Intuition: the Psychology of In-
tuition and its Role in Philosophical Inquiry. Maryland: Rowman and Little-
field, p. 201-239 .

Bealer,  George  (2000):  A Theory  of  the  A Priori.  In:  Pacific  Philosophical
Quarterly 81, 1, p. 1-30.

Boghossian, Paul A.: What the Externalist Can Know A Priori (http://www.ny-
u.edu/  gsas/dept/philo/faculty/boghossian/papers/Externalist.html   10  Seiten,
Version vom 16.7.04).

Cavalieri,  Paola;  Singer,  Peter  (2000):  Menschenrechte  für  die Großen Men-
schenaffen. München: Goldmann.

Dennett, Daniel (1978): Brainstorms. Cambridge, Massachusetts: MIT Press.
Devitt,  Michael:  There is  no a priori.  In:  Sosa, Ernest;  Steup,  Mathias (ed.):

Forthcoming in “Contemporary Debates in Epistemology”. Cambridge, Mas-
sachusetts,  A:  Blackwell  Publishers  (http://web.gc.cuny.edu/Philosophy/de-
vitt/NOAPRIOR  .html  , 8 Seiten, Version vom 1.6.2003).

Dowell, J. L. (2004): From metaphysical to substantive Naturalism: A case stu-
dy. In: Synthese, 138, 2, p. 149-174.

Giere, Ronald N. (1988): Explaining Science. A Cognitive Approach. Chicago.
Harman, Gilbert (1982): Metaphysical Realism and Moral Relativism. In: Jour-

nal of Philosophy 79, p. 568-575.
Hartmann, Dirk;  Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Natura-

lismus gescheitert? In:  Keil, Geert;  Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalis-
mus: Philosophische Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 144-162.

Hookway, Christopher (2004): Quine and scepticism. In: Quaderns de filosofia i
sciència, 34, p. 31-40.



Bibliographie 127

Hume,  David  (21982):  Eine  Untersuchung  über  den  menschlichen  Verstand.
Stuttgart: Reclam.

Janich,  Peter  (2000):  Was  ist  Erkenntnis?  Eine  philosophische  Einführung.
München: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Janvid, Mikael (2004): Epistemological Naturalism and the Normativity objec-
tion or from normativity to constitutivity. In: Erkenntnis 60, p. 35-49.

Kertész, András (2002): On the De-Naturalization of epistemology. In: Journal
for General Philosophy of Science 33, 2, p. 269-288.

Kitcher, Philip (1994): A Priori Knowledge. In: Kornblith, Hilary (ed.): Natura-
lizing Epistemology. MIT Press, p. 147-166.

Kitcher, Philip: A Priori Knowledge Revisited (http://www.columbia.edu/  ~ps  k  
16/, 17 Seiten, Version vom 23.7.2004).

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT
Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (2002): Knowledge and Its Place in Nature. Oxford.
Lammenranta, Markus (1995): Two problems of naturalistic epistemology : in-

troduction. Helsinki (ursprünglich erschienen in: Helsingin Yliopiston filofi-
an Laitoksen julkaisuja ; 1995, 2).

Moser, Paul; Yandell, David (1996): Against Naturalizing Rationality. In: Pro-
tosociology: an international journal of interdisciplinary research, 8, p. 81-96.

Quine, Willard Van Orman (1960): Word and Object. Cambridge: MIT Press. 
Quine, Willard Van Orman (1969): Epistemology Naturalized. In: ders.: Onto-

logical Relativity and other Essays. New York and London, p. 69-90. 
Quine, Willard Van Orman (1975): Ontologische Relativität und andere Schrif-

ten. Stuttgart: Reclam.
Quine, Willard Van Orman (1975a): Das Sprechen über Gegenstände. In: Quine

1975, S. 7-40.
Quine, Willard Van Orman (1979): Von einem logischen Standpunkt: Neun lo-

gisch-philosophische Essays. Frankfurt am Main; Wien; Berlin: Ullstein (Ull-
stein-Buch; Bd. 35010).



128 Bibliographie

Quine,  Willard  Van Orman (1979a):  Identität,  Ostension  und  Hypostase.  In:
Quine 1979, S. 67-80.

Quine, Willard Van Orman (1981): Five Milestones of Empiricism. In: Theories
and Things. Cambridge: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schöningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus – oder. Nicht über seine Ver-
hältnisse leben. In: Keil; Schnädelbach (Hg.), S. 113-127.

Regan, Tom (2001): „Tiere gehören nicht zwischen zwei Scheiben Brot.“ Der
amerikanische Philosoph Tom Regan im Gespräch mit Ingolf Bossenz. In: In-
formation Philosophie 4, S. 78-81.

Sagal, Paul T. (1978):  Epistemology De-Naturalized.  In:  Kant-Studien  69, p.
97-109.

Sagal, Paul T. (1987): Naturalistic Epistemology and the Harakiri of Philoso-
phy. In: Shimony; Nails (ed.), p. 321-332.

Siegel,  Harvey  (1989):  Philosophy  of  Science  Naturalized?  Some  Problems
with Giere's Naturalism. In: Studies in History and Philosophy of Science 20,
p. 365-375.

Siegel,  Harvey (1995):  Naturalized  Epistemology and  ‘First  Philosophy’.  In:
Metaphilosophy 26, no. 1, p. 46-62.

Siegel, Harvey (1996): Naturalism and the Abandonment of Normativity. In: O'-
Donohue, William; Kitchener, Richard (ed.): The Philosophy of Psycholo-gy.
London: Sage, p. 4-18.

Vollmer, Gerhard (1994):  Was ist  Naturalismus? Zwölf  Thesen zur Begriffs-
verschärfung. In: Logos, N.F. 1, S. 200-219. Erweitert: Geht es überall in der
Welt mit rechten Dingen zu? Thesen und Bekenntnisse zum Naturalismus. In:
Isak, Rainer (Hg.) (2003): Kosmische Bescheidenheit.  Was Theologen und
Naturalisten voneinander lernen können. Freiburg i. Br.: Tagungsberichte der
Katholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg, S. 11-40.



Naturalismus, den ich meine: eine Skizze 129

Naturalismus, den ich meine: eine Skizze

Ich denke, dass es sich lohnt, Naturalist zu sein (siehe auch Sukopp 2006). Ich
verzichte  hier  darauf,  Argumente  für  einen anspruchsvollen  Naturalismus zu
nennen, sondern gehe noch einmal auf einige Argumente gegen naturalistische
Positionen ein, wie ich das bereits in Kapitel 3 des Aufsatzes „Was ist Natu-
ralismus? …“ zu Beginn dieses Buches getan habe. 

1  Welchen Naturalismus vertrete ich? 

1. Auf der ontologischen Ebene vertrete ich einen reduktiven und eigenschafts-
emergenten Materialismus. Es existiert alles das, was naturgesetzlich mög-
lich ist und zusätzlich die folgenden Bedingungen erfüllt:
a) Alles, was existiert, ist materiell-energetisch. 
b) Abstrakta existieren als Konzepte, weil und insofern sie denkbar sind.

Es gibt  keine  direkte  kausale  Wechselwirkung von Abstrakta  mit  der
Welt. Weil wir mit der Welt kausal wechselwirken, wenn wir etwa über
Abstrakta  sprechen,  zeigen  Abstrakta  abgeleitete  Wirkungen  in  der
Welt.  Das  Konzept  „Liebe“  existiert  etwa,  weil  Menschen  von  Liebe
sprechen und Taten begehen, von den sie sagen, dass sie sie aus Liebe
geschehen. Abstrakta sind ontologisch an die Existenz materiell-energe-
tischer Systeme gebunden, insbesondere an die Existenz von Gehirnen
oder anderen Systemen, die Abstrakta verarbeiten oder hervorbringen.
Welche Abstrakta zu einem bestimmten Zeitpunkt existieren,  ist  nicht
festgelegt. Abstrakta können aufhören zu existieren, wenn sie nicht mehr
gedacht werden und wir nicht mehr wissen können, dass sie jemand ge-
dacht  hat.  Wenn wir  aufhörten,  natürliche  Zahlen  zu  verwenden  und
wenn keiner mehr an Primzahlen denken würde, und alle Belege dafür
verschwinden, dass es Primzahlen gibt, dann gäbe es keine Primzahlen
mehr. Zu den Belegen für die Existenz von Primzahlen zählen auch kon-
krete, materielle Dinge. Wenn wir etwa eine Codiermaschine finden und



130 1  Welchen Naturalismus vertrete ich? 

die Existenz von Primzahlen den Verschlüsselungscode erklären kann,
dann existieren Primzahlen.

c) Fiktives existiert, sofern es denkbar ist. Etwas ist dann denkbar, wenn z.
B. kein logisches Gesetz1 dagegen spricht, dass es denkbar ist. Es exis-
tiert  kein Luftballon, der gleichzeitig vollständig grün und vollständig
blau ist. Das ist logisch unmöglich. Auch Fiktives existiert, weil und in-
sofern es an ein materiell-energetisches System gebunden ist (siehe b). 

Mein  reduktiver Eigenschaftsemergentismus  schließt sich an die Auffas-
sung von Bunge und Mahner an (2004, S. 151f.) Ihr emergentistischer Mate-
rialismus vereint einen Substanzmonismus mit einem Eigenschaftspluralis-
mus. Es gibt danach keine mentalen  Dinge, also auch keine mentalen Zu-
stände, Ereignisse und Prozesse als Funktionen oder Eigenschaften mentaler
Dinge. Dennoch gibt es emergente Eigenschaften. Manche komplexen Sys-
teme, wie neuronale  Systeme, haben „neben ihren physikalischen,  chemi-
schen,  biotischen  und  insbesondere  neurophysiologischen  Eigenschaften
auch  mentale  und phänomenale  Eigenschaften“ (Bunge,  Mahner 2004,  S.
151).  Die Emergenz besteht  in Beziehung zu den betreffenden Neuronen,
aus denen die neuronalen Systeme bestehen.

Methodologisch2 fordere  ich  eine  stärkstmögliche  Verwendung  empiri-
scher und weiterer naturwissenschaftlicher Methoden und Ergebnisse. Pro-
beweise können Naturwissenschaften überall angewendet werden, aber wir
brauchen  oft  andere  wissenschaftliche  und  nichtwissenschaftliche  Metho-
den3, um erkenntnistheoretische Probleme zu lösen. Wir nennen erkenntnis-
theoretische Probleme, die  durch Anwendung empirischer Methoden oder
Ergebnisse vorangebracht wurden. 

a) Wie wir  zu überzeugungsbildenden  Meinungen gelangen,  ist  teilweise
empirisch  zugänglich.  Hier  können  uns  Psychologen  und  Kognitions-
wissenschaftler  helfen.  Ein  Beispiel  sind  erwartete  Regelmäßigkeiten.
Wir erwarten, dass unsere Berührung eines Lichtschalters das Leuchten



1  Welchen Naturalismus vertrete ich? 131

einer Lampe verursacht. Wir gehen hier mit guten Gründen induktiv vor
und können auch erklären, warum es klug ist, induktiv zu schließen.

b) Empirische Methoden wie EEG, fMRT, PET u. a. erlauben Rückschlüsse
auf neuronale  Korrelate unserer Denkprozesse. Sie legen nahe, dass es
eine Substanz gibt, die materielle Grundlage unserer kognitiven Fähig-
keiten ist.  Empirische Ergebnisse sind relevant  dafür,  ob wir  Willens-
oder Handlungsfreiheit haben. Zwar ist damit noch nicht  empirisch ent-
schieden, dass wir keinerlei Willensfreiheit haben (dagegen: Roth 2004).
Willensfreiheit  im  starken,  etwa  kantischen  Sinn,4 scheint  es  jedoch
nicht zu geben (siehe jüngst etwa Beckermann, Seebaß, Tetens, Vollmer
2005). 

c) Eine (biologische) Evolutionstheorie hilft, erkenntnistheoretische Fragen
mittels empirischer Disziplinen zu lösen (Evolutionäre Erkenntnistheo-
rie). Selbst wer die Evolutionäre Erkenntnistheorie teilweise oder größ-
tenteils ablehnt, wird anerkennen, dass die Evolutionäre Erkenntnistheo-
rie  beansprucht,  erkenntnistheoretische  Probleme  zu  lösen.  Beispiels-
weise  erklärt  sie,  warum unsere  (subjektiven)  Denkstrukturen  auf  die
Strukturen der Welt passen. Denkstrukturen haben sich in Anpassung an
die Welt entwickelt. Nur eine teilweise Übereinstimmung der Denkstruk-
turen mit den Realstrukturen ermöglicht das Überleben (Vollmer 2002,
S. 102ff.)

d) Naturwissenschaften erweitern unser Wissen. Ist unser Wissen über die
Welt sicher? Wir verneinen die Frage heute überwiegend.  Kant meinte,
dass Newtons Physik unbedingt wahr sein muss. Sie ist näherungsweise
wahr, strenggenommen also falsch. Würde Kant heute nicht anderer Mei-
nung darüber sein, welche Kandidaten für synthetische Urteile a priori
aussichtsreich sind? In den Naturwissenschaften finden wir weder Me-
thoden  noch  Ergebnisse,  die  uns  viel  Hoffnungen  machen.  Die  Frage
nach der  Existenz synthetischer  Urteile  a priori  ist  ein  Beispiel  dafür,



132 1  Welchen Naturalismus vertrete ich? 

dass Naturwissenschaften wichtig sind, um eine erkenntnistheoretische
Frage zu beantworten.  

e) Warum sollten Philosophen nicht davon ausgehen, dass eine Disziplin,
die eine Frage überhaupt erst möglich macht, zu ihrer Lösung beitragen
kann?  Computerwissenschaften  werfen  neue  Fragen  auf.  Können  Ma-
schinen denken?  Es ist  mehr als  fahrlässig,  nicht  zu beachten,  welche
Antwort  hier  Computer  Sciences geben.  Die  Etablierung  einer  neuen
Wissenschaft wie der Neuroinformatik zeigt, dass hier Schnittstellen er-
kenntnistheoretisch wichtiger Fragestellungen liegen. Wenn Maschinen
denken können, dann können Erkenntnistheoretiker sich ansehen, wie sie
das tun und fragen, warum wir einige Probleme nicht lösen können, die
Maschinen  lösen  können.  Nebenbei  bietet  sich  hier  die  Gelegenheit,
Konzepte wie Zirkularität oder Rückbezüglichkeit zu überdenken.5

2. Ich vertrete auf erkenntnistheoretischer Ebene einen schwachen Externalis-
mus, der keine objektive Erkenntnis der Welt beansprucht. Er beinhaltet ei-
nen hypothetischen Realismus.

a) Angesichts guter internalistischer Einwände (siehe etwa  Hedrich 1998)
ist die Frage offen, ob wir objektive Erkenntnis erreichen können. Wie
gross der konstruktive Anteil unserer Weltstrukturierung ist, wissen wir
momentan nicht genau genug, um einen starken Externalismus vertreten
zu können.6 

b) Der schwache Externalismus behauptet, dass wir eine Welt erkennen, die
da draußen ist. Allerdings genügt es, wenn wir unsere Überzeugungen ü-
ber die Welt in ein kohärentes Bild einordnen, das mit unserem intern
konstruierten Wissen über die Welt und unserem extern erzeugten Wis-
sen über die Welt übereinstimmt. 

c) Viele unserer Überzeugungen stammen nicht aus externen Wissensquel-
len  wie  etwa  aus  der  Sinneserfahrung.  Dass  unsere  Überzeugungen
scheitern, weil sich die Welt sich anders verhält als wir erwarten (siehe



1  Welchen Naturalismus vertrete ich? 133

Sukopp 2006, Kapitel 3.3.4.1.5), kommt relativ selten vor. Theorien kön-
nen scheitern.  Viele unserer  Überzeugungen sind allerdings gut  gegen
Kritik geschützt, die aus externen Quellen stammt.

d) Um es mit einem Bild von Quine zu sagen, stehen wir nur am Rand un-
seres Netzes von Überzeugungen über unsere Sinnesdaten mit der Welt
in Kontakt. Entgegen Quine ist ein schwacher Externalismus nicht einem
Empirismus verpflichtet.  Im Wechselspiel  aus Erfahrung und Vernunft
spielt Vernunft eine größere Rolle, als Empiristen behaupten (siehe Su-
kopp 2006, Kapitel 4.2.2.1 und 4.2.3.3).7

 2  Ungelöste Probleme und mögliche Einwände

Ich habe in 1 einen Naturalismus skizziert, gegen den viele Einwände möglich
sind. Einige Einwände ergeben sich, weil Kritiker meinen, ein Naturalist müsste
Probleme lösen, die er bisher nicht gelöst hat. Ich deute ungelöste Probleme und
weitere mögliche Einwände an.        

2.1  Naturalismus ohne Strohmann

Zwar haben wir  gehofft,  einen  tragfähigen  Naturalismus  zu  formulieren,  der
nicht  als  Strohmann  diskreditiert  werden  kann  (Keil,  Schnädelbach 2000b);
doch angesichts vieler Schwierigkeiten erweist sich das als schwierig, aber auch
nicht als unmöglich. Die Begriffsvielfalt und gelegentliche Begriffsverwirrung
sind  ein  Hinweis  darauf,  wie  problematisch  eine  tragfähige  Explikation  von
‘Naturalismus’ ist (kritisch: Lüke 2003; Putnam 2004). 

Man mag einwenden, dass der hier explizierte Naturalismus wenig substanzi-
ell ist. Er hebt sich deutlich von anderen Positionen ab und ist jedenfalls kein
Strohmann. Er verweist auf Erfolge bei der Lösung philosophischer Fragen mit-
tels empirischen Wissens und blickt gelassen auf den Scientia mensura-Satz.



134 2.1  Naturalismus ohne Strohmann

Auch wenn man im Satz “Whereever science will lead, I will follow” (Sel-
lars)  „Wissenschaft“ durch  „Vernunft“ ersetzt, so wie es Geert  Keil und Her-
bert Schnädelbach vorschlagen, ist über den Status der Vernunft entgegen ihrer
Ansicht nicht alles „rein“ philosophisch zu klären. Vernunft birgt nicht alle ihre
Korrektive in sich, sondern über sie lässt sich mit empirischen Gründen etwas
sagen. 

Dafür kann man argumentieren, wenn man einen Naturalismus mit philoso-
phischem Anspruch  vertritt  (Vollmer 1985,  2002;  Almeder 1998;  Kornblith
1994, 1995, 2002). Es ist  eben nicht so, dass Vernunft als alleinigen Richter
„allgemeine  Menschenvernunft“ (Kant,  Kritik  der  reinen  Vernunft,  B  180/A
752, zitiert nach Keil, Schnädelbach 2000b, S. 43) hat. Es sind eben auch natur-
wissenschaftliche Ergebnisse,8 die erklären, warum wir uns irren, wo die Gren-
zen menschlicher Vernunft  liegen und wo wir kognitive Grenzen haben.  Ein
Naturalismus ohne Strohmann antwortet auf die Frage, wo die Kontinuität zwi-
schen  Philosophie  und  Wissenschaft  besteht,  nicht  wie  Quine mit  “Science
Itself tells us.” Weil und insofern es in den Wissenschaften vernünftig zugeht,
verlassen wir uns auf sie. An dieser Stelle stimmen wir zu (Keil, Schnädelbach
2000b, S. 40). Damit ist noch nicht gesagt, ob es philosophische Fragen gibt,
die „nicht durch Beibringung empirischen Wissens zu beantworten sind“ (eben-
da).  Hier  liegt  ein  Hauptunterschied  zwischen  Naturalisten  und  Nichtnatu-
ralisten. Ein Naturalist ohne Strohmann ist eher Externalist als Internalist, lehnt
transzendente Instanzen ab, steht dem wissenschaftlichen Realismus nahe und
ist meist Monist und kein Dualist. Er schließt Wunder aus, ist eher Materialist
und ist metaphysikfeindlich. Alles das mag man ablehnen. Was man einem Na-
turalisten nicht schon deshalb unterstellen kann, ist die Errichtung prächtiger –
oder hässlicher – Strohmänner.

2.2  Das Schweigen von „Natur“

Naturalisten sprechen nicht gern von Natur. Sollten sie dann von Naturalismus
schweigen,  wie  Keil (siehe  1993,  S.  360;  kritisch:  Sukopp 2006,  Kapitel



2.2  Das Schweigen von „Natur“ 135

3.3.3.1) nahe legt? Wenn alles Natur ist, dann gibt es keine Nicht-Natur. Wenn
„Natur” durch Naturwissenschaften ersetzt wird, dann kann man den Übergang
vom ontologischen (metaphysischen) zum methodologischen Naturalismus voll-
ziehen. Wer die Methoden der Naturwissenschaften auf alles anwenden möchte,
was man überhaupt wissen kann und den  Scientia mensura-Satz ernst nimmt,
der hat in der Tat ein Problem, zu sagen, welche Wissenschaften respektabel
sind und welche Methoden zugelassen sind. Mindestens sollte man sagen, wel-
che Methoden ausgeschlossen werden. Es müssen dann Kriterien genannt wer-
den, denen eine Theorie u. a. genügen muss. 

Nur ein radikaler und offenbar verfehlter Naturalismus, der tatsächlich meint,
Naturwissenschaften seien die einzig legitimen Wissenschaften, um alle philo-
sophischen Fragen zu klären, muss „Natur“ anspruchsvoll explizieren. Er muss
sagen,  was  Wissenschaft  zu  Naturwissenschaft  macht  und  welche  Methoden
ihre Ergebnisse so sicher und ihre Theorien so verlässlich machen. Ein modera-
ter Naturalist kann beruhigt auf die Frage antworten, was Natur ist. Er sagt, dass
er von „Natur“ als teilweise metaphysischem Konzept spricht, etwa im Sinne ei-
nes wissenschaftlichen Realismus:  Die Welt  da draußen ist  primär materiell-
energetisch und sie existiert außerhalb und unabhängig von uns (Vollmer 1994;
Searle 1997;  Willaschek 2000). (Wir gehen nicht näher auf diese Thesen ein,
siehe dazu etwa Sukopp 2006, Kapitel 3.3.4.1.) Entscheidend ist hier, dass die
Position des Naturalisten kritisierbar ist. Falls es Instanzen gibt, die bei der Er-
forschung kognitiver Prozesse alle Erfahrungen übersteigen (oder Wunder, im-
materielle Entitäten), dann kann und muss er seine Position überdenken. Bisher,
so sagt er, stimmen alle Befunde damit überein, dass prinzipiell Denkprozesse
als Funktion des Gehirns ebenso wie Steine und Photonen materiell-energetisch
sind und als solche – wenigstens teilweise – empirisch erforscht werden kön-
nen. Was dieser Naturalist  nicht in Abrede stellt,  sind typisch  philosophische
Aufgaben und Methoden, die wir an anderer Stelle formuliert haben.      



136 2.3  Aufgabe der Philosophie

2.3  Aufgabe der Philosophie

Die Doppeldeutigkeit von „Aufgabe“ ist gut geeignet, auf zwei Einwände hin-
zuweisen. Erstens können Kritiker auch unserem Naturalismus vorwerfen, dass
er viele sinnvolle Projekte innerhalb der Erkenntnistheorie aufgibt  (siehe  Su-
kopp 2006, Kapitel 3.3.5.3). Pointiert könnte man sagen, dass die Aufgabe der
Erkenntnistheorie die Aufgabe der Erkenntnistheorie sei. Damit ist dann keine
Tautologie gemeint. Stellvertretend für andere Kritiker lassen wir Peter  Janich
zu Wort kommen (Janich 2000, S. 97).

Man braucht kein Philosoph zu sein, um diesem Totalverzicht auf Rationalität
und Verbindlichkeit, ja auf die Auszeichnung von Erkenntnis vor Irrtum, seine
Zustimmung  zu  verweigern  und  die  hoffnungslose  Zirkularität,  nämlich  den
Kreisgang (Spiralgang?) im bloß Empirischen, als letztlich kriterienlos, ja sogar
nach den eigenen Maßstäben dieses Empirismus als empirisch falsch zu durch-
schauen.  Wo die  Naturwissenschaften die wahr/falsch-Unterscheidung und die
quaestio juris  verloren haben, sekundiert ihnen mit  Quine eine Philosophie, die
diesen Verlust zum Gewinn ummünzen möchte. 

Wir denken, dass diese Quine-Kritik unseren Naturalismus nicht trifft. Wir ha-
ben an einigen Stellen dafür plädiert,  dass Naturalisten keinen „Totalverzicht
auf Rationalität und Verbindlichkeit“ fordern und fördern (siehe Sukopp 2006,
Kapitel 3.3.5.1 und 3.3.5.3). Die „wahr/falsch-Unterscheidung“ ist wichtig. In
einem realistischen und wissenschaftsnahen Weltbild (siehe Sukopp 2006, Ka-
pitel 2.5, 3.3.2.2) hoffen wir, wahre Theorien zu formulieren, auch wir nie si-
cher sein können, dass wir eine wahre Theorie als wahr erkennen. Die „quaestio
juris“, also die Geltungsfrage, kann innerhalb eines Realismus nicht so weit ge-
trieben werden, wie manche Nichtnaturalisten sich das wünschen (siehe Sukopp
2006, Kapitel 3.3.4.3). Das mag man bedauern, aber hier zeigt sich eine Grenze
der Philosophie. Es eben nicht Aufgabe der Philosophie, als erste Philosophie
Wissenschaften oder Wissen überhaupt letztgültig zu rechtfertigen.       



2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 137

2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen 
berücksichtigen?

Die Rechtfertigung normativer  Vorgaben führt  nach  Löffler in  ein  Trilemma
(Löffler 2005, 111-124): 

1. Entweder  werden  normative  Gehalte  als  Resultat  der  Biologie  gewonnen.
Das ist aus methodologischen Gründen verfehlt, weil sich aus Fakten keine
Normen gewinnen lassen.

2. Alternativ werden normative Inhalte innerhalb eines wissenschaftlichen (oder
metaphysischen) Realismus theorieextern eingespeist.  Dann wird beispiels-
weise eine Evolutionäre Erkenntnistheorie zur Hilfsdisziplin der Erkenntnis-
theorie und ist so interessant wie die eingespeisten Zusatz- und Hintergrund-
annahmen.

3. Einen vermeintlichen Ausweg bietet die strikte Trennung zwischen Genese
und  Geltung.  Innerhalb  der  Philosophie  und  der  (Natur)wissenschaften
spricht Quine von einem Kontinuum wissenschaftlicher Methoden. Diese ho-
listische Auffassung löst zwar das Problem des Methodenpluralismus. Aber
warum sollen wir naturwissenschaftlich vorgehen? Doch nur, weil es dort in
der Regel  vernünftig  zugeht.  Also sollte  Quine die folgende,  wenig aufre-
gende, These vertreten: „Lasst uns vernünftig sein.“ Dem würde niemand wi-
dersprechen. 

Die Argumentation Löfflers hat mehrere Schwächen. Zwar müssen Program-
me wie die EE oder die Evolutionäre Ethik normative Vorgaben machen, die
nicht aus der Naturwissenschaft kommen. Diese müssen allerdings nicht heim-
lich „eingeschmuggelt“ werden, wie Löffler meint. Sie sind auch nicht weltan-
schaulich  „aufgeladen“ im abwertenden Sinne,  sondern haben metaphysische
Elemente. Was Löffler falsch einschätzt, fassen wir in drei Punkten zusammen.

Erstens lässt sich aus der Naturwissenschaft selbst Normatives gewinnen, so-
zusagen „in statu nascendi“, wenn wir Wissenschaft bei ihrer Arbeit beobach-
ten. Wer kein Reinheitsgebot bei der Unterscheidung von Genese und Geltung



138 2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen?

bzw. von Deskriptivem und Normativem erlässt, der kann anerkennen, dass in-
nerwissenschaftliche Prozesse ihrerseits nicht ohne Normen auskommen.

Zweitens ist das Argument, Vertreter einer Evolutionären Ethik müssten sich
inkonsequent oder selbstwidersprüchlich verhalten, verfehlt. Normen sind nicht
„evolutionswidrig“ (Löffler). Zwar werden sich Evolutionisten davor hüten, ü-
ber Hintertüren teleologische Elemente einzuführen. Auch wenn es „der Evolu-
tion  egal  ist“  (Löffler),  welche  Gene  sich  durchsetzen,  so  verhalten  wir  uns
doch so, als wollten wir unsere Gene weitergeben. Und wir haben evolutiv ent-
wickelte Dispositionen, bestimmte Normen eher zu befolgen als andere. Die Be-
urteilung der Normen, die wir wollen, sollte gegen  Löffler nicht „unabhängig
von ihrer evolutionären Beurteilung“ (Löffler 2005, S. 120) sein. Zwar haben
wir „höhere“ Interessen, die gegen unsere evolutive Ausstattung durchgesetzt
werden müssen.  Löfflers Beispiel  der  Fernstenliebe ist  jedoch problematisch.
Hier wie in anderen Bereichen der Ethik müssen wir abwägen zwischen den
Kosten,  die entstehen,  wenn wir Normen gegen unsere biologisch-evolutiven
Dispositionen vorschlagen,  und dem Nutzen,  den traditionelle  Ethiken haben
können. An den Schwierigkeiten, Bereichsethiken zu überschreiten, sehen wir,
dass unsere ethischen Bemühungen vorwiegend auf Nächstenliebe zielen. In an-
deren Fällen, z. B. in der Sexualmoral, ist ein Einbeziehen evolutiver Gegeben-
heiten geradezu geboten (Kanitscheider 1986; Sukopp 2005a).

Drittens ist die Begründungspflicht der Normen für alle Positionen problema-
tisch, seien sie naturalistisch oder nichtnaturalistisch. Ein Vorteil der EE ist ge-
rade  die  Teilbegründung  unserer  meist  zutreffenden  Erkenntnis.  Eine  ihrer
Schwierigkeiten besteht in dem projektiven Erkenntnismodell und in der Rede-
weise der  Passung zwischen Erkenntnisstrukturen  im Subjekt  und erkanntem
Objekt. Wir sollten an dieser Stelle von dieser Erkenntnistheorie nicht mehr als
von anderen Erkenntnistheorien fordern. Eine tief liegende und vollständige Be-
gründung irgendeiner Erkenntnistheorie liegt bisher nicht vor. Wir sollten sie
also auch vom Naturalisten nicht verlangen.



2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 139

Ein wohlverstandener methodologischer Naturalismus hat normative Elemente.

Eine Methodologie des methodologischen Naturalismus kann Normatives9 be-
rücksichtigen. Larry Laudan (1996; siehe auch Lütge, Internet) oder Robert Al-
meder (1998, S. 185, Anmerkung 3) machen dazu Vorschläge. Sie sagen uns,
wie Naturwissenschaftler und auch wie Philosophen vorgehen sollen, wenn sie
Erfolg anstreben,  eine Theorie kritisieren möchten oder ein Argument prüfen
wollen. Diese Normativität kann auch ein Naturalist vertreten, denn sie ist mit
dem Naturalismus vereinbar. Sie unterscheidet sich allerdings von der Normati-
vität klassischer Erkenntnistheorie. Hören wir dazu Almeder:

Natural science is normative, but not in the way traditional science is normative.
In the former, but not in the latter, the norms for correct scientific methodology
and interference are prescriptive of, and evolve from, the practice of science. Tra-
ditional epistemology is normative only in the sense that it prescribes standards of
certainty and warrantedness that the practice of science must achieve if it is live
up our pre-scientific concept of knowledge and justification[…] The normativity
of natural science derives from the canons of justification specified in science,
and those canons derive their normativity from their instrumental effectiveness in
achieving the major goals of natural science. (Almeder 1998, S. 185, Anmerkung
3)

Sogar  der  radikale  Quine hat  in  diesem Sinn  nur  die  Normativität  tradi-
tioneller Erkenntnistheorie zurückgewiesen. Er hat nicht die Normativität  der
Wissenschaften bestritten. Damit sind natürlich nicht Quines Normativitätspro-
bleme gelöst (siehe den dritten und vierten Aufsatz in diesem Buch und Sukopp
2006, Kapitel 4.2.2.2).

Wir skizzieren, wie Larry  Laudan Normen auffasst. Sein Konzept ist heftig
kritisiert  worden,  ist  aber  trotzdem ein guter  Ausgangspunkt,  aus  naturalisti-
scher Sicht den Gebrauch von Normen zu verteidigen. 

Laudan versteht seinen normativen Naturalismus als Metaepistemologie oder
genauer als Metamethodologie (Laudan 1996, S. 173). Die Metamethodologie



140 2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen?

enthält Vorschläge, wie methodologische Regeln, oder Regeln der Rechtferti-
gung wissenschaftlichen Vorgehens, ihrerseits gerechtfertigt werden können.    

I have argued that methodological rules of the customary sort (e.g. ‘avoid ad hoc
hypotheses’, ‘prefer theories that make surprising predictions’) are neither mere
conventions – as Popper and Lakatos generally held – nor intuitively self-certify-
ing (as rule intuitionists would have it). (Laudan 1996, S. 173)

Stattdessen argumentiert  Laudan, dass methodologische Thesen ähnlich wie
Thesen einer (empirischen) Wissenschaft getestet werden. Die Naturalisierung
der Wissenschaftstheorie kann unter Beibehaltung eines präskriptiven Anteils
vorangetrieben werden. Laudan hat in Kürze so argumentiert (1996, S. 156f.):

● Normative Regeln der Erkenntnistheorie sollten am besten als hypothetische
Imperative konstruiert werden, die Mittel und Zwecke bzw. Ziele verbinden.

● Die Zuverlässigkeit solcher klugen Imperative hängen von bestimmten em-
pirischen Ansprüchen an die Verbindungen von Mitteln und Zwecken ab.

● Dementsprechend sind  empirische  Informationen  dringend  erwünscht,  die
Auskunft  geben,  ob  die  diversen  epistemischen  Mittel  die  verschiedenen
epistemischen Ziele fördern. So können wir die Korrektheit  epistemischer
Regeln beurteilen.

● So konstruierte angemessene bzw. korrekte epistemische Normen oder Re-
geln sind auf Theorien gegründet,  die  forschungsleitend sind.  Solche Re-
geln haben die gleiche Funktion in einem System des Wissens wie andere
Theorien (z. B. wissenschaftliche Theorien selbst). Um diese Parallele zwi-
schen epistemischen Regeln und wissenschaftlichen Theorien zu unterstrei-
chen, hat  Laudan dafür argumentiert, dass die Regeln, die die Theoriewahl
bestimmen, sich in der gleichen Weise bei verändertem Wissensstand ändern
und evolvieren, wie das bei wissenschaftlichen Theorien der Fall ist. 

● Deshalb  sind  epistemische  Regeln  oder  Doktrinen  fallible  Postulate  oder
Vermutungen, die als gleichwertig im Vergleich mit allen anderen Elemen-
ten wissenschaftlicher Erkenntnis angesehen werden.10



2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 141

Zunächst scheint es, als biete  Laudan wenig aufregende methodologische Re-
geln an (Laudan 1996, S. 131f.):

● Schlage nur falsifizierbare Theorien vor!
● Vermeide Ad-hoc-Änderungen!
● Bevorzuge  Theorien,  die  überraschende  Vorhersagen  machen,  am besten

solche, deren Vorhersagen schon eingetroffen sind, gegenüber Theorien, die
erklären, was wir ohnehin schon wissen!

● Benutze Doppel-Blind-Versuche, wenn es um Experimente in der Human-
forschung geht!

● Widerlege Theorien, denen Analogien zu erfolgreichen Theorien aus ande-
ren Bereichen fehlen!

● Vermeide Theorien, die nicht beobachtbare Entitäten postulieren!
● Benutze kontrollierte Experimente, um kausale Hypothesen zu testen!
● Verwerfe inkonsistente Theorien!
● Bevorzuge einfache Theorien gegenüber komplexen!
● Akzeptiere eine neue Theorie nur, wenn sie alle Erfolge ihrer Vorgängerin

(auch) erklären kann!

Laudan schlägt vor, Regeln nicht wie eben als kategorische Imperative, son-
dern als hypothetische Imperative zu formulieren: „Jemand sollte x tun“ heißt
dann: „Falls jemandes Ziel y ist, dann sollte er x tun.“ Alle Regeln können als
hypothetische Imperative formuliert werden und diese verbinden eine verlangte
bzw. erwünschte Handlung mit einem Ziel oder Zweck. 

Ein Problem Laudans besteht darin, die Ziele der Wissenschaft innerhalb ei-
ner „konsequent naturalistischen Konzeption“ (Lütge, Internet, S. 69) anzuge-
ben.  Laudan braucht nach Philipp  Kitcher normative “commitments”.  Laudan
spricht  über  Kriterien,  die  diese Ziele  genügen müssen.  Dazu zählen  interne
Konsistenz und andere Kriterien der traditionellen Wissenschaftstheorie. Auch
Philipp  Kitcher hat  das  Problem,  wie  man  von  „individuellen  zu  Konsens-
Verfahrensweisen“ (Lütge Internet, S. 70) gelangt. Er skizziert wissenschaftli-
chen Fortschritt, indem er practices11 der Wissenschaftler nennt, die aus mehre-



142 2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen?

ren  Elementen  bestehen,  die  miteinander  anhand  dieser  Elemente  verglichen
werden können. Wir diskutieren lediglich einen Einwand von Harvey Siegel. 

Laudan schlägt sowohl ein Kriterium zur Auswahl methodologischer Regeln
vor  und er schlägt einige Prinzipien zur Bewertung kognitiver Ziele vor. Das
Unternehmen nennt er insgesamt normativen Naturalismus. Der Ansatz ist natu-
ralistisch, weil er Wissenschaft und Philosophie als umfangsgleich ansieht. Er
ist normativ, weil er entgegen vielen anderen Formen des Naturalismus metho-
dologische Ratschläge und Anweisungen gibt (Laudan 1996, S. 173). 

Harvey Siegel bezweifelt, dass Laudans normativer Naturalismus das leisten
kann, was er zu leisten beansprucht. Seine Strategie sieht so aus:  

1. Die Theorie instrumenteller Rationalität, die Laudans Naturalismus zu Grun-
de liegt, hat keinen oder nur wenig Einfluss auf erkenntnistheoretische Frau-
gestellungen.

2. Laudans Apparat zur Bewertung von Zielen ist als Axiologie einer Erkennt-
nistheorie ungeeignet,  weil  sie auf bestimmten Ergebnissen einer bloß in-
strumentellen Theorie der Rationalität beruht.  

It is important to emphasise at the outset that normative naturalism is a  metae-
pistemology  or, more narrowly, a metamethodology. It proposes to tell us how
justification rules or methodological rules can themselves be justified or warran-
ted. I have argued that methodological rules of the customary sort (e.g. ‘avoid ad
hoc hypotheses’, ‘prefer theories that make surprising predictions’) are neither
mere conventions – as Popper and Lakatos generally held – nor intuitively self-
certifying (as rule intuitionists would have it). (Laudan 1996, S. 173)

Laudan räumt ein, dass der bloße Vorschlag eines Ansatzes, der eine instru-
mentelle Auffassung von Rationalität hat, nicht neu ist.  Siegel ist davon unbe-
eindruckt.

Die meisten der Siegelschen Einwände laufen darauf hinaus, dass instrumen-
telle Rationalität, von der Siegel zu Recht sagt, dass Laudan einer ihrer Befür-
worter ist, und erkenntnistheoretische Rationalität,  grundsätzlich verschiedene
Dinge sind. Laudans Erwiderungen umfassen drei Punkte.



2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 143

1. Siegel unterschätzt die Möglichkeiten instrumenteller Rationalität.
2. Siegel übersieht, dass epistemische Rationalität eine Spezies der Gattung in-

strumenteller Rationalität ist.
3. Siegel versäumt es, dem zentralen Punkt jeder Meta-Erkenntnistheorie ins

Auge zu sehen.

Absolutely central to  Siegel’s critique of my analysis is his claim that there is
something called epistemic rationality or epistemic justification that stands  out-
side the analysis of ends/means connections that I have offered as a way of un-
packing the status of rules. (Laudan 1996, S. 174)

Laudans Analyse von  Siegels Unterscheidung epistemischer und instrumen-
teller  Rationalität  ergibt,  dass  Siegel mit  epistemischer  Rechtfertigung  etwas
meint, das den Mittel/Ziel-Relationen Laudans sehr ähnlich ist. An einer Stelle
beschreibt  Siegel nämlich das, was er epistemische Rechtfertigung nennt (Sie-
gel, zitiert nach Laudan 1996, S. 175):

The justification of methodological rules proceeds in accordance with relevant
epistemic principles: […] the principle might be something like ‘A methodologi-
cal rule is justified insofar as it maximizes the likelihood that experimentation
conducted in accordance with it leads to true (or valid) results’. 

Das einzige metaerkenntnistheoretische Selektionskriterium verdeutlicht, wie
eine Mittel/Ziel-Analyse den Rahmen für eine epistemische Analyse methodo-
logischer Regeln liefert. Rechtfertigung ist selbst ein relationales Konzept. Es
gibt keine kohärente Bedeutung von epistemischer oder sonstiger Bedeutung,
ebenso wie es sinnlos ist, eine erwägende Handlung als rational oder gerecht-
fertigt zu bezeichnen, ohne ein Ziel anzugeben, das wir erreichen wollen. Eine
erwägende Handlung ist also in Bezug auf ein Ziel  rational oder gerechtfertigt.
Das ist eine zentrale Voraussetzung instrumenteller Rationalität und des norma-
tiven Naturalismus. 

Siegel versucht anhand von Beispielen, den Unterschied zwischen instrumen-
teller und epistemischer Rationalität zu erklären. Nehmen wir an, ein Wissen-
schaftler hat ein Ziel, dass weniger epistemisch als vielmehr nichtepistemisch



144 2.4  Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen?

ist. Solche Ziele betreffen z. B. die Effizienz der Forschung (siehe Peirce oder
Mach). 

Laudan wendet ein, dass verschiedene Zeile natürlich verschiedener Mittel zu
ihrer Erreichen bedürfen. Es ist noch kein Argument gegen die instrumentelle
Auffassung der Rationalität, wenn Siegel sagt, die Befolgung einer Regel beför-
dere ein Ziel, aber nicht notwendig ein anderes Ziel.  

I dare say that  Siegel and I may differ about how often scientists confront situ-
ations in which their ends are wholly epistemic; Siegel is obviously worried that
my pragmatism may swamp purely epistemic concerns. But those worries are ir-
relevant to the central claim of Siegel’s essay that epistemic rationality and justi-
fication lie wholly outside the realm of ends/means analysis. Epistemic rationali-
ty, no less than any sort of rationality, is a matter of interacting ends and means.
Siegel’s own analysis implicitly reveals that fact, and he has offered no account
of epistemic justification that dispenses with ends/means determinations. (Laudan
1996, S. 176)

Im Kern dreht sich die Auseinandersetzung einmal mehr um den Status ratio-
naler  Rechtfertigung.  Sind  instrumentelle  und  epistemische  Vernunft  so  ver-
schieden, wie es Siegel annimmt? Ein Naturalist kann guten Gewissens anneh-
men, dass  epistemische  Rechtfertigung eine besondere  Spezies  innerhalb  der
Art instrumenteller Rationalität ist (siehe auch Kelly 2003).

Mit diesen abschließenden Bemerkungen haben wir das ungelöste Problem
umrissen, wie man Normen berücksichtigen kann, wenn Wissenschaft und Phi-
losophie aus einem Stück Holz geschnitzt sind. Es dürfte klar sein, dass dieses
Bild kaum durchgehalten werden kann, wenn wir Erkenntnistheorie treiben. Un-
lösbar ist das Problem des Status und der Verwendung von Normen für einen
Naturalisten nicht. Allerdings gibt es hier wie andernorts viel Arbeit zu tun, so-
wohl für Naturalisten als auch für ihre Gegner.



Anmerkungen 145

Anmerkungen

1  Ist ein unendlich langgezogener Goldfaden mit endlicher Masse denkbar? Er ist naturgesetz-
lich unmöglich. Vieles, was naturgesetzlich unmöglich ist, können wir trotzdem denken. In
Gedankenexperimenten oder Science-fiction-Szenarien können wir gegen Naturgesetze ver-
stoßen und uns vorstellen,  in einem Raumschiff  mit  Überlichtgeschwindigkeit  durch das
Universum zu fliegen.
Wenn wir uns einen Goldfaden als Kette von Goldatomen vorstellen und einen Faden als et-
was definieren, was mindestens eine Dicke eines Goldatomes hat, dann ist es nicht denkbar,
dass wir ein endlich schweres Goldstück zu einem unendlich langen Faden ziehen.

2 Ein methodologischer Naturalismus ist empirisch belegt (siehe auch Sukopp 2006, Kapitel
2.5.2.2 und Hedrich 1998, S. 249): „In der Lokalisierbarkeit zerebraler Funktionen findet die
methodologische  Ausgangsbasis  der  Neuro-Epistemologie  eine  Bestätigung:  Die  empiri-
schen Indizien, die eine partielle Lokalisierung zerebraler Funktionen belegen und damit die
Anbindung kognitiv-mentaler Prozesse an die materiale Struktur des Gehirns, stützen mittel-
bar den methodologisch ausgerichteten Naturalismus des gewählten Ansatzes.“

3 Hier ist  unser methodologischer Naturalismus liberal.  Textkritik,  Hermeneutik,  Common
Sense, logische Analyse, Metareflexionen, Befragungen von Praktikern, Begriffsklärungen,
Brainstorming u. a. können helfen, Probleme zu finden und Probleme zu lösen. Wer wissen
möchte, was literaturwissenschaftliches Wissen ist, der sollte sich Rat von Literaturwissen-
schaftlern holen, literaturwissenschaftliche Methoden zur Kenntnis  nehmen, Schriftsteller
befragen etc.  

4  Gemeint ist Willensfreiheit, welche die Möglichkeit des Anderskönnens (Alternativismus),
der Vernünftigkeit (Intelligibilität) und die Vorstellung der Urheberschaft beinhaltet (siehe
Walter 1999).

5  Wenn sich Maschinen selbst reparieren können, wird man das schwer als schadhaften Zirkel
bezeichnen können.

6  Siehe Hedrich (1998, S. 230): Nachdem er für eine „internalistische Korrektur [einer] exter-
nalistischen Sichtweise“ plädiert hat, kommt er zu dem folgenden Schluss: 

Aus der Spezifizität der Struktur und Arbeitsweise unseres Gehirns und unter der plau-
siblen naturalistischen Annahme, dass die Struktur und Arbeitsweise des Gehirns für sei-
ne Funktionen hinreichend determiniert sind, ergeben sich spezifischen Einschränkun-
gen der Kapazitäten dieses Systems. Die materielle Basis der Kognition und des Erken-
nens beim Menschen ist nicht universell funktional einsetzbar, sondern kontingent deter-



146 Anmerkungen

miniert  und spezifisch,  angepasst  an die Bedürfnisse eines  biologischen Organismus.
Dies bedeutet aber, wenn man den Naturalismus ernst nimmt – und alles spricht dafür,
dies  zu  tun –,  gleichermaßen spezifische  Einschränkungen in  epistemisch  relevanten
Funktionen des neuronalen Systems ‘Gehirn’ und in der Reichweite dieser Funktionen.

7 Siehe  dazu auch  Pryor 1999;  Vollmer 2002;  Philström,  Koskinen,  Internet  und  Sukopp
2005b.

8  Einige Beispiele sollen genügen: Wir irren uns leicht, wenn unser sinnlicher Mesokosmos
überschritten wird. Sinnesphysiologie sagt uns etwa, wo wir optimal sehen, riechen oder hö-
ren. 
Dass wir nicht genauer oder schneller denken können liegt z. B. an einigen Kapazitätsgren-
zen unseres Gehirns. Wir können große Datenmengen relativ langsam verarbeiten. Compu-
ter können schneller rechnen und genauer rechnen als menschliche Gehirne.
Neurobiologen und andere Neurowissenschaftler sagen uns, wie sich ein Gehirn eines Ama-
teurmusikers vom Gehirn eines Berufsmusikers neuronal unterscheidet. Was Menschen kön-
nen oder nicht können, hat neuronale Grundlagen, die wir teilweise kennen.
Psychologen sagen voraus, warum wir etwas als schön empfinden. Empirisch-evolutive Er-
klärungen für ästhetische Präferenzen weisen darauf hin, dass ästhetisch Anziehendes über-
lebensdienlich ist. So können wir die Vorliebe für bestimmte Landschaften, frische Speisen,
symmetrische Gesichter und menschliche wie tierische Phänotypen erklären (Voland, Gram-
mer 2003). 

9   Zur Debatte um die Rolle von Normen in der Erkenntnistheorie siehe etwa Siegel 1996a und
1996b; Albert 1999; Pryor 2000; Papineau 2003; McNaughton, Rawling 2003; Janvid 2004;
Sukopp 2005b; für unsere Zwecke reicht eine Skizze der Laudan-Debatte, in der neben Lau-
dan (1987 und 1996), Knowles (2002), Doppelt, Kitcher, Leplin, Rosenberg u. a. eine wich-
tige Rolle spielen.

10
 Wenn dieses Bild der Wissenschaft zutrifft, dann gibt es weniger Raum für Relativismus
und Unterbestimmtheit, als beispielsweise  Kuhn oder  Feyerabend annehmen (Lütge, Inter-
net, S. 70). In  Laudans Sicht werden Anomalien meist ernst genommen, Wissenschaftler,
die unterschiedlichen Paradigmen anhängen können sich trotzdem verständigen und Theori-
en können anhand unabhängig gewonnener Daten überprüft werden. Folglich hängt Wissen-
schaft weniger von sozialen oder anderen externen Faktoren ab als die oben genannten Kuhn
und Feyerabend meinen.  

11
 Christoph  Lütge (Internet,  S.  70) macht  folgende wissenschaftliche “practices” (Kitcher)
aus. Sie beschreiben zusammengenommen, was Wissenschaftler tun und was Wissenschaft
als Unternehmen auszeichnet.



Anmerkungen 147

  „1)      Die Sprache des Wissenschaftlers oder der Gruppe.
 2)   Die signifikanten Probleme, die der Wissenschaftler auf seinem Gebiet vorfindet.
3)    Die Aussagen, die der Wissenschaftler als ‘Stand der Forschung’ auf seinem Gebiet  

akzeptiert.
4) Die Erklärungsmuster (‘explanatory schemata’ […], die der Wissenschaftler als zu-

lässig für sein Gebiet ansieht).
5)  Kriterien zur Identifizierung von wissenschaftlichen Autoritäten.
6)   Das experimentelle Wissen des Fachgebiets.
7) Methodologische Prinzipien und Musterbeispiele.“



148 Bibliographie

Bibliographie

Albert, Hans (1999): Die Wertfreiheitsproblematik und der normative Hinter-
grund der Wissenschaften. In: Gadenne, Volker; Vivintin, Aldo (Hg.): Wis-
senschaftsphilosophie.  Freiburg:  Alber (Alber-Texte Philosophie  Bd. 5), S.
167-182.

Almeder, Robert  (1998):  Harmless  Naturalism: the limits  of  Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Beckermann,  Angar;  Seebaß,  Gottfried;  Tetens,  Holm;  Vollmer,  Gerhard
(2005):  Willensfreiheit:  Greifen  die  Argumente  der  Hirnforscher  zu  kurz?
Stellungnahmen  von  Ansgar  Beckermann,  Gottfried  Seebaß,  Holm Tetens
und Gerhard Vollmer. In: Information Philosophie 1, S. 58-68.

Bunge, Mario;  Mahner, Martin (2004): Über die Natur der Dinge. Materialis-
mus und Wissenschaft. Stuttgart: Hirzel.

Hedrich,  Reiner  (1998):  Erkenntnis  und  Gehirn  :  Realität  und  phänomenale
Welten innerhalb einer naturalistisch-synthetischen Erkenntnistheorie. Pader-
born [u. a.]: Schöningh.

Janich,  Peter  (2000):  Was  ist  Erkenntnis?  Eine  philosophische  Einführung.
München: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Janvid, Mikael (2004): Epistemological Naturalism and the Normativity objec-
tion or from normativity to constitutivity. In: Erkenntnis 60, p. 35-49.

Kanitscheider,  Bernulf  (1986):  Soziobiologie  und Ethik.  In:  Braun,  E. (Hg.):
Wissenschaft und Erkenntnis. Bern, Frankfurt am Main: Lang, S. 81-116.

Keil, Geert (1993): Kritik des Naturalismus. Berlin; New York: De Gruyter.
Keil,  Geert;  Schnädelbach,  Herbert  (Hg.)  (2000a):  Naturalismus:  Philosophi-

sche Beiträge. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Keil, Geert; Schnädelbach, Herbert (2000b): Naturalismus. In: dieselben (Hg.):

Naturalismus: Philosophische Probleme. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-
45.

Kelly, T. (2003): Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique.
In: Philosophy and Phenomenological Research Vol. LXVI, No. 3, May (sie-



Bibliographie 149

he  auch  http://www.nd.edu/~tkelly6/PPR1.htm,  31  Seiten,  Version  vom
3.5.2005).

Knowles, Jonathan (2002): What’s really wrong with Laudan’s normative natu-
ralism. In: International Studies in the Philosophy of Science  16, 2, p. 171-
186.

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT
Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (1995): Naturalistic Epistemology and Its Critics. In: Philo-
sophical Topics 23 (1), p. 237-255.

Kornblith, Hilary (2002): Knowledge and Its Place in Nature. Oxford: Oxford
university Press.

Laudan,  Larry (1987):  Progress or Rationality? The Prospects  for  Normative
Naturalism. In: American Philosophical Quarterly 24, 1, p. 19-31.

Laudan, Larry (1996): Beyond Positivism and Relativism : theory, method and
evidence. Boulder, Colorado: Westview. 

Löffler,  Winfried  (1999):  Naturalisierungsprogramme und  ihre  methodologi-
schen Grenzen. In:  Quitterer, Josef;  Runggaldier, Edmund (Hg.):  Der neue
Naturalismus – eine Herausforderung an das christliche Menschenbild. Stutt-
gart; Berlin; Köln: Kohlhammer, S. 30-76.

Löffler, Winfried (2005): Evolutionäre Ethik und Erkenntnistheorie: Methodo-
logische Voraussetzungen.  Goebel, Bernd;  Hauk, Anna Maria;  Kruip, Ger-
hard (Hg.): Probleme des Naturalismus: Philosophische Beiträge. Paderborn:
Mentis, S. 111-125.

Lüke, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische Weltbild. In:  Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit.
Was Theologen und Naturalisten voneinander lernen können. Freiburg i. Br.:
Tagungsberichte der Katholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg 2003,
S. 127-148.

Lütge,  Christoph:  Das Normativitätsproblem in der  naturalistischen Wissen-
schaftstheorie (www.gap-im-netz.de/gap4konf/Proceedings4/pdf/, Version
vom 5.7.2003).



150 Bibliographie

McNaughton, David; Rawling, Peirs (2003): Naturalism and Normativity I: De-
scriptivism, Normativity and the metaphysics of reasons. In: Proceedings of
the Aristotelian Society 77, p. 23-46.

Papineau, David (2003): Normativity and Judgement. In: Papineau, David: The
roots of reason: philosophical essays, rationality, evolution, and probability.
Oxford: Oxford University Press, p. 6-38.

Philström, Sami; Koskinen, Heikki J.: Philosophical and Empirical Knowledge
in the Program of Naturalism (http://www.valt.helsinki.fi/kfil/-matti/koskin-
en.pdf, 44 Seiten, Version vom 15.9.2004).

Pryor, James (2001): Highlights of recent epistemology. In: The British Journal
for the Philosophy of Science. 52, p. 95-124.

Putnam, Hilary (2004): The Content and Appeal of “Naturalism”. In: De Caro,
Mario;  Macarthur,  David  (ed.):  Naturalism in  Question.  Harvard:  Harvard
University Press, p. 59-70.

Roth, Gerhard (2004): Das Problem der Willensfreiheit.  Die empirischen Be-
funde. In: Information Philosophie 5, S. 14-21. 

Searle, John R. (1997):  Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Zur Ontologie sozialer Tatsachen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Siegel, Harvey (1996a): Naturalism and the Abandonment of Normativity. In:
O'Donohue, William; Kitchener, Richard (ed.): The Philosophy of Psycholo-
gy. London: Sage, p. 4-18.

Siegel, Harvey (1996b): Naturalism, Instrumental Rationality and the Norma-
tivity of Epistemology Naturalism. In: ProtoSociology 8, p. 97-110.

Siegel,  Harvey:  What  is  Naturalism?  (Response  to  Ellett  and  Ericson)
(http://www.ed.uiuc  .edu/EPS/  PES-yearbook/1998/siegel.html  , 4 Seiten, Ver-
sion vom 12.12.2003).

Sukopp, Thomas (2005a): Wie hängen Liebe, Tod und Teufel zusammen? Illu-
sionen, Hirntodkriterium und eine vorchristliche Erfindung. In: Aufklärung
und Kritik 12, 1, S. 169-197.

Sukopp, Thomas (2005b): Against  Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahr-
heit, Normativität und die Rolle der Evolution. In: prima philosophia 18, 2, S.
133-148.



Bibliographie 151

Vollmer, Gerhard (1985;  22003): Was können wir wissen? Band 1: Die Natur
der Erkenntnis. Beiträge zur Evolutionären Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hir-
zel.

Vollmer, Gerhard (1994):  Was ist  Naturalismus? Zwölf  Thesen zur Begriffs-
verschärfung. In Logos, N.F. 1, S. 200-219. Erweitert: Geht es überall in der
Welt mit rechten Dingen zu? Thesen und Bekenntnisse zum Naturalismus. In:
Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit. Was Theologen und Natura-
listen voneinander lernen können. Freiburg i. Br.: Tagungsberichte der Ka-
tholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg 2003, S. 11-40.

Vollmer, Gerhard (82002): Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel.
Walter,  Henrik  (21999):  Neurophilosophie  der  Willensfreiheit.  Von  libertari-

schen Illusionen zum Konzept natürlicher Autonomie. Paderborn: Mentis. 
Willaschek, Marcus (Hg.) (2000): Realismus. Paderborn [u. a.]: Schöningh. 





153

Namenverzeichnis

Albert  146
Almeder  6, 35, 79f., 90f., 96, 102,
112f., 119ff., 125, 134, 139
Armstrong  26
Ayer  25

Bealer  124ff.
Beckermann  31, 131
Blumenberg  12f.
Boghossian  125
BonJour  24, 83, 102
Bradie  90, 102
Breidbach  97, 100, 104
Bunge  94f., 130

Campbell  69, 71, 91f., 102
Carnap  50
Cavalieri  125
Churchland  122

Darwin  4, 64, 70ff., 83, 90ff., 102f.,
110f.
Davidson  111
Dennett  96, 111
Descartes  24, 113, 119
Devitt  124
Dewey  46, 61, 115
Doppelt  146
Dretske  24
Feyerabend  20f., 41, 98, 104, 146

Flonta  23, 76
Follesdal  45

Galilei  21, 98
Gibson  85, 93
Giere  122, 125
Gochet  45, 73, 91f.
Goebel, Bernd  9, 12, 19, 26, 34f., 37
Goebel, Rainer  19
Goldman  24, 117f.
Grundmann  9, 23ff., 38

Habermas  35
Hahn  7, 45, 56, 67, 85, 89
Harman  111
Hartmann  12, 35, 77, 79, 96, 104,
112
Hauk  9, 34
Hedrich  29, 31, 39, 132, 145
Hegel  35
Hobbes  15
Holbach  15
Hook  39
Hookway  112
Hume  15, 25, 49, 80, 102, 113, 119,
121

Janich  15, 19, 21 55f., 79, 81, 112,
136
Janvid  146



154

Kanitscheider  26f., 138
Kant  35, 37, 64f., 69f., 74, 93, 131,
134
Keil  7, 9, 11f., 15ff., 19, 27f., 30,
34ff., 39ff., 77, 80ff., 94, 96, 98ff.,
133f.
Kelly  144
Ketchum  123
Kitcher  124, 141
Knowles  146
Koppelberg  9f., 15, 23ff., 29f., 38,
59
Kornblith  9f., 22, 24, 79, 84f., 90,
109ff., 116, 118f., 122, 124, 134
Koskinen  45, 56, 146
Kruip  9, 34 
Kuhn  20, 146

La Mettrie  15
Lammenranta  112
Lange  12, 35, 77, 79, 96, 104, 112
Laudan  28, 55, 139ff., 146
Lauener  7, 45
Lee  71, 83, 93, 103
Leplin  146
Lewontin  102
Locke  24f.
Löffler  47, 55, 98, 137f.
Lorenz  69, 92
Lüke  12ff., 17, 59, 86, 133
Lütge  139, 141, 146
Lycan  125

Maddy  45, 56
Mahner  59, 94f., 130
Marx  13
McNaughton  146
Meixner  103f.
Moser  96
Munz  102

Neurath  30, 54, 83, 95, 101, 103,
113f.
Newton  114, 131
Nisbett  118

Papineau  146
Pauen  96f., 100
Philström  45, 56, 146
Popper  20, 37, 66ff., 79, 89f., 94,
102, 140, 142
Pryor 146
Putnam  35, 96, 125, 133

Quine  12, 16, 18, 24, 29f., 32f., 36f.,
45ff., 59ff., 65ff., 76ff., 89ff., 107ff.,
119ff., 124ff., 133f., 136f., 139
Quitterer  59

Rawling  146
Riedl  69, 92, 102
Rorty  35, 40
Rosenberg  146
Ross  118
Roth  96f., 100, 131



155

Runggaldier  59, 86
Ryder  45

Sagal  5, 50, 55, 83, 112ff., 124
Schantz  24, 38
Schildknecht  24, 38
Schilpp  7, 45, 67, 85, 89
Schlick  25
Schnädelbach  9, 12, 15ff., 34, 39ff.,
77, 80f., 96, 98, 133f.
Searle  135
Seebaß  131
Seel  10
Seibold  11
Sellars  11, 16, 19f., 26, 134
Shakespeare  21
Siegel  125, 142ff., 146
Singer..125
Sosa  5, 79f., 112
Spohn  24, 67, 83, 89, 102
Stegmüller  103
Stich  29, 39, 59, 102
Stroud  6, 45, 120f.

Sukopp  7, 15, 17, 25, 29, 45, 47, 49,
77, 129, 133ff., 138f., 145f.

Tetens  131
Thompson  15, 17

Ullian  67, 90

Vollmer  4, 7, 9f., 37, 59, 63ff., 72ff.,
76, 90, 92, 97, 102f., 108, 131, 134f.,
146

Walter  145
Wendel  14
Wetz  26f.
Wieland  12, 38
Willaschek  24, 38, 135
Williams  24
Wilson  102
Wrenn  60

Yandell  96
Yilmaz  71, 91



Logos Verlag BerlinISBN 3-8325-1229-2

In diesem Sammelband zur Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie des
wohl bedeutendsten analytischen Philosophen des 20. Jahrhunderts geht
es Thomas Sukopp zunächst um eine Standortbestimmung verschiedener
Naturalismen (Aufsatz 1). Zweitens bietet Sukopp eine kurze und über-
sichtliche Einführung in die schwierige Philosophie Quines (Aufsatz 2).
Drittens findet der Leser eine verständliche Quine-Kritik (Aufsätze 3-5).
Diese innernaturalistische Kritik des Naturalismus ist doppelt wertvoll.
Einmal wird deutlich, wie groß die Bandbreite naturalistischer Positionen
ist. Außerdem werden Naturalisten vielleicht auf Schwächen Quines
aufmerksam, die bisher weniger beachtet wurden, z. B. das problematische
Verhältnis von Ontologie und Erkenntnistheorie. Sowohl Nichtnaturalisten
als auch Naturalisten profitieren von einer gerafften und übersichtlichen
Darstellung der wichtigsten Argumente gegen Quines radikalen Naturalis-
mus. Gerade weil Sukopp nicht verhehlt, dass er zum Naturalismus neigt,
ist seine innernaturalistische Kritik wertvoll. Viertens formuliert der Autor
mit diesem Rüstzeug einen Naturalismus, der gegen antinaturalistische
Kritik recht gut gewappnet ist (Aufsatz 6).

Aus dem Inhalt:

• Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger Versu-
che, Ordnung zu schaffen

• Quines Erkenntnistheorie im Überblick

• Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers Evolu-
tionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

• Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativität
und die Rolle der Evolution

• Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Auf-
gabe der Philosophie?

• Naturalismus, den ich meine: eine Skizze


	Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger Versuche, Ordnung zu schaffen 
	1 Philosophischer Naturalismus 
	2 Naturalismen: Vielfalt und Begriffsökonomie 
	2.1 Von Strohmännern und anderem Missbrauch 
	2.2 Naturalismus: Abgrenzungen 
	2.3 Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die Naturwissenschaften? 
	
	2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung 
	2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet 


	2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 
	2.5 Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer und epistemischer Naturalismus 
	
	2.5.1 Ontologischer Naturalismus 
	2.5.2 Methodologischer Naturalismus 
	2.5.3 Epistemologischer Naturalismus 


	3 Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet 
	3.1 Verpflichtungen eines Naturalisten 
	3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern 
	Bibliographie 

	Quines Erkenntnistheorie im Überblick 
	1 Quine über seine Erkenntnistheorie 
	2 Normatives in der Erkenntnistheorie? 
	3 Die Aufgabe der Erkenntnistheorie 
	4 Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie 
	5 Zusammenfassung: Quine auf einen Blick 
	Bibliographie 

	Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich 
	1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 
	2 Die Evolutionäre Erkenntnistheorie Vollmers 
	3 Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede 
	3.1 Naturalismus als Programm 
	
	3.1.1 Gemeinsamkeiten 
	3.1.2 Unterschiede 


	3.2 Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft) 
	
	3.2.1 Gemeinsamkeiten 
	3.2.2 Unterschiede 


	3.3 Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen 
	
	3.3.1 Gemeinsamkeiten 
	3.3.2 Unterschiede 


	3.4 Darwins Evolutionstheorie 
	
	3.4.1 Gemeinsamkeiten 
	3.4.2 Unterschiede 
	3.4.3 Der Vorwurf der Zirkularität 


	4 Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre Erkenntnistheorie im Überblick 
	5 Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionäre Erkenntnistheorie? 
	5.1 Argumente, die gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die Evolutionäre Erkenntnistheorie gerichtet sind 
	5.2 Radikaler Naturalismus: Against Quine 
	
	5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten 
	5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 


	Bibliographie 

	Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativität und die Rolle der Evolution 
	1 Quine und der kritische Rationalismus 
	2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 
	3 Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativität und die Rolle von Evolution 
	3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche 
	3.2 Quine: Wissenschaft ist keinem überwissenschaftlichen Tribunal verantwortlich 
	3.3 Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitätsprobleme 
	
	3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 
	3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker? 


	3.4 Warum ist Quines Verständnis von Evolution problematisch? 
	4 Zusammenfassung 
	Bibliographie 

	Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Aufgabe der Philosophie? 
	1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte 
	2 Ersetzungsthese: Verteidigung und Kritik 
	2.1 Argumente für die Ersetzungsthese 
	2.2 Kritik der Ersetzungsthese 
	
	2.2.1 Ernest Sosa: Quine ist inkohärent 
	2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 


	3 Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist 
	3.1 Die Autonomie der Erkenntnistheorie 
	3.2 Psychologismus 
	
	3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism” 
	3.2.2 Quines Argument für die Einbettung von Erkenntnistheorie in Psychologie 


	3.3 Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder 
	
	3.3.1 Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen für sinnvoll hält 
	3.3.2 Robert Almeder: Quine ist inkohärent, weil er ein philosophisches Argument benutzt 

	3.4 Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines 

	Bibliographie 

	Naturalismus, den ich meine: eine Skizze 
	1 Welchen Naturalismus vertrete ich? 
	2 Ungelöste Probleme und mögliche Einwände 
	2.1 Naturalismus ohne Strohmann 
	2.2 Das Schweigen von „Natur“ 
	2.3 Aufgabe der Philosophie 
	2.4 Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 


	Bibliographie 
	Namenverzeichnis 

