Thomas Sukopp

Radikaler Naturalismus

Beitrage zu
Willard Van Orman Quines

Erkenntnistheorie




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOL: https://doi.org/10.30819/1229


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1229

Thomas Sukopp

Radikaler Naturalismus:

Beitrage zu Willard Van Orman Quines Erkenntnistheorie






Inhaltsverzeichnis

Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger

Versuche, Ordnung zu schaffen.........................i 9
1 Philosophischer NaturaliSmus............cccocceviiiiiiiiiiiiiiecicececeeeee, 10
2 Naturalismen: Vielfalt und Begriffsokonomie..............cc.ccocevevvevinnienennen. 10

2.1 Von Strohméannern und anderem Missbrauch............cccccceeeeviieencnenen. 11
2.2 Naturalismus: AbZrenZungen........c..ceeeeuveeeercrieeeeiieeeerireeeesreeeeeereeeenns 15

2.3 Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die

Naturwissenschaften?.........c..ooooiiiiiiiiiiiice e 16
2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung..............cccccoeeevviiiiniiieeeenennn. 17
2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet................. 19

2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?............... 22

2.5 Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer

und epistemischer NaturaliSmus...........ccccveiveiiiieiiiiieeiieeeeiee e 25
2.5.1 Ontologischer NaturaliSmus...........cccceerviieeriieniiieeniee e 26

2.5.2 Methodologischer NaturaliSmus............cccceeeevevieeeeiiieeeeiieeeeeneen. 29

2.5.3 Epistemologischer NaturalisSmus..........ccccceeeviieeiiieeniiennieenieeenne, 31

3 Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet............ 32
3.1 Verpflichtungen eines NaturaliSten.........c.ccceecuvieeeriiieeeiiiee e 32
3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern...................... 34
BibliographiC.........cooieiiiiiieiceeeeee s 41
Quines Erkenntnistheorie im Uberblick...............ooooovvooeeereeeeeee.. 45
1 Quine iiber seine Erkenntnistheorie...........c..cccoovvieeiiiiiiciicececcee, 46
2 Normatives in der Erkenntnistheorie?.............cccccooveininiiieniecieciiicene, 48
3 Die Aufgabe der Erkenntnistheorie...........c.cccooovevieieiiiiiiiieiceeeee 49
4 Das Verhéltnis von Psychologie und Erkenntnistheorie......................... 51
5 Zusammenfassung: Quine auf einen Blick.............ccooveiiniiiiiiinne 52

Bibliographie.......cc.oveieiieiieee e 56



GemiBigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers

Evolutionire Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich..................... 59
1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie.............cccoooevieiiiiiiiiiiiiinne, 60
2 Die Evolutiondre Erkenntnistheorie Vollmers.............ccccooeeveeieenieenene.e, 63

3 Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionire

Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede.............c....c.......... 64
3.1 Naturalismus als Programm..............cccccoviiieiiiiiiiiiiieecee e, 65
3.1.1 GemeinSamKeIten........ccuvvieeiieiiiiiiiee e 65
3.1.2 Unterschiede.........oooooeiiiiiiiiiieeee e 65
3.2 Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft)...........ccccevvciiiiniiiiiiciieeeeeeee, 66
3.2.1 GemeinsamKeIten........ccuvvveeieeiiiiiiiee e 66
3.2.2 Unterschiede.........oeeeeviiiiiiiieeeeee e 67
3.3 Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen.............cccceevveeeiiiieeieneeen, 69
3.3.1 GemeinSamKeIten........ccvvieeiieiiiiiiiee e 69
3.3.2 Unterschiede.........ooooeeiiiiiiiiieieeeeceeee e 70
3.4 Darwins Evolutionstheorie.........cccouviiiiiiiiiiiiiiiiecieee e 70
3.4.1 GemeinsamKeIten.......ccuvvieiiieiiiiiiiee e 70
3.4.2 Unterschiede.........oeeeeviiiiiiiiecciee e 72
3.4.3 Der Vorwurf der Zirkularitat............ccoooeeeeiiiiieiiiieeeieee e 73

4 Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionire
Erkenntnistheorie im UDErbLICK. .........ovveeeereeeeeeeeeeeeeee et eee e 75

5 Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionire
ErkenntniStheori€?........ccoooviiiiiiiiieeceeeeee e 76

5.1 Argumente, die gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die

Evolutiondre Erkenntnistheorie gerichtet sind...........cocceeviiieniiiiiniieniienne. 76

5.2 Radikaler Naturalismus: Against QUINE...........ccceeeeriuvereercrieeesreee e 77
5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und
Selbstwiderspriichlichkeiten............cooocviiieriiiiieiiie e, 77
5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern?.......................... 80

BiblIOGraphie.......ccueieieiiiieee e 85



Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit,

Normativitit und die Rolle der Evolution...........................c..oocooinn. 89
1 Quine und der kritische RationaliSmus............c..cccoooveeiieiiiiiiecieeee 89

2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines
ErkenntniStheori€?........cc.ooviiiiiiiiiicecce s 91

3 Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativitit und die

Rolle vOn EVOIUtION........ccooviieieieiieiciceeecee e 93
3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche...........cccccovvieeiiiiiiiiiiiieee e, 93
3.2 Quine: Wissenschaft ist keinem tliberwissenschaftlichen
Tribunal verantwortlich...........c.ccoeviiiiieiiiiie e 95
3.3 Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitatsprobleme...................... 96

3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis..................... 96

3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und

WissenschaftstheoretiKer?...........coovvieiiiiiiiiiiiiee e, 98

3.4 Warum ist Quines Verstidndnis von Evolution problematisch?........... 100

4 ZUuSaMMENTASSUNG.......c.ecuieiiiiiieiieiieie ettt se s sbeeseeseens 101
BibliographiC........ccooveieiiiiiicieeec e 104

Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie

die Aufgabe der Philosophie?....................ccoooiiiiiinii, 107
1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte..............ccccocvrvrurnnnen. 107
2 Ersetzungsthese: Verteidigung und KritiK..........ccooooeieviiiiiieciiiiienne. 109

2.1 Argumente fiir die Ersetzungsthese.........cccooevvvieiiiiiiecciiieeiiee e 110
2.2 Kritik der Ersetzungsthese...........coeveviiiiriiiiieiieeeceee et 112
2.2.1 Ernest Sosa: Quine ist inkoharent............ccccccoeeeeiiiieeeeecnneen... 112

2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun................. 113

3 Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist................ 115
3.1 Die Autonomie der Erkenntnistheorie...........ccccevciiiiiniinniinninnnnnen, 115
3.2 PSYChOIOZISMUS.....ccccuiiiiiciiiiieeiiee ettt e e e s 116

3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und
“ballpark-psychologiSm™..........coviiriiiiieiiee e 117
3.2.2 Quines Argument fiir die Einbettung von Erkenntnistheorie



1N PSYChOIO@IC.....ceiiiiiiieeiiieece e e 119
3.3 Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder............cccceeeuveennnnee. 120
3.3.1 Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er

Rechtfertigungen fiir sinnvoll hélt...........c.ccocoeeviiiiiiiieeee, 120

3.3.2 Robert Almeder: Quine ist inkohérent, weil er ein
philosophisches Argument benutzt.............cccceeviiieniieiiieeniieeieeeee, 121
3.4 Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines................ 122
Bibliographie.........cocieieiiiicicieeeeeee e 126
Naturalismus, den ich meine: eine SKizze...................cccoooovvviiiiiinnnnne. 129
1 Welchen Naturalismus vertrete ich?...........ccoceeeiiviiieienieeee 129
2 Ungeloste Probleme und mégliche Einwinde............ccocooveiiiininnnn. 133
2.1 Naturalismus ohne Strohmann...........ccceccveeeeiieniiieeniieeie e 133
2.2 Das Schweigen von ,,Natur...........ccccoovieiiiiiiei e 134
2.3 Aufgabe der Philosophie.........cccoeiviiiiiiiiiiiieiee e 136

2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen

DBerlCKSICRIIZENT? ... oot e e 137
Bibliographi@.........c.oouveuiiiiiiciicieececeeee e 148

NAMENVEIZEICHIIIS . ......oooiiieeieeeee et eee e e e e e eeaeeaaaeaaes 153



Erstveroffentlichungsnachweise

1. Sukopp, Thomas (2006): Quines Erkenntnistheorie im Uberblick. In: Su-
kopp, Thomas: Naturalismus — Kritik und Verteidigung erkenntnistheoreti-
scher Positionen. Frankfurt am Main [u. a.]: Ontos, dort Kapitel 4.1.

2. Sukopp, Thomas (2005): Against Quine? Probleme eines Naturalisten:
Wahrheit, Normativitdt und die Rolle der Evolution. In: Prima philosophia
18,2, S.133-148.

3. Sukopp, Thomas (2005): Gemdpigter und radikaler Naturalismus im Ein-
satz: Vollmers Evolutiondre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich. In:
Prima philosophia 18, 3, S. 323-346.

4. Sukopp, Thomas (2006): Naturalismus, den ich meine. In: Sukopp, Thomas:
Siehe 1, dort Kapitel 5.

Die iibrigen Aufsitze sind hier erstmals verdffentlicht.

Vorbemerkung

Quines Werk ist umfangreich und hdufig kommentiert worden. Es gibt eine Rei-
he ausgezeichneter Kommentare und Einfiihrungen (siehe z. B. Lauener 1982,
Hahn und Schilpp (ed.) 1988, Keil 2002). Gerade wegen der Flut der Veroffent-
lichungen verliert der Leser vielleicht schneller den Uberblick, als es nétig wi-
re.

Die Aufsitze der vorliegenden Sammlung hingen thematisch eng miteinan-
der zusammen und erheben den Anspruch, voneinander unabhingig lesbar zu
sein. Ein Preis dafiir sind Wiederholungen. Hier gilt: Wichtiges kann gar nicht
oft genug gesagt werden. Zum FEinstieg in die Erkenntnistheorie des Willard
Van Orman Quine (1908-2000) empfehle ich Aufsatz 2. Leser, die einen Ein-
stieg in den erkenntnistheoretischen Naturalismus wiinschen, sollten mit dem
ersten Aufsatz beginnen.

Ich danke Douglas Boynton Quine fiir die Genehmigung, das Foto auf der

Vorderseite des Einbandes verwenden zu diirfen.

Braunschweig, im Mai 2006 Thomas Sukopp






Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? 9

Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie?

Kritik einiger Versuche, Ordnung zu schaffen

Naturalismus in der Philosophie ist oft verpont, fast gefiirchtet, manchmal bela-
chelt. Im Zeitalter der zwei Kulturen — Geisteswissenschaftler auf der einen Sei-
te, Naturwissenschaftler auf der anderen Seite — konnte ,,Naturalismus* von Sei-
te der Geisteswissenschaftler leicht als Schimpfwort gebraucht werden. Das
Zeitalter — so scheint es — dauert bis heute an, besonders in den Debatten des
deutschsprachigen Raumes.

Fragen wir nun, was ,,Naturalismus* im philosophischen Sprachgebrauch be-
deuten kann, so erhalten wir erstaunliche und einander widersprechende Ant-
worten. Bei einem so schillernden Begriff ist das nicht verwunderlich, aber
Grund genug, moglichst genau sagen zu konnen, was mit dem Wort gemeint ist.
Dabei gibt es scheinbar geniigend Versuche der Begriffserklarung (Kornblith
1994; Vollmer 1995; Keil, Schniddelbach 2000; Koppelberg 2000; Goebel,
Hauk, Kruip (Hg.) 2005, dort diverse Aufsdtze). Wir haben mehrere Griinde,
einige Explikationen zu nennen, neu zu ordnen und zu bewerten. Ein Grund ist
die Strohmann-Gefahr bei leichtfertiger Begriffserklarung (2.1), ein zweiter die
voreiligen Gleichsetzungen mancher Naturalismen mit negativ besetzen Posi-
tionen wie Szientismus (2.2) und ein dritter der Missbrauch des Naturalismus
fiir weltanschauliche Debatten (2.3). Worum es in der Sache einem Naturalis-
mus geht, ist die (fehlende) Ankniipfung an traditionelle erkenntnistheoretische
Fragestellungen (Koppelberg 1996; Grundmann 2001) (2.4). Die Einteilung der
Naturalismen scheint es nicht zu geben, wohl aber eine nahe liegende (2.5). Da-
bei sind Zusammenhédnge und Abhéngigkeiten verschiedener Naturalismen zu
beachten. Im Ergebnis geht es um weit mehr als um Begriffsverschirfung. Es
geht um die Moglichkeit und Unmdglichkeit radikaler und weniger starker Va-
rianten des erkenntnistheoretischen Naturalismus und um Verpflichtungen eines
Naturalisten (3).



10 1 Philosophischer Naturalismus

1 Philosophischer Naturalismus

Der Naturalismus als Programm ist selten ausfiihrlicher formuliert (Kornblith
1994; Vollmer 1994; Koppelberg 1996; 2000). Das Programm ist weit davon
entfernt, alle anvisierten Ziele erreicht zu haben. Wer die Naturalisierung des
Bewusstseins, genauer mentaler Phdnomene oder beispielsweise von Qualia for-
dert, stoBt auf Schwierigkeiten. Ahnlich schwierig oder gar unmdglich ist die
Naturalisierung der Asthetik im Sinne einer konsequenten biologischen Deu-
tung aller dsthetischen Phanomene (Seel 2005). Hier geht es um erkenntnistheo-
retischen Naturalismus, der Folgendes bedeuten kann: ,,Alles ist Natur.” ,,Alles
kann natiirlich erkliart werden.* ,Naturwissenschaften konnen (alle) erkenntnis-
theoretischen Fragen beantworten.* Auch andere, etwas subtilere Behauptungen
sind mit (einigen) naturalistischen Positionen vereinbar: ,,Im Bereich natiirlicher
Phanomene sind die Methoden der Naturwissenschaften allen anderen Metho-
den iiberlegen.” Oder: ,,Sofern erkenntnistheoretische Fragen liberhaupt 16sbar
sind, sollten wir empirisches Wissen ohne Riicksicht auf Konsequenzen fiir tra-
ditionelle Erkenntnistheorien einbeziehen.” Wenn ein Naturalismus iiberhaupt
erhobene Anspriiche einlosen kann, wird dies nach Lage der Dinge zuerst in der
Erkenntnistheorie moglich sein. Gemessen an den oben genannten Bereichen
sind erstens epistemische Probleme leichter naturalisierbar und es gibt zweitens
umfangreiche und teilweise erfolgreiche Versuche, Erkenntnistheorie als natu-

ralistische Erkenntnistheorie zu betreiben.

2 Naturalismen: Vielfalt und Begriffsokonomie

Angesichts der Vielfalt erkenntnistheoretischer Probleme und Positionen ver-
wundert es nicht, dass es verschiedenste Bezeichnungen fiir Naturalismen gibt.
Die Rede ist von erkenntnistheoretischem, ontologischem, puritanischem,
transzendentalem(!), radikalem, geméBigtem, kooptivem, kooperativem, norma-
tiven, methodologischem, naturgeschichtlichem, metaphysischem, naivem,

schwachem, starkem, eingeschrinktem, uneingeschrianktem, integrativem, ex-



2 Naturalismen: Vielfalt und Begriffsokonomie 11

pansivem, eliminativem, reduktivem, wissenschaftlichem Naturalismus. Da es
so viele verschiedene Bezeichnungen gibt, liegt es nahe, verschiedene Natura-
lismen anzunehmen. Leider sind einige Bezeichnungen tiberfliissig, manche ir-
refithrend und andere Naturalismen schlecht — also z. B. ungenau — expliziert.
Daraus folgt noch nicht ein ,,frohliche[r] Pluralismus der Attribut-Naturalis-
men* (Keil 2005, S. 65f. und FuBnote 2). Wir miissen uns leider die Miihe ma-
chen, jeden einzelnen dieser Naturalismen zu untersuchen und kdnnen dann erst
sagen, ob eine Explikation ungeschickt, irrefiihrend u. a. ist. Mancher Ausweg
aus der Begriffsvielfalt ist schlecht gewdhlt. Ein Kritiker des Naturalismus
spricht von einer Naturalismusformel und kritisiert dann der Formel geméal3 den
Naturalismus (Seibold Internet, S. 1). So einfach kénnen wir keinen kleinsten
gemeinsamen Nenner des Naturalismus finden. Wer seinen Naturalismus vertritt
oder einen Naturalismus kritisiert, der tut gut daran, zu sagen, welchen Natu-
ralismus oder welche Naturalismen er vertritt bzw. welche Naturalismen seine
Argumente kritisieren sollen. So konnen Anhénger unterschiedlicher Positionen
unfruchtbaren Debatten entgehen. Ein Beispiel solcher Scheingefechte sind

Strohmanner.

2.1 Von Strohmannern und anderem Missbrauch

In den Debatten um die Reichweite des Naturalismus sind gegenseitige Stroh-
mann-Vorwiirfe verbreitet. Ein Motiv fiir eine Begriffserkldarung ist die schlich-
te Tatsache, dass Festlegungen auf einen bestimmten Naturalismus folgenreich
sind. Kritiker wie Beflirworter eines erkenntnistheoretischen Naturalismus ha-
ben nach Begriffserkldrung bestimmte Argumente im Visier, andere Argumente
lassen sich schon mit dem Verweis auf den verwendeten Naturalismus-Begriff
zuriickweisen. Das Problem des Strohmanns beklagt beispielsweise Roy W. Sel-

lars:

Why is there this conservative withholding of allegiance to naturalism on the part
of the majority of philosophers? Why is naturalism insistently defined in so nar-



12 2.1 Von Strohménnern und anderem Missbrauch

row a way that it becomes a thing of straw easily torn to pieces? (zitiert nach
Keil, Schniadelbach 2000, S. 44, siehe dort Fullnote 79).

Keil und Schnidelbach resiimieren anschlieBend (2000, S. 45), dass Natura-
listen ihren Kritikern vorwerfen, den Begriff so weit zu definieren, dass jeder
ein Naturalist ist, der kein Obskurant ist. Die Explikationslasten werden dem
Naturalisten zugewiesen, da jeder, der einen Ismus vertritt, sagen sollte, was er
darunter versteht. Auf der anderen Seite explizieren Nichtnaturalisten den Be-
griff so, dass niemand mehr Naturalist sein kann, der weniger radikal als Quine
ist. Ein Beispiel gibt Goebel (2003, S. 23). Naturalisten sind Philosophen, die
sich ,,den Primatanspruch der Naturwissenschaften zu eigen* machen oder be-
haupten, dass es ,,einen eigenen Anspruch der Philosophie eigentlich gar nicht
gebe.” Tatsdchlich tun das nur wenige Naturalisten. Goebel hat einen methodo-
logischen Naturalismus im Visier, der zudem noch sehr anspruchsvoll und um-
stritten ist (Hartmann, Lange 2000). Wieland charakterisiert den Naturalismus
»im weiteren Sinn“ (2003, S. 35) so undeutlich und eng, dass vermutlich die
meisten Philosophen diesen Naturalismus — falls sie ihn vertreten — nicht als
Naturalismus bezeichnen wiirden.'

Andererseits wird zu Recht gefragt, ob es den Naturalismus gibt (Liike 2003).
Falls das nicht der Fall ist, spricht es weder fiir noch gegen eine Position, die
wir naturalistisch nennen wollen. Die Frage danach, was Naturalismus ist, 14sst
sich nicht so eindeutig beantworten. Aber das ist nicht erstaunlich. Fiir andere
Ismen verlangen wir auch nicht die eine Charakterisierung, die dann fiir alle
Spielarten einer Position gilt. Wohl aber gibt es relativ klare Formen einzelner
Naturalismen. Liike verlangt von Positionen, die zusammenfassend Naturalis-
mus genannt werden und die so viele Bereiche der Philosophie abdecken, zu
viel, wenn er einen klaren Naturalismus erwartet. Ahnliches wiirde er vom Rea-
lismus oder Strukturalismus auch nicht erwarten. Was es gibt, sind Minimalbe-
schreibungen des Naturalismus, etwas, was (viele) Naturalisten unterschreiben
wiirden. Dass diese allgemein oder ohne weitere Erlduterung auch wenig gehalt-
voll bleiben, ist auch nicht verwunderlich. Hans Blumenberg hat auf die schier
unglaubliche Plastizitit und auf die damit verbundene Brauchbarkeit und Miss-

brauchsgefahr des Naturalismus hingewiesen:



2.1 Von Strohménnern und anderem Missbrauch 13

Dieser Naturalismus konnte die heterogensten Ideologien sanktionieren: Er liech
dem Klassenkampf des Kommunismus, der nach Marx (1844) ‘vollendeter Natu-
ralismus’ sein sollte, [seine Evidenz]. Rassenrangordnungen waren eine unver-
meidliche Konsequenz biologistischer Prinzipien, und die daraus sich aufdrin-
gende Praxis enthiillte grausam, was es bedeutete, wenn der Mensch sich selbst
als ‘Naturprodukt’ behandelte. (Blumenberg, zitiert nach Liike 2002, S. 127f.)

Abgesehen von den zweifelhaften Folgerungen Blumenberg (unzuldssige
Verwendung eines Arguments von der ,,Schiefen-Bahn*) ist dazu Folgendes zu
sagen: Aus der Tatsache, dass Marx das Wort ,,Naturalismus* verwendet, folgt
eben noch nicht, was Naturalismus sonst noch alles bedeuten kann (es sei denn
man ist Essenzialist). Natiirlich kann man eine Position missbrauchen. Mehr als
zweifelhaft ist allerdings, ob die zeitgendssischen Naturalismen sich ebenso
missbrauchen lassen. Die gesellschaftlich-politische Relevanz eines ontologi-
schen Naturalismus kann vernachldssigt werden. ,,Unglaubliche Plastizitat™ hat
ein Naturalismus nur, wenn er entsprechend ungeschickt expliziert ist. Das
Marx-Beispiel Blumenbergs ist nicht brauchbar, denn 1844 bedeutete Naturalis-
mus in der Tat etwas ganz Anderes als Anfang des 21. Jahrhunderts. Was Marx
meinte, war eine naturgemifle Vollendung eines historischen Prozesses im
Sinne einer teleologischen Geschichtsauffassung. Leicht einzusehen ist, dass
Erkenntnistheoretiker des 21. Jahrhunderts andere Probleme auf gdnzlich ande-
ren Gebieten haben.

Was aus der mangelnden Homogenitéit der Naturalismus-Begriffe auch nicht
folgt, ist, dass es sich um einen Sammelbegriff fiir ,,vollig heterogene philoso-
phische Anndherungsversuche an die nicht begriffene Wirklichkeit* (Liike
2003, S. 128) handelt. Wenn wir die jiingere Philosophiegeschichte betrachten,
gibt es Tendenzen aller erkenntnistheoretischer Naturalismen. Wenn Liike
,hicht begriffene Wirklichkeit* unpolemisch gebraucht, dann haben (natiirlich)
Philosophen die Wirklichkeit nicht abschlieBend, also endgiiltig begriffen, weil
sie das nicht konnen. Aber sie haben Deutungsmuster gegeben. Auch das zeigt
ein fliichtiger Blick auf die Philosophiegeschichte. Der in eine rhetorische Frage
gekleidete ,,etwas flapsig formulierte* Schluss Liikes lautet, dass man den ,,Pud-

ding des Naturalismus nicht mit den Nigeln eindeutiger philosophischer Be-



14 2.1 Von Strohménnern und anderem Missbrauch

grifflichkeit an die Wand der Philosophiegeschichte nageln* kann (Liike 2003,
S. 128).

Der Naturalismus ist kein Pudding, er ist nicht weich und amorph, nur
braucht es eben mehrere Négel, um diese Sammlung unterschiedlicher philoso-
phischer Friichte an die Wand zu nageln. Ubrigens: So eindeutig sind philoso-
phische Begrifflichkeiten nicht. Und wenn wir diese Metapher schon weiter
verwenden, mag es sein, dass manche dieser Friichte faul sind und wir sie des-
halb schlechter festnageln konnen. Damit hier nicht der Eindruck entsteht, das
Lamento des Begriffshygienikers gehe nie zu Ende, greifen wir nur noch ein
Beispiel einer schlecht gewdhlten Definition des Naturalismus auf (Wendel
1997, S. V): Sie baut einen Strohmann auf. GeméaBigte Naturalisten sind alle
und einen naiven, schlechten, dogmatischen, von Wendel ,,naiv*“ genannten Na-
turalisten gibt es kaum. Der gemifBigte Naturalist nimmt danach die Naturwis-
senschaften ernst. (Wer tut das nicht?) Die Frage nach den Grenzen des Natu-
ralismus héingt fiir Wendel mit der Besinnung auf die Frage zusammen, welche
(vor)empirischen Voraussetzungen des Erkennens es gibt. Gerade ob solche
philosophischen Fragen innerhalb naturalistischer Erkenntnistheorie eine Rolle
spielen, ist umstritten. Wendel hat also in seiner Minimalbeschreibung eines
schwachen Naturalismus einen Strohmann aufgebaut und beziiglich eines star-

ken oder radikalen Naturalismus nichts gesagt.

Unter einem naiven Naturalismus verstehe ich im Gegensatz hierzu die Uber-
treibung der Rolle moglicher (erfahrungs-)wissenschaftlicher Erkenntnis, ndmlich
die Uberzeugung, die Naturwissenschaft kénne alle mdgliche Erkenntnis allein
hervorbringen. (Wendel 1997, S. V)

Diese Charakterisierung reicht auch nicht aus, um naiven von ,,reflektiertem®,
»wohlverstandenem®, ,,aufgeklartem* oder ,,philosophischem* (Wendel) Natu-
ralismus abzugrenzen, denn die Uberzeugung, Naturwissenschaft kénne alle
mogliche Erkenntnis allein hervorbringen, ist nur eine Form des naiven Natu-
ralismus. Leider sagt Wendel wenig dariiber (Wendel 1997, S, 173-177), was

den philosophischen Naturalismus zu einem guten Naturalismus macht.



2.2 Naturalismus: Abgrenzungen 15

2.2 Naturalismus: Abgrenzungen

Keil und Schnidelbach formulieren die folgenschwere These, dass Naturalis-
mus ,,in der heutigen Bedeutung des Wortes [...] weniger ein Ismus der Natur
als ein Ismus der Naturwissenschaften ist.” Thompson beschreibt diesen Ismus
als methodologischen Naturalismus. Danach liefern allein die Methoden der
Naturwissenschaften den Konigsweg zur Wahrheit (Thompson 1964, S. 183).
Seit Ende des 19. Jahrhunderts ist das eine gebrduchliche Begriffsverwen-
dung. Philosophen wie Hume, Hobbes, La Mettrie und Holbach wiirden wir in
diesem Sinn als Naturalisten bezeichnen. Wir sehen sofort eine Schwierigkeit
der Explikation des Naturalismusbegriffs. Die eben genannten Philosophen
wiirden wir als Empiristen, Mechanisten und Materialisten bezeichnen. Wie
hiangen diese Positionen mit dem Naturalismus zusammen? Gleichzusetzen mit
diesen Positionen ist der Naturalismus nicht. Ebenso wenig konnen wir ihn —
ohne weitere Uberlegungen — mit Positivismus, Reduktionismus, Szientismus,
Physikalismus, Monismus oder Biologismus gleichsetzen. Leider wird dies von
Kritikern gern getan (Janich 2000) und auch Anhdnger verschiedenster Natura-
lismen neigen dazu, sich nicht viel ,,um Worte zu streiten. Was Naturalismus
nicht (immer) ist: a) Empirismus; b) (sprachlicher, explanatorischer, ontologi-
scher) Physikalismus; ¢) Szientismus; d) Antimentalismus und Antiintentiona-
lismus (Koppelberg 2000, S. 69-78). Neben den von Koppelberg benannten
Griinden fiir diese Abgrenzung gibt es noch weitere, die mit der Klassifikation
des Naturalismus auf verschiedenen Ebenen zusammenhédngen. Der Empirismus
als Erkenntnistheorie sagt etwas liber die Quellen unseres Wissens. Ein ontolo-
gischer Naturalismus (siehe 2.5.1) tut dies nicht. Gleichwohl hingt er mit einem
methodologischen (2.5.2 und Sukopp 2006, Kapitel 2.5.2.2 und 3.3.3) oder er-
kenntnistheoretischen Naturalismus im engerem Sinn (2.5.3) zusammen. Ein
Physikalismus als Reduktionismus muss liberhaupt nicht iiber methodologische
Fragen nachdenken, sofern er sich an sich hier an die wissenschaftliche Praxis
innerhalb der Physik anlehnt. Als ontologische Position verstanden, kann der
Physikalist aus Sparsamkeitsgriinden (oder jedenfalls vorlaufig) das als real an-
nehmen, was ihm seine Ontologie der Physik nahe legt. Ein ontologischer Natu-



16 2.2 Naturalismus: Abgrenzungen

ralist unterliegt im Allgemeinen nicht dieser Beschrinkung der Ontologie durch
eine bestimmte Disziplin. Fast alle Naturalisten sind keine Physikalisten, weil
sie die Reduktion von Erkenntnistheorie auf Physik fiir aussichtslos halten. Je-
mand, der eine physikalistische Position innerhalb der Erkenntnistheorie ver-
tritt, gleicht einem Hochspringer, der nach dem Sprung die Latte hoher legen
lasst, obwohl er gerade unter ihr hindurch gesprungen ist. (Die Latte blieb nach
dem Sprung liegen.) Wir wissen nicht, ob wir die Reduktion von Erkenntnis-
theorie auf Psychologie erreichen konnen und versuchen es gleich mit einer
tiefer gehenden Reduktion auf Physik.

Ein Szientist ist ein naiver methodologischer Naturalist, der zirkelhaft oder
inkonsistent handelt. Nicht einmal Quine, der ein radikaler methodologischer
Naturalist 1st, kann man leicht Szientismus nachweisen (Keil 1993; 2005). Nicht
jeder methodologische Naturalist ist Szientist (Physiologist, Biologist u. a.) und
nicht jeder Naturalist ist ein methodologischer Naturalist (2.5). SchlieBlich kann
jemand in erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Fragen naturalistische
Auffassungen vertreten und Mentalist bzw. Intentionalist in Fragen der philoso-
phy of mind sein (Keil 2000, S. 1871t.)

2.3 Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die
Naturwissenschaften?

Roy Wood Sellars charakterisierte den Naturalismus als “less a philosophical
system than a recognition of the impressive implications of the physical and
biological sciences.” (Keil, Schniddelbach 2000, S. 8f.; Kursivierung nicht im
Original; Anm. des Autors.) Wie Schnéddelbach und Keil zu Recht bemerken,
gibt es dann kaum Nichtnaturalisten, wenn man einer solchen Kennzeichnung
zustimmt. Wir haben oben auf die Gefahr hingewiesen, Naturalismus zu einem
Strohmann zu machen. Wer mit Sellars ausruft, wir seien heute alle Naturalis-
ten, charakterisiert den Naturalismus als Allerweltsposition und verkennt die

Positionen moglicher Gegner.



2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung 17

2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung

Der philosophische Naturalismus in der heutigen Bedeutung des Wortes ist
weniger ein Ismus der Natur als ein Ismus der Naturwissenschaften, den man so
charakterisiert hat: ‘The closest thing to a common core of meaning is probably
the view that the methods of natural science provide the only avenue to truth’.
(Thompson, zitiert nach Keil, Schniddelbach (Hg.) 2000, S. 12, dort siche Fullnote
12).

Diese Definition umfasst allerdings nur den methodologischen Naturalismus.
Da der Naturalismus ein Ismus der Naturwissenschaften ist, liegt es nahe, den
Naturbegriff zu explizieren (siehe Kapitel 2.2 des letzten Aufsatzes dieses Ban-
des und Sukopp 2006, Kapitel 3.3.1.1). Dass dieses nur mithsam oder nicht ge-
lingt, wird den Vertretern des Naturalismus auch vorgeworfen (Liike 2003).
Selbst wenn dieses Problem geldst ist, so ergibt sich ein Nachfolgeproblem:
,Ein Naturalismus, der seinen Namen verdient, sollte etwas dariiber sagen kon-
nen, was die Naturwissenschaften vom Rest der Wissenschaften unterscheidet*
(Keil, Schnddelbach 2000, S. 13). Keil und Schniddelbach machen folgende Ele-

mente des Naturalismus aus:

1. Der Mensch gehort vollstindig in den Naturzusammenhang.

2. Naturwissenschaften haben ein Erkldirungsprivileg.

3. Der Naturalismus strebt eine Einheit der Wissenschaften an oder behaup-
tet eine solche Einheit.

4. Der naturalistische Erkenntnistheoretiker berlicksichtigt empirisches Wis-
sen.

5. Der Naturalismus vertritt eine Kontinuitdtsthese von common sense und
Wissenschaft.

Wo wird Naturalismus zu einer vorwiegend weltanschaulichen Position und
handelt sich damit Schwierigkeiten ein? Wir betrachten die hierfiir wichtigen
Thesen 1, 2 und 5. Ein methodologischer Naturalismus, der behauptet, Natur-

wissenschaften konnten den Anspruch einlosen, sich mit eigenen Mitteln zu er-



18 2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung

kldren, ist entweder naiv, kurzgeschlossen, zirkuldr oder inkonsistent. 5. ist
noch relativ harmlos, wenn man Kontinuitit in einer nicht allzu strengen Lesart
deutet. Dann gibt es etwa eine Kontinuitdat zwischen Alltagsrealismus und ei-
nem wissenschaftlichen Realismus. Weltanschaulich eingeférbt wird ein solcher
Naturalismus, der allein auf 5 fuit, wenn behauptet wird, common sense fiihre
zu Wissenschaften, sei eine ihrer Voraussetzungen oder Wissenschaft habe ein
realistisches Weltbild, weil der common sense uns das nahe legt. Die Spreng-
kraft von 1 und 2 ist bedeutender. Wer 1 begriinden mochte, sollte seinen Natur-
begriff explizieren. Wenn er dies nicht tut, liefert er lediglich ein Bekenntnis zu
einem Naturalismus. 1 kann nicht innerhalb der Naturwissenschaften geklart
werden, schon weil dort Begriffsfragen selten behandelt werden. 2 ist erstens
mehrfach erkldarungsbediirftig und zweitens falsch, auch wenn man Naturalist
sein mochte. Zum einen ist unklar, welche Wissenschaften OK-sciences sind,
also zu den Naturwissenschaften zdhlen sollen. Wenn diese Physik, Biologie,
Chemie, Neurowissenschaften und empirisch vorgehende Psychologie sind,
dann kommt nicht einmal Quine als radikaler Naturalist weiter als bis zu einer
Sammlung der Erfolge dieser Wissenschaften. Semantische, sprachphilosophi-
sche und logische Probleme, aber auch Probleme der Reflexion liegen auller-
halb der Naturwissenschaften. Zweitens ist zu fragen, wo Naturwissenschaften
ein Erkldrungsprivileg haben. Sie haben es nicht bei der Beantwortung aller er-
kenntnistheoretischer Fragen, die traditionell gestellt werden (2.4). Wenn wir
erkennen wollen, warum Menschen &dsthetische Phdnomene als schon oder héss-
lich empfinden, mogen wir evolutiv argumentieren (Voland und Grammer
2003). Ein Naturalist, der 2 ernst nimmt, kann diese Frage nicht beantworten
oder er sieht, dass wir auf die Frage, warum wir Zwolftonmusik als dsthetisches
Phianomen anders bewerten als das Prasseln von Regen, nur in Zusammenarbeit
mit allen hilfreichen Wissenschaften und Nicht-Wissenschaften beantworten
konnen.

Selbst wenn Menschen mit ihren Erkenntnisleistungen als Objekt von den
Naturwissenschaften beschrieben werden und Naturwissenschaften auch die
kognitiven Funktionen und Leistungen des Menschen erkldren, dann miissen

wir an verschiedenen Stellen des Erkenntnisprozesses eine aullernaturwissen-



2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung 19

schaftliche Sicht anstrengen. Spétestens bei der Interpretation der Ergebnisse
(Goebel 2005, S. 211-229) hilft Naturwissenschaft allein nicht weiter, weil es
zwischen den fMRT-Diagrammen und der Frage, was es heit, Ping Pong zu
spielen, grofle Unterschiede gibt. Wer neuronale Korrelate kognitiver Prozesse
misst, der misst nicht, wie es ist, Schmerzen zu haben oder an ein rotes Haus zu

denken.

2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

Wenn die naturwissenschaftlichen Methoden der ,,Konigsweg zur Wahrheit*
(Keil 2005, S. 67) sind, dann liegt der Szientismus-Verdacht nahe (siehe auch
Janich 2000, S. 63). Richtig ist, dass ein falsch verstandener methodologischer
Naturalismus zu einer unangemessenen weltanschaulichen Vorstellung von
Wissenschatft flihrt, die ihre Rolle falsch versteht. Keil spricht von einer ,,prak-
tisch-kulturrevolutiondren Position* der Wissenschaft (Keil 2005, S. 67). Wenn
die Gesellschaft tatsdchlich ihre Problemlosungsverfahren zugunsten naturwis-
senschaftlicher Methoden ersetzt, dann konnte sich ein methodologischer Natu-
ralist als Spitze einer kulturrevolutiondren Elite begreifen. Wir kldren erstens,
was ein methodologischer Naturalist dieser Bauart genauer behaupten miisste
und fragen, ob es innerhalb der naturwissenschaftlichen Methoden nicht genii-
gend Platz fiir einen methodologischen Naturalismus gibt, den ein Gegner fiir
harmlos halten kann.

Sellars schrieb so etwas wie ein naturalistisches Bonmot: “In the dimension
of describing and explaining the world, science is the measure of all things, of
what is that it is, and of what is not that it is not” (Sellars 1963, S. 173). Die An-
wendung dieses Scientia mensura-Satzes kann zu einem anspruchsvollen me-
thodologischen Naturalismus fithren. Enthédlt der Satz die von Keil vorgeschla-
genen doppelte Universalisierung? (1) Naturwissenschaftliche Methoden schaf-
fen Wissen iiber alles, was man iiberhaupt wissen kann. (2) Naturwissenschaf-
ten sind der einzige sichere Weg, um zu diesem Wissen zu gelangen. Zunéichst

kann man den Satz so auffassen, man kann ihn aber als vorwiegend ontolo-



20 2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

gische These sehen (siehe den zweiten Teil des Satzes). Nehmen wir an, die In-
terpretation gemall den Universalisierungen 1 und 2 wire annehmbar. Welches
Bild naturwissenschaftlicher Methoden steckt hinter 1?7 Warum sind sowohl 1
als auch 2 falsch? Wie kann man den methodologischen Naturalismus retten,
ohne ihn weltanschaulich aufzuladen? Nicht alle diese Fragen konnen wir aus-
fiihrlich beantworten; wir belassen es bei einer Skizze. Bekanntlich bemerkte
schon Popper, dass es die naturwissenschaftliche Methode nicht gibt. Als (nai-
ve) kritische Rationalisten konnen wir der Meinung sein, dass Wissenschaften
allein durch Versuch und Irrtum voranschreiten. Auch Popper war klar, dass in
der Heuristik wissenschaftlicher Forschung Zufall, Raten, Intuition, kurz — Irra-
tionales — eine Rolle spielt. Ein Blick in die Wissenschaftsgeschichte ldsst uns
von wissenschaftlichen Revolutionen (Kuhn) oder methodologischer Anarchie
(Feyerabend) sprechen. Wissenschaft schreitet nicht einfach voran. Sie ist ein
soziales Unternehmen, das als Ganzes rational sein mag. Wenn wir alle Metho-
den nennen, die in Wissenschaften eine Rolle spielen, so wird uns die Charakte-
risierung Sellars als Karikatur erscheinen. Wissenschaftler sind zwar selten von
wissenschaftstheoretischen Ratschldgen beeindruckt, sie diskutieren aber selbst-
verstiandlich iiber den Status ihrer AuBerungen, sie entwerfen Theorien, sie
wenden mathematisches und logisches Wissen an, sie sprechen nicht von
,,Realitdat, sondern modellieren und simulieren Teile eines abstrahierten Aus-
schnitts der Welt. Sind all das naturwissenschaftliche Methoden? Wohl kaum.
Im Gegensatz zu Sellars sind Physiker, gerade wenn es um subatomare Struk-
turen geht, mit ontologischen Aussagen vorsichtiger. Ein Physiker wird miide
lacheln, wenn ein Philosoph meint, der Physiker miisse doch wissen, woraus die
Welt besteht? Der Philosoph wird vielleicht eine Antwort bekommen, die einen
»leilchenzoo® vorfiihrt. Was Materie ist, wird innerhalb der Physik kontrovers
diskutiert.

Diese Bemerkungen sollen verdeutlichen, dass Naturwissenschaftler ,,inner-
halb* der Naturwissenschaften von aullen (oder oben) auf diese blicken. AuBer-
dem ist Wissenschaft ein Prozess im Wechselspiel mit sozialen Faktoren, die
Wissenschaften ermoglichen, begrenzen, aufthalten. Wissenschaft findet inner-

halb gesellschaftlicher, politischer u. a. Rahmenbedingungen statt. Und selbst-



2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet. 21

verstindlich: Naturwissenschaften konnen nicht alle Probleme 16sen, die 16sbar
sind. Wissenschaften konnen nicht alle 16sbaren Probleme 16sen. Und schlief3-
lich lasst sich gegen die obige These 2 einwenden, dass die Sicherheit des na-
turwissenschaftlichen Weges mehrfach beschriankt ist.

Einige Fragen miissen kulturwissenschaftlich beantwortet werden. Ein Litera-
turwissenschaftler, der die Sonette Shakespeares im Vergleich zu anderen So-
netten beurteilt, kann bestenfalls bei Datierungsfragen gelegentlich naturwis-
senschaftliche Hilfe erwarten. Andere gesellschaftliche Probleme (Stabilitit von
Demokratien oder ethische Fragen) konnen — wenn iiberhaupt — gesamtgesell-
schaftlich gelost werden, z. B. dadurch, indem sich die Mehrheit einer Nation
entschlief3t, eine Partei zu wihlen, die Todesstrafe abzuschaffen, einen Diktator
zu stiirzen oder eine Autobahn-MAUT einzufiihren. SchlieBlich gelangen wir
auf vielen Wegen zu Wissen. Zu Alltagsiiberzeugungen (z. B. Janich 2000) ge-
langen wir — wenigstens gelegentlich — ohne Wissenschaft. Zu naturwissen-
schaftlichem Wissen gelangen wir, weil Theorien, die nach innerwissenschaftli-
chen Kriterien schlechter sind als Konkurrenten, trotzdem geférdert wurden, et-
wa weil sie ins Weltbild mancher Wissenschaften passen. Wissen kann sich
manchmal erst spit als Wissen herausstellen (sieche das Fallbeispiel Galileo Ga-
lilei in Feyerabend 1976, S. 108-227).

Was folgt daraus fiir einen methodologischen Naturalismus? Zundchst muss
ein methodologischer Naturalist Science als Unternehmen mit alleinigem Erkla-
rungsprimat aufgeben. Andere Wissenschaften miissen akzeptiert werden. Was
diesen Naturalismus zu einem methodologischen Naturalismus macht, ist im
Wandel. Methoden und methodologische Ratschldge konnen nicht pauschal ab-
gelehnt oder akzeptiert werden, sondern miissen im Erkenntnisprozess ange-
passt werden. Ein undogmatischer methodologischer Naturalist fordert und for-
dert die Anwendung (natur)wissenschaftlicher Methoden iiberall, wo man damit
weiterkommt. Wir kdnnen versuchen, liberall und alles unter Mithilfe von Na-
turwissenschaften zu beschreiben und zu erkldren. Eine Ablehnung naturwis-
senschaftlicher Hilfsdienste sollte einerseits von einer traditionellen Erkenntnis-
theorie oder aus geisteswissenschaftlicher Perspektive immer ex post erfolgen.

Erst wenn naturwissenschaftliche Bemiihungen gescheitert sind, konnen wir na-



22 2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet.

turalistische Anspriiche zuriickweisen. Andererseits tut es dem methodologi-
schen Naturalisten gut, wenn er imperiale Anspriiche aufgibt und zeigt, welche
Reiche er mit seinen Truppen tatsdchlich beherrschen kann.

2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?

Drei Fragen sind es nach Kornblith, deren Beziehungen und Beantwortung je-
manden zu einem Traditionalisten oder Naturalisten innerhalb der Erkenntnis-
theorie machen (Kornblith 1994, S. 1). Sie lauten: 1. Wie sollten wir zu unseren
Uberzeugungen gelangen? 2. Wie gelangen wir zu unseren Uberzeugungen? 3.
Sind die Prozesse, durch die wir zu unseren Uberzeugungen gelangen, die-
jenigen, durch die wir zu ihnen gelangen sollten? Kornblith beschreibt die Hal-
tung der traditionellen Philosophen als ,,divide et impera“. Frage 1 wird den
Philosophen zugeteilt und Frage 2 den Psychologen. Um Frage 3 zu beant-
worten, miissen 1 und 2 beantwortet sein. Dann setzen sich Philosophen und
Psychologen an einen Tisch und l6sen 3. Frage 3 wird beantwortet, indem die
Antworten auf 1 und 2 miteinander verglichen werden.

Ublicherweise antworten traditionelle Erkenntnistheoretiker auf Frage 1 mit
der Kohirenztheorie der epistemischen Rechtfertigung. Kohdrenztheoretiker be-
haupten grob gesprochen, dass die Entscheidung, ob eine Aussage akzeptiert
oder zuriickgewiesen wird, davon abhingt, wie gut sie in das Raster der anderen
Uberzeugungen passt. Kurz: Steht sie im Vergleich zu den bereits akzeptierten
Aussagen in einer Kohdrenzbeziehung? Was man auch immer von dieser Ant-
wort halten mag, sie hat nichts mit einer Antwort auf Frage 2 zu tun. Nehmen
wir an, Psychologen kdmen zu dem Ergebnis, Menschen gewinnen ihre Er-
kenntnisse durch einen nichtbewussten Mechanismus, der die Kohédrenz der in
Frage stehenden Uberzeugung mit den bereits bestehenden Uberzeugungen
misst. Welche Relevanz hitte dieses Ergebnis einer psychologischen Theorie
fiir die Beurteilung der Kohérenztheorie? Die Frage, wie Menschen zu ihren
Uberzeugungen gelangen, hat nichts damit zu tun, wie sie zu ihnen gelangen
sollten. Kornblith parallelisiert die drei Fragen auf dem Gebiet der Ethik (Korn-



2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 23

blith 1994, S. 2). Die drei analogen Fragen lauten: A) Wie sollten Menschen
handeln? B) Wie handeln Menschen? C) Handeln Menschen so wie sie handeln
sollten? Hier wird deutlich, dass die normative Frage, die ein Philosoph stellt
und beantwortet (A), in der traditionellen Sichtweise komplett unabhéngig von
der deskriptiven Frage B des Psychologen ist. Naturalisten sehen das anders.
Die Orientierung einer Einteilung von Naturalisten und Nichtnaturalisten an-
hand von Fragen hat Vorteile: Sie konnen nicht nur prizisiert werden (Koppel-
berg 1996; Flonta 2000; Grundmann 2001). Aufgrund der Antworten ist eine
bessere Unterscheidung von Naturalismen fiir Gegner und Befiirworter glei-
chermallen hilfreich. Grundmann etwa sieht die Wasserscheide zwischen Natu-
ralisten und Nichtnaturalisten so: ,,Die Vertreter eines radikalen Naturalismus
reduzieren das Phdnomen der Erkenntnis auf einen objektiven Gegenstand na-

turwissenschaftlicher Forschung® (Grundmann 2001, S. 9).

Aber was stellt eigentlich sicher, dass die von mir zusammengestellte Liste mit
Kfriterien fiir das traditionelle Paradigma nicht einfach willkiirlich ist? Ich glaube,
dieser Verdacht 16st sich auf, sobald man erkennt, dass hinter dem Kriterienkata-
log ein bestimmtes Bild steht. Es ist das Bild eines individuellen Subjekts, das in
Bezug auf erkenntnistheoretische Fragen vollstindig autonom ist. Subjekte sind
diesem Bild zufolge epistemisch autonom, wenn sie in der Lage sind, zu jedem
beliebigen Zeitpunkt rational zu entscheiden, ob die ihnen zur Verfligung ste-
henden Griinde hinreichen, um die fraglichen Meinungen zu rechtfertigen — und
zwar muss diese rationale Entscheidung unabhingig von jeglicher externer Auto-

ritdt moglich sein und nur auf reiner Vernunft beruhen. (Grundmann 2001, S. 17)

In der nachfolgende Tabelle werden traditionelle von naturalistischen Ant-
worten anhand zentraler Fragen bzw. Kriterien zusammengestellt (Grundmann
2001).



24

Frage/Kriterium

2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie?

Traditionelle Erkenntnistheorie Naturalistische Alterna-

tive

Epistemische Autonomie

Das Subjekt ist auf sich allein ge-

stellt.

Das Subjekt ist unabhidngig von em-
pirischen Meinungen iiber die Welt.

Das Subjekt kann aufgrund reiner
Vernunfterwdgungen beurteilen, wel-
che Meinungen gerechtfertigt sind.

Anti-Individualismus: Korn-
blith (Szientismus).
Wissen ist eine natiirliche Tat-

sache (ontologischer und epis-
temologischer Naturalismus).

Methodologischer Status der
Rechtfertigungstheorie

Rolle der Psychologie

Welchen Zugang hat das Sub-
jekt zu den rechtfertigenden
Griinden?

Greift ein Subjekt zur Recht-

fertigung einer Meinung auf In-

formationen anderer Subjekte
zurlick?

Ist Reduktion von recht-
fertigenden Griinde auf nicht-
epistemische Tatsachen
moglich?

Ist eine Rechtfertigung relativ

zu zufilligen Situationen, in
den sich das Subjekt befindet?

Methodologischer Apriorismus (Bon-

Jour: moderater Fallibilismus).

Antipsychologismus

Transparenz der Griinde: Internalis-

mus.

Individualismus (Locke): Nein.

Antireduktionismus: Nein.

Antikontextualismus (Descartes):

Nein.

Es gibt keine erste Philosophie
(eine Komponente des metho-
dologischen Naturalismus
Quines); moderater ist
Koppelbergs kooperativer Na-
turalismus.

Quine: Erkenntnistheorie ist
Psychologie.

Empirische Befunde sind zur
Beurteilung von rechtferti-
genden Griinden notwendig:
Goldman (Reliabilismus); All-
gemein: Externalismus.

Anti-Individualismus (Korn-
blith; Quine; Scholz): Ja.

Reduktionismus: Ja.

Kontextualismus (Michael
Williams): Ja.

In welchen logischen Bezie-
hungen steht das Subjekt zu
anderen mentalen Zustidnden,
wenn eine Meinung als ge-
rechtfertigt beurteilt?

Haben nur Meinungen recht-
fertigende Kraft?

Ist der Gehalt mentaler Zu-
stdnde unabhéngig von
physikalischer und sozialer
Umwelt?

Inferenzialismus (moderat:

Koppelberg; gehort eher in die Spalte

,.Naturalistische Alternative*).

Doxastizismus (heute: Spohn): Ja.

Psychosemantischer Internalismus:
Ja; die mentale Instanz ist autonom.

Dretske: Sowohl ein radikaler
Inferenzialismus als auch
Reliabilismus sind unplausi-
bel.

Erfahrungen sind keine Mei-
nungen und haben trotzdem
Rechtfertigungskraft: Schantz;
Willaschek; Schildknecht.

Psychosemantischer
Externalismus: Nein.

Tabelle 1: Elemente traditioneller Erkenntnistheorie (nach Grundmann)



2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 25

Alle neun Kiriterien folgen mehr oder weniger zwanglos aus der epistemi-
schen Autonomie.

Der klassische Empirismus (etwa Locke und Hume), aber auch der logische
Empirismus (z. B. Schlick und Ayer), vertritt die Auffassung, Erfahrung sei das
Fundament aller Rechtfertigung. Dazu miissen drei Fragen beantwortet wer-

den:

(1.) Welcher Art sind Erfahrungen und wie ist ihr Gehalt beschaffen? (2.) Wie
konnen Erfahrungen Meinungen iliber die Aullenwelt rechtfertigen? (3.) Warum
sind Erfahrungen nicht selbst rechtfertigungsbediirftig? (Grundmann 2001, S. 24)

Die Antworten sind in Kiirze: 1. Erfahrungen sind nicht-doxastische Be-
wusstseinszustdnde. Thre Existenz und ihr Bewusstsein fallen zusammen. Erfah-
rung ist eine Art infallibler Ausgangspunkt fiir Rechtfertigung. 3. ist also trivial.

Entscheidend ist die Antwort auf 2: Wie konnen Erfahrungen, die nicht von
der AuBBenwelt handeln, Meinungen iiber die Aullenwelt rechtfertigen? Erfah-
rungen haben propositionalen Gehalt und sind selbst Meinungen. Je mehr man
allerdings die Kluft zwischen Erfahrungen und Meinungen schlief3t, also den
Gehalt der Meinungen an den der Erfahrungsmeinungen anndhert, desto dringli-
cher stellt sich Frage 3. Heute gehen die meisten Erkenntnistheoretiker davon
aus, dass Erfahrungen keine Meinungen sind und trotzdem Rechtfertigungskraft
haben. Was ist dann der Status von Erfahrung?? Ahnlich wie skizziert geht Kop-
pelberg bei der Beantwortung dieser Fragen vor, die wir aus Platzgriinden hier
nicht ausfiihrlich behandeln.’ Wir werden bei der folgenden Diskussion um die
Ebenen des Naturalismus sehen, welche Naturalismen an traditionelle Erkennt-

nistheorie eher ankniipfen als andere.

2.5 Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer und
epistemischer Naturalismus



26 2.5 Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer undepistemischer Naturalismus

Da die verschiedenen Ebenen an anderer Stelle ausfiihrlich diskutiert sind (Su-
kopp 2006, Kapitel 2.5.3-2.5.5), kommt es uns vor allem auf die Zusammen-
hinge und Abhingigkeiten zwischen den verschiedenen Naturalismen an. Die
Diskussion um Worte ist kein Selbstzweck, sondern Teil inhaltlicher Streit-
punkte, die davon abhéngt, wer was unter welchem Naturalismus versteht. Ka-
nitscheider spricht davon, wie schwierig es ist, bei ndherem Hinsehen eine ,,phi-
losophisch akzeptable Explikation® von Naturalismus zu geben (Kanitscheider
1994, S. 185). Ein Grund mehr, es zu versuchen.

2.5.1 Ontologischer Naturalismus

Beriihmt und bertichtigt ist das Diktum Wilfrid Sellars: “[...] in the dimension
of describing and explaining the world, science is the measure of all things, of
what is that it is, and of what not that it is not” (Sellars 1991, S. 173). Diese
Auffassung verkniipft Fragen dariiber, was es gibt, mit methodischen und me-
thodologischen Fragen. Fragen nach den Wissenschaften, die ,,hart* oder ,,ver-
lasslich® sind, drdangen sich auf. Wir werden fiir eine Trennung des ontologi-
schen bzw. metaphysischen und eines methodologischen Naturalismus argu-
mentieren. Beginnen wir zunédchst mit einschlidgigen und unproblematischen
Charakterisierungen des ontologischen Naturalismus.

Goebel unterscheidet einen weiten (schwachen) Naturalismus und einen en-
gen (starken) Naturalismus. Schon der Erste schlieBt Ubernatiirliches wie Geis-
ter, cartesische Seelensubstanzen ,,oder eine zweite Welt gegenstindlicher (an-
geblich ‘platonischer’) Ideen* (Goebel 2003, S. 25). Eine solche Position wird
von der groBen Mehrzahl der Philosophen geteilt. Ahnlich unterscheiden Mah-
ner (2002, S. 689f.), Kanitscheider (2003, S. 33f.) und Wetz (2003, S. 42) ci-
nen starken und einen schwachen Naturalismus und meinen damit vor allem ei-
nen ontologische These. In Kanitscheiders Version ist der schwache Naturalis-

mus weithin akzeptiert:

Die These, dass das materielle Substrat (des Universums; Anm. des Autors) aus

seiner eigenen Gesetzlichkeit heraus letztendlich alle Gebilde hervorbringt, hat



2.5.1 Ontologischer Naturalismus 27

man mit dem Namen ‘schwacher Naturalismus’ (David Armstrong 1983) belegt.
Dieser innerweltliche Naturalismus behauptet die keineswegs besonders gewagte
Aussage, dass das Universum in seinem empirischen, aber auch theoretisch fass-
baren Bereich ohne Rekurs auf autonome spirituelle Entititen, besondere Lebens-
kraft oder teleologische und transzendente Wirklichkeit erkannt werden kann.
(Kanitscheider 2003, S. 33)

Dieser Naturalismus schlieBt supernaturale Faktoren fiir den Seinsbereich der
Natur aus und ist insofern ontologisch. Transzendente Bereiche werden mit dem
schwachen Naturalismus nicht ausgeschlossen. Dieser Naturalismus ist wie der
starke Naturalismus ein ontologischer Naturalismus. Erst der starke Naturalis-
mus schlieBt einen Transzendenzbereich aus. Das gesamte Universum, ,,s0 wie
es heute von der Wissenschaft erforscht wird, ist [danach] alles, was es gibt*
(Kanitscheider 2003, S. 33). Wir sehen leicht, dass dieser Naturalismus (nicht
nur) als metaphysischer Naturalismus verstanden werden kann, weil jede Onto-
logie letztlich (Erfahrungs)transzendentes enthélt. Schon die bescheidene The-
se, dass es eine Welt ,,da drauBen* gibt, ist eine metaphysische These. Franz Jo-
sef Wetz sieht den Anschluss an weltanschauliche Fragen in einer Behauptung
des ,,starker metaphysische[n] Naturalismus* (Wetz 2003, S. 42). Danach ist der
Mensch ein unbedeutender Agent in einem ziel- und sinnfreien, dem Spiel blin-
der Naturkréfte unterliegendem Universum. Diese sinnfreie Natur ist alles, was
es gibt.*

Weiter geht Geert Keil. Er unterscheidet innerhalb eines metaphysischen Na-
turalismus, d. h. innerhalb der ,,vortheoretische[n] Auffassung, dass alles, was
es gibt, Teil der Natur ist* (Keil 2000, S. 188), folgende Varianten:



28 2.5.1 Ontologischer Naturalismus

Metaphysischer Naturalismus

Ontologischer Natu- Naturgeschichtlicher Na- Methodologischer
ralismus turalismus Naturalismus
Leit- Leitwissenschaften: ,,Natur* wird durch
wissen- Evolutions- und So- Naturwissen-
schaft: ziobiologie schaften erklart
Physik
Physikalismus Biologismus Szientismus

Abbildung 1: Unterscheidung metaphysischer Naturalismen (nach Keil)

Diese Einteilung geht davon aus, dass alle drei Naturalismen ,,Ausarbeitungs-
stufen eines und desselben Grundgedankens sind* (Keil 2000, S. 188). Wir fol-
gen dieser Einteilung nicht, weil beispielsweise ontologischer und naturge-
schichtlicher Naturalismus in der Lesart Keils beide methodologische Ver-
pflichtungen eingehen. Ein ontologischer Naturalist, der Physikalist auf ontolo-
gischer Ebene ist, tut dies nicht. Er sagt, dass alles, was es gibt, das physikalisch
Gegebene ist. Damit verpflichtet er sich zu einem Physikalismus mit Physik als
Leitwissenschaft im Sinne eines methodologischen Naturalismus. Doch ist ein
ontologischer Naturalismus in anderer Weise ,,metaphysisch* als ein methodo-
logischer Naturalismus. Wenn man den methodologischen Naturalismus iiber-
haupt ,,metaphysisch* nennen mochte, so miisste man zugestehen, dass eine na-
turalistische Methodologie teilweise normativ ist und empirisch priifbar (siche
etwa Laudan 1996). Dann ist es schwer, einzusehen, warum wir von einem ,,me-
taphysischen Naturalismus sprechen sollen.

Auflerdem sind ontologische Naturalismen mit anderem ontologischen ,,In-

ventar* denkbar, das z. B. Mentales beinhalten kann.



2.5.2 Methodologischer Naturalismus 29

2.5.2 Methodologischer Naturalismus

Wir konnen den ontologischen Naturalismus vom methodologischen Naturalis-

mus unterscheiden, wie es Rainer Hedrich tut:

Der im Ansatz verwendete Naturalismus entspricht einer methodologischen Ma-
xime, die vorrangig das Vorgehen bei der Interpretation empirischen Materials
betrifft und erst in zweiter Linie auf eine ontologische Naturalismus-Hypothese
abzielt. Dem (methodologisch)-naturalistischen Ansatz und vor allem der im Hin-
tergrund stehenden ontologischen Naturalismushypothese wird nicht axioma-
tischer Status, sondern ausschlieBlich hohere empirische Kohdrenz und Plausibi-
litdt zugesprochen. Im Rahmen einer methodologischen Naturalismus-Maxime
stellt der ontologische Naturalismus nur eine jederzeit revisionsbediirftige empi-
rische Hypothese dar. (Hedrich 1998, S. 127f.)

Erstens konnen so Antinaturalisten, die den Status der These des ontologi-
schen Naturalismus als dogmatische Setzung oder Axiom kritisieren, ihrerseits
kritisiert werden. Der methodologische Naturalismus in der Lesart Rainer He-
drichs ist eine empirische Hypothese. Das kann man bezweifeln. Selbst wenn er
keine empirische Hypothese ist, so ist er eine revidierbare Position. Sie betrifft
die Interpretation des empirischen Materials. Wer so argumentiert, verpflichtet
sich nicht auf einen Szientismus oder Physikalismus (siche Sukopp 2006, Kapi-
tel 3.3.2.2).

Wer methodologische Naturalismen voneinander abgrenzen mdchte, der kann
ahnlich wie Stephen Stich, Dirk Koppelberg oder Willard Van Quine starke und
schwache methodologische Naturalismen unterscheiden. In Ubereinstimmung
mit Stichs pragmatischem Naturalismus sieht Koppelberg die entscheidende
Frage des methodologischen Naturalismus darin, in welchem Ausmaf} (Natur)
wissenschaften erkenntnistheoretische Fragen 16sen konnen. Der stdrkste Natu-
ralismus in diesem Sinn behauptet, dass alle erkenntnistheoretischen Fragen
(natur)wissenschaftliche Fragen sind. Schwichere methodologische Naturalis-
ten meinen, dass einige erkenntnistheoretische Fragen keine naturwissenschaft-
liche Fragen sind.” Die Radikalitdt Quines wird entgegen der meisten Autoren
nicht an dem folgenden beriihmten Zitat deutlich.



30 2.5.2 Methodologischer Naturalismus

I see philosophy not as an a priori propaedeutic or groundwork for science, but as
continous with science. I see philosophy and science as in the same boat — a boat
which, to revert to Neurath’s figure as I so often do, we can rebuild only at see
while staying afloat in it. All scientific findings, all scientific conjectures that are
at present plausible, are therefore in my view as welcome for use in philosophy as
elsewhere. (Quine 1969, S. 126f.)

Quine vertritt eine Position, die erst im Zusammenhang mit anderen Ansich-
ten, die Aufgabe der Erkenntnistheorie und ihre Uberfiihrung in empirische Psy-
chologie bedeuten (Keil 2002). Im Anschluss und Auseinandersetzung mit
Quine und anderen Naturalisten hat Dirk Koppelberg (2000, S. 82f.) den metho-
dologischen Naturalismus als Kombination dreier Thesen formuliert, der Anti-
fundierungsthese, der Kontinuititsthese und der Wissenschaftlichkeitsthese.
Danach ist es ist nicht Aufgabe der Philosophie, die Wissenschaften zu fundie-
ren oder zu begriinden (Antifundierungsthese). Zweitens hat die Philosophie
»keinen epistemisch privilegierten Standpunkt gegeniiber den Wissenschaften,
vielmehr gibt es zwischen ihr und den Wissenschaften eine bestimmte Art von
Kontinuitit* (Kontinuititsthese). Die Wissenschaftlichkeitsthese formuliert und
fordert drittens die Verwendung wissenschaftlicher Untersuchungen und Ergeb-
nisse auch innerhalb der Philosophie. Leider sind die beiden letzten Thesen re-
lativ vage und man kann methodologischer Naturalist in Koppelbergs Sinn sein,
ohne die Kontinuitdtsthese und die Wissenschaftlichkeitsthese allzu Ernst zu
nehmen. Koppelberg muss offen lassen, wie diese ,,bestimmte Art von Konti-
nuitdt” zwischen Wissenschaft und Philosophie aussieht und er muss offen las-
sen, in welchem Umfang (natur)wissenschaftliche Erkenntnisse in der Philoso-
phie angewendet werden konnen oder beriicksichtigt werden sollen.

Die Ungenauigkeit der Kontinuitétsthese® ist positiv als Offenheit und nega-
tiv als Schwéche eines bestimmten Naturalismus aufzufassen. Die Offenheit der
Erkenntnistheorie fiir empirische Disziplinen ist zu begriilen und weithin ak-
zeptiert. Wenn Neurologen, Kognitionswissenschaftler, Psychiater und andere
Wissenschaftler im Zusammenspiel erkldren konnen, warum schizophrene Pati-
enten Storungen bei der Konstruktion des Ich-Erlebens haben, dann hat das

Auswirkungen darauf, welche kognitiven Voraussetzungen erfiillt sein miissen,



2.5.2 Methodologischer Naturalismus 31

um zwischen erster und dritter Person in der Redeweise zu wechseln und die
Welt zu verstehen. Eine Schwiche des methodologischen Naturalismus ergibt
sich, wenn die behauptete Kontinuitdt iiberbeansprucht wird. Reflexionsarbeit,
methodologische und metatheoretische Arbeit, Konzeptualisierungen, seman-
tische und sprachphilosophische Analyse, die Kldrung von Begriffen, Begriffs-
ebenen u. a. kdnnen aus vielen Griinden nicht von Fachwissenschaftlern iiber-
nommen werden. Und aullerdem ist der eingeloste Anspruch eines methodolo-
gischen Naturalismus, mittels empirischer Forschung erkenntnistheoretische
Probleme zu 16sen, gering. Wir wissen nicht, wie wir denken, wohl wissen wir
Einiges liber neuronale Korrelate. Jeder, der ein bisschen den Fortgang (natur)
wissenschaftlicher Forschung verfolgt, weill, welche Erklarungsliicken zwi-
schen der Ebene phdnomenalen Erlebens (und Denkens) und neurochemischen
oder neurobiologischen Prozessen klaffen.

Diese Bemerkungen fiihren nahtlos zur Kritik der Wissenschaftlichkeitsthese
uiber. Wenn wir die Frage klaren wollen, ob wir den Wissensbegriff — wie von
Ansgar Beckermann gefordert — aufgeben sollen, konnen wir empirische Daten
beriicksichtigen, aber — leider — nicht von psychologischen oder neurologischen
Experimenten darauf schlieen, ob es besser ist, auf diesen Begriff zu verzich-
ten. Spitestens wenn evaluative oder normative Elemente zu berilicksichtigen
sind, miissen wir auf einer methodisch-reflexiven Ebene arbeiten oder versu-
chen, interpretativ-hermeneutisch einen Philosophen zu verstehen, der dazu et-

was sagt.

2.5.3 Epistemologischer Naturalismus

Dem eben skizzierte methodologische Naturalismus folgt zwanglos — Kritiker
mogen es ,,zwanghaft nennen — ein erkenntnistheoretischer Naturalismus im
engeren Sinn, den wir epistemologischen Naturalismus nennen. Rainer Hedrich
bringt ihn so auf den Punkt: ,,Die Konstituierung von Wissen iiber die Welt ist
ein natiirlicher (und naturwissenschaftlich erschliebarer) Prozess innerhalb der

Welt* (Hedrich 1998, S. 26). Wer einen epistemologischen Naturalismus dieser



32 2.5.3 Epistemologischer Naturalismus

Art vertritt, muss einen ontologischen Naturalismus und mindestens einen ge-
maifigten methodologischen Naturalismus vertreten. Wenn wissensbildende
Prozesse natiirliche Prozesse sind, dann sind sie Teil der (natiirlichen) Welt, und
wenn sie naturwissenschaftlich erschlieBbar sind, dann vertrauen wir epistemo-
logisch darauf, mittels (Natur)wissenschaften wenigstens teilweise erkenntnis-

theoretische Fragen beantworten zu konnen.’

3 Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet

Wir stellen zunéchst einige Zusammenhinge der verschiedenen Naturalismen
dar (3.1). In 3.2 versuchen wir, einen Einwand gegen den methodologischen
Naturalismus zu widerlegen. Dabei werden wir sowohl Kritiker als auf Vertreter
des Naturalismus enttduschen, weil wir beiden Lagern nicht konsequent oder

radikal genug scheinen mogen.

3.1 Verpflichtungen eines Naturalisten

Ein Naturalist ist — wenn er konsequent sein mochte — mit der Akzeptanz eines
ontologischen Naturalismus noch nicht verpflichtet, einen methodologischen
Naturalismus zu akzeptieren. Wenn er allerdings einen starken ontologischen
Naturalismus vertritt, dann wird er in aller Regel meinen, dass alles Natur ist, so
wie Physik (oder andere Wissenschaften) uns sagen, was existiert. Neben der
schwierigen Frage, wie die Ontologie ,,der* modernen Physik aussieht, fillt zu-
nédchst auf, dass Physiker nicht iiber Natur sprechen.

Wer nicht die sparsame Ontologie Quines vertritt — der in spéten Jahren libe-
raler wurde — kann als ontologischer Naturalist fiir die Existenz mentaler Pha-
nomene argumentieren. Selbst Quine bezeichnete die Klarung (oder Reduktion)
mentaler Ereignisse in Gestalt biologischer oder physiologischer Termini als
utopischen Traum (Quine 1979, S. 163). Wer wie Quine behauptet, dass es kei-

nen Unterschied zwischen mentalen Zustdnden ohne einen ,.entsprechenden‘



3.1 Verpflichtungen eines Naturalisten 33

physikalischen Unterschied gibt, der sagt letztlich, dass “physical objects”
(Quine 1979, S. 163) die fundamentalen Objekte sind. Damit ist noch keine
Festlegung auf irgendeinen Reduktionismus getroffen. Es ist momentan niamlich
unklar, was mit den ,,Entsprechungen zwischen mentalen und physikalischen
Zustanden gemeint ist.

Ein ontologischer Naturalist, der sich der Ontologie einer bestimmten Diszi-
plin verpflichtet, kann als Physikalist oder Biologist bezeichnet werden. Damit
ist ein entsprechender methodologischer Naturalismus und epistemologischer
Naturalismus verbunden. Allerdings ist der Zusammenhang dieser Naturalismen
kein einfaches Einschlussverhéltnis (der ontologische Naturalismus schlie3t den
methodologischen Naturalismus und dieser wiederum den epistemologischen
Naturalismus ein). Wir konnen Ontologie (Was gibt es?) als primér, Erkenntnis-
theorie (Was konnen wir wissen?) als sekundir und Methodologie (Wie gehen
wir vor, um zu Wissen zu gelangen?) als tertidr auffassen. Erkenntnistheorie
hingt von Ontologie ab, folgt aber nicht restlos aus ihr. Methodologie hingt
von Erkenntnistheorie ab, folgt aber nicht restlos aus ihr. Nehmen wir das Bei-
spiel einer einfachen — oder naiven — Ontologie der Physik, um die Abhéngig-
keiten der verschiedenen Ebenen (Ontologie — Erkenntnistheorie — Methodolo-
gie) deutlich zu machen. Es gibt Materie und Felder. Die Welt ist materiell-
energetisch.

Wenn das alles ist, was wir iiber Natur sagen wollen, so konnen wir in einem
entsprechenden methodologischen Naturalismus mit Physik als Leitwissen-
schaft versuchen, welche erkenntnistheoretischen Probleme so l1osbar sind. Wir
sehen schnell, dass wir nicht weit kommen. Ein methodologischer Naturalist,
der sich nicht fiir ontologische Probleme interessiert, wird sehen, dass wir Me-
thoden brauchen, die nicht in der Physik verwendet werden und dass die erfah-
rungswissenschaftliche Methode — sofern es sie gibt — allein nicht hilft, zu er-
kliren, wie wir zu gerechtfertigten Uberzeugungen gelangen. Mit anderen Wor-
ten wird die Aussage, dass die Konzeption von Wissen ein natiirlicher Prozess
ist, hochstens forschungsleitend sein. Wir konnen als epistemische Naturalisten
an dieser Stelle auf die Frage, was ,,natlirlich® heil}t, sagen, (natur)wissenschaft-

lich zugénglich oder erkldrbar. Dabei sollten wir zugestehen, dass schon die on-



34 3.1 Verpflichtungen eines Naturalisten

tologische Annahme der Existenz einer Aullenwelt eine metaphysische, erfah-
rungstranszendente These ist. Ein wohlverstandener Naturalismus kann an die-
ser wie an vorhergehenden Stellen seinen ontologischen und methodologischen
Naturalismus einschrinken. Wir brauchen auf der methodologischen und epis-
temologischen Ebene unser philosophisch-reflexives Werkzeug und sagen, dass
wir so tun, als sei alles Natur im physikalischen Sinn. Wir konnen sagen, dass
auch unsere Redeweise iiber Abhédngigkeiten von Begriffen letztlich auf einer
materiell-energetischen Grundlage beruht. Das ist allerdings ein uneingeldster
Teil eines Programm-Naturalismus. Ein Naturalist ,,bei der Arbeit* verhilt sich
harmloser, weil er als Erkenntnistheoretiker weder wie ein Physiker arbeitet
noch redet.

Es gibt keinen Naturalisten, der die strenge und wiinschbare Disziplin hat,
als Physikalist auf allen drei Ebenen (ontologisch, methodologisch und episte-
mologisch) wie ein Naturalist zu handeln und zu sprechen. Ein solches Projekt
ist spétestens seit den vergeblichen Versuchen einiger Vertreter des Wiener
Kreises in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts gescheitert.

3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern.

Es gibt eine Reihe einschlagiger Kritiker des Naturalismus (Keil 1993; einige
Beitrdge in: Keil, Schnddelbach (Hg.) 2000 und in: Goebel, Hauk, Kruip (Hg.)
2005), denen wir schwer gerecht werden kénnen. Daher beschrinken wir uns
auf einen zentralen Kritikpunkt: Ein methodologischer Naturalismus muss we-
der selbst widerlegend sein noch muss er Voraussetzungen machen, an denen er
scheitert.

Die folgenden weiteren Einwinde gegen einen Naturalisten behandele ich im
letzten Aufsatz ,,Naturalismus, den ich meine* dieses Bandes: 1) Der Naturalis-
mus kann gehaltvoll sein und und muss kein Strohmann sein. 2) Ein Naturalist
kann offen lassen, was er unter ,,Natur® versteht, wenn er keinen Alleinvertre-

tungsanspruch erhebt. 3) Ein Naturalist erklirt nicht voreilig wichtige erkennt-



3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 35

nistheoretische Projekte fiir undurchfiihrbar. 4) Ein Naturalismus kann Normen

bertiicksichtigen.

Naturalismen kénnen scheitern. IThr Scheitern ist mehr oder weniger iiberzeu-
gend dargelegt worden (Almeder 1998; Keil 1993; 2000; 2005; Hartmann, Lan-
ge 2000). Es gibt eine Reithe prominenter Kritiker, unter ihnen Kant, Hegel,
aber auch Rorty,® Putnam und Habermas. Der Kiirze halber wenden wir uns ge-
gen die Behauptung, der methodologische Naturalismus miisse scheitern. Jiingst
ist das u. a. von Bernd Goebel behauptet worden, auf den wir uns beziehen
(Goebel 2005, S. 23-42). Nach Goebel hat der methodologische Naturalismus
ein dreifaches Problem.

(1) Er ist erstens unklar.

(2) Er lasst sich nicht ohne performativen Widerspruch formulieren.

(3) Wenn er sich ohne performativen Widerspruch formulieren lie3e, dann lief3e
er sich nicht ohne einen solchen begriinden.

Zau 1: Rationalitit kommt nicht ausschlieBlich den Naturwissenschaften zu.
Ein so verstandener Naturalismus, der einzig den Scientia mensura-Satz befolgt
und umsetzt, hat in der Tat die von Goebel genannten Probleme. Was ein wohl-
verstandener methodologischer Naturalismus meint, ist erstens eine gro3tmogli-
che Anwendung naturwissenschaftlicher Methoden und Ergebnisse bei der Lo-
sung philosophischer Probleme. Grundsétzlich ist Rationalitit kein Privileg der
Wissenschaften, nur geht es dort — vergleichsweise — rational zu. Naturwissen-
schaften haben philosophische Problemfelder beerbt, sie sind und waren erfolg-
reich und sie schaffen neue Probleme. Bis auf weiteres ist die Anwendung na-
turwissenschaftlicher Heuristiken, Methodologien und Ergebnisse in allen Fel-
dern der Erkenntnistheorie wiinschenswert. Philosophie liefert kein vorgingiges
Wissen, das nicht durch (natur)wissenschaftliches Wissen revidiert oder korri-
giert werden kann. Profitieren kann Philosophie von allen Unternehmungen, die
Menschen als Kulturwesen betreiben. Bisher hat Philosophie enorm von Neuro-
und Kognitionswissenschaften, von empirischer Psychologie oder von Biowis-
senschaften allgemein profitiert. Die Aufgeregtheit mancher Kritiker des Natu-



36 3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern.

ralismus ist unangemessen. Warum muss man behaupten, dass der evolutionire
Naturalismus ,,die schrecklichen Zwillinge Soziobiologie und Evolutionire Er-
kenntnistheorie gebiert” (Keil 2000, S. 188)? Wer hat Angst vor diesen Ziich-
tungen? Auch Kritiker konnen Leistungen der Soziobiologie mindestens als
Hilfsdisziplin der Ethik anerkennen. Die Debatten um die Evolutiondre Er-
kenntnistheorie waren gerade in den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts zu weit-
reichend, um lediglich eine Ausgeburt des Schreckens zu bestaunen. Fiir einen
methodologischen Naturalisten bieten die prinzipielle Fehlbarkeit und Hin-
tergehbarkeit wissenschaftlicher Vernunft im Wechselspiel mit philosophischer
Reflexion und die Relevanz empirischer Befunde neben den weiter oben ge-
nannten ,,Zutaten‘ eine hinreichend klare Basis, um mit ihr arbeiten zu konnen.

Zu 2: Thesen iiber den Status von Naturwissenschaften sind keine naturwis-
senschaftlichen Thesen. Auch Naturwissenschaftler diskutieren auf metatheo-
retischer Ebene. Uns ist kein Philosoph bekannt — auch Quine gehort nicht da-
zu — der behauptet, mit dem Scientia mensura-Satz und einigen rhetorischen
Bauchpinselungen in Richtung Naturwissenschaften einen Staat (eine Erkennt-
nistheorie) machen zu konnen. Lassen wir die Karikatur eines solchen Natura-
lismus beiseite. Auch zur Formulierung naturwissenschaftlicher Anspriiche bei
der Losung erkenntnistheoretischer Fragen konnen Naturwissenschaftler selbst
etwas beitragen. Sie selbst sind oft in der philosophische Interpretation ihrer Er-
gebnisse vorsichtiger als hartgesottene Naturalisten. Was Naturalisten von
Nichtnaturalisten unterscheidet, ist die uneingeschrankte versuchsweise Mithil-
fe von Naturwissenschaften bei der Ldosung erkenntnistheoretischer Fragen.
Weder in der Philosophie noch in der Naturwissenschaft gibt es die tiefstgehen-
de Fundierung oder eine Vorherrschaft von Vernunft vor Erfahrung.

Zau 3: Scheitert der methodologische Naturalist an der Begriindung dieses
Naturalismus? Naturwissenschaften konnen einen — philosophisch zu bestim-
menden — Anspruch erheben, zu objektiven oder wenigstens intersubjektiv giil-
tigen Erkenntnissen zu gelangen. Wie immer man zu Fragen tber ,,Objektivi-
tat”, ,,Wahrheit* oder ,,Realitdt” stehen mag, die Ankniipfung und Berufung auf
die Verlasslichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnis hat einen Vorteil. Es gibt

mindestens ein pragmatisches Argument zugunsten eines methodologischen Na-



3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern. 37

turalismus mit erkenntnistheoretischem Anspruch. Verglichen mit Nicht-Wis-
senschaften sind Ergebnisse der Naturwissenschaften besser reproduzierbar und
intersubjektiv zugédnglich. Das Ideal der Objektivitiat oder Wahrheitsannaherung
im Sinne Poppers oder Quines brauchen wir hier nicht. Dieses Argument allein
ist ein Motiv, in moglichst vielen Bereichen naturwissenschaftliche Bemiihun-
gen anzustrengen. Ein Argument fiir die Bedeutung der Naturwissenschaft im
methodologischen Naturalismus ist ihr Erfolg und vor allem wissenschaftslo-
gische Gesichtspunkte. Empirische Theorien konnen gepriift werden, metaphy-
sische Theorien nur kritisiert. Deshalb sollten wir moglichst wenig Metaphysik
gebrauchen. Richtig ist, dass jeder ernst zunehmende Naturalist mehr Meta-
physik braucht, als ihm lieb sein kann.

Auch Geltungsfragen und Normativitdtsprobleme miissen den methodologi-
sche Naturalisten weder iiberfordern noch gehen sie ihn nichts an. Geltungsfra-
gen konnen zwar etwa im Rahmen eines Reliabilismus schnell abgebrochen
werden. Sie konnen nicht so weit getrieben werden, wie Kritiker das mochten
(Goebel 2005, S. 34f.) Bernd Goebel nennt Naturgesetze als Beispiel fiir etwas,
das iiber die Natur hinaus geht. In einem trivialen Sinn sind Naturgesetze etwas
anderes als Steine und wir gestehen — um des Argumentes willen — zu, dass sie
iiber Natur hinausgehen. Sie lassen sich weder mit Hinweis auf Gesetze der Lo-
gik noch durch Erfahrung rechtfertigen (Induktionsproblem). Bernd Goebel
scheint Rechtfertigung im Sinne einer Letztbegriindung oder tiefstmoglichen
Fundierung zu verstehen, die unhintergehbar ist. Das ist zu anspruchsvoll, weil
es unerreichbar ist. Naturgesetze miissen wegen des Scheiterns ihrer Rechtferti-
gungen keine synthetischen Urteile a priori im Sinne Kants sein. Sie sind es
nicht. Sie konnen als fallible, vorlaufige Zusammenfassungen beobachteter Re-
gelméBigkeiten im Verhalten natiirlicher Systeme (Vollmer) aufgefasst werden.
Wer das nicht teilt, der kann sie als abstrakte Strukturen innerhalb einer Theorie
sehen, die einen Teil der Welt beschreiben, die selbst teilweise unsere Kon-
struktion ist.

Kritiker, die zeigen mochten, dass ein methodologischer Naturalismus zum
Scheitern verurteilt ist, sollten meines Erachtens einen anderen Weg beschrei-

ten.



38 Anmerkungen

Anmerkungen

' Siehe dazu Wieland, der Naturalismus ,,im engeren Sinn* als ,,Theorie [auffasst], die alle
Erscheinungen der Welt (oder Natur) [...] als Entitidten der empirischen Welt und nach de-
ren Regeln begreift” (Wieland 2003, S. 35). Mit Naturalismus ,,im weiteren Sinn“ meint
Wieland eine gerade in Deutschland verbreitete, nicht als Theorie zu bezeichnende Position,
die folgendes auszeichnet:

»(a) Emphatische Betonung des Gedankens der Wiirde; (b) Naturalisierung und damit Re-
lativierung des Gedankens des menschlichen Lebens; (¢) faktische Distanzierung der Begrif-
fe menschliche Wiirde und menschliches Leben* (Wieland 2003, S. 35).

Damit bezeichnet Wieland Positionen als naturalistisch, die innerhalb der Ethik teilweise als
naturalistisch (b und c) sowie als nichtnaturalistisch (a) bezeichnet werden. Wielands Natu-
ralismus ,,im weiteren Sinn“ ist auBlerdem kaum als eine Position aufzufassen. Der Natu-
ralismus ,,im engeren Sinn* lisst offen, ob es eine Ubernatur gibt. Wieland konnte damit
meinen, dass alles, was wir ,,Welt“ oder ,,Natur* nennen, empirisch, also (natur)wissen-

schaftlich beschreibbar ist oder naturgesetzlich erklart werden kann.

In dem von Martin Grundmann herausgegebenen Sammelband (2001) meint Richard
Schantz (2001, S. 249-263), dass Erfahrungen unmittelbar auf die Auflenwelt bezogen sind
und repréasentionalen Gehalt haben. Begriffe spielen keine Rolle fiir die Art und die Beschaf-
fenheit ihres Gehaltes. Dieses Konzept ermdglicht deduktive Rechtfertigung in einigen Fil-
len. Marcus Willaschek (2001, S. 264-282) behauptet gegen Schantz, dass es keinen repré-
sentionalen Gehalt ohne begriffliche Komponente gibt. Zur Frage 3 schreibt er, dass das
Auftreten von Erfahrungen nicht willentlich kontrollierbar ist, sondern kausal von der Um-
welt abhéngt und deswegen keiner weiteren Rechtfertigung bedarf. Nach Christiane Schild-
knecht (2001, S. 283-302) ist der Erfahrungsgehalt weder konzeptionell noch repriasentatio-

nal.

3 Dirk Koppelberg legt eine Liste von traditionellen Bestimmungen der Erkenntnistheorie vor.

1. Methodischer Ausgangspunkt der Erkenntnistheorie ist die Untersuchung unserer All-
tagsvorstellungen von Wissen und Meinungen.

2. Erkenntnistheorie verwendet Begriffe und Normen und formuliert Prinzipien und Zie-
le, die nicht vollstindig in der Wissenschaft vorhanden sind.

3. Erkenntnistheorie hat genuin philosophische Methoden und Belege.
Erkenntnistheorie hat MaBstibe und Normen, die gegeniiber denen der Wissenschaft
logisch unabhéngig und vorrangig sind.

5. Erkenntnistheorie macht keinerlei Gebrauch von wissenschaftlichen Ergebnissen und

Entdeckungen.



Anmerkungen 39

4

7

6. Erkenntnistheorie liefert Ergebnisse, die epistemisch grundlegender sind als die der
Wissenschaften.
7. Erkenntnistheorie ist selbst gegeniiber den Wissenschaften logisch unabhingig und

vorrangig.

Er verteidigt 1 und 2 und nennt es kooperativen Naturalismus. Als weitere Varianten nennt

er die Kooptionsthese (1-3) und die Inkorporationsthese (1).

Rainer Hedrich (1998, S. 24) spricht von einem ontologischen Naturalismus als eine Hypo-
these unter Vieren: Er unterscheidet zwischen transzendentem ontologischen Realismus,
wonach es ,,eine Realitdt mit Anteilen jenseits unserer subjektiven, phanomenalen Wirklich-
keit(en)“ gibt, und einem strukturalen ontologischen Realismus (24): ,,Diese Realitit hat Ei-
genschaften und ist strukturiert. Eigenschaften und Strukturen existieren in einem sprach-
freien Kontext, was nicht filir Eigenschaftszuweisungen und Eigenschaftsattributszuschrei-
bungen gilt. Darauf baut der Epistemologische Realismus (25) auf: ,,Es ist grundséitzlich
moglich, etwas iiber die Welt und ihre Eigenschaften zu erfahren.” Sein ontologischer Natu-
ralismus ist dann die folgende These (25): ,,Wir und unsere phdnomenalen Wirklichkeiten
sind Teil einer natiirlichen (und naturwissenschaftlich erschlieSbaren) Welt, die sich nicht in

uns und unseren phianomenalen Wirklichkeiten erschopft.*

Siehe dazu Stephen Stich (1993, S. 1-17): “What the answers share is the central idea that
empirical science has an important role to play in epistemology — that epistemological ques-
tions can be investigated and resolved using methods of the natural or social sciences. The
issue over which Strong Naturalism and Weak Naturalism divide is the extent to which sci-
ence can resolve epistemological questions. Strong Naturalism maintains that al/l legitimate
epistemological questions are scientific questions, and thus epistemology can be reduced to
or replaced by science. Weak Naturalism, by contrast, claims only that some epistemological
questions can be resolved by science. According to Weak Naturalism there are some legiti-
mate epistemological questions that are not scientific questions and cannot be resolved by
scientific research. The sort of epistemological pragmatism that I’ll be advocating [...] is a

version of Weak Naturalism.”

Siehe auch Sidney Hook: “Naturalism, as a philosophy, is a systematic reflection upon, and
elaboration of, the procedures man employs in the successful resolution of the problems and
difficulties of human experience” (Hook, zitiert nach Keil, Schnddelbach 2000, S. 39, dort
FuBinote 68).

Wir gehen hier nicht ndher auf einen analytischen Naturalismus ein. Nach dieser Auffassung
ist ein Konzept, eine Disziplin u. a. dann naturalistisch, wenn die Schliisselbegriffe durch

naturalistisch akzeptable Begriffe analysiert werden konnen. Dazu zdhlen ,,Bedeutung®, ,.In-



40 Anmerkungen

tentionalitdt”, , Referenz®, ,,Wissen®. Die Hauptschwierigkeiten eines solchen Naturalismus,
den man auf allen Ebenen (ontologisch, methodologisch, epistemologisch im engeren Sinn)

zusétzlich vertreten kann, sind: Was sind Schliisselbegriffe? Was heif3t ,,analysieren‘?

¥ Auch der frithere Rorty kann als Naturalist bezeichnet werden, nimlich in Der Spiegel der
Natur 1981, S. 419 (siehe dazu Keil, Schniddelbach 2000, S. 8).



Bibliographie 41

Bibliographie

Almeder, Robert (1998): Harmless Naturalism: the limits of Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Bartelborth, Thomas (1996): Begriindungsstrategien: ein Weg durch die analyti-
sche Erkenntnistheorie. Berlin: Akademie Verlag.

Feyerabend, Paul K. (1976): Wider den Methodenzwang. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Flonta, Mircea (2000): GeméBigter und radikaler erkenntnistheoretischer Natu-
ralismus. In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philo-
sophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 163-186.

Goebel, Bernd (2003): Probleme eines philosophischen Naturalismus. In: Theo-
logie und Philosophie: Vierteljahreszeitschrift 78, 1, S. 23-37. Leicht iiber-
arbeitete Fassung in: Goebel, Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip, Gerhard
(Hg.) (2005): Probleme des Naturalismus: Philosophische Beitrdge. Pader-
born: Mentis, S. 23-42.

Goebel, Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip, Gerhard (Hg.) (2005): Probleme des
Naturalismus: Philosophische Beitrdge. Paderborn: Mentis.

Grundmann, Thomas (Hg.) (2001): Erkenntnistheorie: Positionen zwischen Tra-
dition und Gegenwart. Paderborn: Mentis.

Hartmann, Dirk; Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Naturalis-
mus gescheitert? In: Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert (Hg.) (2000): Natu-
ralismus: Philosophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 144-
162.

Hedrich, Reiner (1998): Erkenntnis und Gehirn : Realitdt und phinomenale
Welten innerhalb einer naturalistisch-synthetischen Erkenntnistheorie. Pader-
born [u. a.]: Schoningh.

Janich, Peter (2000): Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einfithrung.
Miinchen: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Kanitscheider, Bernulf (1986): Soziobiologie und Ethik. In: Braun, E (Hg.):
Wissenschaft und Erkenntnis. Bern, Frankfurt am Main: Lang, S. 81-116.



42 Bibliographie

Kanitscheider, Bernulf (1994): Naturalismus und wissenschaftliche Weltorien-
tierung. In: Philosophia naturalis 33, Heft 1, S. 169-176.

Kanitscheider, Bernulf (2003): Naturalismus, metaphysische Illusionen und der
Ort der Seele. Grundziige einer naturalistischen Philosophie und Ethik. In:
Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern, 1, S. 33-34.

Keil, Geert; Schnéddelbach, Herbert (2000): Naturalismus. In: dieselben (Hg.):
Naturalismus: Philosophische Beitrage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-
45.

Keil, Geert (2000): Naturalismus und Intentionalitit. In: Keil, Geert; Schnidel-
bach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Beitrdge. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 187-204.

Keil, Geert (2005): Anthropologischer und ethischer Naturalismus. In: Goebel,
Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip, Gerhard (Hg.): Probleme des Naturalis-
mus: Philosophische Beitrdge. Paderborn: Mentis, S. 65-100.

Koppelberg, Dirk (1996): Was macht eine Erkenntnistheorie naturalistisch? In:
Journal for General Philosophy of Science 27, S. 71-90.

Koppelberg, Dirk (2000): Was ist der Naturalismus in der gegenwértigen Philo-
sophie? In: Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philo-
sophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 68-91.

Kornblith, Hilary (*1994a): Introduction: What is Naturalistic Epistemology?
In: Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing Epistemology, Cambridge; London:
MIT Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (1994b): Naturalism: Both Metaphysical and Epistemological.
In: Midwest Studies in Philosophy, XIX, p. 39-52.

Loffler, Winfried (1999): Naturalisierungsprogramme und ihre methodologi-
schen Grenzen. In: Quitterer, Josef; Runggaldier, Edmund (Hg.): Der neue
Naturalismus — eine Herausforderung an das christliche Menschenbild. Stutt-
gart; Berlin; Koln: Kohlhammer, S. 30-76.

Loffler, Winfried (2005): Evolutiondre Ethik und Erkenntnistheorie: Methodo-
logische Voraussetzungen. In: Goebel, Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip,
Gerhard (Hg.): Probleme des Naturalismus. Philosophische Beitrdge. Pader-
born: Mentis, S. 111-125.



Bibliographie 43

Liike, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische Weltbild. In: Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit.
Was Theologen und Naturalisten voneinander lernen konnen. Freiburg: Ka-
tholische Erzdiozese Freiburg, S. 127-148.

Liitge, Christoph: Das Normativitdtsproblem in der naturalistischen Wissen-
schaftstheorie (www.gap-im-netz.de/gap4konf/Proceedings4/pdf/).

Mahner, Martin (2002): Stichwort: Naturalismus. In: Naturwissenschaftliche
Rundschau 155, Heft 12, S. 689-690.

Quine, Willard Van Orman (1969): Natural Kinds. In: Quine, Willard Van Or-
man: Ontological Relativity and other Essays. New York and London, p. 114-
138.

Seel, Martin (2005): Vom Nutzen und Nachteil einer Evolutioniren Asthetik.
In: Kleeberg, Bernhard; Crivellari, Fabio; Walter, Tillmann (Hg.): Urmensch

und Wissenschaft. Eine Bestandsaufnahme. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Seibold, Friedrich: Denkfehler in der realistischen Grundansicht — oder: Das
Denken des Undenkbaren (www.philoreal.de/websystem/beitrage/seibold/sei
bold01.html, Version vom 11.12.04, 5 Seiten).

Sellars, Wilfried (1963): Science, Perception, and Reality. London.

Sellars, Wilfried (1991): Empiricism and the Philosophy of mind. In: Sellars,
Wilfried: Science, Perception and Reality. Atascadero.

Stich, Stephen (1993): Naturalizing Epistemology: Quine, Simon and the Pro-
spects for Pragmatism. In: Hookway, Christopher; Peterson, Donald (ed.):
Philosophy and Cognitive Science. Cambridge, p. 1-17.

Stich, Stephen (2000): Puritanischer Naturalismus. In: Keil, Geert; Schnédel-
bach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Beitrage. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 92-112.

Sukopp, Thomas (2005): Wie hidngen Liebe, Tod und Teufel zusammen? Illu-
sionen, das Hirntodkriterium und eine vorchristliche Erfindung. In: Aufkla-
rung und Kritik 1, S. 169-196.

Sukopp, Thomas (2006): Naturalismus — Kritik und Verteidigung erkenntnis-
theoretischer Positionen. Frankfurt am Main [u. a.]: Ontos.



44 Bibliographie

Tetens, Holm (2000): Der gemiBigte Naturalismus der Wissenschaften. In:
Keil, Geert; Schnadelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Bei-
trage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 273-288.

Thompson, Manley (1964): Naturalistic Metaphysics. In: Chisholm, Roderick
M. et al. (ed.): Philosophy. New Jersey: Englewood Cliffs, p. 183-204.

Vollmer, Gerhard (1985): Kant und die Evolutiondre Erkenntnistheorie. In:
ders.: Was konnen wir Wissen? Band 1: Die Natur der Erkenntnis. Stuttgart:
Hirzel, S. 166-216.

Vollmer, Gerhard (1994): Was ist Naturalismus? Eine Begriffsverschiarfung in
12 Thesen. In: Logos N.F. 1, S. 200-219.

Vollmer, Gerhard (*2002): Evolutiondre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel.

Wendel, Hans Jiirgen (1997): Grenzen des Naturalismus : Das Phdnomen der
Erkenntnis zwischen philosophischer Deutung und wissenschaftlicher Erkla-
rung. Tiibingen: Mohr.

Wetz, Franz Josef (2003): Der neue Naturalismus. Eine Anndherung. In: Isak,
Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit. Was Theologen und Naturalisten
voneinander lernen konnen. Freiburg: Katholische Erzdiozese Freiburg, S.
41-66.

Wieland, Georg (2003): Menschen, Personen, Sachen. Uber die innere Wider-
spriichlichkeit einer naturalistischen Ethik. In: Zur Debatte. Themen der Ka-
tholischen Akademie in Bayern, 1, S. 35-36.

Willaschek, Marcus (2000): Realismus. Paderborn: Schoningh.



Quines Erkenntnistheorie im Uberblick 45

Quines Erkenntnistheorie im Uberblick

Diese Skizze dient einer ersten Orientierung. Zur Erkenntnistheorie Quines gibt
es viele ausgezeichnete Publikationen (Lauener 1982; Gochet 1984; Schilpp,
Hahn 1988; Ryder 1994; Follesdal 2001; Stroud 2001; Keil 2002, 2003; Kos-
kinen 2004; Philstrom, Koskinen, Internet; Maddy, Internet; siehe auch die her-
vorragende Quine-Homepage unter http:// www.wvguine.org/). In dieser Einfiih-

rung legen wir besonderen Wert auf diejenigen grolen Zusammenhénge einiger
Teile von Quines Philosophie, die zusammenfassend ,,Erkenntnistheorie® ge-
nannt werden konnen (siehe auch Sukopp 2006, Kapitel 4).

Nicht nur Quines Auffassung von Wissenschaft ist holistisch. Auch erkennt-
nistheoretische Fragestellungen behandelt Quine ,holistisch®. Damit ist eben
nicht gemeint, dass erkenntnistheoretische Fragen irgendwie mit semantischen,
ontologischen, methodologischen u. a. Fragen zusammenhingen. Erkenntnis-
theorie hingt viel enger mit diesen Fragen zusammen, als es bei anderen Philo-
sophen der Fall ist. Ein Beispiel soll das verdeutlichen. Quines Empirismus ist
schlecht von seiner Theorie der Reizbedeutung und diese wiederum schwer von
der Bedeutungstheorie von Sitzen zu trennen. Diese Fragen hdngen eng mit der
Frage zusammen, warum Erkenntnistheorie in empirische Psychologie iiberfiihrt
werden sollte.

Eine Auseinandersetzung mit Quine birgt die Gefahr, weniger wichtigen Pas-
sagen seines umfangreichen Werkes mehr Gewicht zu geben, als es angemessen
wire. Quine spricht von “subordinated passages”. Der Zitatengrdaber wird im
Quineschen Steinbruch auf der Suche nach kernigen Aussagen schnell fiindig.
Gilt deswegen ,,Zitieren verboten*“? Nein. Quine hat selbst versucht, einen ers-
ten Zugriff zu seinen Kernthesen durch klare und kurze Formeln zu erleichtern.
Wir werden Quine ausfiihrlich zitieren, um einen Eindruck von der Eigenart der
Quineschen Philosophie zu bekommen. Wir beginnen mit Quines Selbstcharak-
terisierung (1). Die weiteren Abschnitte sollen verdeutlichen und ergdnzen. Am
Ende des Aufsatzes fassen wir in Stichworten Quines naturalisierte Erkenntnis-
theorie (im Folgenden: NE) zusammen.



46 1 Quine iiber seine Erkenntnistheorie

1 Quine iiber seine Erkenntnistheorie

Naturalismus ist durch zwei Merkmale charakterisiert: Erstens ist Naturalismus
,,die Erkenntnis, dass die Realitit im Rahmen der Wissenschaft selbst identifi-
ziert und beschrieben werden muss, nicht in einer vorgingigen Philosophie®
(Quine 1985, S. 35). Zweitens bedeutet Naturalismus den ,,Verzicht auf das Ziel
einer der Naturwissenschaft vorgingigen ersten Philosophie® (Quine 1985, S.
89).

Was zédhlt zu den Wissenschaften? In Quines Sicht ist das Physik, Kosmolo-
gie, Geschichts- und Sozialwissenschaft, Psychologie sowie Mathematik.

Quine lehnt also die (traditionelle) Erkenntnistheorie als philosophische Dis-
ziplin ab. Es gibt keine methodisch und epistemisch privilegierte vorrangige
erste Philosophie.! Erkenntnistheorie erhélt ihren Platz innerhalb der Psycholo-
gie und somit innerhalb der empirischen Wissenschaften. Sie beschiftigt sich
mit der Erforschung der Leistungen, Grenzen und Methoden eines empirischen
Phanomens, ndmlich den kognitiven Produkten eines physischen menschlichen
Subjekts. Allerdings ist die naturalisierte Erkenntnistheorie dhnlich motiviert
wie traditionelle Erkenntnistheorien. Sie mochte herausfinden, in welcher Be-
ziechung unsere Beobachtungen zu einer Theorie stehen. Und sie versucht her-
auszufinden, in welcher Weise unsere Theorien, die das Verhalten natiirlicher
Systeme erkldren sollen, iiber alle Beobachtungen hinausgehen, die wir je ma-
chen konnen. Quine hilt also an Erkenntnistheorie als theoretischem Programm
fest. Die Radikalitit Quines wird deutlich, wenn wir uns vergegenwartigen,
dass Quines NE die Auflésung der Erkenntnistheorie in empirische Psychologie
zur Folge hat. Erkenntnistheorie 1st dann Teil eines empirischen Unternehmens
wie der Rest der Wissenschaft auch. Einige charakteristische Passagen aus
Quines umfangreichem Werk mogen dem Leser einen ersten Eindruck geben,

was Quine damit meint.

Philosophisch bin ich mit Dewey iiber den Naturalismus verbunden [...] Mit De-
wey glaube ich, dass Wissen, Geist und Bedeutung Teile derselben Welt sind, mit
der sie sich befassen, und dass sie mit derselben empirischen Gesinnung, die die



1 Quine iiber seine Erkenntnistheorie 47

Naturwissenschaften belebt, untersucht werden miissen. Es gibt keine erste Phi-
losophie. (Quine 1975a, S. 41)

An anderer Stelle:

Um hervorzuheben, wie prinzipiell ich mich vom cartesischen Traum verabschie-
de, habe ich stets von neuronalen Rezeptoren und ihrer Reizung gesprochen und
niemals von Sinnesdaten oder Sensibilia. Dieses Unternehmen bezeichne ich als
naturalistische Erkenntnistheorie, ohne mich auf Streitigkeiten mit Traditionalis-
ten einzulassen zu wollen, die etwas dagegen haben, dass ich den Begriff ‘Er-
kenntnistheorie’ beibehalte. (Quine 1995, S. 26)

Was Quine betreibt, hat Loffler (1999, S. 41) als proximale Erkenntnistheorie
bezeichnet. Nicht intersubjektiv zugingliche Gegenstinde sind das Substrat fiir
eine Erklirung der Entstehung und Rechtfertigung unserer Uberzeugungen und
unseres Wissens (,,distale Erkenntnistheorie), sondern die Sinnesreizungen an

der Oberfliche des Menschen. Zum Naturalismus bemerkt Quine: 2

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natura-
lismus ist der folgende: Alles, worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschrei-
bung der Wirklichkeit verniinftigerweise stilitzen konnen, ist Priifbarkeit ihrer be-
obachtbaren Konsequenzen auf die altehrwiirdige hypothetisch-deduktive Art [...]
(Quine 2000, S. 114)

Quines Naturalismus ist programmatisch und Quine ist nicht bereit, von ihm
abzuriicken. ,,Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Positi-
on, aber wissenschaftliche Griinde konnen mich dereinst davon abbringen, ohne
mich vom Naturalismus abzubringen* (Quine 2000, S. 121). Wir werden noch
sehen, ob Quine hier konsistent ist, denn er meint andererseits, dass ,,sogar Hell-
seherei und Telepathie nach wie vor als Moglichkeiten fiir die Wissenschaft in
Frage [kommen], wenn auch als totgeweihte* (Quine 1995b, S. 29) (siche dazu
den Aufsatz ,,Zur Metaphilosophie Quines: ..., insbesondere Kapitel 1 und Su-
kopp 2006, Kapitel 4.2).

Unter auBergewohnlichen Umstdnden konnten diese Pseudowissenschaften

wiederbelebt werden. Dann miisste der Empirismus, die oberste Norm des Natu-



48 1 Quine iiber seine Erkenntnistheorie

ralismus (sieche Kapitel 3 des Aufsatzes ,,Against Quine?...*), revidiert werden.
Diese Norm ist wie ,,die gesamte naturalistische Erkenntnistheorie — ihrerseits
Teil der Wissenschaft stets fallibel und korrigierbar [...]* (Quine 1995b, S. 29).
Wir werden noch sehen, warum Quine keine wissenschaftlichen Griinde aner-
kennt, die thn vom Naturalismus abbringen konnten. Eine kritische Frage ist, ob
ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften als Bestandteil des Natura-
lismus nicht revidierbar ist. Wenn Philosophie und Naturwissenschaft nahtlos
ineinander iibergehen und die Naturwissenschaften fallibel, also revidierbar,
sind, was ist dann innerhalb der Philosophie nicht fallibel? Mdéglicherweise ist
es das, was nicht priifbar ist, also Metaphysik, Teile der Methodologie, Heuris-

tik u. a.

2 Normatives in der Erkenntnistheorie?

Die ,bemerkenswerteste Norm der naturalisierten Erkenntnistheorie® stimmt
mit einer Norm der ,.traditionellen Erkenntnistheorie* tiberein. Es ist die ,,Lo-
sung des Empirismus [...]: Nihil in mente quod non prius [fuerit] in sensu"
(Quine 1995b, S. 27). Sie liefert ein ,,Paradebeispiel” fiir eine naturalisierte Er-
kenntnistheorie. Es war die fallible Naturwissenschaft, ,,die herausgefunden hat,
dass Informationen iiber die Welt nur durch kausale Einwirkung auf unsere Sin-
nesrezeptoren in uns hinein gelangen [...]* (Quine, ebenda). Heuristik ist ein
weiterer Bereich, in dem Normen innerhalb einer naturalisierten Erkenntnis-
theorie eine Rolle spielen. Damit meint Quine die Strategien, ,,mit denen wir bei
der Hypothesenbildung zu rationalen Vermutungen gelangen.*

Quine spricht von fiinf Tugenden, die ,,bei einer Hypothese anzustreben sind:
Konservativismus, Allgemeinheit, Einfachheit, Falsifizierbarkeit und Beschei-
dung® (Quine 1995b, S. 28). Wissenschaftsgeschichte ist niitzlich, um aus ,,ih-
ren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaften* zu lernen. Es gibt
auch ,,eher formale Fragen®, mit denen sich naturalisierte normative Erkenntnis-

theorie beschéftigt, wie z. B. ,,Fehlergrenzen, Irrtumswahrscheinlichkeiten, Zu-



2 Normatives in der Erkenntnistheorie? 49

fallsabweichungen®. Hier holt sie sich Rat von mathematischen Disziplinen wie
der Statistik.

3 Die Aufgabe der Erkenntnistheorie

Erkenntnistheorie besteht aus zwei Teilen, die verschiedene Aufgaben haben.?

Im konzeptionellen Teil geht es um die Ubersetzung der Sitze der empiri-
schen Wissenschaften in die erkenntnistheoretisch bevorzugten Beobachtungs-
sdtze und logisch wahren Sitze.

Der theoretische (doctrinal) Teil befasst sich mit der Ableitung aller Wahr-
heiten empirischer Wissenschaft aus einfachen Beobachtungssidtzen (observa-
tional truths) und logisch wahren Sétzen. (Ist nicht schon der logische Positivis-
mus am Basisproblem des Empirismus gescheitert? Hilft hier Quines gelduter-
ter Empirismus, in dem es keine vorgdingige Sinnesdatensprache und keine
Analytisch-Synthetisch-Dichotomie gibt, weiter? Siehe Sukopp 2006, Kapitel
4.2.2.1).

Im konzeptionellen Teil geht es um Fundierungen (foundations). Diese sind —
in Humescher Tradition — empirisch. Eine kritische Frage ist, ob das Unterneh-
men, empirisches Wissen zu fundieren, nicht gescheitert ist. Die konzeptionelle
Seite der Erkenntnistheorie wurde oft als rationale Rekonstruktion dessen ange-
sehen, was wir zu wissen glauben. Es gibt nach Quine zwei Griinde flr diese

Rekonstruktion:

One was that such constructions could be expected to elicit and clarify the sens-
ory evidence for science, even if the inferential steps between sensory evidence
and scientific doctrine must fall short of certainty. The other reason was that such
constructions would deepen our understanding of discourse about the world, even
apart of the question of evidence; it would make all cognitive discourse as clear
as observation terms and logic and, I must regretfully add, set theory. (Quine
1969, S. 74f.)



50 3 Die Aufgabe der Erkenntnistheorie

Quine kritisiert den klassischen Empirismus ebenso wie die rationale Rekon-

struktion. Letztere kriegt das meiste in seiner Kritik ab.

But why all this creative reconstruction, all this make-believe? The stimulation of
his sensory receptors is all the evidence anybody has had to go on, ultimatively,
in arriving at his picture of the world. Why not just see how this construction
really proceeds? Why not settle for psychology? Such a surrender of epistemolo-
gical burden to psychology is a move that was disallowed in earlier times as cir-
cular reasoning. If the epistemologist’s goal is validation of the grounds of empi-
rical science, he defeats this purpose by using psychology or other empirical sci-
ence in the validation. However, such scruples against psychology have little
point once we have stopped dreaming of deducing science from observations. If
we are out of simply to understand the link between observation and science, we
are well advised to use any available information, including that provided by the
very science whose link with observation we are seeking to understand. (Quine
1969, S. 75f.)

Auf der konzeptionellen Seite brauchen wir uns vor Zirkularitdt nicht zu
fiirchten. Ist das so? Gibt es keinen Grund, von “validation” im Zusammenhang
mit der Einfiihrung von “terms” zu sprechen? ,,Verstehen* im philosophischen
Sinn heifit nach Quine, eine wissenschaftliche Erklarung zu geben. Ist das so?
Jedenfalls ist die Frage nach der Bedeutungsweise von ,,verstehen d@hnlich der
Frage, was die Tétigkeit von Philosophen ist, sie zielt also auf eine Aufgabe, die
Philosophen nach Sagal so unwillig und widerstrebend tun.

Von den Skrupeln abgesehen, die die Zirkularitét betreffen, gibt es nach Sa-
gal (1978) einen guten Grund, die rationale Konstruktion weiterzuverfolgen. Sie
kann zu einem tieferen Verstindnis unserer Bemiihungen, die Welt zu verste-
hen, fiihren. “It would be nice if rational reconstruction could show our physical
concepts to be philosophically legitimate or innocent ‘by showing them to be
theoretically indispensable’ (Quine 1975a, S. 76)”. Auch diese Aufgabe ist nach
Quine unerfiillbar, wie wir in Rudolf Carnaps ,,.Der logische Aufbau der Welt*

sehen konnen.



4 Das Verhiltnis von Psychologie und Erkenntnistheorie 51

4 Das Verhaltnis von Psychologie und Erkenntnistheorie

Zum Verhiltnis von Erkenntnistheorie und Psychologie sagt Quine (1975b,
115f.), dass Erkenntnistheorie zwar fortbestehe, aber als Psychologie und ,,so-
mit innerhalb der empirischen Wissenschaften. Warum vertritt Quine diese ra-
dikale Meinung? Quine iibertrdgt eine behavioristische Position auf die Er-

kenntnistheorie. Diese studiert ein

empirisches Phinomen, ndmlich ein physisches menschliches Subjekt. Diesem
menschlichen Subjekt wird ein bestimmter, experimentell kontrollierter Input ge-
wiéhrt — z. B. bestimmte Bestrahlungsmuster in ausgesuchten Frequenzen —, und
zur rechten Zeit liefert das Subjekt als Output eine Beschreibung der dreidimen-
sionalen Aulenwelt und ihres Verlaufs. (Quine 1975b, S. 115)

Es ist die Beziehung zwischen dem mageren sensorischen Input und dem
Luberwiltigenden Output® in Form wissenschaftlicher Theorien, die uns anspor-
nen, die Beziehung zwischen Beobachtung und Theorie herauszufinden. Auf
welche Weise gehen ,,Theorie[n] {iber die Natur iiber alle Beobachtungen, die
man je machen konnte, [hinaus]?*

Die neue Erkenntnistheorie unterscheidet sich von der alten Erkenntnistheo-
rie dadurch, dass wir ,,unbeschwert von empirischer Psychologie Gebrauch
machen. Wiahrend die alte Erkenntnistheorie versuchte, die empirischen Wis-
senschaften ,,in gewissem Sinn‘“ einzuschlieBen, indem sie diese aus Sinnesda-
ten rekonstruieren wollte, ist die Erkenntnistheorie ,,in ihrem neuen Rahmen
[...] als ein Teilgebiet der Psychologie in den empirischen Wissenschaften ein-
geschlossen®. Doch das alte, gewohnte Verhiltnis von Erkenntnistheorie und
Psychologie bleibt ,,auf seine Weise* erhalten (Quine 1975b, S. 116).

Wir untersuchen, wie das untersuchte menschliche Subjekt Korper postuliert und
seine Physik aus seinen Daten projiziert, und wir begreifen, dass unsere Stellung
in der Welt der seinen gleicht. Demnach ist genau dieses erkenntnistheoretische
Unterfangen und die Psychologie, die es als eines ihrer Teilgebiete enthélt, und
die Gesamtheit aller empirischen Wissenschaften, die die Psychologie als eines

ithrer Teilgebiete enthdlt, zur Génze unsere eigene Konstruktion oder Projektion



52

4 Das Verhiltnis von Psychologie und Erkenntnistheorie

aus solchen Reizungen, wie wir sie unserem erkenntnistheoretischen Untersu-
chungsobjekt haben zukommen lassen. Es besteht als ein wechselseitiger Ein-
schluss, wenn auch jeweils in einem verschiedenen Sinne: Die Erkenntnistheorie

ist in den empirischen Wissenschaften und die empirischen Wissenschaften sind

in der Erkenntnistheorie enthalten.

S Zusammenfassung: Quine auf einen Blick

Wir fassen Quines holistischen, empirizistischen und behavioristischen Natura-

lismus zusammen:

« Anstatt eine Sinnesdatensprache wie Vertreter des logischen Empirismus zu

verwenden, besteht die Grundlage der Erkenntnistheorie im Aufweis einer

kausalen Kette von Reizen innerhalb einer empirischen Psychologie.

« FEin Reiz ist der neuronale Gesamtinput in einem bestimmten Moment.

« Die Reifizierung von Gegenstdnden beginnt mit dem Postulieren von Gegen-

stinden. Das Zusammensetzen von Gegenstinden ist eine Voraussetzung flir

Reifizierung und ist ein gradueller Prozess.

« Was sind Beobachtungsséatze?

1.

Der Sprecher muss so disponiert sein, dass er dem Satz auf die entspre-
chende Beobachtung hin sofort zustimmen oder widersprechen kann.
Sein Urteil muss unweigerlich die Zustimmung eines anderen Mitglieds

derselben Sprachgemeinschaft finden. Es muss intersubjektiv gelten.

« Kategorische Beobachtungssidtze formulieren Hypothesen, die in der Wis-

senschaft gepriift werden. (,,Wenn es schneit, ist es kalt.“) Es handelt sich

dabei um zusammengesetzte Aussagen.

Ein Satz ist in meinem liberalen oder holistischen Sinn testbar, wenn er eine
Menge bereits akzeptierter Sdtze zu einem kategorischen Beobachtungssatz
komplettiert, der nicht schon von den zuvor akzeptierten Sdtzen impliziert wur-
de; doch ist eine Menge guter Wissenschaft selbst in diesem liberalen Sinne
nicht testbar. (Quine 2000, S. 120)



5 Zusammenfassung: Quine auf einen Blick 53

« Naturalismus ist etwas anderes als Physikalismus und Materialismus:

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Griinde konnten mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Na-
turalismus abzubringen. (Quine 2000, S. 116)

« Die Grenzen zwischen Philosophie und Wissenschaft sind verwischt. Phi-
losophie ist in Kontinuitdt mit Naturwissenschaften zu sehen. Sie ist mit
der Kldrung allgemeinster Begriffe und mit der Analyse wissenschaftli-
cher Methoden beschiftigt.

« Naturalisierte Erkenntnistheorie hat einen bescheidenen normativen An-
teil: Die wichtigste Norm besteht in der Fahigkeit von Wissenschaft, Be-
obachtungen vorauszusagen. Darin sieht Quine den ,,Kern des Unterneh-
mens* Wissenschaft und das Herzstiick des Empirismus. Weitere normati-
ve Anteile finden wir in der Heuristik der Hypothesenbildung.

« Die Frage nach der Einheit der Wissenschaften auf ontologischer Ebene
ist eine innerwissenschaftliche Frage. Der Naturalismus ist dieser Frage
gegeniiber neutral.

« Quines Ontologie tendiert zum Pragmatismus.

Miissen wir also schlielen, dass die Wirklichkeit sich unserer Kenntnis entzieht?
Nein, das wiirde bedeuten, den Naturalismus aufzugeben. Der Begriff der Wirk-
lichkeit ist vielmehr selbst ein Teil des Apparates; und Stocke und Steine, Ato-
me, Quarks, Zahlen und Klassen sind allesamt hochst reale Bewohner der hochst
realen Welt, es sei denn, die Wissenschaft erweist einmal eine dieser Annahmen
als falsch. (Quine 2000, S. 126)

e Quine sieht Fragen nach faktischem Zustandekommen (quaestio facti) und
Fragen nach der Geltung unserer Erkenntnis (quaestio juris) als auf dersel-
ben Ebene liegend. Sie sind mit denselben Methoden zu bearbeiten.

« Die Zirkularitdt dieses Vorgehens (siche den letzten Punkt) erkennt Quine
an, aber er behauptet ihre Unvermeidbarkeit und Problemlosigkeit:

Dieses Ineinandergreifen erinnert bedrohlich an die alte Zirkularitat; doch jetzt,
da wir aus dem Traum, die gesamte Wissenschaft aus Sinnesdaten zu dedu-



54

5 Zusammenfassung: Quine auf einen Blick

zieren, erwacht sind, steht alles zum besten. Wir sind darauf aus, die Welt zu
verstehen, und wir verlangen nicht, dass dieses Verstdndnis irgendwie besser ist
als sein Gegenstand, die Wissenschaft. Diese Einstellung ist in der Tat eine, auf
die Neurath schon in den Tagen des Wiener Kreises mit dem Gleichnis vom
Schiffer Wert legte, der sein Schiff auf offener See umbauen muss. (Quine
1975b, S. 116f.)°



Anmerkungen 55

Anmerkungen

! Siehe z. B. Quine (1995a, S. 16) in der Ubersetzung von Léffler (1999, S. 16): ,,[Naturalis-
mus ist die] rationale Rekonstruktion des tatsdchlichen Erwerbs eines verantwortbaren Bil-
des von der AuBlenwelt durch das Individuum und/oder die Gattung [...] Im Unterschied zu
den alten Erkenntnistheoretikern suchen wir keine festere Basis flir die Wissenschaft als die
Wissenschaft selbst [...] Es ist eine Sache — wie das immer in der Wissenschaft so ist — des

Angehens eines Problems mit Hilfe unserer Antworten auf andere Probleme.*

* Larry Laudan bringt Quines Naturalismus so auf den Punkt (1996, S. 155): “The best-known
naturalist of our time, Quine, subscribes to a very austere view about the methodological
strategies open to the scientist; as far as Quine is concerned, these amount exclusively to the
method of hypothetico-deduction and the principle of simplicity. Others, like myself, who
understand science to involve a much broader range of argumentative strategies than Quine
allowed, have a rather less spartan view of the modes of justification permissible in a natura-
listic theory of knowledge [...]”

Sagal (1978, S. 101) spricht von “foundations” als “task of epistemology” und von einer
Aufgabe, die er “conceptual and doctrinal task” nennt. Diese Aufgabe wird durch “axiomati-

zation” angegangen.

Genau genommen spricht Quine von , Erkenntnistheorie oder etwas Ahnliche[m]* und ge-
nau darum dreht sich ein Streit. Gleicht dieses Vorgehen nicht einem ,,Harakiri* (Sagal

1987) und bedeutet es nicht die leichtfertige Preisgabe erkenntnistheoretischer Anspriiche?

> Zur Kritik dieses ,,Resiimee[s] siche Janich (2000, S. 94). Er pladiert dafiir, dass Quine hier
eher appelliert als argumentiert. Quine zeigt mit seinem Appell, ,,dass jeder erkenntniskriti-
sche Anspruch philosophischer Reflexion auf die Wissenschaften [...] zugunsten der Mei-
nung, das Verstindnis der Wissenschaften habe nicht besser oder anders zu sein als die Wis-
senschaften selbst [aufgegeben wird]. Zwar bleibt Erkenntnistheorie der Sache nach insofern
anders als die Wissenschaften, als das Betreiben von Wissenschaften und das Reden iiber
die Wissenschaften auf verschiedenen Sprachebenen stattfinden, verschiedene Gegenstands-
und Geltungsbereiche haben und auf verschiedene Kriterien angewiesen bleiben. Aber der
Status, die Mittel und die Geltungsanspriiche erkenntnistheoretischer Kldrungen der wissen-

schaftlichen Erkenntnis unterscheiden sich nicht prinzipiell von dieser selbst* (Janich 2000,
S. 94f)



56 Bibliographie

Bibliographie

Follesdal, Dagfinn (ed.) (2001): Philosophy of Quine. London: Garland.

Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion : ein Versuch vergleichender Philo-
sophie. Frankfurt am Main [u. a.]: Ullstein.

Hahn, Lewis Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.) (1988): The Philosophy of W.V.
Quine. La Salle, Illinois: Open Court (The Library of living Philosophers
Vol. XVIII).

Janich, Peter (2000): Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einfiithrung.
Miinchen: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Keil, Geert (2002): Quine zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Keil, Geert (2003): “Science itself teaches”. A fresh look at Quine’s naturalistic
metaphilosophy. In: Grazer philosophische Studien 66, p. 253-280.

Koskinen, Heikki J. (2004): From a Metaphilosophical point of view. A study
of W. V. Quine’s Naturalism. Helsinki: Hakapaino Oy 2004 (Acta Philoso-
phica Fennica Vol. 74).

Laudan, Larry (1996): Beyond Positivism and Relativism : theory, method and
evidence. Boulder, Colorado: Westview.

Lauener, Henri (1982): Willard V. Quine. Miinchen: Beck (Beck’sche Schwarze
Reihe; Bd. 503: Gro3e Denker).

Loffler, Winfried (1999): Naturalisierungsprogramme und ihre methodologi-
schen Grenzen. In: Quitterer, Josef; Runggaldier, Edmund (Hg.) (1999): Der
neue Naturalismus — eine Herausforderung an das christliche Menschenbild.
Stuttgart; Berlin; Koln: Kohlhammer, S. 30-76.

Maddy, Penelope: Three Forms of Naturalism. In: Shapiro, S. (ed.): Oxford
Handbook of Philosophy of Logic and Mathematics (http://hypathia.-ss.-
uci.edu/lps/home/fac-staff/faculty/maddy&Threeforms.pdf, 41 Seiten, Ver-
sion vom 4.9.2004).

Philstrém, Sami; Koskinen, Heikki J.: Philosophical and Empirical Knowledge

in the Program of Naturalism, (http://www.valt.helsinki.fi/kfil/matti/koskin-
en.pdf, 44 Seiten, Version vom 15.9.2004).



Bibliographie 57

Quine, Willard Van Orman (1969): Epistemology Naturalized. In: Quine, Wil-
lard Van Orman: Ontological Relativity and other Essays. New York: Co-
lumbia University Press, p. 69-90.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Ontologische Relativitdt. In: Quine, Wil-
lard Van Orman: Ontologische Relativitit und andere Schriften. Stuttgart:
Reclam, S. 41-96.

Quine, Willard Van Orman (1975b): Naturalisierte Erkenntnistheorie. In:
Quine, Willard Van Orman: Ontologische Relativitdt und andere Schriften.
Stuttgart: Reclam, S. 97-126.

Quine, Willard Van Orman (1985): Theorien und Dinge (iibers. von Joachim
Schulte). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Quine, Willard Van Orman (1995a): From Stimulus to science. Cambridge,
Massachusetts: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995b): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einlei-
tung in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schoningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus — oder. Nicht iiber seine Ver-
hiltnisse leben. In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus:
Philosophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Ryder, John (ed.) (1994): American philosophic naturalism in the twentieth cen-
tury. New York: Prometheus.

Sagal, Paul T. (1978): Epistemology De-Naturalized. In: Kant-Studien 69, p.
97-1009.

Stroud, Barry (2001): The significance of Naturalized Epistemology. In: Folles-
dal, Dagfinn (ed.): Philosophy of Quine. London: Garland, p. 455-471.






GemaiBigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: 59

GemaiBigter und radikaler Naturalismus im Einsatz:

Vollmers Evolutionire Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

Ziel dieses Aufsatzes ist es, zwei verwandte philosophische Richtungen zu ver-
gleichen, die beide in der Diskussion fiir und wider einen erkenntnistheore-
tischen Naturalismus eine wichtige Rolle spielen: Die naturalisierte Erkenntnis-
theorie Willard Van Quines (“Epistemology Naturalized”, Quine 1969 (dt.
1975), im Folgenden NE) und die Evolutiondre Erkenntnistheorie, wie sie von
Gerhard Vollmer vertreten wird (Vollmer 2002, im Folgenden EE). Machen wir
uns zuerst klar, was die beiden Positionen behaupten. Im Vergleich kdnnen wir
sehen, welche Argumente gegen Quine wirkungsvoll sind, nicht aber gegen
Vollmers EE. Leider argumentieren insbesondere Kritiker eines erkenntnistheo-
retischen Naturalismus oft zu pauschal, indem sie Naturalismus wenig differen-
ziert unterscheiden (einige der Beitrdge in: Quitterer, Runggaldier (Hg.) 1999;
Liike 2003).

So kann dieser Beitrag als Fallstudie dienen, welche Positionen auch inner-
halb eines anspruchsvollen, starken Naturalismus unterscheiden werden miis-
sen, um ihn angemessen kritisieren zu kdnnen. Einen Uberblick verschiedener
Naturalismen bietet etwa Koppelberg (2000). Wir deuten hier nur einige unter-
schiedliche Ebenen an: Von Naturalismus in der Erkenntnistheorie — nur darum
geht es hier — sprechen wir auf ontologischer (metaphysischer) Ebene (z. B.
Quine), auf methodologischer Ebene und auf erkenntnistheoretischer Ebene im
engeren Sinn. Im Letztgenannten wird die Gretchenfrage gestellt, ob Philoso-
phie in empirische Wissenschaft auflosbar ist oder nicht. Allein anhand der Be-
griffsvielfalt wird deutlich, dass Naturalismus kein einheitliches Phianomen ist:
Koppelberg spricht von metaphysischem, analytischem und methodologischem
Naturalismus, Stich (2000) von puritanischem Naturalismus, Mahner (2002) un-
terscheidet schwachen und starken Naturalismus. Die Liste der Naturalismen ist
lang: Es ist von kooperativem, geméBigtem, radikalem, kooptivem, reduktivem,
normativem, transzendentalem, naturgeschichtlichem, naivem, integrativem, eli-

minativem und weiteren Naturalismen die Rede. Die Frage nach einem gemein-



60 Vollmers Evolutiondre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

samen Nenner liegt nahe. Er konnte darin bestehen, das Unternehmen der Phi-
losophie in Kontinuitdt mit empirischen Wissenschaften zu sehen:

Naturalistic epistemology 1s an approach to the theory of knowledge that empha-
sizes the application of methods, results, and theories from the empirical scien-
ces. It contrasts which approaches that emphasize a priori conceptual analysis or
insist on a theory of knowledge that is independent of the particular scientific de-

tails of how mind-brains work. (Wrenn Internet, S. 1)

Der Leser mag ein intuitives Gespiir fiir einen moglichen Kern des Naturalis-
mus bekommen, wenn er etwa sieht, was ein ontologischer Naturalist ablehnt:
Gott, Gotter, Geister, Seele als rein geistiges Substrat, Wunder, Prophezeiun-
gen, Telepathie, Astrologie, sonstige transzendente Entitédten.

1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie

Quine lehnt die (traditionelle) Erkenntnistheorie als philosophische Disziplin
ab. Es gibt keine methodisch und epistemisch privilegierte vorrangige erste Phi-
losophie. Erkenntnistheorie erhélt ihren Platz innerhalb der Psychologie und so-
mit innerhalb der empirischen Wissenschaften. Sie beschiftigt sich mit der Er-
forschung der Leistungen, Grenzen und Methoden eines empirischen Phéno-
mens, ndmlich den kognitiven Produkten eines physischen menschlichen Sub-
jekts. Allerdings ist die NE dhnlich motiviert wie traditionelle Erkenntnistheori-
en. Sie mochte herausfinden, in welcher Beziehung unsere Beobachtungen zu
einer Theorie stehen. Und sie versucht herauszufinden, in welcher Weise unsere
Theorien, die das Verhalten natiirlicher Systeme erkliren sollen, {iber alle Beob-
achtungen hinausgehen, die wir je machen kénnen. Quine hélt also an Erkennt-
nistheorie als theoretischem Programm fest. Die Radikalitidt Quines wird deut-
lich, wenn wir uns vergegenwartigen, dass Quines NE die Auflosung der Er-
kenntnistheorie in empirische Psychologie zur Folge hat. Erkenntnistheorie ist
dann Teil eines empirischen Unternehmens wie der Rest der Wissenschaft auch.
Einige charakteristische Passagen aus Quines umfangreichem Werk mogen dem



1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 61

Leser einen ersten Eindruck geben, was Quine damit meint (siche auch den
vorangegangenen Aufsatz ,,Quines Erkenntnistheorie im Uberblick* in diesem
Buch).

Philosophisch bin ich mit Dewey iiber den Naturalismus verbunden [...] Mit De-
wey glaube ich, dass Wissen, Geist und Bedeutung Teile derselben Welt sind, mit
der sie sich befassen, und dass sie mit derselben empirischen Gesinnung, die die
Naturwissenschaften belebt, untersucht werden miissen. Es gibt keine erste Phi-
losophie. (Quine 1975, S. 41)

An anderer Stelle:

Um hervorzuheben, wie prinzipiell ich mich vom cartesischen Traum verabschie-
de, habe ich stets von neuronalen Rezeptoren und ihrer Reizung gesprochen und
niemals von Sinnesdaten oder Sensibilia. Dieses Unternehmen bezeichne ich als
naturalistische Erkenntnistheorie, ohne mich auf Streitigkeiten mit Traditionalis-
ten einzulassen zu wollen, die etwas dagegen haben, dass ich den Begrift ‘Er-
kenntnistheorie’ beibehalte. (Quine 1995, S. 26)

Zum Naturalismus:

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natu-
ralismus ist der folgende: Alles, worauf wir eine Bestandsaufnahme und Be-
schreibung der Wirklichkeit verniinftigerweise stiitzen konnen, ist Priifbarkeit ih-
rer beobachtbaren Konsequenzen auf die altehrwiirdige hypothetisch-deduktive
Art [...] (Quine 2000, S. 114)

Wir fassen Quines holistischen, empirizistischen, behavioristischen Natura-
lismus zusammen (siehe dazu ausfiihrlicher den vorherigen Aufsatz dieses Ban-

des: ,,Quines Erkenntnistheorie im Uberblick®).

e Statt einer Sinnesdatensprache ist die kausale Kette von Reizen innerhalb
einer empirischen Psychologie die Grundlage der Erkenntnistheorie.

* Ein Reiz ist der neuronale Gesamtinput in einem bestimmten Moment.



62

1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie

Die Reifizierung von Gegenstinden besteht im Postulieren von Gegenstin-
den. Die Zusammensetzen von Gegenstidnden ist eine Voraussetzung fiir
Reifizierung und ein gradueller Prozess.

Was sind Beobachtungssitze? 1. Der Sprecher muss so disponiert sein, dass
er dem Satz auf die entsprechende Beobachtung hin sofort zustimmen oder
widersprechen kann. 2. Sein Urteil muss unweigerlich die Zustimmung eines
andren Mitglieds derselben Sprachgemeinschaft finden (Intersubjektivitit).
Kategorische Beobachtungssitze formulieren Hypothesen, die in den Wis-

senschaften gepriift werden. (,,Wenn es schneit, ist es kalt.”)

Ein Satz ist in meinem liberalen oder holistischen Sinn testbar, wenn er eine
Menge bereits akzeptierter Sdtze zu einem kategorischen Beobachtungssatz
komplettiert, der nicht schon von den zuvor akzeptierten Sitzen impliziert wur-
de; doch ist eine Menge guter Wissenschaft selbst in diesem liberalen Sinne
nicht testbar. (Quine 2000, S. 120)

Naturalismus ist etwas anderes als Physikalismus und Materialismus:

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Griinde konnten mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Na-
turalismus abzubringen. (Quine 2000, S. 116)

Die Grenzen zwischen Philosophie und Wissenschaft sind verwischt. Phi-
losophie ist in Kontinuitit mit Naturwissenschaften zu sehen. Sie ist mit der
Kldrung allgemeinster Begriffe und mit der Analyse wissenschaftlicher Me-
thoden beschiftigt.

Eine Norm innerhalb einer naturalisierten Erkenntnistheorie besteht darin,
Beobachtungen vorauszusagen. Quine bezeichnet sie als ,,Kern des Unter-
nehmens* Wissenschaft und als Herzstiick des Empirismus.

Die Frage der Einheit der Wissenschaften ist eine ontologische Frage und
sie ist innerwissenschaftlich 16sbar. Der Naturalismus ist dieser Frage ge-

geniiber neutral.



1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 63

* Quines Ontologie zielt Richtung Pragmatismus, lédsst sich allerdings auch als
physikalistisch bezeichnen.

Miissen wir also schlieflen, dass die Wirklichkeit sich unserer Kenntnis entzieht?
Nein, das wiirde bedeuten, den Naturalismus aufzugeben. Der Begriff der Wirk-
lichkeit ist vielmehr selbst ein Teil des Apparates; und Stécke und Steine, Ato-
me, Quarks, Zahlen und Klassen sind allesamt hochst reale Bewohner der hochst
realen Welt, es sei denn, die Wissenschaft erweist einmal eine dieser Annahmen
als falsch. (Quine 2000, S. 126)

2 Die Evolutionare Erkenntnistheorie Vollmers

Wie alle Erkenntnistheorie geht es um die Frage, wieso wir die Welt erkennen
konnen. Nach der iiblichen Antwort, ,,weil Realkategorien und Erkenntnistheo-
rien (wenigstens teilweise) iibereinstimmen®, fragt die EE nach, wie es zu der
behaupteten Ubereinstimmung kommt.

Die EE macht zur Beantwortung dieser Frage folgende Annahmen: Wirklich-
keitserkenntnis ist hypothetisch, vorldufig, fallibel (fehlbar). Es gibt eine be-
wusstseinsunabhingige, strukturierte und zusammenhingende Auflenwelt, die
wir teilweise durch Wahrnehmung, Denken und eine intersubjektive Wissen-
schaft erkldren und erkennen konnen (hypothetischer Realismus). Aulerdem
akzeptiert die EE nicht nur die Evolutionstheorie und deren Anwendbarkeit auf
den Menschen. Sie macht dariiber hinaus von der Ergebnissen und Folgerungen
der Evolutionstheorie Gebrauch, wenn es um Reichweite und Grenzen kogni-
tiver Leistungen geht.

Die zentrale These der EE besagt, dass auch unsere Erkenntnisfahigkeit evo-
lutiv entstanden ist und evolutiv erkldrt werden kann. Die Strukturen des Ge-
hirns als Erkenntnisorgan unterliegen danach — soweit sie genetisch bedingt
sind — ebenso den Faktoren der Evolution wie alle anderen natiirlichen Systeme.

Die Antwort der EE auf die Frage nach der Ubereinstimmung von Real- und
Erkenntniskategorien ist also: Mutation und Selektion zwingen zu einer An-

passung der Erkenntnisstrukturen an reale Strukturen. Aus der — nicht idealen —



64 2 Die Evolutionare Erkenntnistheorie Vollmers

Anpassung ergeben sich sowohl Leistungen als auch Grenzen unseres Erkennt-
nisapparates. Die EE stiitzt sich auf zahlreiche Belege moderner Wissenschaften
wie Genetik, Molekularbiologie, Sinnes- und Hirnphysiologie, Verhaltensfor-

schung, Sprachwissenschaft u. a.

Der Erkenntnistheoretiker kann aber nicht warten, bis alle empirischen Befunde
verfligbar sind. Schon vorher wird er die evolutive Bedingtheit unseres Erkennt-
nisvermdgens in seine Uberlegungen einbeziehen miissen. Dieser Forderung trigt
die Evolutionire Erkenntnistheorie (EE) Rechnung. Die Evolutionédre Erkenntnis-
theorie macht also Ernst

e mit der Tatsache, dass Erkenntnis eine Funktion des Gehirn ist,

* mit dem hypothetischen Charakter alle menschlicher Erkenntnis,

* mit der Beriicksichtigung einschlédgigen faktischen Wissens,

* mit dem dynamischen Charakter menschlichen Erkennens,

* mit dem evolutiven Ursprung unserer kognitiven Fahigkeiten,

und untersucht die erkenntnistheoretischen und anthropologischen Konsequen-
zen. (Vollmer 1985, S. XXI)

GemalB der EE ist objektive Erkenntnis moglich, denn wir kdnnen nicht nur
etwas liber uns selbst wissen, sondern {iber die Welt (Kantisch: {iber das Ding
an sich). Wir werden unten sehen, in welchem Sinn gewisse Erkenntnisstruktu-
ren angeboren sind und die EE eine Revision der Kantischen Transzendental-

philosophie ermoglicht.

3 Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutioniire
Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede

Wir betrachten eine Reihe von Aspekten: 1) Naturalismus als Programm, 2) Ziel
der Erkenntnis (Wissenschaft), 3) Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen
und 4) Darwins Evolutionstheorie. AbschlieBend stellen wir die Ergebnisse in

einer Tabelle zusammen.



3.1 Naturalismus als Programm 65

3.1 Naturalismus als Programm

3.1.1 Gemeinsamkeiten

Vollmer bezeichnet sich zuerst als Naturalisten und dann als (pan)kritischen Ra-
tionalisten. Sein naturalistisches Programm hat er in zwolf Thesen zusammen-
gefasst, von denen die wichtigsten folgende sind: (a) Moglichst wenig Meta-
physik; (b) Mindestrealismus, nach dem es eine Welt ohne Menschen geben
kann. (c) Alles ist primér materiell-energetisch. (d) Reale Systeme sind aus ein-
facheren Teilen aufgebaut. (e) Es gibt keine erfahrungstranszendenten Instanzen
und deshalb keine Wunder. (f) Auch die geistigen Leistungen des Menschen
fiihren nicht tiber die Natur hinaus (Vollmer 1995, S. 38). Noch kiirzer konnten
wir einen Naturalismus mit den Merkmalen Universalitit und Mittelbeschrdn-
kung beschreiben. Danach geht alles in der Welt mit rechten Dingen zu.

Quine stimmt allen programmatischen Punkten des Vollmerschen Naturalis-
mus zu. Mit seiner NE vertritt er einen konsequenten Empirismus, den er von
Dogmen befreien mochte (Quine 1951, S. 20-43). Auch die EE ist empirisch
orientiert (Vollmer 1985, Kapitel VI). Allerdings ist Quines Naturalismus radi-

kaler als der Vollmersche Naturalismus. Das fiihrt uns zu den Unterschieden.

3.1.2 Unterschiede

Die EE erhebt ausdriicklich den Anspruch, eine philosophische Disziplin zu
sein. Sie verbindet philosophische mit wissenschaftlichen Aspekten. Die Haupt-
probleme der EE sind philosophische Probleme, da Erkenntnistheorie ein Teil
der Philosophie ist. Da Erkenntnistheorie eine Metadisziplin mit normativem
Charakter ist, wird sie dem Schicksal entgehen, eine rein empirische Wissen-
schaft zu werden (Vollmer 1985, S. 44f.) Dass die EE eine philosophische Dis-
ziplin ist, wird freilich auch bestritten (Vollmer 1985, S. 290-92).

Die Radikalitdt der naturalisierten Erkenntnistheorie ist in der Sicht der EE

ein Harakiri der Philosophie. In Fortfiihrung der Kantischen Frage (siche weiter



66 3.1.2 Unterschiede

unten 3.3) gibt sie eine Antwort auf die Frage, inwieweit wir liber Wissen a pri-
ori verfiigen, also iiber Wissen, das vor aller Erfahrung zur Verfligung steht.
Vollmer spricht von einer kopernikanischen Wende, nicht vom Ende der Er-

kenntnistheorie:

Erkenntnistheorie ist fast immer anthropozentrisch. Da sie das Denken und den
Menschen zu ihren Hauptobjekten macht, sieht sie beide zu leicht als Haupt-
objekte der Natur an [...] Meistens wird die Natur (oder die Welt) in ihrer ‘Pas-
sung’ auf den Menschen gedeutet [...] Die evolutiondre Erkenntnistheorie deutet
umgekehrt das Erkenntnisvermdgen des Menschen (wie die Verhaltensforschung
sein Verhalten) in seiner Passung auf die Welt. Erst die evolutionire Erkenntnis-
theorie vollzieht somit in der Philosophie eine echte kopernikanische Wende.
Denn hier ist der Mensch nicht Mittelpunkt oder Gesetzgeber der Welt, sondern
ein unbedeutender Beobachter kosmischen Geschehens, der seine Rolle meist
weit iiberschitzt. (Vollmer 2002, S. 172)

Fiir Quine ist Erkenntnistheorie eine empirische Disziplin. Sie ist Teil des na-
turalistischen Programms, nach dem die Realitdt im Rahmen der Wissenschaft
erkannt werden kann und nicht im Rahmen einer vorgédngigen Philosophie. Um

zu klaren, was das bedeutet, kommen wir zum nichsten Punkt.

3.2 Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft)

3.2.1 Gemeinsamkeiten

Was zeichnet Wissenschaft als Unternehmen aus? Quine vertritt ebenso wie
Vollmer und Popper einen konsequenten Fallibilismus (Quine 1995, S. 29 und
Quine 2000, S. 121). An anderen Stellen betont er die Rolle der Priifbarkeit von

Theorien:

Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschreibung der Wirklichkeit ver-
niinftigerweise stiitzen kdnnen, ist Priifbarkeit ihrer beobachtbaren Konsequenzen
auf die altehrwiirdige hypothetisch-deduktive Art [...] (Quine 2000, S. 114).



3.2.1 Gemeinsamkeiten 67

AuBerdem stellen fiir Quine ,,Voraussagen von Beobachtungen zur Uberprii-
fung einer Hypothese* (Quine 2000, S. 122) den Kern des ,,ganzen Unterneh-
mens®, d. h. der Wissenschaft insgesamt, dar.

Was ist das Ziel von Wissenschaft? Ahnlich wie Vollmer und Popper ver-
pflichtet sich Quine auf Wahrheitssuche als Ziel von Wissenschatft.

Auch im weiteren Vergleich mit Vollmers Heuristik und Methodologie, die
an Popper orientiert ist, finden wir Gemeinsamkeiten. Quine nennt Kriterien zur

Bewertung von Hypothesen, die denen Poppers dhnlich sind:

Ein Stiick weit bin ich zusammen mit J. S. Ullian in unserem Bidndchen THE
WEB OF BELIEF in diesen Bereich (der Theoriebewertung; Anm. des Autors)
eingedrungen, ndmlich dort, wo wir von fiinf Tugenden sprachen, die bei einer
Hypothese anzustreben sind: Konservativismus, Allgemeinheit, Einfachheit, Fal-
sifizierbarkeit und Bescheidung. Weiteren Rat kann man sich aus der Wissen-
schaftsgeschichte und ihren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaf-
ten einholen. (Quine 1995, S. 27)

3.2.2 Unterschiede

Anders als Vollmer und Popper versteht Quine normative Epistemologie als

,»Lechnologie der Wahrheitssuche®.

[...] [NJormative Epistemologie ist ein Zweig des Ingenieurswesens. Sie ist die
Technologie der Wahrheitssuche oder, erkenntnistheoretisch zuriickhaltender
ausgedriickt, der Vorhersage [...] [E]s geht hier um Effizienz in Bezug auf ein
oberstes Ziel, Wahrheit oder Vorhersage. Das Normative wird hier, wie auch
sonst im Ingenieurswesen, deskriptiv, sobald der Zielparameter explizit gemacht
wird. (Hahn, Schilpp 1988, S. 664f., iibersetzt von Spohn; sieche Spohn 1997, S.
10)

Quine fiithrt als weitere Norm seiner Methodologie der Wissenschaften an,
man solle sich an die einfachere Theorie halten. Handelt es sich hier um eine

»technologische Norm*“? Popper argumentiert dafiir, dass die einfachere Theorie



68 3.2.2 Unterschiede

oder Hypothese die leichter zu widerlegende sei. Doch ist sie deshalb auch eher
wahr? Diese Frage ldsst sich auch mit Poppers Theorie der Wahrheitsnéhe nicht
leicht bejahen, zumal es weitere Argumente gegen sie gibt.!

Die Hauptunterschiede zwischen der NE und der EE liegen erstens in der
Verwendung von Wahrheit als ,,Metapher* (Quine) auf der einen Seite, wihrend
in der EE Wahrheit eher als Ideal aufgefasst wird, dem wir uns annihern kon-
nen (Popper).

Zweitens sind fiir die EE Kriterien wie Priifbarkeit und prognostische Kraft
einer Theorie mehr als nur eine ,,technologische Norm*. Die NE ist hier instru-
mentalistisch, wihrend die EE eine realistische Auffassung von Wirklichkeits-
erkenntnis hat (Vollmer 2002, S. 28f.) Die EE nimmt als Voraussetzung einen
hypothetischen Realismus (Vollmer 2002, S. 34-40) an. Danach gibt es eine rea-
le Welt, die bestimmte Strukturen hat. Diese Strukturen konnen wir teilweise er-
kennen und wir priifen dann, wie weit wir mit dieser Annahme kommen.

Quine geht von einem ontologischen Relativismus aus. Quine spricht von
Ontologie nur im Sinne von referierenden Aussagesystemen. Die klassische on-
tologische Frage ,,Was gibt es?* hilt er zwar fiir legitim, aber er bestreitet, dass
Philosophen darauf a priori eine Antwort geben konnen. Stattdessen geht es
Quine darum, ein Kriterium fiir ontologische Verpflichtungen anzugeben.
Dieses ermoglicht es uns herauszufinden, welche Arten von Dingen eine Theo-
rie iberhaupt als existent annimmt. Die Philosophie stellt fest, welche ontolo-
gischen Verpflichtungen eine Theorie aufweist und reduziert die ontologischen
Verpflichtungen unserer besten wissenschaftlichen Theorien, indem sie letztere
in eine formale, d. h. logische Sprache, iibersetzt. Quine redet also nicht wie ein
Realist ist, also gerade nicht so, dass in der Welt etwas Bestimmtes existiert.
Fiir ithn heif3t, dass etwas ist, wenn und sofern es ein Wert einer gebundenen Va-
riable ist (Quine 1980, S. 86).

Dagegen betont die EE den Abbildcharakter von Erkenntnis: Das Verhiltnis
von Realitdt und Erkenntnis illustriert Vollmer am Beispiel der graphischen
Projektion. Danach entspricht dem projizierten Objekt die reale Welt, der Pro-
jektion (als Prozess) selbst entsprechen die Signale, die von unseren Sinnesor-

ganen aufgenommen und verarbeitet werden und das Bild, das wir auf dem Pro-



3.2.2 Unterschiede 69

jektionsschirm (entspricht der Erkenntnisapparatur) erhalten, entspricht unserer

Empfindung bzw. Sinneswahrnehmung (Vollmer 2002, S. 222f.)

3.3 Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen
3.3.1 Gemeinsamkeiten

Quine bejaht die ,,subjektive Bedingtheit der subjektiven Erkenntnisstrukturen*
(Vollmer 2002, S. 177) und spricht von ,,subjektiven Ahnlichkeitsnormen*.

In seinem Aufsatz ,Natiirliche Arten* spricht er dhnlich wie Vertreter der EE
(dazu zédhlen auBler Vollmer vor allem Campbell, Lorenz und Riedl) von ange-

borenen Erkenntnisstrukturen:

In gewissem Sinne ist ein MaBstab der Ahnlichkeit angeboren. Das ist keine Spit-
ze gegen den Empirismus; es ist ein Allgemeinplatz der Verhaltenspsychologie
[...] Wenn ich also sage, es gebe einen angeborenen MaBstab der Ahnlichkeit, so
ist das eine komprimierte Aussage, der vom Verhalten her eine zutreffende Inter-
pretation gegeben werden kann. In diesem Sinne ldsst sich aulerdem von ande-
ren Tieren genauso sagen, sie hitten einen angeborenen Mafstab der Ahnlichkeit.
Er ist Teil unserer tierischen Herkunft. (Quine 1975b, S. 169)

Die EE macht ausgiebig Gebrauch von angeborenen Erkenntnisstrukturen.
Subjektive Erkenntnisstrukturen sind ,Farbe, Geruch, Geschmack, Muster,
Raum und Zeit, kausale Verkniipfungen, logische Schliisse, Begriffe usw.*
(Vollmer 1985, S. 46). Angeborene subjektive Erkenntnisstrukturen (z. B.
Raum- und Zeitanschauung) sind konstitutiv fiir Wahrnehmungs- und Erfah-
rungserkenntnis und — entgegen Kant — weder allgemein noch notwendig (Voll-
mer 1985, S. 53). Diese Strukturen sind ontogenetisch ,,a priori®, also unabhén-
gig von individueller Erfahrung. Da sie genetisch bedingt sind, spricht die EE
von ihrer psychologischen ,,Notwendigkeit®. Sie sind in Millionen von Jahren
getestet wurden und daher iiberlebensaddquat (Vollmer 1985, S. 208).



70 3.3.2 Unterschiede

3.3.2 Unterschiede

Quine spricht in dem oben zitierten Aufsatz von AhnlichkeitsmaBstiben, die in
gewissem Sinn angeboren sind. Quine ist Empirist, wihrend Vollmers EE viele
rationalistische Elemente enthidlt. Nach der EE ist objektive Erkenntnis moglich
(Vollmer 1985, S. 279-282, S. 306-308). Wahrscheinlich existiert sie sogar
(Vollmer 1985, S. 53). Zwar betont auch Vollmer, dass es nur einen Zugang zur
Welt gibt, ndmlich den empirischen. Als weitere rationalistische Elemente nen-
nen wir (Vollmer 1985, S. 190):

* Angeborene Erkenntnisstrukturen sind ,,notwendig® in dem Sinne, dass sie
Erkenntnis tiberhaupt erst moglich machen. Hier kniipft die EE an Kant an.
Unsere Erkenntnis enthilt nicht-empirische Elemente.

* Logik und Mathematik sind Strukturwissenschaften, die analytische Wahr-
heiten entwickeln.

* Nach der hypothetisch-deduktive Methode formulieren wir Theorien, ziehen
Folgerungen, entwerfen Tests und falsifizieren Hypothesen. (Dem stimmt
auch Quine zu.)

 Ahnlich wie in Kants Transzendentalphilosophie ist die Frage nach dem Ut-
sprung der Kategorien relevant. Wiahrend nach Kant eine Antwort unmaog-
lich ist, gibt die EE eine Antwort. Kategorien als Erkenntnisstrukturen sind
Ergebnisse biologischer Evolution (Vollmer 1985, S. 185).

3.4 Darwins Evolutionstheorie

3.4.1 Gemeinsamkeiten

In dem Aufsatz ,Naturalisierte Erkenntnistheorie® (Quine 1975a, S. 97-126)
nimmt Quine auf Darwins Evolutionstheorie und die EE Bezug, um die Giiltig-

keit induktiver Verfahren aufzuzeigen.



3.4.1 Gemeinsamkeiten 71

AuBlerdem gibt es den Bereich, den der Psychologe Donald T. Campbell evolutio-
ndre Erkenntnistheorie nennt [...] Auf diesem Gebiet gibt es Arbeiten von Hiise-
yin Yilmaz, der zeigt, wie einige Strukturmerkmale der Farbwahrnehmung aus
threm selektiven Erhaltungswert hitten vorausgesagt werden konnen [...] Die In-
duktion ist ein noch zentralerer erkenntnistheoretischer Gegenstand, den die Evo-
lution nun kléren hilft, dass wir der Erkenntnistheorie die Hilfsquellen der empi-
rischen Wissenschaften erschlossen haben [...] (Quine 1975a, S. 125f))

An anderer Stelle: ,,Selbst bei der Induktion haben wir es im wesentlichen
wieder mit demselben zu tun: mit tierischer Erwartung oder der Ausbildung von
Gewohnheiten.“ (Quine 1975b, S. 171). Quine sieht korrektes, zuverlidssiges in-
duktives SchlieBen als Uberlebensvorteil:

Warum sollte denn unsere subjektive Qualititengliederung einen besonderen Ver-
trag mit der Natur und ein Pfandrecht auf die Zukunft haben? Darwin wirft ein
wenig Licht ins Dunkel. Wenn die angeborene Qualitdtengliederung der Men-
schen ein in den Genen verankerter Wesenszug ist, dann wird am ehesten die
Gliederung, die die erfolgreichsten Induktionen geleistet hat, durch natiirliche Se-
lektion dominiert haben [...] Kreaturen, die in ihren Induktionen permanent
falsch liegen, haben eine tragische, aber lobenswerte Tendenz, zugrunde zu ge-
hen, bevor sie ihre Art reproduzieren. (Quine 1975b, S. 173f.)

Einen weiteren Uberlebensvorteil bieten das evolutiv als Nebenprodukt ent-
standene menschliche Bewusstsein und kognitive Leistungen wie Spracher-

werb:?

Neither are minds entities; they are functions of the organism. The organism is
what has developed and survived in the course of evolution, but evolution is a
continuous process, and in this process intelligence has emerged as the major sur-
vival mechanism of humans. Intelligence depends on the ability to construct and
use symbolism in responding to the environment, and the result of symbolism is
the rise of the meaning relation. Insofar as the organism’s responses are success-
ful, man lives in a world of meanings. Meanings are interpretations of stimuli,
and stimuli are selections from the continuity process in which the organism is
immersed. (Lee 1988, S. 310)



72 3.4.1 Gemeinsamkeiten

Die Rolle der Darwinschen Evolutionstheorie in der Formulierung und Be-
griindung seines naturalistischen Programms ist — im Gegensatz zur EE — eher

gering.

3.4.2 Unterschiede

Quine spricht an wenigen Stellen von Evolution. Meist geht es ihm dann um die
Rechtfertigung induktiven SchlieBens. Fiir die EE ist Evolution ein Grundpfei-
ler, sozusagen iiberlebenswichtig. Machen wir uns das anhand einiger Elemente
klar, in denen die EE von der biologischen Evolution als Tatsache Gebrauch

macht.

»  Wir haben bestimmte kognitive Strukturen, weil sie sich in der Evolution als
brauchbar, als iiberlebensaddquat herausgebildet haben (Vollmer 1985, S.
214).

* Intersubjektivitit konnen wir durch ,die partielle Isomorphie (Struktur-
gleichheit; Anm. des Autors) menschlicher Gehirne aufgrund der gemeinsa-
men phylogenetischen Abstammung® (Vollmer 1985, S. 215) erkléren.

* Unsere wissenschaftliche Erkenntnis ist u. a. deshalb fehlbar (und oft
falsch), weil das Gehirn nicht zu aller erst ein Erkenntnisorgan ist und sich
in Anpassung an einen Mesokosmos, d. h. der Welt der mittleren Dimensio-
nen, in einem Anpassungsprozess herausgebildet hat. Uberschreiten wir die
Dimensionen dieses Mesokosmos, so sind unsere Erkenntnisstrukturen nicht
mehr verbindlich und zuverldssig, so dass wir besonders leicht irren kénnen.

» FErkenntnisfihigkeit ist ein Nebenprodukt der evolutiven Entwicklung des
Menschen. Das erklart zwanglos Leistungen und Grenzen unseres kogniti-
ven Apparates. Wir erkennen die Welt zum Teil, weil sich unser Erkenntnis-
vermogen im Laufe von Jahrmillionen in Anpassung an die Umwelt heraus-
gebildet hat und wir nicht iiberlebt hitten, wenn wir aufgrund unserer Er-
kenntnisstrukturen stidndig ein falsches Bild von der Welt erhalten hétten.



3.4.2 Unterschiede 73

Andererseits ist biologische Anpassung niemals ideal. So konnen wir auch

Fehlleistungen des kognitiven Apparates erklidren (Vollmer 1985, S. 51).

Werfen wir abschlieend einen Blick auf ein Argument, das sowohl gegen
die EE als auch gegen die NE Quines vorgebracht wird. Beginnen wir mit der
Letzteren.

3.4.3 Der Vorwurf der Zirkularitiit

Gegen den Vorwurf der Zirkularitdt hat sich Quine gewehrt;’ doch hat er
auch gesagt, dass ihn der Vorwurf gar nicht beeindrucke.* Gochet behauptet,

Quine werde zu Unrecht zirkuldres Vorgehen unterstellt.

Nehmen wir das Problem der Induktion. dass Induktion Erfolg hat, ist eine Tatsa-
che. Doch Induktion beruht auf subjektiven Ahnlichkeitsnormen: ‘[Wir] basieren
unsere Vorhersagen auf beobachtbare Regelmifligkeiten; und dies sind die Regel-
miBigkeiten aufgrund unserer subjektiven Ahnlichkeitsnormen’ (Quine 1974, S.
70; The roots of reference, Anm. des Autors). (Gochet 1984, S. 55f.)

Quine rechtfertigt nicht Induktion mittels der Darwinschen Theorie, die selbst
auf Induktion beruht: ,,Doch da Quine auf eine Explikation und nicht auf eine
Grundlegung des Wissens aus ist, entféllt jener Vorwurf* (Gochet 1984, S. 56).

Vollmer diskutiert ausfiihrlich die Vorwiirfe der Zirkularitit (Vollmer 1985,
S. 217-267). Wir besprechen hier nur kurz Vollmers Replik auf den Einwand,

die EE sei zirkular.

* Gegen die Behauptung, dass der hypothetische Realismus sich selbst wider-
lege, fiihrt Vollmer (1985, S. 251f.) an, dass die Behauptung, alle Sétze sei-
en hypothetisch, zwar falsch sei. Der hypothetische Realismus behauptet je-
doch nur, dass alle synthetischen Sitze hypothetisch sind. Wenn dieser Satz
seinerseits analytisch ist, so ist er nicht selbstanwendbar, da er nichts iiber

analytische Sitze sagt. Ist er synthetisch, so ist er selbstanwendbar, insbe-



74

3.4.3 Der Vorwurf der Zirkularitit

sondere konnte er dann falsch sein, was allerdings kein Selbstwiderspruch
1st.

Ein weiterer Einwand lautet: ,,.Die reale Welt ist nichts weiter als die Welt
unserer Erfahrung® (Vollmer 1985, S. 252). Diesen Vorwurf, der von Trans-
zendentalphilosophen vorgebracht wird, entkriftet Vollmer so: Es ist rich-
tig, dass es subjektive Erkenntnisstrukturen gibt. Sie sind aber nicht notwen-
dig und nicht allgemeingiiltig. Und sie gelten nicht fiir theoretische Erkennt-
nis. Wissenschaftliche Theorien konnen Wahrnehmungserkenntnis und All-
tagserkenntnis libersteigen. Kants Anschauungsformen erweisen sich groB3-
tenteils als falsch, wenn man sie modernen physikalischen Theorien gegen-
tiberstellt. Doch selbst wenn wir mit Unanschaulichem konfrontiert sind, das
unsere Erfahrungswelt iibersteigt, so konnen wir es priifen (Vollmer 1985,
S. 256).

Ein dritter Einwand lautet, dass die Evolutionstheorie zirkuldr ist. Ein Teil
dieses Arguments behauptet z. B., dass die Darwinsche Evolutionstheorie ei-
ne Tautologie ist: Fortpflanzungserfolg einer Art hiangt von der Fitness ihrer
Mitglieder ab. Wie wird Fitness definiert? Dadurch, dass man sagt, die Fit-
testen seien diejenigen, die liberleben. Dann behauptet das Prinzip nur das
Uberleben dessen, der iiberlebt (Vollmer 1985, S. 260). Wir kénnen Fitness
ohne Riickgriff auf langfristiges Uberleben definieren, indem wir Fitness als
Kombination dreier Parameter auffassen: Stabilitdt des Systems, Reproduk-
tionsgeschwindigkeit und Qualitidt (Genauigkeit, Treue und Invarianz) der

Reproduktion.

Fassen wir die Ergebnisse dieses Vergleiches in einer Tabelle zusammen.



4 Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionire Erkenntnistheorie im Uberblick 75

4 Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionare

Erkenntnistheorie im Uberblick

Kriterium/Frage Gemeinsamkeiten

NE

Unterschiede

EE

Vertreten EE und
NE einen Natu-
ralismus?

Was ist das Ziel
von Wissenschaft?

Relevanz angebo-
rener Erkenntniss-
trukturen

Relevanz der Evo-
lutionstheorie

Ja, beide vertreten = Radikaler Natu-

ein naturalistisches ralismus: NE ist

Programm. eine empirische
Disziplin.

Wahrheit; weitere ~ Wahrheit als Me-

normative Elemen- tapher und techno-

te: Prifbarkeit, logische Norm; in-

Prognosefdhigkeit, strumentalistische

Einfachheit, Falsifi- Auffassung beziig-

zierbarkeit lich weiterer Nor-
men

Es gibt angeborene Sie spielen eine
Erkenntnisstruk- untergeordnete
turen. Rolle.

NE und EE machen Die Evolutions-

bei der Erkldrung  theorie spielt eine

unseres Erkenntnis- geringe Rolle. Die

vermdgens von der NE nimmt z. B.

Evolutionstheorie  bei der Rechtferti-

Gebrauch. gung induktiven
Schlieens darauf
Bezug.

Die EE hat einen philoso-
phischen Anspruch: Er-
kenntnistheorie ist eine
metatheoretische und
normative Disziplin.

Hypothetischer Realis-
mus als Voraussetzung
fiir Wirklichkeitserkennt-
nis; Erkenntnis als Ab-
bild der Welt durch Re-
konstruktion realer
Strukturen im erkennen-
den Subjekt.

Sie sind konstitutiv fiir
viele Leistungen und
Grenzen menschlicher
Erkenntnis: Sie sind on-
togenetisch a priori. Es
sind ,,angeborene Ideen*
in Form von konstruk-
tiven Vorurteilen, Hypo-
thesen, Erwartungen,
Vermutungen.

Der Name deutet es be-
reits an: Evolution ist ein
Pfeiler der EE: Unser Er-
kenntnisapparat ist ein
Ergebnis der Evolution.
Erkenntnisstrukturen ha-
ben sich evolutiv in An-
passung auf die reale
Welt herausgebildet.

Tabelle 1: Evolutioniare Erkenntnistheorie und Naturalisierte Erkenntnistheorie

im Vergleich



76 5 Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutiondre Erkenntnistheorie?

5 Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionare
Erkenntnistheorie?

Der geneigte Leser mag sich fragen, welche Folgerungen sich aus dem bisher
Dargelegten ergeben. Wir fassen zusammen, welche Argumente sich gegen die
EE und die NE richten (5.1) und nennen dann Argumente, die ungerechtfertigt
gegen beide Positionen gerichtet sind, aber nur die NE treffen (5.2). Wir lassen

an dieser Stelle offen, inwieweit die Einwande berechtigt sind.

5.1 Argumente gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die
Evolutionire Erkenntnistheorie

Eine Klassifikation der Argumente gegen beide diskutierten Positionen als Ver-

treter eines relativ starken Naturalismus bietet sich an:

s Kritik des ontologischen Naturalismus: Quine und Vollmer schlieen sich in
erster Linie einer Ontologie an, die an der Physik als Leitwissenschaft orien-
tiert ist. Quine ist hier expliziter und hat seine Ontologie auch ausgearbeitet.

» Kritik des philosophischen Anspruchs: Insbesondere Quine wird jeglicher
philosophische Anspruch im Sinne einer Metareflexion abgesprochen. Voll-
mer erhebt zwar den Anspruch, Philosophie in Anschluss an traditionelle
Fragestellungen zu begriinden (Wahrheit, Rechtfertigung von Erkenntnis,
Wissen, Reichweite und Grenzen menschlichen Wissens u. a.) Wie es mit
der Einlosung dieses Anspruchs bestellt ist, bleibt strittig (siche etwa Flonta
2000, S. 183).

« Damit eng zusammen hingt die Tendenz fortschreitender Erkldrung oder
Ersetzung epistemischer Begriffe (Wissen/Erkenntnis, Begriindung/Recht-
fertigung) durch psychologische, physikalische oder biologische Begriffe
sowie die Ersetzung epistemischer Beziehungen durch kausale Beziehungen
(Flonta 2000, S. 163).



5.1 Argumente gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die Evolutionire Erkenntnistheorie 77

o Aufgabe normativer Elemente: EE und NE haben sich von traditioneller Er-
kenntnistheorie, die immer auch normative Elemente hat, verabschiedet und
geraten leicht in performative Selbstwiderspriiche und andere Schwierigkei-
ten (Hartmann, Lange 2000, S. 1521f.)

o Kritik des methodologischen Naturalismus: Die Reichweite naturwissen-
schaftlicher Erkldrungen in der Erkenntnistheorie wird von Naturalisten
tiberschitzt (Keil, Schnddelbach 2000, S. 20ff.) Diese Kritik trifft nicht die
EE und die NE gleichermalen.

s Begriffliche Unklarheiten, Metaphernprobleme, Missbrauch von Analogien:
,Wer von Natur partout nicht reden will, soll vom Naturalismus schweigen*
(Keil 1993, S. 360).

Diese — natiirlich unvollstindige Liste — zeigt einige Linien aktueller Debat-
ten. (Eine Systematisierung wichtiger antinaturalistischer Argumente bietet Su-
kopp 2006, Kapitel 3.3.) Wer sich gegen EE und NE positionieren mochte, soll-
te genauer hinsehen, wie die folgenden Argumente zeigen.

5.2 Radikaler Naturalismus: Against Quine

Wir betrachten zwei gute Argumente gegen Quine, die so nicht gegen die EE
ins Feld gefiihrt werden konnen, den Vorwurf interner Inkonsistenz (5.2.1) sei-
ner Position und die Kritik des Quineschen Holismus (5.2.2).

5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwiderspriichlichkeiten

Einige Sétze des methodologischen Naturalismus sind keine naturwissenschaft-
lichen Sitze, sondern metaphysisch-philosophische. Sie sollten nach eigener
Maligabe gerade wegen der engen Rationalitdtskriterien aufgeben werden.”
Unterstellt wird die Geltung des Kausalprinzips. Das Prinzip besagt, dass je-
des Geschehen eine Ursache hat. Dieses Prinzip liegt allen universellen, natur-



78 5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwiderspriichlichkeiten

wissenschaftlichen Erklarungen zu Grunde. Sie stehen und fallen mit der Ak-
zeptierbarkeit des Kausalprinzips. Rein empirisch ist das Kausalprinzip offen-
sichtlich nicht. Wire es so, dann hitte es die Form ,,Jmmer wenn S1 geschieht,
dann geschieht S2%. Ereignisse vom Typ S1 heilen Ursachen und vom Typ S2
Wirkungen. Wenn das Kausalprinzip selbst ein derartiges Kausalgesetz wire,
dann wiirde aus ,,Jmmer wenn ein Geschehen eintritt (S1), dann existiert ein es
verursachendes Geschehen (S2)* folgen, dass jedes Geschehen die Existenz sei-
ner Ursache verursacht. Das ist offenbar falsch.

Bei der Etablierung eines Kausalgesetzes als Bedingung der Moglichkeit von
Naturwissenschaft ergibt sich ebenfalls ein Problem, so dass methodologische
Naturalisten insgesamt das Problem haben, Kausalgesetze als nicht-metaphy-
sische Gesetze auszuweisen.

In einer nicht-metaphysischen Interpretation des Kausalprinzips ist dieses
keine Aussage, sondern eine die naturwissenschaftliche Forschung leitende me-
thodologische Norm.

Eine Frage, zu der sich Quine selbst in verschiedener Weise gedufert hat, be-
trifft den Status seines Naturalismus? Er behauptet einerseits, dass ihn nichts

vom Naturalismus als Programm abbringen kann:

Ich vertrete den Physikalismus als eine wissenschaftliche Position, aber wissen-
schaftliche Griinde konnen mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Natu-
ralismus abzubringen. (Quine 2000, S. 121)

Andererseits sieht er Empirismus und damit ,,die oberste Norm der naturali-

sierten Erkenntnistheorie* als fallibel:

Zum anderen kommen sogar Hellseherei und Telepathie nach wie vor als Mog-
lichkeiten fiir die Wissenschaft in Frage, wenn auch als totgeweihte. Es wiirde
ganz auBergewohnlicher Indizien bediirfen, um sie wiederzubeleben, doch sollte
dies tatsdchlich geschehen, hitte sich damit eben auch der Empirismus selbst —
die oberste Norm der naturalistischen Erkenntnistheorie, wie wir gesehen haben —
erledigt. Denn vergessen wir nicht, dass diese Norm — und mit ihr die gesamte
naturalistische Erkenntnistheorie — ihrerseits 7eil der Wissenschaft ist und Wis-
senschaft stets fallibel und korrigierbar bleibt. (Quine 1995, S. 29)



5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwiderspriichlichkeiten 79

Dann stellt sich die Frage, was Quines Naturalismus als Programm iiber die
naturalisierte Erkenntnistheorie hinaus auszeichnet? Was ist es, das Quine am

Naturalismus ,,um jeden Preis festhalten 14sst?

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natu-
ralismus ist der folgende: Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschrei-
bung der Wirklichkeit verniinftigerweise stilitzen konnen, ist Priifbarkeit ihrer be-
obachtbaren Konsequenzen auf die altehrwiirdige hypothetisch-deduktive Art
[...] (Quine 2000, S. 114)

Ist es also ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften, die Teil des
Naturalismus ist, nicht revidierbar? Wenn Philosophie und Naturwissenschaft
nahtlos ineinander iibergehen und Naturwissenschaft fallibel und revidierbar ist,
was ist dann in der Philosophie nicht fallibel? Es ist das, was nicht priifbar ist.
Dieser Teil der Methodologie ist der kritische Rationalismus der alten Popper-
schen Schule. Er ist nicht zwingend mit dem Naturalismus verbunden. (Popper
war kritischer Rationalist, aber kein Naturalist. Dazu geniigt ein Blick auf seine
3-Welten-Lehre.)

Wir nehmen fiir den Fortgang der Kritik an, dass Quine — in seinen eigenen
Formulierungen — konsistent ist. Dann konnen wir immer noch Quines Erset-
zungsthese, d. h. Quines Uberfiihrung von Philosophie in empirische Psycholo-
gie (Kornblith 1994, S. 3ff.), kritisieren.®

Wir betrachten der Kiirze halber nur ein Argument Sosas (Almeder 1990,
266ff.) und lassen andere Kritiker auBBen vor (Hartmann, Lange 2000, S. 144-
162; Janich 2000, S. 94f.) Sosa rekonstruiert Quine in drei Thesen:

Q1: Was beansprucht unsere wissenschaftliche Gesamttheorie, wenn sie auf die
Welt blickt? Sie ist irgendwie so konstruiert, dass sie uns die Kette der Stimu-

lationen so erscheinen ldsst, wie es nach unserer Theorie zu erwarten ist.

Q2: Trotzdem sind Elektronen, Stocke, Steine, Elektronen und Molekiile tat-
sichlich real.



80 5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwiderspriichlichkeiten

Q3: Innerhalb der Wissenschaften selbst und nicht innerhalb einer vorgédngigen

Philosophie wird Realitédt passend (angemessen) identifiziert und beschrieben.
Q1-Q3 bilden zusammen eine inkohdrente Gruppe von Sitzen.

If we trust science as the measure of reality, and if we think there really are sticks
and stones, then we can’t have science accept only a world ‘somehow so struc-
tured as to assure’ (Anfiihrungszeichen in der Zitation Almeders; Anm. des Au-
tors) certain sequences of stimulations or the like. Our science must also claim
that there really are sticks and stones. (Sosa, nach Almeder 1990, S. 266)

Almeder hélt Sosas Kritik flir pointiert. Er selbst hélt Quines Argument fiir
eine naturalisierte Erkenntnistheorie fiir ein philosophisches Argument. Quine
argumentiert gegen eine ,.erste Philosophie®. Diese Argumentation ist nur
schliissig, wenn zwei philosophische Pramissen iliber die Reichweite menschli-
chen Wissens haltbar sind. Die erste Pramisse — in Anschluss an Humes Skepti-
zismus gegeniiber empirischem Wissen — konnen wir gut nachvollziehen. Aller-
dings kann das Induktionsproblem eben nicht empirisch gelost werden. Die
zweite Pramisse ist die Zuriickweisung der Unterscheidung analytisch-synthe-
tisch. Sie hiangen von Quines Sicht iiber Bedeutung ab, von Quines Sprachphi-
losophie und beruhen letztendlich auf Quines Variante einer Art von erster Phi-
losophie oder jedenfalls auf einer Rechtfertigung traditioneller Fragestellungen
(Almeder 1990, S. 266f.)

5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern?

Keil und Schnéddelbach kommern zu dem Schluss: ,,Wir haben dafiir argumen-
tiert, dass vieles, was als Naturalismus firmiert, diesen Namen nicht verdient,
wéhrend das, was ihn verdient, nicht verdient, vertreten zu werden* (2000, S.
45). Gegen Quine fiihren die Beiden an, dass er sein ,,Schiff unter falscher Flag-

ge segeln lasst.



5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 81

Seine apriorismuskritischen, antifundamentalistischen und holistischen Formu-
lierungen machen dann Sinn, wenn man ‘Vernunft’ fiir ‘Wissenschaft’ einsetzt.
Die Vernunft ist keinem hoherem Tribunal verantwortlich, iir gegeniiber ist radi-
kale Skepsis unangebracht, sie birgt alle Korrektive in sich [...] Die Wertschét-
zung fiir die Wissenschaft ist gerechtfertigt, weil und insofern es dort in der Re-
gel verniinftig zugeht. (Keil, Schnéddelbach 2000, S. 45)

Um den Holismus soll es im Folgenden gehen. Erstens ist Quine in Bezug auf
die Wahl der Wissenschaften, die einen Beitrag zu vormals erkenntnistheoreti-
schen Problemen leisten kdnnen, nur scheinbar tolerant. Seine Beispiele nimmt
er aus Mathematik und Naturwissenschaften. Kultur- und Geisteswissenschaf-
ten fehlen ebenso wie Philosophie als ,,Reflexionsdisziplin®“ (Janich 2000, S.
95). Zudem beschrankt er sich — dhnlich dem Wiener Kreis — den er kritisiert,
auf wissenschaftliches Wissen. Die Unterscheidung samt der unterschiedlichen
Anspriiche von individuellem ,,Privatwissen, dem vor- und auBBerwissenschaftli-
chen offentlichen Wissen der Alltagswelt sowie dem wissenschaftlichen Wis-
sen* (Janich 2000, S. 95) entgeht ihm. Damit beschriankt Quine willkiirlich den
Kreis der Erkenntnisformen.

Quines Theorie der Sprache, insbesondere, wie wir zu Wissenschaftssprache
gelangen und wie sie funktioniert, sind problematisch. Quine iiberbetont die
Rolle von Behauptungssitzen und der Empirie sowohl beim Erlernen einer
wissenschaftlichen Sprache als auch beim kindlichen Spracherwerb. Wichtiger
als diese sind aber Auffordern, Bitten, Fragen, performative Sprechakte (und in-
dividueller Spracherwerb) sowie ,,Regeln, Prinzipien, Postulate, Maximen, kurz,
[...] Grundsatze mit aufforderndem Charakter* (Janich 2000, S. 96).

Diese Spannungen zwischen ,harten” und ,,weichen* Theorieteilen Quines

(Fogelin 1997) konnen gegen seinen Holismus gewendet werden.



82 5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern?

Harte Bestandteile Weiche Bestandteile

Physikalistische Ontologie Holismus beziiglich Bedeutungen sprachli-
cher Ausdriicke

Extensionalistische Logik Holismus beziiglich empirischer Recht-

fertigung von Theorie

Naturalistische Erkenntnistheorie Prinzipielle Revidierbarkeit jedes Satzes in
einer Theorie

Behavioristische Psychologie Unbestimmtheit der Ubersetzung
Unentscheidbarkeit der Referenz

Unmdoglichkeit theorieunabhédngiger bzw.
-invarianter Fakten

Tabelle 2: Harte und weiche Bestandteile in Quines Philosophie

Einige Probleme rund um Quines Holismus sind nicht geldst. Dazu zdhlt
Quines geizige Ontologie. Es gibt danach nur physische Gegenstinde und Klas-
sen. Als ,.Intensionsfliichtling* hat er Schwierigkeiten zu sagen, wie Propositio-
nen, mentale Eigenschaften oder Modalititen tatsdchlich aufzufassen sind,
wenn man sie entweder leugnet oder mit ihnen nichts anfassen kann. Wissen-
schaftstheoretisch hat er das Problem zu sagen, welche unserer prinzipiell fal-
liblen Uberzeugungen wir aufgeben sollten, wenn unsere Theorien iiber die
Welt scheitern. Auch wenn unsere theoretischen Aussagen als Kollektiv vor das
Tribunal unserer sinnlichen Erfahrung treten, folgt noch nicht, dass wir unsere
Theorien an beliebiger Stelle revidieren. Hier zeigt bereits ein Blick in die Wis-
senschaftsgeschichte, welche harten Kerne theoretischer (oder vortheoretischer)
Uberzeugungen Wissenschaftler aufgeben wollten und aufgegeben haben. Das
Bild vom Netz unserer Uberzeugungen ist nur so lange treffend, wie man seine
Grenze erkennt: Einige Knoten sind fester und von manchen Knotenpunkten ge-
hen mehr Faden als von anderen Knotenpunkten aus. Quines bestitigungstheo-
retischer Holismus steht zudem in Konkurrenz zu der privilegierten Rolle von

Beobachtungssitzen, die der spite Quine diesen zuschrieb (Keil 2002, S. 68).



Anmerkungen 83

Anmerkungen

1

2

3

w

Spohn (1997, S. 10f.) nennt ein Argument von BonJour, nach dem auch ein kohérentes Sys-
tem vermutlich wahr ist. Kohdrenz ist selbst keine naturalistische Forderung, so dass es sich

schlecht unter das Gebot der Wahrheitssuche fassen lasst.

Lee bemerkt dazu: “Knowledge is not founded wholly or even primarily on observation sen-
tences. Observation is necessary, but in addition knowledge requires intensions — the way
that meanings are interconnected because of the interconnection of successful responses, and
‘successful’ here means having positive survival value in the evolutionary process. The evo-
lutionary process is a continuum, and the world of naturalistic philosophy such as Quine’s

should be a world of continuity, not of discrete objects and entities.” (Lee 1988, S. 311)

,Ich berufe mich nicht auf die Darwinsche Biologie, um die Induktion zu rechtfertigen. Das
wiére zirkulér, da ja biologisches Wissen selbst auf Induktion beruht. Dass Induktion funk-
tioniert setze ich vielmehr voraus, um dann festzustellen, dass die Darwinsche Biologie,
wenn sie richtig ist, erkldren hilft, warum die Induktion so gut funktioniert, wie sie funktio-
niert. (Quine 1974, S. 70)

»An dieser Stelle sei es mir gestattet zu bemerken, dass die Proteste, ich wiirde Darwins und
andere induktive Verallgemeinerungen verwenden, um die Induktion zu rechtfertigen, und
somit zirkuldr argumentieren, mich nicht beeindrucken. Ich bin deshalb nicht beeindruckt,
weil ich eine naturalistische Position innehabe. Ich sehe in der Philosophie nicht eine Pro-
padeutik oder ein Fundament der Wissenschaft a priori. Vielmehr sehe ich zwischen beiden
einen stetigen Zusammenhang. Die Philosophie und die Wissenschaft sitzen meines Erach-
tens im selben Boot — einem Boot, das wir, um wieder einmal auf Neuraths Gleichnis zu-
riickzugreifen, nur auf offener See umbauen konnen, wihrend wir uns in ihm tiber Wasser
halten. Es gibt keinen dariiberstechenden Standpunkt, keine erste Philosophie. (Quine
1975b, S. 1731.)

Sagal (2001, S. 102f.) kritisiert Quine wegen zirkuldrer Argumentation: “But contra Quine,
it would seem that the circularity question would obtrude here. For we would not want to as-
sume later historical steps in the attempt to justify earlier steps [...] Ironically enough Quine
himself has made important use of what we might term the method of rational reconstruc-
tion as fictitious history, especially in Identity, Ostension and Hypostasis and Speaking of
Objects. But in these, Quine is not explicit why he spends time with this make believe.
However, in Epistemology Naturalized he gives us a reason; but it has little to do with the
traditional epistemological motives for rational reconstruction. The new epistemology [...]

‘could still include, even, something like the old rational reconstruction to whatever degree



84 Anmerkungen

such reconstruction is practicable; for imaginative constructions can afford hints of actual
psychological processes, in much the way that mechanical stimulations can. But a conspicu-
ous difference between the old epistemology and the epistemological enterprise in this new
psychological setting is that we can now make free our empirical psychology’ (Quine 1975,
83)”.

Zur Darstellung und Kritik des Quineschen Psychologismus und der Debatte um die Rolle
apriorischer Erkenntnistheorie siche Kornblith 1994. Auch wer einen Psychologismus in der
dort geschilderten Variante vertritt, kann fiir eine Erkenntnistheorie mit apriorischen Antei-
len argumentieren. Eine stindige gegenseitige Neuanpassung beschleunigt den Fortschritt in
beiden Disziplinen, Erkenntnistheorie und empirischer Psychologie:

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to answer epis-
temological questions a priori, epistemological truths are anything but obvious. It would
be foolhardy not to subject epistemological theories to empirical tests. If skepticism is to
be rejected, then epistemology and psychology impose significant constraints on each
other. The best way to develop epistemological theories is thus to employ these con-
straints in a way that allows us to prod the theory along by confronting it with empirical
tests. (Kornblith 1994, S. 12)



Bibliographie 85

Bibliographie

Almeder, Robert (1990): On naturalizing epistemology. In: American Philoso-
phical Quarterly 27, Nr. 4, S. 263-279.

Flonta, Mircea (2000): GeméaBigter und radikaler erkenntnistheoretischer Natu-
ralismus. In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philo-
sophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 163-186.

Fogelin, Robert J. (1997): Quine’s limited naturalism. In: The Journal of Philo-
sophy 94, p. 543-563.

Gibson, Roger F. Jr. (1988): Translation, Physics and Facts of the Matter. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 139-157.

Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion: ein Versuch vergleichender Philo-
sophie. Frankfurt am Main; Berlin; Wien: Ullstein.

Janich, Peter (2000): Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einfiithrung.
Miinchen: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Keil, Geert; Schnidelbach, Herbert (2000): Naturalismus. In: Keil, Geert;
Schnédelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Beitrdge. Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 6-45.

Keil, Geert (2002): Quine zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Koppelberg, Dirk (2000): Was ist Naturalismus in der gegenwértigen Philoso-
phie? In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philoso-
phische Beitrage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 68-91.

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT
Press, S. 1-14.

Lahno, Bernd: Was geschieht eigentlich, wenn etwas geschieht? Kausalitdt und
die evolutiondre Erkenntnistheorie (http://www.uni-duisburg.de/FB1/PHILO/
index/Lahno-Habil.htm, 14 Seiten, Version vom 9. 11.04).

Lee, Harold N. (1988): Discourse and Event: The Logician and Reality. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.) (1988): The Philosophy of W.V.
Quine. La Salle: Open Court, p. 295-314.




86 Bibliographie

Liike, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische Menschenbild. In: Kosmische Bescheidenheit. Was Natura-
listen und Theologen voneinander lernen konnen. Freiburg i. Br.: Verlag der
Katholischen Erzdiozese Freiburg, S. 127-148.

Mahner, Martin (2002): Stichwort: Naturalismus. In: Naturwissenschaftliche
Rundschau 155, Heft 12, S. 689-690.

Quine, Willard Van Orman (1951): Two Dogmas of Empiricism. In: The Philo-
sophical Review 60, p. 20-43.

Quine, Willard Van Orman (1974): The roots of Reference. La Salle: Open
Court.

Quine, Willard Van Orman (1975): Ontologische Relativitét. In: Quine, Willard
Van Orman (1975): Ontologische Relativitidt und andere Schriften. Stuttgart:
Reclam, S. 41-96.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Naturalisierte Erkenntnistheorie. In: Quine,
Willard Van Orman: Ontologische Relativitit und andere Schriften. Stuttgart:
Reclam, S. 97-126.

Quine, Willard Van Orman (1975b): Natiirliche Arten. In: Quine, Willard Van
Orman: Ontologische Relativitit und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S.
157-189.

Quine, Willard Van Orman (*1980): From a logical point of view: 9 logico-phi-
losophical essays. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schoningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus — oder: Nicht iiber seine Ver-
hiltnisse leben. In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus:
Philosophische Beitridge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Quitterer, Josef; Runggaldier, Edmund (Hg.) (1999): Der neue Naturalismus —
eine Herausforderung an das christliche Menschenbild. Stuttgart [u. a.]:
Kohlhammer.

Spohn, Wolfgang: Wo stehen wir heute mit dem Problem der Induktion? Vor-
trag auf der Wissenschaftlichen Tagung ,Erfahrung und Urteilskraft” des
Engeren Kreises der Allgemeinen Gesellschaft fiir Philosophie in Deutsch-



Bibliographie 87

land in Halle im September 1997 (http://www.uni-konstanz.de/FuF/Philo/-

Philosophie/Mitarbeiter/spohn_files/wspohn29.pdf, 17 Seiten).
Stich, Stephen (2000): Puritanischer Naturalismus. In: Keil, Geert; Schnadel-

bach, Herbert (Hg.): Naturalismus: Philosophische Beitrdge. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 92-112.

Vollmer, Gerhard ('1985): Was konnen wir wissen? Bd. 1. Die Erkenntnis der
Natur. Stuttgart: Hirzel.

Vollmer, Gerhard (1995): Was ist Naturalismus? Eine Begriffsverschiarfung in
12 Thesen. In: ders.: Auf der Suche nach der Ordnung: Beitrdge zu einem
naturalistischen Welt- und Menschenbild. Stuttgart: Hirzel.

Vollmer, Gerhard (*2002): Evolutiondre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel.

Wetz, Franz Josef (2003): Der neue Naturalismus. Eine Annédherung. In: Kos-
mische Bescheidenheit. Was Naturalisten und Theologen voneinander lernen
konnen. Freiburg 1. Br.: Verlag der Katholischen Erzdiozese Freiburg, S. 41-
66.

Wrenn, Chase B.: Artikel “Naturalistic Epistemology”. In: The Internet Ency-
clopedia of Philosophy (http://www.iep.utm.edu/n/nat-epis.htm, 11 Seiten,
Version vom 10.11.04).







Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativitdt und die Rolle der Evolution 89

Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit,

Normativitat und die Rolle der Evolution

Spitestens seit seinem einflussreichen Aufsatz “Epistemology Naturalized”
(1969 engl.; dt. 1975) wird Quine wegen seines radikalen Naturalismus gefeiert
und gefiirchtet. In diesem Beitrag werfen wir zunichst einen Blick auf Quines
Stellung zum Kritischen Rationalismus und anschlieend auf sein Verhéltnis
zur Evolutiondren Erkenntnistheorie (EE). Aus Quines Auffassungen beziiglich
seiner Wahrheitstheorie, der Rolle von Normativitit in der Wissenschaftstheorie
sowie der Relevanz von Evolution in der Philosophie Quines ergeben sich meh-

rere Probleme, die wir abschlieBend behandeln.

1 Quine und der Kkritische Rationalismus

Ahnlich wie Popper! verpflichtet sich Quine auf Wahrheitssuche als Ziel von
Wissenschatft.

Anders als Popper versteht Quine normative Epistemologie als ,,Technologie
der Wahrheitssuche®.

[...] [NJormative Epistemologie ist ein Zweig des Ingenieurswesens. Sie ist die
Technologie der Wahrheitssuche oder, erkenntnistheoretisch zuriickhaltender
ausgedriickt, der Vorhersage [...] [E]s geht hier um Effizienz in Bezug auf ein
oberstes Ziel, Wahrheit oder Vorhersage. Das Normative wird hier, wie auch
sonst im Ingenieurswesen, deskriptiv, sobald der Zielparameter explizit gemacht
wird. (Hahn, Schilpp 1988, S. 664f., iibersetzt von Spohn; siche Spohn 1997, S.
10)

Quine fiihrt als weitere Norm seiner Methodologie der Wissenschaften an,
man solle sich an die einfachere Theorie halten. Handelt es sich hier um eine
»technologische Norm*? Popper argumentiert dafiir, dass die einfachere Theorie
oder Hypothese die leichter zu widerlegende ist. Doch ist sie deshalb auch eher



90 1 Quine und der kritische Rationalismus

wahr? Diese Frage ldsst sich auch mit Poppers Theorie der Wahrheitsnéhe nicht
leicht bejahen, zumal es weitere Argumente gegen sie gibt.?

Auch 1m weiteren Vergleich mit Poppers Heuristik und Methodologie finden
wir zwischen Popper und Quine Gemeinsamkeiten. Quine nennt Kriterien zur

Bewertung von Hypothesen, die denen Poppers dhnlich sind:

Ein Stiick weit bin ich zusammen mit J. S. Ullian in unserem Bindchen THE
WEB OF BELIEF in diesen Bereich (der Theoriebewertung; Anm. TS) einge-
drungen, ndmlich dort, wo wir von fiinf Tugenden sprachen, die bei einer Hypo-
these anzustreben sind: Konservativismus, Allgemeinheit, Einfachheit, Falsifi-
zierbarkeit und Bescheidung. Weiteren Rat kann man sich aus der Wissenschafts-
geschichte und ihren Anekdoten zur Entstehung der strengen Wissenschaften ein-
holen. (Quine 1995, S. 27)

2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines
Erkenntnistheorie?

Die Rolle der Darwinschen Evolutionstheorie in der Formulierung und Be-
griindung seines naturalistischen Programms ist eher gering. Quine bejaht die
»subjektive Bedingtheit der subjektiven Erkenntnisstrukturen® (Vollmer 2002,
S. 177). AuBBerdem verwendet Quine ein Argument,’ das von seiner Bezugnah-
me auf Darwin inspiriert ist. Es wurde von Hilary Kornblith vorgeschlagen und
von Bradie rekonstruiert (siche Almeder 1998, S. 39; Ubersetzung von TS):

P1: Das Glauben wahrer Uberzeugungen hat einen Uberlebensvorteil.

Deswegen P2: Natiirliche Selektion garantiert uns, dass unsere angeborene in-
tellektuelle Ausstattung uns eine Pridisposition gibt, wahre Uberzeugungen zu
haben.

Deswegen P3: Wissen ist ein notwendig (zwangsldufig) auftretendes Nebenpro-
dukt der natiirlichen Auslese.

Kornblith fligt eine weitere Pramisse hinzu, um zum gewlinschten Schluss ei-

ner vollstindig naturalisierten Erkenntnistheorie zu gelangen:



2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 91

P4: Wenn die Natur uns so konstruiert hat, dass unsere iiberzeugungsbildenden
Prozesse auf wahren Uberzeugungen aufbauen, dann muss es so sein, dass die
Prozesse, durch die wir zu unseren Uberzeugungen gelangen, gerade die sind,

durch die wir zu ithnen gelangen sollten. (Almeder 1998, S. 39f.)

Daraus gewinnt er den Schluss: ,,P5: Die Prozesse, durch die wir zu unseren
Uberzeugungen gelangen, sind jene, durch die wir zu ihnen gelangen sollten.*
(Almeder 1998, S. 40)

Allerdings ist dieses Argument heftig kritisiert worden.*

In dem eingangs erwdhnten Aufsatz ,Naturalisierte Erkenntnistheorie*
(Quine 1975a, S. 97-126) nimmt Quine auf Darwins Evolutionstheorie Bezug,

um die Giiltigkeit induktiver Verfahren aufzuzeigen.

AulBlerdem gibt es den Bereich, den der Psychologe Donald T. Campbell evolutio-
nire Erkenntnistheorie nennt [...] Auf diesem Gebiet gibt es Arbeiten von Hiise-
yin Yilmaz, der zeigt, wie einige Strukturmerkmale der Farbwahrnehmung aus
threm selektiven Erhaltungswert hitten vorausgesagt werden konnen [...] Die In-
duktion ist ein noch zentralerer erkenntnistheoretischer Gegenstand, den die Evo-
lution nun kldren hilft, da wir der Erkenntnistheorie die Hilfsquellen der empi-
rischen Wissenschaften erschlossen haben [...] (Quine 1975a, S. 125f))

Gegen den Vorwurf der Zirkularitdt hat sich Quine gewehrt;> doch hat er
auch gesagt, dass ihn der Vorwurf gar nicht beeindrucke.® Gochet behauptet,

Quine werde zu Unrecht zirkuldres Vorgehen unterstellt.

Die Fruchtbarkeit der naturalisierten Epistemologie zeigt sich daran, dass sie die
Probleme l6sen kann, die bis dahin unlésbar erschienen waren. Nehmen wir das
Problem der Induktion. Dass Induktion Erfolg hat, ist eine Tatsache. Doch Induk-
tion beruht auf subjektiven Ahnlichkeitsnormen: ‘[Wir] basieren unsere Vorher-
sagen auf beobachtbare RegelméBigkeiten; und dies sind die RegelméBigkeiten
aufgrund unserer subjektiven Ahnlichkeitsnormen’ (Quine, 1974a: 70) [The roots
of reference; Anm. TS]. (Gochet 1984, S. 55f.)

Quine rechtfertigt danach nicht Induktion mittels der Darwinschen Theorie,
die selbst auf Induktion beruht (siche Gochet 1984, S. 56). ,,Doch da Quine auf



92 2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie?

eine Explikation und nicht auf eine Grundlegung des Wissens aus ist, entféllt
jener Vorwurf* (Gochet 1984, S. 56).

In seinem Aufsatz ,Natiirliche Arten* spricht er dhnlich wie Vertreter der EE
(Campbell, Lorenz, Vollmer und Riedl) von angeborenen Erkenntnisstrukturen
(Quine 1975b, S. 169). Er spricht davon, dass ,,in gewissem Sinne [...] ein
MaBstab der Ahnlichkeit angeboren® ist. Mit dem Empirismus konfligiert diese
Position anscheinend nicht. Vielmehr sieht Quine in ihr einen Allgemeinplatz
der Verhaltenspsychologie. Wir verhalten uns also so, dass man von einem an-
geborenen MaBstab von Ahnlichkeit sprechen kann. Fiir Tiere gilt Ahnliches
und Quine sieht in diesem AhnlichkeitsmaBstab einen ,,Teil unserer tierischen
Herkunft“. An anderer Stelle: ,,Selbst bei der Induktion haben wir es im wesent-
lichen wieder mit demselben zu tun: mit tierischer Erwartung oder der Ausbil-
dung von Gewohnheiten* (Quine 1975b, S. 171). Korrektes, zuverldssiges in-
duktives SchlieBen sieht Quine als Uberlebensvorteil. Vor Darwin war es un-
klar, warum unsere ,,subjektive Qualitdtengliederung einen besonderen Vertrag
mit der Natur und ein Pfandrecht auf die Zukunft haben* sollte (Quine 1975b,
S. 173). Mit der These angeborener, genetisch fixierter Qualititengliederung
bringt Darwin Licht ins Dunkel. Solche Gliederungen, die erfolgreiche, d. h. zu-
treffende Induktionen ermoglicht haben, dominierten durch natiirliche Selektion
und ,,Kreaturen, die in ithren Induktionen permanent falsch liegen, haben eine
tragische, aber lobenswerte Tendenz, zugrunde zu gehen, bevor sie ihre Art re-
produzieren® (Quine 1975b, S. 174f.)

Einen weiteren Uberlebensvorteil bieten das evolutiv als Nebenprodukt ent-
standene menschliche Bewusstsein und kognitive Leistungen wie Spracher-

werb:’

Neither are minds entities; they are functions of the organism. The organism is
what has developed and survived in the course of evolution, but evolution is a
continuous process, and in this process intelligence has emerged as the major sur-
vival mechanism of humans. Intelligence depends on the ability to construct and
use symbolism in responding to the environment, and the result of symbolism is
the rise of the meaning relation. Insofar as the organism’s responses are success-

ful, man lives in a world of meanings. Meanings are interpretations of stimuli,



2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 93

and stimuli are selections from the continuity process in which the organism is
immersed. (Lee 1988, S. 310)

Auch Quines liberale Einstellung zu ontologischen Fragen passt gut ins Bild
der EE. Quine spricht hier nur am Rand von ,,Evolution® und ,,natiirlicher Se-
lektion*. Nachdem er betont hat, dass wir im Gegensatz zum traditionellen Er-
kenntnistheoretiker keine Ontologie aus der Erkenntnistheorie deduzieren
konnen (Gibson 1988, S. 151), meint Quine, ein wissenschaftlich arbeitender
Erkenntnistheoretiker findet eher heraus, wie wir Sprache lernen und. AufBer-
dem ist der Ertrag der Erkenntnistheorie “neurology of perception”. Erkenntnis-
theoretiker sprechen davon, wie Menschen die Existenz von Korpern postulie-
ren, ohne zu behaupten, dass es derlei nicht gibt. Die Rede von Evolution und
die Annahme natiirlicher Selektion passen gut in dieses Bild (Quine, zitiert nach
Gibson 1988, S. 151).

Fassen wir zusammen: Quine dulert sich nur an wenigen Stellen zur Rolle
der Evolution in seiner naturalistischen Erkenntnistheorie. Die Relevanz fiir die
Losung erkenntnistheoretischer Probleme bestreitet Quine nicht. Er sieht sie
allerdings im Vergleich zu Vertretern der EE als gering an. Aus dem bisher Ge-

sagten ergeben sich mehrere Probleme der Philosophie Quines, die wir nach-
folgend behandeln.

3 Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativitit und
die Rolle von Evolution

3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche

Quine vertritt eine Redundanztheorie der Wahrheit. Danach ist die Aussage
»Schnee st weill* wahr, wenn Schnee weil} ist. Wissenschaft ist der Konigsweg
zur Wahrheit, aber Wahrheit ist ein Ziel, von dem wir nie sicher sein konnen,
dass wir es erreicht haben. Fiir Quine ist Wahrheit, um mit ,,Kants treffenden
Worten* (Quine 2000, S. 127) zu sprechen, ein ,,Ideal der reinen Vernunft®. Wir



94 3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche

haben es mit zwei Problemfeldern zu tun. Erstens hat Quines realistischer und
nichtepistemischer Wahrheitsbegriff einige Schwachstellen. Zweitens ist an die-
ser Stelle Quines Naturalismus durch den Fallibilismus entschirft. Wissenschaft
irrt und wir konnen durch mehr Wissenschaft nach Wahrheit streben. Anders als
Popper geht Quine nicht von einer schrittweisen Anndherung an Wahrheit durch
Wissenschaft aus. Quine behauptet allerdings, dass sich Probleme der Wahr-

heitserkenntnis innerwissenschaftlich 10sen lassen.

Quines Wahrheitsbegriff: Wer hat Angst vorm metaphysischen Realismus?

Allein durch Wissenschaft haben wir Zugang zur Wahrheit und Wahrheit be-
steht in Zitattilgung. Auflerdem kann sich Wahres spiter immer als falsch er-
weisen und ist in diesem Sinn verifikationstranszendent. Wer wie Quine be-
hauptet, das Wahrheitspridikat ,,ist wahr* in ,,Es ist wahr, dass Schnee weil} ist*
sei uiberfliissig, der setzt sich einem Standardeinwand aus. Dieses Pridikat ist
nicht immer liberfliissig. Wenn ich dariiber spreche, wie jemand gesagt hat, dass
es wahr ist, dass Schnee weiB ist, dann ist es nicht iiberfliissig. Sobald jemand
berichtet, dass P eine Aussage S der Art, ,,Es ist wahr, dass p* gemacht hat, sagt
er etwas wie ,,Es ist wahr, dass P S gesagt hat*. Keil gibt das bekannte Beispiel
eines Zeugen vor Gericht (Keil 2002, S. 153).

Womit sich Quine ein gréferes Problem einhandelt, ist eine Folge seiner all-
zu sparsamen Ontologie. Quine lehnt etwa die Korrespondenztheorie der Wahr-
heit ab, weil ihre Vertreter diejenigen Entitdten, denen ,,wahre Sitze an-geblich
korrespondieren, nicht vorweisen konnen* (Keil 2002, S. 152). Proposition und
Tatsachen sind fiir Quine eigens zu dem Zweck dieser (und anderer) Wahrheits-
theorien konstruiert worden, im Ubrigen aber funktionslos. In einer immer noch
naturalistischen — oder genauer: materialistischen — Ontologie (Bunge, Mahner
2004) konnen wir Tatsachen als ontologische Entititen auffassen, die auch dann
existieren, wenn wir nicht liber sie sprechen. Wenn Quine konsequent ist, dann
misste er nach der Formulierung ,,Die Aussage ‘Schnee ist weil}’ ist genau dann

wahr, wenn Schnee weil} 1st“ den Zusatz machen: Aber das kénnen wir erstens



3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche 95

nicht wissen und zweitens diirften wir nicht so sprechen. Das Reden iiber wei-
Ben Schnee in der Art ,,Schnee 1st weil}* hat nichts mit der Wahrheitswert dieser
Aussage zu tun. Nur wenn Schnee weil} ist, konnen wir ohne ontologische Be-
denken sagen: ,,Schnee ist wei3*“. Fiir Quine ist das nicht tragbar, da auch Onto-
logie teilweise empirisch ist. Das ist allerdings eine Vereinfachung. Ontologie
ist — wenn wir einem naiven ontologischen Physikalismus entgehen wollen —
Teil der Metaphysik. Sie ist es schon deshalb, weil auch materialistische Onto-
logien (etwa Bunge und Mahner 2004) nicht naiv von Materie sprechen, son-
dern ein ,,Ding* — ein materieller Gegenstand — ist, der Substanz ist und Eigen-
schaften hat. Solche Kategorien sind altehrwiirdige Kategorien der Metaphysik.

3.2 Quine: Wissenschaft ist keinem iiberwissenschaftlichen Tribunal
verantwortlich.

Die Rede von der Kontinuitdat von Philosophie und Wissenschaft im Anschluss
an Neuraths Boot ist bekannt. Danach gibt es keine erste Philosophie, die wir
dann betreiben, wenn wir das Boot (Wissenschaft) auf dem Trockendock unter-
suchen. Wir miissen wihrend unserer Reisen unser Boot ausflicken, den Kurs
festlegen usw. Dazu ist folgendes zu sagen: Wir sind der Wissenschaft ver-
pflichtet, falls wir Rationalisten sind und meinen, in den Wissenschaften gehe
es in der Regel verniinftig zu. Wenn wir Wissenschaft als besonders wertvoll
ansehen, weil sie Wissenschaft ist, konnen wir irgendeiner Leitwissenschaft fol-
gen und werden wissenschaftsglaubige Szientisten. Aulerdem sollten wir die-
sen Teil der Philosophie Quines von seiner naturalistischen Rhetorik trennen.
Wissenschaft ist mehreren auferwissenschaftlichen Tribunalen verantwortlich.
Gemeint ist, dass Naturalisten und schon Wissenschaftler nicht weiter kommen,
wenn sie nur den Prozess der Wissenschaften im Blick haben. Damit das Unter-
nehmen der Wissenschaften voran kommt, ist — wenigstens gelegentlich — kon-
zeptionelle Arbeit, Klarung der Begriffe, Modelle und Theorien, metatheoreti-
sche Reflexion und wissenschaftstheoretische Bewertung notig. Fragen nach
der Giiltigkeit von Aussagen, nach der Angemessenheit metaphysischer Annah-



96 3.2 Quine: Wissenschaft ist keinem iiberwissenschaftlichen Tribunal verantwortlich.

men (Realismus vs. Instrumentalismus vs. Konstruktivismus u. a.) und nach der
Interpretation empirischer Befunde sind nur in Zusammenarbeit mit Philoso-
phen anzugehen. In den aktuellen Debatten um Willensfreiheit (etwa Roth
2002; Pauen 2004) wird deutlich, wie aus empirischen Befunden vorschnell ein
Urteil iiber Willens(un)freiheit gefdllt wird. Ein ,,blinder Fleck* (Keil 2002, S.

156) ist Quines mangelndes Gespiir fiir normative Sitze.

3.3 Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitatsprobleme

Uber Quines Probleme dieses Kalibers ist viel geschrieben worden (Keil 1993;
Almeder 1998; Keil, Schndadelbach 2000). Quine selbst schwankt zurecht zwi-
schen der Behauptung, Normatives spiele keine grofle Rolle bzw. lasse sich in-
nerwissenschaftlich erkldren oder formulieren. Hier setzt sich Quine dem Vor-
wurf der Inkonsistenz aus. Weil Quine félschlicherweise annimmt, Wissen-
schaft und Philosophie sdflen im gleichen Boot, gibt es diese Bedenken (Putnam
1982; Moser, Yandell 1996; Hartmann, Lange 2000). Quine braucht epistemo-
logische und wissenschaftstheoretische Normen. Diese stammen nicht direkt
aus der Wissenschaft. Wo liegt das Problem Quines? Es liegt nicht in dem Be-
streiten oder ,,quinen‘ (Dennett) von normativen Elementen der Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie, sondern erstens in der Art und Weise, wie Quine Normen

auffasst und zweitens, welche Bedeutung er ihnen zuweist.

3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis

Die ,,normative Erkenntnistheorie [wird ebenso wie der Rest der Erkenntnis-
theorie; Anm. TS] in ein Stiick Technologie iiberfiihrt: in das Kapitel von der
Technik der Antizipation sinnlicher Reize* (Quine 1995, S. 26). Abgesehen von
dem fragwiirdigen Reduktionismus von Erkenntnistheorie auf Psychologie, der
hinter dieser Auffassung steckt, geht es uns darum, dass Normen etwas Anderes
sind als Teil einer Technologie. Sie haben anderen als instrumentellen Nutzen



3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 97

und sie lassen sich nicht ausschlieBlich als ,,Technik der Antizipation sinnlicher
Reize auffassen oder herleiten. Die ,,bemerkenswerteste Norm* (Quine 1995,
S. 27) soll sich mit der ,,Losung* des traditionellen Empirismus decken, nach
der nichts im Verstand ist, das nicht vorher in den Sinnen war. Nehmen wir an,
dass diese These zutrifft. Wir sehen, wie unbestimmt und wenig prizise Quine
von einer Norm spricht. Erst im Anschluss an dieses empiristische Credo lassen
sich Normen gewinnen. Wir konnen sagen: Glaube keinem vermeintlichen Wis-
sen, das nichtempirische Urspriinge hat. Glaube, so Quine, keinem Wahrsager
und Telepathiker. Der Satz ,,Nihil in mente quod non prius in sensu‘ ist ein er-
kenntnistheoretischer Satz, der deskriptiv und fallibel ist. Er ist keine Norm,
kann aber nach Umformulierung und Interpretation als solche aufgefasst wer-
den. AuBlerdem ist er falsch. Im Lichte jiingster neurowissenschaftlicher Ergeb-
nisse gibt es Griinde, dass Teile der Welt — einschlieBlich unserer Selbstwahr-
nehmungen — durch gehirninterne Prozesse konstruiert werden, die schon we-
gen ihrer Komplexitat und der Grofle der verarbeiteten Datenmenge weit iiber
den ,,Input” hinausgehen (Breidbach 2000; Roth 2002; Pauen 2004). Das Ge-
hirn , filtert” den Input, wihlt aus und bestimmt so beispielsweise, was wir wo
und wie sehen. Nicht erst seit Chomsky und anderen Vertretern einer universel-
len Grammatik konnen wir davon ausgehen, dass es angeborene Erkenntnis-
strukturen gibt. Das wird auch von Vertretern der EE (siehe z. B. Vollmer 1975,
$2002) behauptet und kann teilweise als gut begriindet gelten. Danach liefert das
Erkenntnissubjekt im Erkenntnisprozess vielfache Beitrdge zu einer Erkenntnis
der Welt, die weit liber empirische (Sinnes)erfahrung hinausgehen (Vollmer
2002, S. 120, Abbildung 9).*

Da fiir Quine die entscheidende Frage der Erkenntnistheorie ist, wie wir von
dem Input der Sinnesdaten zu unseren wissenschaftlichen Theorien gelangen,
und da Quine mittels empirischer Psychologie traditionelle Fragen der Erkennt-
nistheorie beantworten will, stof3t er mehrfach auf uniiberwindliche Hindernis-
se. Selbst wenn wir wissen, wie wir sinnliche Reize verarbeiten, wissen wir
noch fast nichts dariiber, wie wir zu Wissen gelangen. Was sind Normen? Sie
sind mehr als Teil einer Technologie, um zu Erkenntnissen zu gelangen. Hinter

der Préferenz fiir Normen verbergen sich forschungsleitende Annahmen, meta-



98 3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis

physische Konstrukte, kurz: auerwissenschaftliche, durch den sozialen und
historischen Zusammenhang mitbestimmte Annahmen. Dazu reicht ein Blick in
die Wissenschaftsgeschichte, die weit mehr als ,,Anekdoten* (Quine 1995, S.
28) enthilt (siche dazu etwa das Fallbeispiel Galilei in Feyerabend 1976, S.
108-227).

Und selbst wenn Quine an dieser Stelle eine zutreffende Vorstellung von der
Aufgabe der Erkenntnistheorie hétte, so iibersieht er die Relevanz normativer

Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie.

3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und

Wissenschaftstheoretiker?

Wir wollen nicht auf die vieldiskutierte Frage zu sprechen kommen, ob Quines
Naturalismus an Normativitdtsproblemen scheitert, also z. B. daran, dass er un-
geklirte normative Voraussetzungen macht (Loffler 2005, S. 111-125). Es geht
auch nicht darum, ob Quine sein Schiff unter falscher Flagge segeln lasst (Keil,
Schnéddelbach 2000, S. 42), also ob Quine eigentlich meint, Vernunft sei keinem
hoherem Tribunal verantwortlich und nicht Wissenschaft. Es geht uns um die
Relevanz von Normen, von denen Quine nicht spricht. Tatsdchlich sieht er Vor-
aussagen einer Beobachtung zur Uberpriifung einer Theorie als Norm (Quine
2000, S. 122). AuBerdem zdhlt er Konservatismus, Allgemeinheit, Einfachheit,
Falsifizierbarkeit und Bescheidung einer Hypothese, ,,Anekdoten der Wissen-
schaftsgeschichte und eher mathematisch-formale Probleme wie Fehlergrenzen
und Irrtumswahrscheinlichkeiten zu den Normen (Quine 1995, S. 27ff.) Obers-
te Norm ist der Empirismus (Quine 1995, S. 29). Er ist Teil der Wissenschaften
und die ,,Norm* des Empirismus ist Teil der Wissenschaft und damit fallibel.
Wieder gebraucht Quine ,,Norm* wenig geschickt. Insofern der Empirismus
mehr sagt als ,,Wir gehen empirisch vor* ist er nicht Teil der Wissenschaft, son-
dern der philosophischen Verstindigung dariiber, wie Wissenschaftler vorgehen
oder wie wir zu wissenschaftlichen Erkenntnissen gelangen. Wenn der Empiris-

mus aullerdem noch sagt ,,Wir sollten empirisch vorgehen®, dann sind damit



3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker? 99

eine Reihe von Normen gemeint, die Quine nicht ausspricht, die er aber als Nor-
men ernst nehmen sollte. Eine Norm im engeren Sinn ist nicht fallibel. Sie kann
sich als tiiberfliissig erweisen, ihre Befolgung kann ungewiinschte Konsequen-
zen haben, sie mag nicht durchsetzbar sein oder kontraproduktiv. Aber Normen
sind anders als Fakten nicht wahr oder falsch. Deswegen konnen wir uns iiber
sie auch schwerer einigen. Quines pragmatische Sicht und seine Beschrinkung
auf Normen in der Heuristik der Hypothesenbildung beschrianken seine Ein-
schiatzung der Relevanz von Normen. Der wichtigste Grund fiir die Selbstbe-
scheidung Quines ist die oft behauptete und mit rhetorischem Aufwand ins Feld
gefithrte Kontinuitit von Philosophie und Wissenschaft (sieche dazu Keil 2003,
S. 253ff.) Wer wie Quine die Aufgabe der naturalistischen Philosophie in kon-
zeptioneller Analyse wissenschaftlicher Methoden “within the framework of
science itself” (Quine 1995a) sieht, der lehnt apriorische Philosophie ab.

Leider ist sowohl die Rede von konzeptioneller Analyse (conceptional analy-
sis) noch vom Netzwerk der (wissenschaftlichen) Uberzeugungen klar. Was
Quine fernab seiner Rhetorik tut, ist viel eher traditioneller Erkenntnistheorie
als seinem naturalistischen Credo verpflichtet (Keil 2003, S. 253, S. 277ff.) Und
das Geschift der Philosophie hat viel mehr mit Normen zu tun als er tatséchlich
zugesteht. Der Weg von den Daten der Wissenschaften, von unserem ,,neurona-
ler Input* (Quine 2000, S. 125) zu dem, was wir daraus machen, ist weit. Und
fernab der empirischen Kontrollpunkte (empirical checkpoints) miis-sen Phi-
losophen nach Griinden und Argumenten suchen, warum sie welche Fra-ge fiir
wichtig halten. Was ist das Ziel von Wissenschaft? Warum ist Testerfolg so
wichtig? Tatsdchlich werden Theorien selten getestet und falsifizierte Theorien
werden nicht aufgegeben. Im Bild des Quineschen Holismus stehen wir mit der
AuBenwelt nur am Rand unseres Uberzeugungsnetzes iiber den Input von
Sinnesdaten in Kontakt. Wann wir Theorien als dquivalent oder einander iiber-
legen ansehen, ist auch eine normative Frage, denn spétestens hier miissen wir
Theorien bewerten, und nicht nur Heuristiken gegeneinander abwégen.

SchlieBlich gibt es in Quines eigenen Worten ,,wissenschaftliche Griinde®,

die wir als Rechtfertigungen relativ zu einem wissenschaftlichen Ziel auffassen



100 3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker?

konnen (Keil 2003, S. 274). Wir sehen hier, wie weit Quine das betreibt, was er

wenig explizit sagt: Normative Erkenntnistheorie.

3.4 Warum ist Quines Verstindnis von Evolution problematisch?

Die Berufung Quines auf Evolution fiihrt zu Konflikten mit seinem Empirismus.
Erstens spricht Quine von ,,subjektiven Ahnlichkeitsnormen* (sieche Kapitel 2).
Evolution hilft, Induktion zu erkldren. Wenn Induktion erkliart werden soll, so
doch die Behauptung: ,,Induktiv gewonnene Schliisse treffen in der Regel zu.*
Dies setzt Quine aber voraus. Er zeigt nicht, warum Induktionen verldsslich
sind, sondern, wie man Induktion — als Tatsache vorausgesetzt — induktiv erkla-
ren kann. Dariiber hinaus steht die Rede von ,,subjektiven Ahnlichkeitsnormen*
im Widerspruch zur ,,Losung des Empirismus® (Quine 1995, S. 27): Nichts ist
im Verstand, was nicht vorher in den Sinnen war. Wenn ,,subjektive Ahnlich-
keitsnormen* angeborene Erkenntnisstrukturen sind, dann muss die Losung des
Empirismus revidiert werden. Wenn die konstruktive Leistung des Gehirns so
grof} ist, wie Vertreter der EE, neurowissenschaftliche Befunde oder auch Phi-
losophen wie Michael Pauen, Olaf Breidbach und Gerhard Roth nahe legen,
dann bleibt von dieser Kernthese des Empirismus nicht mehr viel iibrig.

Aullerdem ist es eben nicht so, dass die ,,wie auch immer fallible Naturwis-
senschaft herausgefunden hat, dass Informationen iiber die Welt nur (Kursivie-
rung von TS) durch kausale Einwirkung auf unsere Sinnesrezeptoren in uns hin-
eingelangen (Quine 1995, S. 27).°

Quines Redeweise iiber Evolution, insbesondere iiber die Verldsslichkeit
menschlichen Wissens, ist dann problematisch, wenn er meint, wissenschaftli-
ches Wissen sei in der Regel zutreffend. Dass wir eine angeborene Priadispositi-
on zu wahren Uberzeugungen haben, ist hochst umstritten, wie wir in Kapitel 2
(insbesondere FuBnote 4) dargelegt haben. Aulerdem steht die Annahme einer
evolutiv entstandenen Priferenz fiir wahre Uberzeugungen im Widerspruch zu
den Folgen des Fallibilismus, dem Quine zustimmt. Danach sind Sitze, wissen-

schaftliche Theorien etc. nicht nur falsifizierbar, sondern auch meist falsch. Die



3.4 Warum ist Quines Verstdndnis von Evolution problematisch? 101

meisten Theorien sind falsch und unsere Alltagsanschauungen sind allenfalls
zutreffend. Zutreffende Alltagsanschauungen sind noch nicht wahr. Sie sind

brauchbar, liberlebensdienlich, eben eher wahr als falsch, streng genommen also
falsch.

4 Zusammenfassung

Einige der Positionen Quines fiihren zu Konflikten innerhalb seiner Philoso-
phie. Sein Empirismus steht im Widerspruch zu Leistungen der Evolutionstheo-
rie, wenn wir sie im Lichte der EE oder auch schon neurowissenschaftlich-phi-
losophisch interpretieren. Die Rolle der Normativitdt in Erkenntnis- und Wis-
senschaftstheorie wird von Quine unterschitzt. Er selbst gebraucht ,,Norm* in
merkwiirdig vager — und damit untypischer — Art. Die damit verbundene Span-
nung zwischen der Rhetorik seines radikalen Naturalismus und dem, was er als
Philosoph — entgegen dieser Rhetorik — leistet, schwéachen unnoétig seine Positi-
on. So geht seine Kontinuitdtsthese rhetorisch weit. Danach sind alle Probleme
innerwissenschaftlich 16sbar. Quine weil3, dass das so nicht zutrifft. Sein liber-
triebener Purismus in ontologischen oder wahrheitstheoretischen Fragen fiihrt
thn zu einem tibertrieben sparsamen ,,moblierten* Universum und zu einer Red-
undanztheorie der Wahrheit, die nur vermeintlich einer Korrespondenztheorie
vorzuziehen ist. Hier wie an anderen Stellen, wird zukiinftige Forschung zeigen,
was Quine wegen seiner Metaphysik-Phobie opfert: Das ehrliche Eingestindnis,
wie viel philosophische Arbeit aullerhalb des Neurathschen Bootes zu tun ist.



102 Anmerkungen

Anmerkungen

' Quine vertritt ebenso wie Popper einen konsequenten Fallibilismus (Quine 1995, S. 29 und
Quine 2000, S. 121). An anderen Stellen betont er die Rolle der Priifbarkeit von Theorien:
,»Alles worauf wir eine Bestandsaufnahme und Beschreibung der Wirklichkeit verniinftiger-
weise stlitzen konnen, ist Priifbarkeit ihrer beobachtbaren Konsequenzen auf die altehr-
wiirdige hypothetisch-deduktive Art [...]* (Quine 2000, S. 114). AuBerdem stellen fiir
Quine ,,Voraussagen von Beobachtungen zur Uberpriifung einer Hypothese* (Quine 2000,
S. 122) den Kern des ,,ganzen Unternehmens®, d. h. der Wissenschaft insgesamt, dar.

Spohn (1997, S. 10f.) nennt ein Argument von BonJour, nach dem auch ein kohérentes Sys-
tem vermutlich wahr ist. Kohéirenz ist selbst kein naturalistisches Gebot, so dass es sich

schlecht unter das Gebot der Wahrheitssuche fassen 14sst.

Ein anderes Argument wird Popper zugeschrieben, der kein Vertreter der Evolutiondren Er-
kenntnistheorie (im Sinne der Auffassungen von Campbell, Riedl, Vollmer oder Wuketits)

war. Peter Munz rekonstruierte es so:

,,P1: Wir haben Wissen.

P2: Keine Rechtfertigung ist moglich (Humes skeptizistische Losung des Induktionspro-
blems).

Deswegen P3: Menschliches Wissen verfiigt iiber keinerlei Rechtfertigung.

Deswegen P4: Jedes Element des Wissens wird als vorldufiger Vorschlag gedufB3ert oder
als eine Hypothese, die revidiert werden kann.* (Almeder 1998, S. 39; Ubersetzung von
TS)

“[This argument] has already been well-criticized by Michael Bradie who has noted (along
with many others, including Stich, Lewontin, and Wilson) that P2 is quite questionable. The
fact that certain beliefs endure and have survival value by no means implies that they are the
product of natural selection. There are many traits that evolve culturally which have no sur-
vival value [...] Moreover, even if it were true that our cognitive capacities have evolved by
natural selection, the important point is that, by itself, that is no reason for thinking that we
are naturally disposed to believe truths rather than falsity. On the contrary, the evidence
seems pretty strong that, given the history of scientific theorizing, the species is more dis-
posed to accept empirically adequate rather than true theories.” (Almeder 1998, S. 40f.)

> Ich berufe mich nicht auf die Darwinsche Biologie, um die Induktion zu rechtfertigen. Das
wire zirkuldr, da ja biologisches Wissen selbst auf Induktion beruht. Dass Induktion funk-

tioniert, setze ich vielmehr voraus, um dann festzustellen, dass die Darwinsche Biologie,



Anmerkungen 103

wenn sie richtig ist, erkldren hilft, warum die Induktion so gut funktioniert, wie sie funktio-
niert.“ (Quine 1974, S. 70)

,»An dieser Stelle sei es mir gestattet zu bemerken, dass die Proteste, ich wiirde Darwins und
andere induktive Verallgemeinerungen verwenden, um die Induktion zu rechtfertigen, und
somit zirkuldr argumentieren, mich nicht beeindrucken. Ich bin deshalb nicht beeindruckt,
weil ich eine naturalistische Position innehabe. Ich sehe in der Philosophie nicht eine Propé-
deutik oder ein Fundament der Wissenschaft a priori. Vielmehr sehe ich zwischen beiden ei-
nen stetigen Zusammenhang. Die Philosophie und die Wissenschaft sitzen meines Erachtens
im selben Boot — einem Boot, das wir, um wieder einmal auf Neuraths Gleichnis zuriickzu-
greifen, nur auf offener See umbauen kdnnen, wéahrend wir uns in ihm tiber Wasser halten.
Es gibt keinen dariiberstehenden Standpunkt, keine erste Philosophie.” (Quine 1975b, S.
173f)

“Knowledge is not founded wholly or even primarily on observation sentences. Observation
1s necessary, but in addition knowledge requires intensions — the way that meanings are in-
terconnected because of the interconnection of successful responses, and ‘successful’ here
means having positive survival value in the evolutionary process. The evo-lutionary process
is a continuum, and the world of naturalistic philosophy such as Quine’s should be a world
of continuity, not of discrete objects and entities.” (Lee 1988, S. 311)

¥ Vollmer bemerkt dazu (2002, S. 93): ,,Woher kommen diese ‘echt subjektiven’ (von Mensch

9

zu Mensch verschiedenen, individuellen, Anm. TS) Erkenntnisstrukturen, und warum sind
sie bei allen Menschen gleich? Der Nachweis, dass einige dieser Strukturen schon beim
Kind, ja bei Neugeborenen vorhanden sind, bote nicht nur eine Antwort auf die Frage, son-
dern auch eine Widerlegung des streng empiristischen Standpunktes. Hat der Empirismus
recht, so ist die optische Welt eines Sduglings ein schreckliches, zweidimensionales Chaos,
in dem praktisch nichts konstant bleibt, in dem GroBen, Gestalten, Konturen, Helligkeiten,

Farben, sich fortwéhrend dndern. Die Ergebnisse der Psychologie beweisen das Gegenteil.*

Das ist eine Behauptung auf der Metaebene der Naturwissenschaften, mithin eine philoso-
phische Behauptung. Und sie ist falsch (siche 3.2). Die Rekonstruktion von Erkenntnis mit-
tels kausaler Prozesse ist ein uneingeldstes naturalistisches Programm. Wir sind weit davon
entfernt, Kognition ausschlieflich aufgrund kausaler Prozesse zu verstehen. Allein die Be-
hauptung kausaler Geschlossenheit des Universums kann allenfalls nahe gelegt werden. Was
wir unter Kausalitdt verstehen, ist inner- und auBlerphysikalisch umstritten und ein bedeu-

tendes philosophisches Problem (siehe dazu Stegmiiller 1983; Meixner 2001).



104 Bibliographie

Bibliographie

Almeder, Robert (1998): Harmless Naturalism, The Limits of Science and the
Nature of Philosophy. Chicago and La Salle: Open Court.

Breidbach, Olaf (2000): Das Anschauliche oder iiber die Anschauung von Welt.
Wien [u. a.]: Springer.

Callebaut, Werner (ed.) (1993): Taking the naturalistic turn, or, How real philo-
sophy of science is done : Conversations with William Bechtel ... [et al.]
Chicago: The University of Chicago Press.

Feyerabend, Paul (1976): Wider den Methodenzwang. Skizze einer anarchis-
tischen Erkenntnistheorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gibson, Roger F. Jr. (1988): Translation, Physics and Facts of the Matter. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 139-157.

Gochet, Paul (1984): Quine zur Diskussion: ein Versuch vergleichender Philo-
sophie. Frankfurt am Main; Berlin; Wien: Ullstein.

Hartmann, Dirk; Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Naturalis-
mus gescheitert? In: Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert: Naturalismus: Phi-
losophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 144-162.

Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert (2000): Naturalismus. In: dies.: Naturalis-
mus: Philosophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-45.

Keil, Geert (2003): ‘Science itself teaches’. A fresh look at Quine’s Naturalistic
Metaphilosophy. In: Grazer philosophische Studien 66, S. 253-280.

Lahno, Bernd: Was geschieht eigentlich, wenn etwas geschieht? Kausalitit und
die evolutionire Erkenntnistheorie (http://www.uni-duisburg.de/FB1/PHILO
/index/Lahno-Habil.htm, 14 Seiten, Version vom 9. 11.04).

Lee, Harold N. (1988): Discourse and Event: The Logician and Reality. In:
Hahn, Edwin; Schilpp, Paul Arthur (ed.): The Philosophy of W.V. Quine. La
Salle: Open Court, p. 295-314.

Meixner, Uwe (2001): Theorie der Kausalitdt. Paderborn: Mentis.

Pauen, Michael (2004): Illusion Freiheit? Mdégliche und unmdogliche Konse-
quenzen der Hirnforschung. Frankfurt am Main: Fischer.




Bibliographie 105

Quine, Willard Van Orman (1974): The roots of Reference. La Salle: Open
Court.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Naturalisierte Erkenntnistheorie. In: ders.:
Ontologische Relativitdt und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S. 97-126.
Quine, Willard Van Orman (1975b): Natiirliche Arten. In: ders.: Ontologische

Relativitdt und andere Schriften. Stuttgart: Reclam, S. 157-189.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schoningh.

Quine, Willard Van Orman (1995a): Naturalism: Or, Living Within One’s
Means. In: Dialectica 49, S. 251-261.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus — oder: Nicht iiber seine Ver-
hiltnisse leben. In: Keil, Geert; Schnddelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus:
Philosophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 113-127.

Ros, Arno (1989): Entwicklung von Erkenntnissen und Entwicklung von Er-
kenntnisfahigkeiten. Einige Bemerkungen anlésslich der Kontroverse um die
Evolutionire Erkenntnistheorie. In: Philosophia naturalis 26, S. 66-90.

Roth, Gerhard (°2002): Fiihlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Ver-
halten steuert. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Spohn, Wolfgang: Wo stehen wir heute mit dem Problem der Induktion? Vor-
trag auf der Wissenschaftlichen Tagung ,,Erfahrung und Urteilskraft des En-
geren Kreises der Allgemeinen Gesellschaft fiir Philosophie in Deutschland
in Halle im September 1997 (http://www.uni-konstanz.de/FuF/Philo/Philo-

sophie/Mitarbeiter/spohn_files/wspohn29.pdf, 17 Seiten).
Stegmiiller, Wolfgang (1983): Erkldrung, Begriindung, Kausalitdt. Heidelberg

[u. a.]: Springer.
Vollmer, Gerhard (*2002, 1975): Evolutionédre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hir-

zel.






Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Aufgabe der Philosophie? 107

Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der
Philosophie die Aufgabe der Philosophie?

Ziel dieses Aufsatzes ist es, gemal der nicht ganz scherzhaften Frage des Unter-
titels herauszufinden, ob Quine mit seiner Ersetzungsthese wichtige und unver-
zichtbare Aufgaben (naturalistischer) Erkenntnistheorie Preis gibt. Ich erldutere
den harten Kern des Quineschen Naturalismus (1), stelle die Ersetzungsthese
vor und skizziere einige Argumente fiir (2.1, 3.2 und 3.4) und gegen (2.2 und
3.3) diesen beriihmt-beriichtigten Teil der Quineschen Philosophie.

1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte

Eine Frage, zu der sich Quine selbst in unterschiedlicher Weise geduBlert hat,
betrifft den Status seines Naturalismus. Er behauptet einerseits, dass ihn nichts
vom Naturalismus als Programm abbringen kann: ,,Ich vertrete den Physikalis-
mus als eine wissenschaftliche Position, aber wissenschaftliche Griinde konnen
mich dereinst davon abbringen, ohne mich vom Naturalismus abzubringen*
(Quine 2000, S. 121).

Andererseits sieht er Empirismus und damit ,,die oberste Norm der naturali-
sierten Erkenntnistheorie* (siche das folgende Zitat) als fallibel:

Zum anderen kommen sogar Hellseherei und Telepathie nach wie vor als Mdg-
lichkeiten fiir die Wissenschaft in Frage, wenn auch als totgeweihte. Es wiirde
ganz aullergewohnlicher Indizien bediirfen, um sie wieder zu beleben, doch sollte
dies tatsdchlich geschehen, hitte sich damit eben auch der Empirismus selbst —
die oberste Norm der naturalistischen Erkenntnistheorie, wie wir gesehen haben —
erledigt. Denn vergessen wir nicht, dass diese Norm — und mit ihr die gesamte na-
turalistische Erkenntnistheorie — ihrerseits 7eil der Wissenschaft ist und Wissen-
schaft stets fallibel und korrigierbar bleibt. (Quine 1995, S. 29)



108 1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte

Dann stellt sich die Frage, was Quines Naturalismus als Programm iiber die
naturalisierte Erkenntnistheorie hinaus auszeichnet. Was ist es, das Quine am

Naturalismus ,,um jeden Preis festhalten 14sst?

Der springende Punkt in meinen oben zitierten Charakterisierungen des Natura-
lismus ist der folgende: Alles, worauf wir eine Bestandsaufnahme und Be-
schreibung der Wirklichkeit verniinftigerweise stiitzen konnen, ist Priifbarkeit ih-
rer beobachtbaren Konsequenzen auf die altehrwiirdige hypothetisch-deduktive
Art [...] (Quine 2000, S. 114)

Ist es also ein Teil der (Meta)methodologie der Wissenschaften, die Teil des
Naturalismus 1st, nicht revidierbar? Wenn Philosophie und Naturwissenschaft
nahtlos ineinander iibergehen und wenn Naturwissenschaft fallibel, also revi-
dierbar ist, was ist dann in der Philosophie nicht fallibel? Es ist das, was nicht
priifbar ist. Ein Naturalist, der sich — wie Quine an anderer Stelle — der Metho-
dologie des kritischen Rationalismus verpflichtet fiihlt (siche Kapitel 3.2.1 des
Aufsatzes ,,Radikaler und gemaBigter Naturalismus im Einsatz: ...* und Kapitel
1 des Aufsatzes ,,Against Quine? ...* in diesem Band), sollte sagen, wann er be-
reit ist, Naturalismus als Programm insgesamt oder teilweise aufzugeben (Voll-
mer 1994). Wo der Naturalismus nicht priifbar ist, sollte er kritisierbar sein (z.
B. in seiner Methodologie, Ontologie oder anderen metaphysischen Teilen).

Auch Quine weil3, dass sein Naturalismus grof3tenteils nichtempirisch ist und
dass nicht alle Teile priifbar sind. Sollte er ,,um jeden Preis* an ihm festhalten,
dann erweist sich Quine als dogmatisch. Es gibt gute Griinde dafiir, dass das
obige Zitat nur die halbe Wahrheit ausspricht. ,,Priitbarkeit ist ein Kriterium
erfahrungswissenschaftlicher Theorien. Es gibt weitere Merkmale zur Bewer-
tung von Theorien und es gibt Theorien, die nicht priifbar sind, z. B. Quines
Auffassungen tlber Reizbedeutungen, Beobachtungssitze, Unterbestimmtheit
der Bedeutung, wissenschaftstheoretischen Holismus etc.

Diese philosophischen Theorien sollten immerhin kritisierbar sein. Wenn
Quine dieses Kriterium akzeptiert, wovon wir ausgehen, dann sollte er sagen,

wann sein Naturalismus revidiert werden muss. Er sollte also bei gegebener



1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte 109

Sachlage bereit sein, von ithm abzuriicken und nicht ,,um jeden Preis* an ihm
festhalten.

2 Ersetzungsthese: Verteidigung und Kritik

Wir kehren zu den drei Fragen von Hilary Kornblith zuriick, die charakteristisch
fiir neuere erkenntnistheoretische Positionen sind (Kornblith 1994, S. 1):

1. Wie sollten wir zu unseren Uberzeugungen gelangen?
2. Wie gelangen wir zu unseren Uberzeugungen?
3. Sind die Prozesse, durch die wir zu unseren Uberzeugungen gelangen, die-

jenigen, durch die wir zu ithnen gelangen sollten?

Das Charakteristikum des naturalistischen Ansatzes ist: Frage 1 kann nicht
unabhéngig von Frage 2 beantwortet werden. Die radikalste Sichtweise stammt
von Quine (1969, S. 82f.):

Epistemology still goes on, though in a new setting and a clarified status. Episte-
mology, or something like it, simply falls into place as a chapter of psychology
and hence of natural science. It studies a natural phenomenon, viz., a physical hu-
man subject. This human subject is accorded a certain experimentally controlled
input — certain patterns of irradiation in assorted frequencies, for instance — and
the fullness of time the subject delivers as output a description of the three di-
mensional external world and its history. The relation between the meager input
and the torrential output is a relation that we are prompted to study for somewhat
the same reason that always prompted epistemology; namely, in order to see how
evidence relates to theory, and in what ways one’s theory of nature transcends

any available evidence.

Die starke Ersetzungsthese fordert also, alle legitimen philosophischen Fra-

gen durch empirische Psychologie zu ersetzen.



110 2.1 Argumente fiir die Ersetzungsthese

2.1 Argumente fiir die Ersetzungsthese

Die Geschichte der Erkenntnistheorie ist eine Geschichte des Fundamentalis-
mus beziiglich der Rechtfertigung unseres Wissens. Fundamentalisten erklérten
eine bestimmte Klasse von Wissen als infallibel. Das war einer von vielen Irrtii-
mern des Fundamentalismus. In Quines Sicht der Dinge haben sich Erkenntnis-
theoretiker nicht einfach bei der Nennung eines Kandidaten fiir ein (sicheres)
Fundament unseres Wissens geirrt, sondern schlichtweg die falsche Frage ge-
stellt.

Quine blickt auf das Programm der Fundamentalisten und stellt fest, dass die
einzigen relevanten Fragen psychologische Fragen sind. Es sind Fragen iiber
das Verhéltnis von Theorie, Belege fiir eine Theorie und iiber den Erwerb von
Uberzeugungen. In dieser Sichtweise ist Frage 2 fiir Frage 1 wichtig, weil 2 den
kompletten Inhalt von 1 enthilt, der nach der Quineschen Entschlackungskur
noch {iibrig ist. Ahnlich sieht fiir Atheisten der Zusammenhang zwischen der
Frage nach einer gottlichen Schopfung und Fragen nach Details des Urknalls
(big bang) aus. Die letztgenannten Fragen nehmen den ganzen Inhalt der ersten
Frage in sich auf.

Ein Beispiel fiir die Umformulierung der traditionellen Erkenntnistheorie bie-
tet Kornblith (1994, S. 4f.) Wie Wissen moglich ist, war eine traditionelle Frage
der Philosophie. Die Antworten waren gegen die skeptische Herausforderung
gerichtet. Da die Frage nach den Grenzen und Moglichkeiten von Wissen erst
mit dem Heraufkommen der Wissenschaften entstand, verweist Quine sie an die
Wissenschaften zuriick. Mit Blick auf Darwin (siehe die Kapitel 3.4 und 4 des
Aufsatzes ,,Radikaler und geméBigter Naturalismus im Einsatz: ...“ und die Ka-
pitel 2 und 3.4 des Aufsatzes ,,Against Quine? ...*“ in diesem Band) sagt Quine,
dass Lebewesen, die permanent falsche Ansichten iiber die Welt haben, zum
Aussterben neigen. Wer an wahre Uberzeugungen glaubt, hat einen Uberlebens-
vorteil, so dass wir priadisponiert sind, eher das Wahre als das Falsche zu glau-
ben. Das Darwinsche Argument kann, entgegen Quine, dazu fiithren, die drei

Fragen so anzugehen, dass Frage 3 zuerst beantwortet wird. Dazu ist allerdings



2.1 Argumente fiir die Ersetzungsthese 111

eine starke Lesart des Darwinschen Argumentes notig, die sehr umstritten ist
(Kornblith 1994, S. 5).

Ein weiteres Argument fiir die Ersetzungsthese liefern Davidson, Dennett
(1978), Harman (1982) und Quine (1960, S. 100). In Harmans Version (1982, S.
570ft.) klingt das so:

We normally assume that there are basic principles of rationality that apply to all
normal human being [...] We come to understand someone else by coming to ap-
preciate that person’s reason for his or her beliefs and actions, or by seeing how
that person made a mistake. Someone who reasoned in a fundamentally different
way from the way in which we reason would really and truly be unintelligible to
us [...] In assuming, as we normally do, that we make sense of other people, gi-
ven sufficient information about them, we presuppose that everyone else operates
in accordance with the same basic principles as we do.

Harman argumentiert nicht nur dafiir, dass wir unsere Uberzeugungen alle
auf die (ungefdhr) gleiche Weise erlangen, sondern auch, dass die rationale
Weise, unsere Uberzeugungen zu erwerben, darin besteht, in genau der Weise
zu ihnen zu gelangen, wie es alle tun. Wir miissen Harmans Argument in einer
starken Lesart interpretieren, um es als Antwort auf Frage 3 zu gebrauchen.
Harman muss seine These als gegenseitige Uninterpretierbarkeit einer Erkennt-
nis auffassen, falls irgendwelche Unterscheide beim Schlussfolgern zweier Indi-
viduen auftreten (Kornblith 1994, S. 7).

Kornblith unterscheidet eine schwache und eine starke Variante der Erset-
zungsthese: Letztere vertritt Quine. Danach kénnen nicht nur alle legitimen er-
kenntnistheoretischen Fragen durch psychologische ersetzt werden. Dieses Pro-
gramm wird auch durchgefiihrt (dhnlich der Ersetzung von Alchemie durch
Chemie). Die eben vorgebrachten Argumente fiir die Ersetzungsthese sprechen
cher dafiir, dass hochstens eine schwache Version aussichtsreich ist: Psycholo-
gie und Erkenntnistheorie bieten zwei Wege, um zum gleichen Ziel zu gelan-
gen. Die Fragen, die Psychologen dann anstelle der Erkenntnistheoretiker' be-

antworten, sind die gleichen Fragen.



112 2.2 Kiritik der Ersetzungsthese

2.2 Kritik der Ersetzungsthese

Ich greife beispielhaft als Kritiker Ernest Sosa (2.2.1) und Paul Sagal (2.2.2)

heraus.
2.2.1 Ernest Sosa: Quine ist inkohdirent.

Wir nehmen fiir den Fortgang der Kritik an, dass Quine — in seinen eigenen
Formulierungen — konsistent ist. Dann konnen wir immer noch Quines Erset-
zungsthese, d. h. Quines Uberfiihrung von Philosophie in empirische Psycholo-
gie (Kornblith 1994, S. 3ff.), kritisieren.

Wir betrachten der Kiirze halber nur ein Argument Sosas (Almeder 1990,
266ff.) und lassen andere Kritiker aulen vor (Lammenranta 1995; Hartmann,
Lange 2000, S. 144-162; Janich 2000, S. 94f.; Kertész 2002). Sosa rekonstruiert

Quine in drei Thesen:

QI: ,,Unsere wissenschaftliche Gesamttheorie verlangt nichts weiter von der
Welt als eine Struktur, die die Reizsequenzen gewihrleistet, mit denen wir
aufgrund unserer Theorie rechnen konnen* (Quine 1981, S. 36).

Q2: Trotzdem sind Elektronen, Stocke, Steine, Elektronen und Molekiile real.

Q3: Realitdt wird innerhalb der Wissenschaften selbst und nicht innerhalb ei-
ner vorgingigen Philosophie angemessen identifiziert und beschrieben.

Q1-Q3 bilden zusammen eine inkohdrente Gruppe von Sédtzen. Wenn Wis-
senschaft das Mal} fiir die Beschaffenheit der Realitét ist, dann konnen wir Wis-
senschaft so sehen, wie es in Q1 behauptet wird. Es reicht nicht aus, dass unsere
Gesamttheorie ,,nichts weiter von der Welt [verlangt], als eine Struktur, die die
Reizsequenzen gewéhrleistet” (Quine 1981, S. 36). Wir miissen in unserer Wis-
senschaft behaupten, dass es wirkliche* Stocke und Steine gibt* (Sosa, nach Al-
meder 1990, S. 266; siche auch Hookway 2004, S. 36).

Almeder hélt Sosas Kritik fiir pointiert. Er selbst hédlt Quines Argument fiir
eine naturalisierte Erkenntnistheorie fiir ein philosophisches Argument. Quine

argumentiert gegen eine ,.erste Philosophie®. Diese Argumentation ist nur



2.2.1 Ernest Sosa: Quine ist inkohédrent. 113

schliissig, wenn zwei philosophische Pramissen liber die Reichweite menschli-
chen Wissens haltbar sind. Die erste Pramisse — in Anschluss an Humes Skepti-
zismus gegeniiber empirischem Wissen — konnen wir gut nachvollziehen. Aller-
dings kann das Induktionsproblem eben nicht empirisch gelost werden. Die
zweite Pramisse ist die Zuriickweisung der Unterscheidung zwischen analyti-
schen und synthetischen Séitzen. Die Ablehnung dieser Unterscheidung hingt
von Quines Sicht iiber Bedeutung und von Quines Sprachphilosophie ab. Sie
beruht letztendlich auf Quines Variante einer Art von ersten Philosophie oder

jedenfalls auf einer Rechtfertigung traditioneller Fragestellungen (Almeder
1990, S. 266f.)

2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun

Was macht Quine (siche Sagal 1978, S. 97-109; 1987, S. 321-332)? Mindestens
sieht er Metaphysik in Kontinuitdt mit Wissenschaften, er ersetzt Wissen (Er-
kenntnis) durch Wissenschaft im weiten Sinn. Philosophie ist dann eine Theorie
der Wissenschaft. Der Philosoph ist beschaftigt mit den fundamentalen Prinzi-
pien und Sitzen von Wissenschaft. Gemall Neurath gibt es solche aber nicht
(Sagal 1978, S. 98).

Fundierungsarbeit in Neuraths Boot heifit nicht, nach axiomatischer Art — et-
wa in der Tradition von Descartes — auf einem Satz ausgezeichneter Wahrheiten

System aufzubauen. Sagal nennt drei Arten, ein solches System zu errichten.

1. Die Terminologie ist privilegiert.

2. Die betreffenden Wahrheiten sind sicher, selbstevident und wir konnen sie
ohne Zweifel als verniinftig einsehen.

3. Sie sind gehaltvoll genug, um all die Satze der betreffenden Theorie abzulei-

ten.

Axiomatisierung heiflt Reorganisation oder “Rearrangement”. “There are no
axioms, in the sense of self-evident truths in an absolute privileged vocabulary”
(Sagal 1978, S. 99). Es gibt zwar keine vorgingigen Satze im Sinne erster Sét-



114 2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun

ze. Aber im Falle versuchsweise angestrebter Reduktionen muss ein Philosoph
das Neurathsche Boot verlassen. Sagal gibt das Beispiel der Reduktion von
Thermodynamik auf Newtonsche Mechanik. Wer empirisches Wissen reduzie-
ren mochte, muss das Boot verlassen.

Sagal beschiftigt sich vorwiegend mit zwei Fragen (Sagal 1987, S. 102f.):
Wo sind die normativen Séitze im Boot Quines? Konnen wir das Boot wirklich
nicht verlassen?

Wir hatten bereits gesagt, dass Quine rationale Rekonstruktion innerhalb der
Erkenntnistheorie, etwa als fiktive Geschichte, ablehnt. Sagal traut Quine hier
nicht. Was sollte eine rationale Rekonstruktion leisten? Sie sollte Wissen-
schaftsgeschichte so erzédhlen, wie sich Wissenschaftler rational verhalten hét-
ten, wenn sie alle ndtigen Informationen gehabt und benutzt hitten, bestimmten
Methodologien gefolgt wiren etc. Fiir jeden Schritt in der Wissenschaftsge-
schichte konnten wir innerhalb einer rationalen Rekonstruktion Griinde ange-
ben.’ Analoges gilt fiir die Erkenntnistheorie.

Obwohl Quine rationale Rekonstruktion heftig kritisiert (siehe ,,Quines Er-
kenntnistheorie im Uberblick®), macht er selbst von ihr Gebrauch. In ,,Identitit,
Ostension and Hypostase® (Quine 1979) und ,,Sprechen iiber Gegenstdnde*
(Quine 1975a) spricht er von rationaler Rekonstruktion als einer Moglichkeit,
eine fiktive (Wissenschafts)geschichte zu erzéhlen. Allerdings sagt er nicht ge-
nau, warum er auf rationale Rekonstruktion zu sprechen kommt. In dem be-
rihmt-beriichtigten Aufsatz “Epistemology Naturalized” (Quine 1969, p. 83)
zeigt sich, was Quine unter rationaler Rekonstruktion versteht. Die neue Er-

kenntnistheorie

could still include, even, something like the old rational reconstruction to what-
ever degree such reconstruction is practicable; for imaginative constructions can
afford hints of actual psychological processes, in much the way that mechani-
cations can afford hints of actual psychological processes, in much the way that
mechanical stimulations can. But a conspicuous difference between the old epi-
stemology and the epistemological enterprise in this new psychological setting is

that we can now make free our empirical psychology.



2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 115

Die Griinde fiir eine rationale Rekonstruktion unterscheiden sich also von
den Griinden, die eine traditionelle Erkenntnistheorie hatte. Aber damit ist
Quine argumentativ verwundbar. Wir konnen ndmlich entgegen Quine rationale
Rekonstruktionen nicht nur verwenden, um psychologische Prozesse zu unter-
suchen. Um mit Quine zu sprechen, konnen uns fantasievolle Konstruktionen
nicht nur Fingerzeige auf aktuelle psychologische Prozesse in dhnlicher Weise
wie mechanische Stimulation ermdglichen. Wir konnen beispielsweise anhand
experimentell festgestellter Ankereffekte rekonstruieren, wie Experten im Un-
terschied zu Laien zwar thr Wissen nutzen, aber dennoch wegen der Testsituati-
on falsche Antworten geben.*

Wovon oder wozu mdchte Quine empirische Psychologie befreien? Quine ist
gegeniiber der Losbarkeit erkenntnistheoretischer Aufgaben zu skeptisch und zu
dogmatisch in seinem Glauben an Naturwissenschaften. In Quines Sicht hat
Wissenschaft keine auBlerwissenschaftlichen Fundierungen, sie kann nicht au-
Berwissenschaftlich fundiert werden, und das ist auch nicht notig. Sein “New
Deal” fiir die Philosophie stellt in der Tradition Deweys philosophische Fragen
(Sagal 1978, S. 103). Dass Quine empirische Psychologie fiir relevant halt, ist
unbestritten. Doch Quine betreibt eben nicht nur empirische Psychologie. “This
new psychological setting” (siehe Zitat oben) befreit Erkenntnistheorie nicht
von philosophischen Anspriichen, wie bescheiden sie auch sein mogen.

3 Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist

3.1 Die Autonomie der Erkenntnistheorie

Der Unterschied zwischen starker und schwacher Variante der Ersetzungsthese
ist Gegenstand der Frage nach der Autonomie der Erkenntnistheorie. Die Kon-
sequenzen fiir die Erkenntnistheorie sind fiir einen Vertreter der starken Erset-
zungsthese klar: Die Erkenntnistheorie wird von deskriptiver Psychologie ab-
sorbiert (dhnlich wie die Alchemie von der Chemie) und verschwindet als Diszi-
plin.



116 3.1 Die Autonomie der Erkenntnistheorie

Doch eine Vertreterin der schwachen Ersetzungsthese kann weiterhin die Au-
tonomie der Erkenntnistheorie behaupten. Sie kann die Unabhéngigkeit einiger
Inhalte der Erkenntnistheorie von deskriptiver Psychologie vertreten. Wenn die
schwache Ersetzungsthese zutrifft, konnten beide Disziplinen jeweils durch die
andere ersetzt werden. Es gibt sehr gute pragmatische Griinde, warum die Er-
setzung weder in der einen noch in der anderen Richtung stattfinden wird. Trotz
einer Konvergenz der Erkenntnisse von Philosophen und Psychologen, werden
wegen der verschiedenen Forschungsgegenstinde und der verschiedenen Me-
thodologien fiir beide Seiten die Ergebnisse des jeweils anderen Gebietes als
sehr verschieden erscheinen. Fiir einen Philosophen werden Prozesse, die ein
Psychologe beim Erwerb von Uberzeugungen gefunden hat, nicht leicht als Pro-
zesse identifiziert werden, denen gemiB wir zu unseren Uberzeugungen gelan-
gen sollten. Kornblith fasst seine Sicht so zusammen (Kornblith 1994, S. 8):

Selbst wenn die schwache Ersetzungsthese korrekt ist, wird Erkenntnistheo-
rie so lange nicht verschwinden, bis beide Bereiche — Erkenntnistheorie und
Psychologie — ihre Arbeit getan haben. Um den Fortschritt in beiden Gebieten
zu beschleunigen, sollten Erkenntnistheoretiker und Psychologen gegenseitig
thre Arbeit mit Interesse verfolgen. Philosophen konnen z. B. unabhéngig von
Psychologen einen Prozess entdecken, durch den wir zu unseren Uberzeugun-
gen gelangen sollten. Dann wissen Psychologen, dass es einen solchen Prozess

gibt, auch wenn sie ihn nicht unabhingig von Erkenntnistheoretikern entdeckt
haben.

3.2 Psychologismus

Psychologismus® ist die Sichtweise, nach der die Prozesse, durch die wir zu un-
seren Uberzeugungen gelangen, diejenigen Prozesse sind, durch die wir zu ih-
nen gelangen sollten. Wer einen Psychologismus vertritt, bejaht Frage 3 (siche
Beginn von Kapitel 2). Falls die schwache Ersetzungsthese wahr ist, dann ist es
auch der Psychologismus. Umgekehrt gilt das nicht. Der Psychologismus mag



3.2 Psychologismus 117

zutreffen und die schwache Ersetzungsthese kann trotzdem falsch sein. Warum
1st das so?

Goldmans Antwort auf Frage 1 (sieche Beginn von Kapitel 2) sieht so aus:
Wir sollten zu unseren Uberzeugungen durch Prozesse gelangen, die verlisslich
sind, d. h. durch solche, die verldsslich wahre (wahrscheinlich wahre) Erkennt-
nisse produzieren. Wenn wir annehmen, dass Goldman richtig liegt und der
Psychologismus korrekt ist (was Goldman nicht tut), dann sind diejenigen Pro-
zesse verlisslich, durch die wir tatsdchlich zu unseren Uberzeugungen gelan-
gen. Doch selbst wenn Psychologen eine vollstandige Liste aller Prozesse er-
zeugt hiitten, durch die wir zu unseren Uberzeugungen gelangen, so wird unsere
erkenntnistheoretische Frage dadurch nicht beantwortet. Wir erhalten Informa-
tionen auf einer anderen Ebene der Allgemeinheit. Wir wollen als Erkenntnis-
theoretiker wissen, was diese Prozesse, kraft derer wir zu unseren Uberzeugun-
gen gelangen sollten, gemeinsam haben. Ebenso wird eine philosophische The-
orie nicht die psychologischen Fragen beantworten. Das ist dann der Fall, wenn
sich der Allgemeinheitsgrad vollstdndiger philosophischer Theorien vom Allge-
meinheitsgrad vollstdndiger psychologischer Theorien unterscheidet.

Trotzdem sind die Ergebnisse der jeweiligen Theorien nicht unabhingig von-
einander. Wenn unsere psychologische Theorie eine Reithe von Prozessen des
Uberzeugungserwerbs isoliert, dann wird ein Erkenntnistheoretiker gut daran
tun, die Gemeinsamkeiten dieser Prozesse zu untersuchen. Diese stindige ge-

genseitige Neuanpassung beschleunigt den Fortschritt in beiden Disziplinen.

3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-
psychologism”

Viele Philosophen, die den Psychologismus ablehnen, glauben dennoch, dass
viele der Prozesse, durch die wir zu unseren Uberzeugungen gelangen, tatsich-
lich Prozesse sind, durch die wir zu thnen gelangen sollten. Die Prozesse spie-
len — mit einer Metapher aus dem Sport gesagt — sozusagen im gleichen Stadi-
on.® Antiskeptizismus impliziert “ballpark-psychologism”.



118 3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism”

Doch die Folgerung, dass es eine fruchtbare Wechselwirkung von Psycholo-
gie und Erkenntnistheorie gibt, kann man bestreiten. Der Einwand sieht so aus:

Wer den Skeptizismus zuriickweist, der muss eine gegenseitige Relevanz von
Psychologie und Erkenntnistheorie annehmen. Nehmen wir an, dass erkenntnis-
theoretische Fragen a priori beantwortet werden kdnnen. Nehmen wir an, es sei
unabhéngig von aller Erfahrung moglich, herauszufinden, durch welche Pro-
zesse wir zu unseren Uberzeugungen gelangen sollten. Dann briuchte ein Er-
kenntnistheoretiker keinen Psychologen mehr zu konsultieren, der ihm hilft, sei-
ne Fragen zu beantworten, weil psychologische Forschung fiir erkenntnistheore-
tische Fragestellungen entbehrlich ist.

Kornblith nimmt an, dass die ins Spiel gebrachte Mdoglichkeit einer a priori-
Erkenntnis ein Ablenkungsmandver ist. Selbst wenn es a priori-Erkenntnis’
gibt, so sollten Erkenntnistheoretiker, die das meinen, Psychologen in ihrer tag-
lichen Arbeit zu Rate ziehen. Kornblith begriindet die Forderung anhand eines
Beispiels aus der Wahrscheinlichkeitstheorie und kommt zu dem Schluss:

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to ans-
wer epistemological questions a priori, epistemological truths are anything but
obvious. It would be foolhardy not to subject epistemological theories to empiri-
cal tests. If scepticism is to be rejected, then epistemology and psychology im-
pose significant constraints on each other. The best way to develop epistemolo-
gical theories is thus to employ these constraints in a way that allows us to prod

the theory along by confronting it with empirical tests. (Kornblith 1994, S. 12)

Ein erkenntnistheoretisches Beispiel: Kehren wir zu Goldmans Auffassung
zuriick, gemiB der gerechtfertigte Uberzeugungen durch verléssliche Prozesse
gewonnen werden. Unabhingig davon, ob dieser Vorschlag auf einem Weg a
priori oder a posteriori zustande gekommen ist, konnen wir ihn auf den empi-
rischen Priifstand stellen. Betrachten wir induktives Wissen als einen paradig-
matischen Fall einer gerechtfertigten Uberzeugung. Wenn wir Goldman glauben
und nicht skeptisch beziiglich der Zuverléssigkeit von induktivem Wissen sind,
dann sollten Psychologen, die iiber Induktion arbeiten, herausfinden, dass in-

duktive Uberzeugungen verlisslich produziert werden. Nisbett und Ross kom-



3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism” 119

men nach Diskussion induktiv gewonnener Uberzeugungen zu dem Ergebnis,
dass diese nicht verldsslich sind (Kornblith 1994, S. 13). Kornblith kommt zu
dem Schluss, dass selbst dann die Zuriickweisung des Reliabilismus unverniinf-

tig wére, wenn es a priori-Erkenntnisse gibe (1994, S. 13).

3.2.2 Quines Argument fiir die Einbettung von Erkenntnistheorie in
Psychologie

Traditionelle Erkenntnistheorie war auf der Suche nach einem sicheren Fun-
dament unseres Wissens. Ziel war die Widerlegung des skeptischen Arguments
Descartes’. Diese Widerlegung oder Zuriickweisung ist gescheitert. Nicht ein-
mal in der Mathematik ist Wissen so sicher, wie es wiinschbar wire (Almeder
1990, S. 264). Seit Hume existiert fiir uns das Induktionsproblem, so Quine.
Hume zeigt uns klar, dass es auch sicheres Wissen, das auf Sinnesdaten oder der
Wahrnehmung physikalischer Objekte gegriindet ist, nicht gibt. Humes Argu-
ment dafiir, dass Induktionen nicht gerechtfertigt werden konnen (Hume 1982,
S. 49-58), sondern auf ,,Gewohnheit* (“customs”) und ,herkdmmliche[r] Le-
benspraxis® (“habits”) beruhen (Hume 1982, S. 62), bekommt durch Quines
Philosophie zusitzliche Brisanz.

Wenn man — wie Quine — die Unterscheidung zwischen analytischen und
synthetischen Sitze aufgibt, und alle Sétze synthetische Sétze sind, dann ,,wirft
Humes Argument einen langen, niederschmetternden Schatten iiber all unsere
Bemiihungen, Skeptikern eine angemessene Antwort geben zu konnen* (Alme-
der 1990, S. 264). Nach Quine gibt es keine Aussagen, die sicher sein konnten.
Deswegen zieht Quine den Schluss, dass traditionelle Erkenntnistheorie tot ist.
Es gibt keine ,,erste Philosophie® und es gibt auch keine rein philosophischen
Wahrheiten, die entweder wissenschaftliche oder philosophische Methoden
rechtfertigen. Wer so vorgeht, der begeht einen Zirkelschluss (Almeder 1990, S.
264).

Wenn ein Erkenntnistheoretiker das Ziel hat, die Grundlagen der empirischen
Wissenschaften zu sichern, dann wird er dies tun, indem er Psychologie treibt



120 3.2.2 Quines Argument fiir die Einbettung von Erkenntnistheorie in Psychologie

oder die Methoden der Naturwissenschaften anwendet. Wir mogen gerechtfer-
tigte Uberzeugungen beziiglich der Induktion haben, aber wir kénnen keine ge-
rechtfertigten Uberzeugungen dariiber haben, dass wir iiber Induktion gerecht-
fertigte Uberzeugungen haben.

Erkenntnistheorie wird zu einem Zweig der Naturwissenschaften, denn sie
kann nur darin bestehen, durch naturwissenschaftliche Methoden zu erkléren,
welchen Ursprung und Zuwachs unser menschliches Wissen hat. Erkenntnisthe-

orie ist dann deskriptive Psychologie.

3.3 Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder

3.3.1 Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen fiir

sinnvoll halt

Quine ist inkonsistent, wenn er sowohl bestreitet, dass eine nicht-zirkuldre Fun-
dierung des Wissens in der traditionellen Erkenntnistheorie moglich ist und
gleichzeitig in “Roots of Reference” vorschligt, wir sollten das Projekt der

Uberpriifung (“validation”) unserer AuBenwelt ernsthaft verfolgen.

For Stroud, it was in Roots of Reference that Quine came to believe in the cohe-
rent use the resources of natural science to validate the deliverances of natural
science. But that would be to countenance the basic question of traditional episte-
mology when in fact the thrust of Quine’s thesis on naturalized epistemology is
that such a question forms part of ‘first philosophy’ (Anfiihrungszeichen im Ori-
ginal; Anm. TS) which is impossible. (Almeder 1990, S. 265)

Naturwissenschaften fundieren Naturwissenschaften und werden zu einer Art
ersten Philosophie, die Quine doch ablehnt.

Auch Quines naturalistische Verteidigung der Naturwissenschaften scheitert.
Er kann zwar zeigen, wie Naturwissenschaften zu bestimmten Uberzeugungen
gelangen. Aber wir miissen uns gerade deswegen weigern, anzuerkennen, dass

solche Uberzeugungen korrekte Uberzeugungen iiber die Welt sind. Als Folge



3.3.1 Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen fiir sinnvoll hélt 121

haben wir keinen Grund anzunehmen, unsere eigenen Uberzeugungen seien
besser als die anderer Menschen.

Strouds abschlieBender Kommentar ist laut Almeder der, dass Quine nicht die
[llegitimitit der traditionellen Fragestellung zeigen konnte. Quines Versuch,
skeptische Zweifel als wissenschaftliche Zweifel innerhalb der Wissenschaften

aufzulosen, ist gescheitert.

3.3.2 Robert Almeder: Quine ist inkohdrent, weil er ein philosophisches

Argument benutzt.

Quines Argumente fiir seine NE sind selbst — zusammen genommen — ein phi-
losophisches Argument. Er kritisiert traditionelle Philosophie, indem er sagt, wo
sie gescheitert ist. In Quines Sicht sollte sein eigenes Argument fiir eine natu-
ralisierte Erkenntnistheorie nicht als Argument anerkannt werden, weil es auf
eine Art und Weise zu Stande gekommen ist, die nicht zuldssig ist. Es ist ndm-
lich kein empirisches Argument, dass empirische Psychologie die Disziplin
»Philosophie* ersetzen kann.

Quines Argument gegen eine ,.erste Philosophie® ist aulerdem inkohérent, so
Almeder. Quine beruft sich ndmlich Bezug auf zwei Voraussetzungen, die nur
dann einwandfrei sind, wenn ,philosophische Argumente iiber die Grenzen
menschlichen Wissens zuldssig und einwandfrei sind*“ (Almeder 1990, S. 265).

Die erste These bejaht Humes Auffassung, dass unser empirisches Faktenwis-
sen weder induktiv noch anders gerechtfertigt ist. Diese These stimmt Humes
Skeptizismus zu. Sie ist nicht empirisch bestitigungsfihig, so Almeder. Lassen
wir den letzten Satz auf sich beruhen. Wichtig ist hier, dass das Induktionspro-
blem ein philosophisches Problem ist, das z. B. auf philosophischen Ansichten
dariiber beruht, was (wissenschaftliches) Wissen ausmacht.

Die zweite These ist die Ablehnung der Unterscheidung zwischen analyti-
schen und synthetischen Sitzen. Diese Zuriickweisung beruht auf Quines philo-
sophischen Ansichten zur Bedeutung von Wortern, Referenz etc. Die zweite



122 3.3.2 Robert Almeder: Quine ist inkohédrent, weil er ein philosophisches Argument benutzt.

These macht erst Sinn, wenn wir eine ,,erste Philosophie* als giiltig anerkennen
und damit einen Teil traditioneller Philosophie (Almeder 1990, S. 266).

3.4 Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines

Es gibt eine Reihe von Argumenten, die Quine zur Verteidigung seiner Erset-
zungsthese ins Feld fiihrt. Wir kénnen sie unmdoglich hier diskutieren® und wir
belassen es mit der Skizze zweier beliebter Argumente.

Das Argument ,,Traditionelle Erkenntnistheorie wird irrelevant sein®.

Das Argument zugunsten naturalistischer Erkenntnistheorie ist kein Argument,
das traditionelle Erkenntnistheorie bekampft. Vielmehr werden aufgrund des
empirischen Erfolgs die Praktiker sagen, wie wir bestimmte Fragen beantwor-
ten. Darauthin wird das alte Paradigma verworfen. Folglich konnen wir so eine
naturalistische Erkenntnistheorie stiitzen. Sowohl Ronald Giere als auch auch
Paul und Patricia Churchland argumentieren z. B. auf diese Weise.

Wir wenden ein,” dass dieses Argument iiberhaupt kein Argument ist, son-
dern eine unglaublich optimistische Vorhersage. Einzig und allein wegen des
erwarteten empirischen Erfolgs des neuen Modells werden wir der Meinung
sein, die traditionelle Erkenntnistheorie habe versagt. Doch welche alte erkennt-
nistheoretische Fragestellung ist aufgrund der neuen Erkenntnisse naturwissen-
schaftlicher (z. B. neurobiologischer) Forschungen bedeutungslos oder trivial
geworden? Aullerdem miissen die Erfolge naturwissenschaftlicher Forschungen
als Erfolge einer eliminativen Position erst gezeigt werden. So hat Aristoteles’
Argument dafiir, warum Menschen denken und Tiere nicht, das Problem, ob,
wie und warum Tiere denken konnen, nicht von der philosophischen Landkarte
getilgt. Hohere Sdugetieren haben die Fahigkeit, zu denken (sieche Kornblith
2002).'



3.4 Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines 123

Das Argument ,,Es ist unmoglich, Rechtfertigung zu definieren®.

Jede traditionelle Erkenntnistheorie braucht unter anderem eine Definition oder
Explikation der Rechtfertigungstheorie, die sie benutzt (Ketchum 1990). Jede
Definition wirft eine Folgefrage auf: ,,Bist du berechtigt bzw. ist es gerecht-
fertigt, dass du diese Definition der Rechtfertigung fiir angemessen bzw. fiir ge-
rechtfertigt haltst?*

Was ist zu diesem Argument zu sagen? Auch wenn es nicht gerechtfertigt ist,
die eigene Definition als angemessen zu bezeichnen, mag man gute Griinde ha-
ben, sie als Definition der Rechtfertigung anzunehmen. Wenn gute Griinde rei-
chen, warum ist dann die Liste der guten Griinde nicht schon die Definition?
Kann man gute Griinde fiir etwas haben und es trotzdem nicht gerechtfertigter

Weise akzeptieren?

Wir haben keine besseren Argumente fiir die Ersetzungsthese gefunden, die

sich folglich argumentativ abweisen lasst.



124 Anmerkungen

Anmerkungen

w

Kornblith macht den wohl nicht ganz ernst gemeinten Vorschlag, dass alle Erkenntnistheo-
retiker Automechaniker werden konnten (Kornblith 1994, S. 7).

Ganz nebenbei erledigt sich fiir Quine das Problem einer Realitét an sich oder eines Dinges
an sich. So etwas gibt es nicht (Quine 1981, S. 36).

Den Verdacht, dass Quine zirkuldr vorgeht, wenn er eine rationale Rekonstruktion befiirwor-
tet, sehen wir nicht. Sagal begriindet diesen Verdacht nicht ausfiihrlich. “But contra Quine,
it would seem that the circularity question would obtrude here. For we would not want to as-
sume later historical steps in the attempt to justify earlier steps” (Sagal 1978, S. 102).

In Versuchen dieser Art wird den Testpersonen vor einer Frage ein kurzes visuelles Signal
(der ,,Anker*) gegeben. Der gebotene Reiz ist zu kurz, um bewusst wahrgenommen und ver-
arbeitet zu werden, bestimmt aber signifikant die Antwort. Auf die Frage nach der GrofBe
des Baikalsees geben auch Geographen oder Limnologen grob falsche Antworten, wenn
,der Anker* eine entsprechend kleine oder grof3e Zahl ist, die dann eine falsche Antwort zur
Folge hat.

Zur Darstellung und Kritik des Quineschen Psychologismus und der Debatte um die Rolle
apriorischer Erkenntnistheorie siehe etwa Kornblith 1994 sowie Bealer (1999, 2000). Auch
wer einen Psychologismus in der dort geschilderten Variante vertritt, kann fiir eine Erkennt-
nistheorie mit apriorischen Anteilen argumentieren. Eine stindige gegenseitige Neuanpas-
sung beschleunigt den Fortschritt in beiden Disziplinen, Erkenntnistheorie und empirischer

Psychologie:

Even granting for the sake of the argument that in principle it is possible to answer epis-
temological questions a priori, epistemological truths are anything but obvious. It would
be foolhardy not to subject epistemological theories to empirical tests. If scepticism is to
be rejected, then epistemology and psychology impose significant constraints on each
other. The best way to develop epistemological theories is thus to employ these con-
straints in a way that allows us to prod the theory along by confronting it with empirical
tests. (Kornblith 1994, S. 12)

¢ Die deutsche Ubersetzung von “ballpark® ist , Baseballstadion®. Fiir “ballpark-psycholo-

gism” (Kornblith 1994) haben wir keine deutsche Ubersetzung gefunden, so dass wir “ball-
park-psychologism” uniibersetzt lassen.

7 Zur Debatte um einen moderaten oder radikalen Apriorismus in der Erkenntnistheorie siche

Kitcher 1994; Kitcher, Internet (Verteidigung eines moderaten Apriorismus); Devitt, Inter-



Anmerkungen 125

net (Ablehnung jedes Apriorismus); Bealer 1999 (Verteidigung eines Apriorismus); Bo-
ghossian, Internet (Zuriickweisung einer Position, die externalistisch bezliglich mentaler Zu-

stdnde ist und ein privilegiertes Wissen {iber eigene mentale Zustinde behauptet).

¥ Siehe dazu Almeder 1998, S. 11-74. Dort wird z. B. das ,,Philosophie ist Wissenschaft”-Ar-
gument diskutiert. Lycan bringt es in “Judgement and Justification” vor. Danach verwenden
traditionelle Philosophen ein deduktives Modell, so wie es auch Wissenschaftler tun. Lycan
spricht von Deduktivismus. Dieses Argument beruht weder auf der (behaupteten) Anfecht-
barkeit der Quineschen Ablehnung des Unterschiedes zwischen synthetischen und analyti-
schen Sdtzen noch auf Quines Argument, dass synthetische Propositionen nicht vom Stand-
punkt einer ersten Philosophie gerechtfertigt werden konnen. Die Debatte um die Erset-
zungsthese hat weite Kreise gezogen. Siegel bringt sechs Argumente gegen eine nichtnorma-
tive Erkenntnistheorie vor (1996). Siegels Kritik 1duft darauf hinaus, dass eine rationale
Wahl der Mittel nicht ausreichend, um Wissenschaft zu treiben. Wir miissen auch rationale
Ziele haben. Dazu brauchen wir Normen. An anderer Stelle kritisiert er Quines Aufgabe tra-
ditioneller erkenntnistheoretischer Projekte (1995, 1996) und er kritisiert Ronald Gieres
Verteidigung der Quineschen Position (siehe Giere 1988 und Siegel 1989). Ein weiterer pro-
minenter Kritiker Quines ist Hilary Putnam (1982).

? Zur Kritik des ,,Philosophie wird verschwinden“-Arguments siche auch Almeder (1998, S.
31-37).

' Gorillas und andere Menschenaffen benutzen Werkzeuge, haben Zeitvorstellungen, konnen
Sprache lernen. Diese Fahigkeiten sind ein Grund dafiir, warum Regan Tierrechte fordert
(Regan 2001, S. 78-81). Paola Cavalieri und Peter Singer fordern gar Menschenrechte fiir
Menschenaffen (Cavalieri, Singer 2000).



126 Bibliographie

Bibliographie

Almeder, Robert (1990): On naturalizing epistemology. In: American Philoso-
phical Quarterly 27, Nr. 4, p. 263-279.

Almeder, Robert (1998): Harmless Naturalism: the limits of Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Bealer, George (1999): Intuition and the Autonomy of Philosophy. In: DePaul,
Michael; Ramsey, William (ed.): Rethinking Intuition: the Psychology of In-
tuition and its Role in Philosophical Inquiry. Maryland: Rowman and Little-
field, p. 201-239 .

Bealer, George (2000): A Theory of the A Priori. In: Pacific Philosophical
Quarterly 81, 1, p. 1-30.

Boghossian, Paul A.: What the Externalist Can Know A Priori (http:/www.ny-

u.edu/gsas/dept/philo/faculty/boghossian/papers/Externalist.html 10 Seiten,
Version vom 16.7.04).
Cavalieri, Paola; Singer, Peter (2000): Menschenrechte fiir die Grofen Men-

schenaffen. Miinchen: Goldmann.

Dennett, Daniel (1978): Brainstorms. Cambridge, Massachusetts: MIT Press.

Devitt, Michael: There is no a priori. In: Sosa, Ernest; Steup, Mathias (ed.):
Forthcoming in “Contemporary Debates in Epistemology”. Cambridge, Mas-
sachusetts, A: Blackwell Publishers (http://web.gc.cuny.edu/Philosophy/de-
vitt/NOAPRIOR.html, 8 Seiten, Version vom 1.6.2003).

Dowell, J. L. (2004): From metaphysical to substantive Naturalism: A case stu-
dy. In: Synthese, 138, 2, p. 149-174.

Giere, Ronald N. (1988): Explaining Science. A Cognitive Approach. Chicago.

Harman, Gilbert (1982): Metaphysical Realism and Moral Relativism. In: Jour-
nal of Philosophy 79, p. 568-575.

Hartmann, Dirk; Lange, Rainer (2000): Ist der erkenntnistheoretische Natura-
lismus gescheitert? In: Keil, Geert; Schniadelbach, Herbert (Hg.): Naturalis-
mus: Philosophische Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 144-162.

Hookway, Christopher (2004): Quine and scepticism. In: Quaderns de filosofia i

scieéncia, 34, p. 31-40.



Bibliographie 127

Hume, David (*?1982): Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand.
Stuttgart: Reclam.

Janich, Peter (2000): Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einfiithrung.
Miinchen: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Janvid, Mikael (2004): Epistemological Naturalism and the Normativity objec-
tion or from normativity to constitutivity. In: Erkenntnis 60, p. 35-49.

Kertész, Andras (2002): On the De-Naturalization of epistemology. In: Journal
for General Philosophy of Science 33, 2, p. 269-288.

Kitcher, Philip (1994): A Priori Knowledge. In: Kornblith, Hilary (ed.): Natura-
lizing Epistemology. MIT Press, p. 147-166.

Kitcher, Philip: A Priori Knowledge Revisited (http://www.columbia.edu/~psk
16/, 17 Seiten, Version vom 23.7.2004).

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT

Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (2002): Knowledge and Its Place in Nature. Oxford.

Lammenranta, Markus (1995): Two problems of naturalistic epistemology : in-
troduction. Helsinki (urspriinglich erschienen in: Helsingin Yliopiston filofi-
an Laitoksen julkaisuja ; 1995, 2).

Moser, Paul; Yandell, David (1996): Against Naturalizing Rationality. In: Pro-
tosociology: an international journal of interdisciplinary research, 8, p. 81-96.

Quine, Willard Van Orman (1960): Word and Object. Cambridge: MIT Press.

Quine, Willard Van Orman (1969): Epistemology Naturalized. In: ders.: Onto-
logical Relativity and other Essays. New York and London, p. 69-90.

Quine, Willard Van Orman (1975): Ontologische Relativitdt und andere Schrif-
ten. Stuttgart: Reclam.

Quine, Willard Van Orman (1975a): Das Sprechen iiber Gegenstiande. In: Quine
1975, S. 7-40.

Quine, Willard Van Orman (1979): Von einem logischen Standpunkt: Neun lo-
gisch-philosophische Essays. Frankfurt am Main; Wien; Berlin: Ullstein (Ull-
stein-Buch; Bd. 35010).



128 Bibliographie

Quine, Willard Van Orman (1979a): Identitdt, Ostension und Hypostase. In:
Quine 1979, S. 67-80.

Quine, Willard Van Orman (1981): Five Milestones of Empiricism. In: Theories
and Things. Cambridge: Harvard University Press.

Quine, Willard Van Orman (1995): Unterwegs zur Wahrheit: konzise Einleitung
in die theoretische Philosophie. Paderborn [u. a.]: Schoningh.

Quine, Willard Van Orman (2000): Naturalismus — oder. Nicht iiber seine Ver-
hiltnisse leben. In: Keil; Schnddelbach (Hg.), S. 113-127.

Regan, Tom (2001): ,,Tiere gehoren nicht zwischen zwei Scheiben Brot.“ Der
amerikanische Philosoph Tom Regan im Gespriach mit Ingolf Bossenz. In: In-
formation Philosophie 4, S. 78-81.

Sagal, Paul T. (1978): Epistemology De-Naturalized. In: Kant-Studien 69, p.
97-1009.

Sagal, Paul T. (1987): Naturalistic Epistemology and the Harakiri of Philoso-
phy. In: Shimony; Nails (ed.), p. 321-332.

Siegel, Harvey (1989): Philosophy of Science Naturalized? Some Problems
with Giere's Naturalism. In: Studies in History and Philosophy of Science 20,
p. 365-375.

Siegel, Harvey (1995): Naturalized Epistemology and ‘First Philosophy’. In:
Metaphilosophy 26, no. 1, p. 46-62.

Siegel, Harvey (1996): Naturalism and the Abandonment of Normativity. In: O'-
Donohue, William; Kitchener, Richard (ed.): The Philosophy of Psycholo-gy.
London: Sage, p. 4-18.

Vollmer, Gerhard (1994): Was ist Naturalismus? Zwolf Thesen zur Begriffs-
verscharfung. In: Logos, N.F. 1, S. 200-219. Erweitert: Geht es iiberall in der
Welt mit rechten Dingen zu? Thesen und Bekenntnisse zum Naturalismus. In:
Isak, Rainer (Hg.) (2003): Kosmische Bescheidenheit. Was Theologen und
Naturalisten voneinander lernen konnen. Freiburg i. Br.: Tagungsberichte der
Katholischen Akademie der Erzdiézese Freiburg, S. 11-40.



Naturalismus, den ich meine: eine Skizze 129

Naturalismus, den ich meine: eine Skizze

Ich denke, dass es sich lohnt, Naturalist zu sein (siehe auch Sukopp 2006). Ich

verzichte hier darauf, Argumente fiir einen anspruchsvollen Naturalismus zu

nennen, sondern gehe noch einmal auf einige Argumente gegen naturalistische

Positionen ein, wie ich das bereits in Kapitel 3 des Aufsatzes ,,Was ist Natu-

ralismus? ...“ zu Beginn dieses Buches getan habe.

1 Welchen Naturalismus vertrete ich?

1.

Auf der ontologischen Ebene vertrete ich einen reduktiven und eigenschaffts-
emergenten Materialismus. Es existiert alles das, was naturgesetzlich mog-
lich ist und zusitzlich die folgenden Bedingungen erfiillt:

a) Alles, was existiert, ist materiell-energetisch.

b) Abstrakta existieren als Konzepte, weil und insofern sie denkbar sind.

Es gibt keine direkte kausale Wechselwirkung von Abstrakta mit der
Welt. Weil wir mit der Welt kausal wechselwirken, wenn wir etwa iiber
Abstrakta sprechen, zeigen Abstrakta abgeleitete Wirkungen in der
Welt. Das Konzept ,,Liebe* existiert etwa, weil Menschen von Liebe
sprechen und Taten begehen, von den sie sagen, dass sie sie aus Liebe
geschehen. Abstrakta sind ontologisch an die Existenz materiell-energe-
tischer Systeme gebunden, insbesondere an die Existenz von Gehirnen
oder anderen Systemen, die Abstrakta verarbeiten oder hervorbringen.
Welche Abstrakta zu einem bestimmten Zeitpunkt existieren, ist nicht
festgelegt. Abstrakta konnen aufhoren zu existieren, wenn sie nicht mehr
gedacht werden und wir nicht mehr wissen konnen, dass sie jemand ge-
dacht hat. Wenn wir aufhorten, natiirliche Zahlen zu verwenden und
wenn keiner mehr an Primzahlen denken wiirde, und alle Belege dafiir
verschwinden, dass es Primzahlen gibt, dann gibe es keine Primzahlen
mehr. Zu den Belegen fiir die Existenz von Primzahlen zéhlen auch kon-

krete, materielle Dinge. Wenn wir etwa eine Codiermaschine finden und



130

1 Welchen Naturalismus vertrete ich?

die Existenz von Primzahlen den Verschliisselungscode erkldren kann,
dann existieren Primzahlen.

c) Fiktives existiert, sofern es denkbar ist. Etwas ist dann denkbar, wenn z.
B. kein logisches Gesetz' dagegen spricht, dass es denkbar ist. Es exis-
tiert kein Luftballon, der gleichzeitig vollstindig griin und vollstindig
blau ist. Das ist logisch unmoglich. Auch Fiktives existiert, weil und in-

sofern es an ein materiell-energetisches System gebunden ist (siche b).

Mein reduktiver Eigenschaftsemergentismus schliefit sich an die Auffas-
sung von Bunge und Mahner an (2004, S. 151f.) Ihr emergentistischer Mate-
rialismus vereint einen Substanzmonismus mit einem Eigenschaftspluralis-
mus. Es gibt danach keine mentalen Dinge, also auch keine mentalen Zu-
stande, Ereignisse und Prozesse als Funktionen oder Eigenschaften mentaler
Dinge. Dennoch gibt es emergente Eigenschaften. Manche komplexen Sys-
teme, wie neuronale Systeme, haben ,,neben ihren physikalischen, chemi-
schen, biotischen und insbesondere neurophysiologischen Eigenschaften
auch mentale und phédnomenale Eigenschaften* (Bunge, Mahner 2004, S.
151). Die Emergenz besteht in Beziehung zu den betreffenden Neuronen,

aus denen die neuronalen Systeme bestehen.

Methodologisch* fordere ich eine stirkstmogliche Verwendung empiri-
scher und weiterer naturwissenschaftlicher Methoden und Ergebnisse. Pro-
beweise kdnnen Naturwissenschaften iiberall angewendet werden, aber wir
brauchen oft andere wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche Metho-
den’, um erkenntnistheoretische Probleme zu 16sen. Wir nennen erkenntnis-
theoretische Probleme, die durch Anwendung empirischer Methoden oder

Ergebnisse vorangebracht wurden.

a) Wie wir zu liberzeugungsbildenden Meinungen gelangen, ist teilweise
empirisch zugédnglich. Hier konnen uns Psychologen und Kognitions-
wissenschaftler helfen. Ein Beispiel sind erwartete RegelméaBigkeiten.

Wir erwarten, dass unsere Beriihrung eines Lichtschalters das Leuchten



1 Welchen Naturalismus vertrete ich? 131

b)

d)

einer Lampe verursacht. Wir gehen hier mit guten Griinden induktiv vor

und konnen auch erkldren, warum es klug ist, induktiv zu schlie3en.

Empirische Methoden wie EEG, fMRT, PET u. a. erlauben Riickschliisse
auf neuronale Korrelate unserer Denkprozesse. Sie legen nahe, dass es
eine Substanz gibt, die materielle Grundlage unserer kognitiven Fahig-
keiten ist. Empirische Ergebnisse sind relevant dafiir, ob wir Willens-
oder Handlungsfreiheit haben. Zwar ist damit noch nicht empirisch ent-
schieden, dass wir keinerlei Willensfreiheit haben (dagegen: Roth 2004).
Willensfreiheit im starken, etwa kantischen Sinn,* scheint es jedoch
nicht zu geben (siehe jiingst etwa Beckermann, Seebal}, Tetens, Vollmer
2005).

Eine (biologische) Evolutionstheorie hilft, erkenntnistheoretische Fragen
mittels empirischer Disziplinen zu 16sen (Evolutiondre Erkenntnistheo-
rie). Selbst wer die Evolutiondre Erkenntnistheorie teilweise oder groB3-
tenteils ablehnt, wird anerkennen, dass die Evolutiondre Erkenntnistheo-
rie beansprucht, erkenntnistheoretische Probleme zu losen. Beispiels-
weise erklirt sie, warum unsere (subjektiven) Denkstrukturen auf die
Strukturen der Welt passen. Denkstrukturen haben sich in Anpassung an
die Welt entwickelt. Nur eine teilweise Ubereinstimmung der Denkstruk-
turen mit den Realstrukturen ermdglicht das Uberleben (Vollmer 2002,
S. 1021t))

Naturwissenschaften erweitern unser Wissen. Ist unser Wissen tiiber die
Welt sicher? Wir verneinen die Frage heute iiberwiegend. Kant meinte,
dass Newtons Physik unbedingt wahr sein muss. Sie ist ndherungsweise
wabhr, strenggenommen also falsch. Wiirde Kant heute nicht anderer Mei-
nung dariiber sein, welche Kandidaten fiir synthetische Urteile a priori
aussichtsreich sind? In den Naturwissenschaften finden wir weder Me-
thoden noch Ergebnisse, die uns viel Hoffnungen machen. Die Frage

nach der Existenz synthetischer Urteile a priori ist ein Beispiel dafiir,



132

1 Welchen Naturalismus vertrete ich?

dass Naturwissenschaften wichtig sind, um eine erkenntnistheoretische

Frage zu beantworten.

Warum sollten Philosophen nicht davon ausgehen, dass eine Disziplin,
die eine Frage iiberhaupt erst moglich macht, zu ihrer Losung beitragen
kann? Computerwissenschaften werfen neue Fragen auf. Konnen Ma-
schinen denken? Es ist mehr als fahrldssig, nicht zu beachten, welche
Antwort hier Computer Sciences geben. Die Etablierung einer neuen
Wissenschaft wie der Neuroinformatik zeigt, dass hier Schnittstellen er-
kenntnistheoretisch wichtiger Fragestellungen liegen. Wenn Maschinen
denken konnen, dann konnen Erkenntnistheoretiker sich ansehen, wie sie
das tun und fragen, warum wir einige Probleme nicht 16sen koénnen, die
Maschinen losen konnen. Nebenbei bietet sich hier die Gelegenheit,
Konzepte wie Zirkularitit oder Riickbeziiglichkeit zu iiberdenken.’

2. Ich vertrete auf erkenntnistheoretischer Ebene einen schwachen Externalis-

mus, der keine objektive Erkenntnis der Welt beansprucht. Er beinhaltet ei-

nen hypothetischen Realismus.

a)

b)

Angesichts guter internalistischer Einwénde (siehe etwa Hedrich 1998)
ist die Frage offen, ob wir objektive Erkenntnis erreichen konnen. Wie
gross der konstruktive Anteil unserer Weltstrukturierung ist, wissen wir
momentan nicht genau genug, um einen starken Externalismus vertreten

zu konnen.®

Der schwache Externalismus behauptet, dass wir eine Welt erkennen, die
da drauBen ist. Allerdings geniigt es, wenn wir unsere Uberzeugungen ii-
ber die Welt in ein kohédrentes Bild einordnen, das mit unserem intern
konstruierten Wissen liber die Welt und unserem extern erzeugten Wis-

sen uiber die Welt iibereinstimmt.

Viele unserer Uberzeugungen stammen nicht aus externen Wissensquel-
len wie etwa aus der Sinneserfahrung. Dass unsere Uberzeugungen

scheitern, weil sich die Welt sich anders verhélt als wir erwarten (siche



1 Welchen Naturalismus vertrete ich? 133

Sukopp 2006, Kapitel 3.3.4.1.5), kommt relativ selten vor. Theorien kon-
nen scheitern. Viele unserer Uberzeugungen sind allerdings gut gegen
Kritik geschiitzt, die aus externen Quellen stammt.

d) Um es mit einem Bild von Quine zu sagen, stehen wir nur am Rand un-
seres Netzes von Uberzeugungen iiber unsere Sinnesdaten mit der Welt
in Kontakt. Entgegen Quine ist ein schwacher Externalismus nicht einem
Empirismus verpflichtet. Im Wechselspiel aus Erfahrung und Vernunft
spielt Vernunft eine gréBere Rolle, als Empiristen behaupten (siche Su-
kopp 2006, Kapitel 4.2.2.1 und 4.2.3.3).7

2 Ungeloste Probleme und mogliche Einwande

Ich habe in 1 einen Naturalismus skizziert, gegen den viele Einwénde moglich
sind. Einige Einwénde ergeben sich, weil Kritiker meinen, ein Naturalist miisste
Probleme 16sen, die er bisher nicht gelost hat. Ich deute ungeldste Probleme und

weitere mogliche Einwinde an.

2.1 Naturalismus ohne Strohmann

Zwar haben wir gehofft, einen tragfdhigen Naturalismus zu formulieren, der
nicht als Strohmann diskreditiert werden kann (Keil, Schnidelbach 2000b);
doch angesichts vieler Schwierigkeiten erweist sich das als schwierig, aber auch
nicht als unmdglich. Die Begriffsvielfalt und gelegentliche Begriffsverwirrung
sind ein Hinweis darauf, wie problematisch eine tragfihige Explikation von
‘Naturalismus’ ist (kritisch: Liike 2003; Putnam 2004).

Man mag einwenden, dass der hier explizierte Naturalismus wenig substanzi-
ell ist. Er hebt sich deutlich von anderen Positionen ab und ist jedenfalls kein
Strohmann. Er verweist auf Erfolge bei der Losung philosophischer Fragen mit-

tels empirischen Wissens und blickt gelassen auf den Scientia mensura-Satz.



134 2.1 Naturalismus ohne Strohmann

Auch wenn man im Satz “Whereever science will lead, I will follow” (Sel-
lars) ,,Wissenschaft durch ,,Vernunft® ersetzt, so wie es Geert Keil und Her-
bert Schniddelbach vorschlagen, ist liber den Status der Vernunft entgegen ihrer
Ansicht nicht alles ,,rein* philosophisch zu kldren. Vernunft birgt nicht alle ihre
Korrektive in sich, sondern iiber sie lisst sich mit empirischen Griinden etwas
sagen.

Dafiir kann man argumentieren, wenn man einen Naturalismus mit philoso-
phischem Anspruch vertritt (Vollmer 1985, 2002; Almeder 1998; Kornblith
1994, 1995, 2002). Es ist eben nicht so, dass Vernunft als alleinigen Richter
»allgemeine Menschenvernunft” (Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 180/A
752, zitiert nach Keil, Schnadelbach 2000b, S. 43) hat. Es sind eben auch natur-
wissenschaftliche Ergebnisse,® die erklaren, warum wir uns irren, wo die Gren-
zen menschlicher Vernunft liegen und wo wir kognitive Grenzen haben. Ein
Naturalismus ohne Strohmann antwortet auf die Frage, wo die Kontinuitit zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft besteht, nicht wie Quine mit “Science
Itself tells us.” Weil und insofern es in den Wissenschaften verniinftig zugeht,
verlassen wir uns auf sie. An dieser Stelle stimmen wir zu (Keil, Schnddelbach
2000b, S. 40). Damit ist noch nicht gesagt, ob es philosophische Fragen gibt,
die ,,nicht durch Beibringung empirischen Wissens zu beantworten sind* (eben-
da). Hier liegt ein Hauptunterschied zwischen Naturalisten und Nichtnatu-
ralisten. Ein Naturalist ohne Strohmann ist eher Externalist als Internalist, lehnt
transzendente Instanzen ab, steht dem wissenschaftlichen Realismus nahe und
i1st meist Monist und kein Dualist. Er schlieit Wunder aus, ist eher Materialist
und ist metaphysikfeindlich. Alles das mag man ablehnen. Was man einem Na-
turalisten nicht schon deshalb unterstellen kann, ist die Errichtung priachtiger —

oder hasslicher — Strohmanner.

2.2 Das Schweigen von ,,Natur*

Naturalisten sprechen nicht gern von Natur. Sollten sie dann von Naturalismus
schweigen, wie Keil (sieche 1993, S. 360; kritisch: Sukopp 2006, Kapitel



2.2 Das Schweigen von ,,Natur 135

3.3.3.1) nahe legt? Wenn alles Natur ist, dann gibt es keine Nicht-Natur. Wenn
,Natur” durch Naturwissenschaften ersetzt wird, dann kann man den Ubergang
vom ontologischen (metaphysischen) zum methodologischen Naturalismus voll-
ziechen. Wer die Methoden der Naturwissenschaften auf alles anwenden mochte,
was man iiberhaupt wissen kann und den Scientia mensura-Satz ernst nimmt,
der hat in der Tat ein Problem, zu sagen, welche Wissenschaften respektabel
sind und welche Methoden zugelassen sind. Mindestens sollte man sagen, wel-
che Methoden ausgeschlossen werden. Es miissen dann Kriterien genannt wer-
den, denen eine Theorie u. a. geniligen muss.

Nur ein radikaler und offenbar verfehlter Naturalismus, der tatsdchlich meint,
Naturwissenschaften seien die einzig legitimen Wissenschaften, um alle philo-
sophischen Fragen zu kldren, muss ,,Natur* anspruchsvoll explizieren. Er muss
sagen, was Wissenschaft zu Naturwissenschaft macht und welche Methoden
thre Ergebnisse so sicher und ihre Theorien so verldsslich machen. Ein modera-
ter Naturalist kann beruhigt auf die Frage antworten, was Natur ist. Er sagt, dass
er von ,,Natur* als teilweise metaphysischem Konzept spricht, etwa im Sinne ei-
nes wissenschaftlichen Realismus: Die Welt da drauflen ist primér materiell-
energetisch und sie existiert auflerhalb und unabhingig von uns (Vollmer 1994;
Searle 1997; Willaschek 2000). (Wir gehen nicht ndher auf diese Thesen ein,
siche dazu etwa Sukopp 2006, Kapitel 3.3.4.1.) Entscheidend ist hier, dass die
Position des Naturalisten kritisierbar ist. Falls es Instanzen gibt, die bei der Er-
forschung kognitiver Prozesse alle Erfahrungen iibersteigen (oder Wunder, im-
materielle Entititen), dann kann und muss er seine Position iiberdenken. Bisher,
so sagt er, stimmen alle Befunde damit iiberein, dass prinzipiell Denkprozesse
als Funktion des Gehirns ebenso wie Steine und Photonen materiell-energetisch
sind und als solche — wenigstens teilweise — empirisch erforscht werden kon-
nen. Was dieser Naturalist nicht in Abrede stellt, sind typisch philosophische
Aufgaben und Methoden, die wir an anderer Stelle formuliert haben.



136 2.3 Aufgabe der Philosophie

2.3 Aufgabe der Philosophie

Die Doppeldeutigkeit von ,,Aufgabe‘ ist gut geeignet, auf zwei Einwénde hin-
zuweisen. Erstens konnen Kritiker auch unserem Naturalismus vorwerfen, dass
er viele sinnvolle Projekte innerhalb der Erkenntnistheorie aufgibt (siehe Su-
kopp 2006, Kapitel 3.3.5.3). Pointiert konnte man sagen, dass die Aufgabe der
Erkenntnistheorie die Aufgabe der Erkenntnistheorie sei. Damit ist dann keine
Tautologie gemeint. Stellvertretend fiir andere Kritiker lassen wir Peter Janich
zu Wort kommen (Janich 2000, S. 97).

Man braucht kein Philosoph zu sein, um diesem Totalverzicht auf Rationalitit
und Verbindlichkeit, ja auf die Auszeichnung von Erkenntnis vor Irrtum, seine
Zustimmung zu verweigern und die hoffnungslose Zirkularitdt, ndmlich den
Kreisgang (Spiralgang?) im blo Empirischen, als letztlich kriterienlos, ja sogar
nach den eigenen Mafstidben dieses Empirismus als empirisch falsch zu durch-
schauen. Wo die Naturwissenschaften die wahr/falsch-Unterscheidung und die
quaestio juris verloren haben, sekundiert ihnen mit Quine eine Philosophie, die

diesen Verlust zum Gewinn ummiinzen mochte.

Wir denken, dass diese Quine-Kritik unseren Naturalismus nicht trifft. Wir ha-
ben an einigen Stellen dafiir plddiert, dass Naturalisten keinen ,,Totalverzicht
auf Rationalitdt und Verbindlichkeit* fordern und férdern (sieche Sukopp 2006,
Kapitel 3.3.5.1 und 3.3.5.3). Die ,,wahr/falsch-Unterscheidung® ist wichtig. In
einem realistischen und wissenschaftsnahen Weltbild (siehe Sukopp 2006, Ka-
pitel 2.5, 3.3.2.2) hoffen wir, wahre Theorien zu formulieren, auch wir nie si-
cher sein konnen, dass wir eine wahre Theorie als wahr erkennen. Die ,,quaestio
juris®, also die Geltungsfrage, kann innerhalb eines Realismus nicht so weit ge-
trieben werden, wie manche Nichtnaturalisten sich das wiinschen (siehe Sukopp
2006, Kapitel 3.3.4.3). Das mag man bedauern, aber hier zeigt sich eine Grenze
der Philosophie. Es eben nicht Aufgabe der Philosophie, als erste Philosophie
Wissenschaften oder Wissen iiberhaupt letztgiiltig zu rechtfertigen.



2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen? 137

2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen

beriicksichtigen?

Die Rechtfertigung normativer Vorgaben fithrt nach Loffler in ein Trilemma
(Loffler 2005, 111-124):

1. Entweder werden normative Gehalte als Resultat der Biologie gewonnen.
Das ist aus methodologischen Griinden verfehlt, weil sich aus Fakten keine
Normen gewinnen lassen.

2. Alternativ werden normative Inhalte innerhalb eines wissenschaftlichen (oder
metaphysischen) Realismus theorieextern eingespeist. Dann wird beispiels-
weise eine Evolutiondre Erkenntnistheorie zur Hilfsdisziplin der Erkenntnis-
theorie und ist so interessant wie die eingespeisten Zusatz- und Hintergrund-
annahmen.

3. Einen vermeintlichen Ausweg bietet die strikte Trennung zwischen Genese
und Geltung. Innerhalb der Philosophie und der (Natur)wissenschaften
spricht Quine von einem Kontinuum wissenschaftlicher Methoden. Diese ho-
listische Auffassung 16st zwar das Problem des Methodenpluralismus. Aber
warum sollen wir naturwissenschaftlich vorgehen? Doch nur, weil es dort in
der Regel verniinftig zugeht. Also sollte Quine die folgende, wenig aufre-
gende, These vertreten: ,,Lasst uns verniinftig sein.” Dem wiirde niemand wi-

dersprechen.

Die Argumentation Lofflers hat mehrere Schwéchen. Zwar miissen Program-
me wie die EE oder die Evolutiondre Ethik normative Vorgaben machen, die
nicht aus der Naturwissenschaft kommen. Diese miissen allerdings nicht heim-
lich ,,eingeschmuggelt” werden, wie Loffler meint. Sie sind auch nicht weltan-
schaulich ,aufgeladen* im abwertenden Sinne, sondern haben metaphysische
Elemente. Was Loffler falsch einschétzt, fassen wir in drei Punkten zusammen.

Erstens lasst sich aus der Naturwissenschaft selbst Normatives gewinnen, so-
zusagen ,,in statu nascendi, wenn wir Wissenschaft bei ihrer Arbeit beobach-

ten. Wer kein Reinheitsgebot bei der Unterscheidung von Genese und Geltung



138 2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen?

bzw. von Deskriptivem und Normativem erlisst, der kann anerkennen, dass in-
nerwissenschaftliche Prozesse ihrerseits nicht ohne Normen auskommen.

Zweitens 1st das Argument, Vertreter einer Evolutiondren Ethik miissten sich
inkonsequent oder selbstwiderspriichlich verhalten, verfehlt. Normen sind nicht
»evolutionswidrig® (Loffler). Zwar werden sich Evolutionisten davor hiiten, ii-
ber Hintertiiren teleologische Elemente einzufiihren. Auch wenn es ,,der Evolu-
tion egal ist“ (Loffler), welche Gene sich durchsetzen, so verhalten wir uns
doch so, als wollten wir unsere Gene weitergeben. Und wir haben evolutiv ent-
wickelte Dispositionen, bestimmte Normen eher zu befolgen als andere. Die Be-
urteilung der Normen, die wir wollen, sollte gegen Loffler nicht ,,unabhingig
von ihrer evolutiondren Beurteilung* (Loffler 2005, S. 120) sein. Zwar haben
wir ,,hohere Interessen, die gegen unsere evolutive Ausstattung durchgesetzt
werden miissen. Lofflers Beispiel der Fernstenliebe ist jedoch problematisch.
Hier wie in anderen Bereichen der Ethik miissen wir abwigen zwischen den
Kosten, die entstehen, wenn wir Normen gegen unsere biologisch-evolutiven
Dispositionen vorschlagen, und dem Nutzen, den traditionelle Ethiken haben
konnen. An den Schwierigkeiten, Bereichsethiken zu iiberschreiten, sehen wir,
dass unsere ethischen Bemiihungen vorwiegend auf Ndchstenliebe zielen. In an-
deren Fillen, z. B. in der Sexualmoral, ist ein Einbeziehen evolutiver Gegeben-
heiten geradezu geboten (Kanitscheider 1986; Sukopp 2005a).

Drittens ist die Begriindungspflicht der Normen fiir alle Positionen problema-
tisch, seien sie naturalistisch oder nichtnaturalistisch. Ein Vorteil der EE ist ge-
rade die Teilbegrindung unserer meist zutreffenden Erkenntnis. Eine ihrer
Schwierigkeiten besteht in dem projektiven Erkenntnismodell und in der Rede-
weise der Passung zwischen Erkenntnisstrukturen im Subjekt und erkanntem
Objekt. Wir sollten an dieser Stelle von dieser Erkenntnistheorie nicht mehr als
von anderen Erkenntnistheorien fordern. Eine tief liegende und vollstindige Be-
griindung irgendeiner Erkenntnistheorie liegt bisher nicht vor. Wir sollten sie

also auch vom Naturalisten nicht verlangen.



2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen? 139

Ein wohlverstandener methodologischer Naturalismus hat normative Elemente.

Eine Methodologie des methodologischen Naturalismus kann Normatives’ be-
riicksichtigen. Larry Laudan (1996; siehe auch Liitge, Internet) oder Robert Al-
meder (1998, S. 185, Anmerkung 3) machen dazu Vorschldge. Sie sagen uns,
wie Naturwissenschaftler und auch wie Philosophen vorgehen sollen, wenn sie
Erfolg anstreben, eine Theorie kritisieren mochten oder ein Argument priifen
wollen. Diese Normativitit kann auch ein Naturalist vertreten, denn sie ist mit
dem Naturalismus vereinbar. Sie unterscheidet sich allerdings von der Normati-

vitat klassischer Erkenntnistheorie. Horen wir dazu Almeder:

Natural science is normative, but not in the way traditional science is normative.
In the former, but not in the latter, the norms for correct scientific methodology
and interference are prescriptive of, and evolve from, the practice of science. Tra-
ditional epistemology is normative only in the sense that it prescribes standards of
certainty and warrantedness that the practice of science must achieve if it is live
up our pre-scientific concept of knowledge and justification|[...] The normativity
of natural science derives from the canons of justification specified in science,
and those canons derive their normativity from their instrumental effectiveness in

achieving the major goals of natural science. (Almeder 1998, S. 185, Anmerkung
3)

Sogar der radikale Quine hat in diesem Sinn nur die Normativitit tradi-
tioneller Erkenntnistheorie zuriickgewiesen. Er hat nicht die Normativitdt der
Wissenschaften bestritten. Damit sind natiirlich nicht Quines Normativititspro-
bleme gelost (siehe den dritten und vierten Aufsatz in diesem Buch und Sukopp
2006, Kapitel 4.2.2.2).

Wir skizzieren, wie Larry Laudan Normen auffasst. Sein Konzept ist heftig
kritisiert worden, ist aber trotzdem ein guter Ausgangspunkt, aus naturalisti-
scher Sicht den Gebrauch von Normen zu verteidigen.

Laudan versteht seinen normativen Naturalismus als Metaepistemologie oder
genauer als Metamethodologie (Laudan 1996, S. 173). Die Metamethodologie



140 2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen?

enthdlt Vorschldge, wie methodologische Regeln, oder Regeln der Rechtferti-
gung wissenschaftlichen Vorgehens, ihrerseits gerechtfertigt werden konnen.

I have argued that methodological rules of the customary sort (e.g. ‘avoid ad hoc
hypotheses’, ‘prefer theories that make surprising predictions’) are neither mere
conventions — as Popper and Lakatos generally held — nor intuitively self-certify-
ing (as rule intuitionists would have it). (Laudan 1996, S. 173)

Stattdessen argumentiert Laudan, dass methodologische Thesen dhnlich wie
Thesen einer (empirischen) Wissenschaft getestet werden. Die Naturalisierung
der Wissenschaftstheorie kann unter Beibehaltung eines praskriptiven Anteils
vorangetrieben werden. Laudan hat in Kiirze so argumentiert (1996, S. 156f.):

e Normative Regeln der Erkenntnistheorie sollten am besten als hypothetische
Imperative konstruiert werden, die Mittel und Zwecke bzw. Ziele verbinden.

e Dice Zuverlassigkeit solcher klugen Imperative hingen von bestimmten em-
pirischen Anspriichen an die Verbindungen von Mitteln und Zwecken ab.

e Dementsprechend sind empirische Informationen dringend erwiinscht, die
Auskunft geben, ob die diversen epistemischen Mittel die verschiedenen
epistemischen Ziele fordern. So konnen wir die Korrektheit epistemischer
Regeln beurteilen.

e So konstruierte angemessene bzw. korrekte epistemische Normen oder Re-
geln sind auf Theorien gegriindet, die forschungsleitend sind. Solche Re-
geln haben die gleiche Funktion in einem System des Wissens wie andere
Theorien (z. B. wissenschaftliche Theorien selbst). Um diese Parallele zwi-
schen epistemischen Regeln und wissenschaftlichen Theorien zu unterstrei-
chen, hat Laudan dafiir argumentiert, dass die Regeln, die die Theoriewahl
bestimmen, sich in der gleichen Weise bei verdndertem Wissensstand dndern
und evolvieren, wie das bei wissenschaftlichen Theorien der Fall ist.

e Deshalb sind epistemische Regeln oder Doktrinen fallible Postulate oder
Vermutungen, die als gleichwertig im Vergleich mit allen anderen Elemen-

ten wissenschaftlicher Erkenntnis angesehen werden. "



2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen berticksichtigen? 141

Zunichst scheint es, als biete Laudan wenig aufregende methodologische Re-
geln an (Laudan 1996, S. 131f.):

e Schlage nur falsifizierbare Theorien vor!

e Vermeide Ad-hoc-Anderungen!

e Bevorzuge Theorien, die iiberraschende Vorhersagen machen, am besten
solche, deren Vorhersagen schon eingetroffen sind, gegentiber Theorien, die
erkliaren, was wir ohnehin schon wissen!

e Benutze Doppel-Blind-Versuche, wenn es um Experimente in der Human-
forschung geht!

e Widerlege Theorien, denen Analogien zu erfolgreichen Theorien aus ande-

ren Bereichen fehlen!

Vermeide Theorien, die nicht beobachtbare Entititen postulieren!

Benutze kontrollierte Experimente, um kausale Hypothesen zu testen!

Verwerfe inkonsistente Theorien!

Bevorzuge einfache Theorien gegeniiber komplexen!

Akzeptiere eine neue Theorie nur, wenn sie alle Erfolge ihrer Vorgingerin

(auch) erklaren kann!

Laudan schligt vor, Regeln nicht wie eben als kategorische Imperative, son-
dern als hypothetische Imperative zu formulieren: ,,Jemand sollte x tun® heif3t
dann: ,,Falls jemandes Ziel y ist, dann sollte er x tun.“ Alle Regeln konnen als
hypothetische Imperative formuliert werden und diese verbinden eine verlangte
bzw. erwiinschte Handlung mit einem Ziel oder Zweck.

Ein Problem Laudans besteht darin, die Ziele der Wissenschaft innerhalb ei-
ner ,.konsequent naturalistischen Konzeption* (Liitge, Internet, S. 69) anzuge-
ben. Laudan braucht nach Philipp Kitcher normative “commitments”. Laudan
spricht iiber Kriterien, die diese Ziele geniigen miissen. Dazu zdhlen interne
Konsistenz und andere Kriterien der traditionellen Wissenschaftstheorie. Auch
Philipp Kitcher hat das Problem, wie man von ,individuellen zu Konsens-
Verfahrensweisen* (Liitge Internet, S. 70) gelangt. Er skizziert wissenschaftli-

chen Fortschritt, indem er practices'' der Wissenschaftler nennt, die aus mehre-



142 2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen?

ren Elementen bestehen, die miteinander anhand dieser Elemente verglichen
werden konnen. Wir diskutieren lediglich einen Einwand von Harvey Siegel.

Laudan schlidgt sowohl ein Kriterium zur Auswahl methodologischer Regeln
vor und er schldgt einige Prinzipien zur Bewertung kognitiver Ziele vor. Das
Unternehmen nennt er insgesamt normativen Naturalismus. Der Ansatz ist natu-
ralistisch, weil er Wissenschaft und Philosophie als umfangsgleich ansieht. Er
ist normativ, weil er entgegen vielen anderen Formen des Naturalismus metho-
dologische Ratschldge und Anweisungen gibt (Laudan 1996, S. 173).

Harvey Siegel bezweifelt, dass Laudans normativer Naturalismus das leisten

kann, was er zu leisten beansprucht. Seine Strategie sieht so aus:

1. Die Theorie instrumenteller Rationalitdt, die Laudans Naturalismus zu Grun-
de liegt, hat keinen oder nur wenig Einfluss auf erkenntnistheoretische Frau-
gestellungen.

2. Laudans Apparat zur Bewertung von Zielen ist als Axiologie einer Erkennt-
nistheorie ungeeignet, weil sie auf bestimmten Ergebnissen einer blof3 in-

strumentellen Theorie der Rationalitit beruht.

It is important to emphasise at the outset that normative naturalism is a metae-
pistemology or, more narrowly, a metamethodology. It proposes to tell us how
justification rules or methodological rules can themselves be justified or warran-
ted. I have argued that methodological rules of the customary sort (e.g. ‘avoid ad
hoc hypotheses’, ‘prefer theories that make surprising predictions’) are neither
mere conventions — as Popper and Lakatos generally held — nor intuitively self-
certifying (as rule intuitionists would have it). (Laudan 1996, S. 173)

Laudan rdumt ein, dass der bloBe Vorschlag eines Ansatzes, der eine instru-
mentelle Auffassung von Rationalitét hat, nicht neu ist. Siegel ist davon unbe-
eindruckt.

Die meisten der Siegelschen Einwinde laufen darauf hinaus, dass instrumen-
telle Rationalitét, von der Siegel zu Recht sagt, dass Laudan einer ihrer Befiir-
worter ist, und erkenntnistheoretische Rationalitdt, grundsdtzlich verschiedene

Dinge sind. Laudans Erwiderungen umfassen drei Punkte.



2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen? 143

Siegel unterschitzt die Moglichkeiten instrumenteller Rationalitit.

2. Siegel iibersieht, dass epistemische Rationalitdt eine Spezies der Gattung in-
strumenteller Rationalitét ist.

3. Siegel versdumt es, dem zentralen Punkt jeder Meta-Erkenntnistheorie ins
Auge zu sehen.

Absolutely central to Siegel’s critique of my analysis is his claim that there is
something called epistemic rationality or epistemic justification that stands out-
side the analysis of ends/means connections that I have offered as a way of un-
packing the status of rules. (Laudan 1996, S. 174)

Laudans Analyse von Siegels Unterscheidung epistemischer und instrumen-
teller Rationalitdt ergibt, dass Siegel mit epistemischer Rechtfertigung etwas
meint, das den Mittel/Ziel-Relationen Laudans sehr dhnlich ist. An einer Stelle
beschreibt Siegel ndmlich das, was er epistemische Rechtfertigung nennt (Sie-
gel, zitiert nach Laudan 1996, S. 175):

The justification of methodological rules proceeds in accordance with relevant
epistemic principles: [...] the principle might be something like ‘A methodologi-
cal rule is justified insofar as it maximizes the likelihood that experimentation
conducted in accordance with it leads to true (or valid) results’.

Das einzige metaerkenntnistheoretische Selektionskriterium verdeutlicht, wie
eine Mittel/Ziel-Analyse den Rahmen fiir eine epistemische Analyse methodo-
logischer Regeln liefert. Rechtfertigung ist selbst ein relationales Konzept. Es
gibt keine kohidrente Bedeutung von epistemischer oder sonstiger Bedeutung,
ebenso wie es sinnlos ist, eine erwdagende Handlung als rational oder gerecht-
fertigt zu bezeichnen, ohne ein Ziel anzugeben, das wir erreichen wollen. Eine
erwiagende Handlung ist also in Bezug auf ein Ziel rational oder gerechtfertigt.
Das ist eine zentrale Voraussetzung instrumenteller Rationalitit und des norma-
tiven Naturalismus.

Siegel versucht anhand von Beispielen, den Unterschied zwischen instrumen-
teller und epistemischer Rationalitit zu erkldren. Nehmen wir an, ein Wissen-

schaftler hat ein Ziel, dass weniger epistemisch als vielmehr nichtepistemisch



144 2.4 Konnen wir Naturalisten sein und Normen angemessen beriicksichtigen?

ist. Solche Ziele betreffen z. B. die Effizienz der Forschung (siehe Peirce oder
Mach).

Laudan wendet ein, dass verschiedene Zeile natiirlich verschiedener Mittel zu
ihrer Erreichen bediirfen. Es ist noch kein Argument gegen die instrumentelle
Auffassung der Rationalitit, wenn Siegel sagt, die Befolgung einer Regel befor-

dere ein Ziel, aber nicht notwendig ein anderes Ziel.

I dare say that Siegel and I may differ about how often scientists confront situ-
ations in which their ends are wholly epistemic; Siegel is obviously worried that
my pragmatism may swamp purely epistemic concerns. But those worries are ir-
relevant to the central claim of Siegel’s essay that epistemic rationality and justi-
fication lie wholly outside the realm of ends/means analysis. Epistemic rationali-
ty, no less than any sort of rationality, is a matter of interacting ends and means.
Siegel’s own analysis implicitly reveals that fact, and he has offered no account
of epistemic justification that dispenses with ends/means determinations. (Laudan
1996, S. 176)

Im Kern dreht sich die Auseinandersetzung einmal mehr um den Status ratio-
naler Rechtfertigung. Sind instrumentelle und epistemische Vernunft so ver-
schieden, wie es Siegel annimmt? Ein Naturalist kann guten Gewissens anneh-
men, dass epistemische Rechtfertigung eine besondere Spezies innerhalb der
Art instrumenteller Rationalitit ist (siehe auch Kelly 2003).

Mit diesen abschlieBenden Bemerkungen haben wir das ungeloste Problem
umrissen, wie man Normen beriicksichtigen kann, wenn Wissenschaft und Phi-
losophie aus einem Stiick Holz geschnitzt sind. Es diirfte klar sein, dass dieses
Bild kaum durchgehalten werden kann, wenn wir Erkenntnistheorie treiben. Un-
l6sbar ist das Problem des Status und der Verwendung von Normen fiir einen
Naturalisten nicht. Allerdings gibt es hier wie andernorts viel Arbeit zu tun, so-

wohl fiir Naturalisten als auch fiir ihre Gegner.



Anmerkungen 145

Anmerkungen

2

Ist ein unendlich langgezogener Goldfaden mit endlicher Masse denkbar? Er ist naturgesetz-
lich unmoglich. Vieles, was naturgesetzlich unmdglich ist, konnen wir trotzdem denken. In
Gedankenexperimenten oder Science-fiction-Szenarien konnen wir gegen Naturgesetze ver-
stoBen und uns vorstellen, in einem Raumschiff mit Uberlichtgeschwindigkeit durch das
Universum zu fliegen.

Wenn wir uns einen Goldfaden als Kette von Goldatomen vorstellen und einen Faden als et-
was definieren, was mindestens eine Dicke eines Goldatomes hat, dann ist es nicht denkbar,
dass wir ein endlich schweres Goldstiick zu einem unendlich langen Faden ziehen.

Ein methodologischer Naturalismus ist empirisch belegt (siche auch Sukopp 2006, Kapitel
2.5.2.2 und Hedrich 1998, S. 249): ,,In der Lokalisierbarkeit zerebraler Funktionen findet die
methodologische Ausgangsbasis der Neuro-Epistemologie eine Bestdtigung: Die empiri-
schen Indizien, die eine partielle Lokalisierung zerebraler Funktionen belegen und damit die
Anbindung kognitiv-mentaler Prozesse an die materiale Struktur des Gehirns, stiitzen mittel-

bar den methodologisch ausgerichteten Naturalismus des gewéhlten Ansatzes.*

Hier ist unser methodologischer Naturalismus liberal. Textkritik, Hermeneutik, Common
Sense, logische Analyse, Metareflexionen, Befragungen von Praktikern, Begriffskldarungen,
Brainstorming u. a. konnen helfen, Probleme zu finden und Probleme zu I6sen. Wer wissen
mochte, was literaturwissenschaftliches Wissen ist, der sollte sich Rat von Literaturwissen-
schaftlern holen, literaturwissenschaftliche Methoden zur Kenntnis nehmen, Schriftsteller
befragen etc.

Gemeint ist Willensfreiheit, welche die Moglichkeit des Anderskonnens (Alternativismus),
der Verniinftigkeit (Intelligibilitit) und die Vorstellung der Urheberschaft beinhaltet (siche
Walter 1999).

Wenn sich Maschinen selbst reparieren konnen, wird man das schwer als schadhaften Zirkel

bezeichnen konnen.

Siehe Hedrich (1998, S. 230): Nachdem er fiir eine ,,internalistische Korrektur [einer] exter-

nalistischen Sichtweise* pladiert hat, kommt er zu dem folgenden Schluss:

Aus der Spezifizitit der Struktur und Arbeitsweise unseres Gehirns und unter der plau-
siblen naturalistischen Annahme, dass die Struktur und Arbeitsweise des Gehirns fiir sei-
ne Funktionen hinreichend determiniert sind, ergeben sich spezifischen Einschriankun-
gen der Kapazititen dieses Systems. Die materielle Basis der Kognition und des Erken-
nens beim Menschen ist nicht universell funktional einsetzbar, sondern kontingent deter-



146 Anmerkungen

7

8

Rl

miniert und spezifisch, angepasst an die Bediirfnisse eines biologischen Organismus.
Dies bedeutet aber, wenn man den Naturalismus ernst nimmt — und alles spricht dafiir,
dies zu tun —, gleichermallen spezifische Einschrinkungen in epistemisch relevanten

Funktionen des neuronalen Systems ‘Gehirn’ und in der Reichweite dieser Funktionen.

Siehe dazu auch Pryor 1999; Vollmer 2002; Philstrom, Koskinen, Internet und Sukopp
2005b.

Einige Beispiele sollen geniligen: Wir irren uns leicht, wenn unser sinnlicher Mesokosmos
iiberschritten wird. Sinnesphysiologie sagt uns etwa, wo wir optimal sehen, riechen oder ho-
ren.

Dass wir nicht genauer oder schneller denken konnen liegt z. B. an einigen Kapazitétsgren-
zen unseres Gehirns. Wir konnen grole Datenmengen relativ langsam verarbeiten. Compu-
ter konnen schneller rechnen und genauer rechnen als menschliche Gehirne.

Neurobiologen und andere Neurowissenschaftler sagen uns, wie sich ein Gehirn eines Ama-
teurmusikers vom Gehirn eines Berufsmusikers neuronal unterscheidet. Was Menschen kon-
nen oder nicht kdnnen, hat neuronale Grundlagen, die wir teilweise kennen.

Psychologen sagen voraus, warum wir etwas als schon empfinden. Empirisch-evolutive Er-
klarungen fiir dsthetische Priaferenzen weisen darauf hin, dass dsthetisch Anziehendes tiiber-
lebensdienlich ist. So konnen wir die Vorliebe fiir bestimmte Landschaften, frische Speisen,
symmetrische Gesichter und menschliche wie tierische Phinotypen erkldren (Voland, Gram-
mer 2003).

Zur Debatte um die Rolle von Normen in der Erkenntnistheorie siehe etwa Siegel 1996a und
1996b; Albert 1999; Pryor 2000; Papineau 2003; McNaughton, Rawling 2003; Janvid 2004;
Sukopp 2005Db; fiir unsere Zwecke reicht eine Skizze der Laudan-Debatte, in der neben Lau-
dan (1987 und 1996), Knowles (2002), Doppelt, Kitcher, Leplin, Rosenberg u. a. eine wich-
tige Rolle spielen.

" Wenn dieses Bild der Wissenschaft zutrifft, dann gibt es weniger Raum fiir Relativismus

und Unterbestimmtheit, als beispielsweise Kuhn oder Feyerabend annehmen (Liitge, Inter-
net, S. 70). In Laudans Sicht werden Anomalien meist ernst genommen, Wissenschaftler,
die unterschiedlichen Paradigmen anhédngen konnen sich trotzdem verstidndigen und Theori-
en konnen anhand unabhéngig gewonnener Daten {iberpriift werden. Folglich hingt Wissen-
schaft weniger von sozialen oder anderen externen Faktoren ab als die oben genannten Kuhn

und Feyerabend meinen.

" Christoph Liitge (Internet, S. 70) macht folgende wissenschaftliche “practices” (Kitcher)

aus. Sie beschreiben zusammengenommen, was Wissenschaftler tun und was Wissenschaft

als Unternehmen auszeichnet.



Anmerkungen 147

,»1) Die Sprache des Wissenschaftlers oder der Gruppe.

2) Die signifikanten Probleme, die der Wissenschaftler auf seinem Gebiet vorfindet.

3) Die Aussagen, die der Wissenschaftler als ‘Stand der Forschung’ auf seinem Gebiet
akzeptiert.

4) Die Erklarungsmuster (‘explanatory schemata’ [...], die der Wissenschaftler als zu-
lassig fiir sein Gebiet ansieht).

5) Kriterien zur Identifizierung von wissenschaftlichen Autoritéten.

6) Das experimentelle Wissen des Fachgebiets.

7) Methodologische Prinzipien und Musterbeispiele.*



148 Bibliographie

Bibliographie

Albert, Hans (1999): Die Wertfreiheitsproblematik und der normative Hinter-
grund der Wissenschaften. In: Gadenne, Volker; Vivintin, Aldo (Hg.): Wis-
senschaftsphilosophie. Freiburg: Alber (Alber-Texte Philosophie Bd. 5), S.
167-182.

Almeder, Robert (1998): Harmless Naturalism: the limits of Science and the
Nature of philosophy. Chicago; La Salle: Open Court.

Beckermann, Angar; Seeball, Gottfried; Tetens, Holm; Vollmer, Gerhard
(2005): Willensfreiheit: Greifen die Argumente der Hirnforscher zu kurz?
Stellungnahmen von Ansgar Beckermann, Gottfried Seebal, Holm Tetens
und Gerhard Vollmer. In: Information Philosophie 1, S. 58-68.

Bunge, Mario; Mahner, Martin (2004): Uber die Natur der Dinge. Materialis-
mus und Wissenschaft. Stuttgart: Hirzel.

Hedrich, Reiner (1998): Erkenntnis und Gehirn : Realitit und phdnomenale
Welten innerhalb einer naturalistisch-synthetischen Erkenntnistheorie. Pader-
born [u. a.]: Schoningh.

Janich, Peter (2000): Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einfiihrung.
Miinchen: Beck (Beck’sche Reihe; Bd. 1376).

Janvid, Mikael (2004): Epistemological Naturalism and the Normativity objec-
tion or from normativity to constitutivity. In: Erkenntnis 60, p. 35-49.

Kanitscheider, Bernulf (1986): Soziobiologie und Ethik. In: Braun, E. (Hg.):
Wissenschaft und Erkenntnis. Bern, Frankfurt am Main: Lang, S. 81-116.

Keil, Geert (1993): Kritik des Naturalismus. Berlin; New York: De Gruyter.

Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert (Hg.) (2000a): Naturalismus: Philosophi-
sche Beitrdge. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Keil, Geert; Schniddelbach, Herbert (2000b): Naturalismus. In: dieselben (Hg.):
Naturalismus: Philosophische Probleme. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-
45.

Kelly, T. (2003): Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique.
In: Philosophy and Phenomenological Research Vol. LXVI, No. 3, May (sie-



Bibliographie 149

he auch http://www.nd.edu/~tkelly6/PPR1.htm, 31 Seiten, Version vom
3.5.2005).
Knowles, Jonathan (2002): What’s really wrong with Laudan’s normative natu-

ralism. In: International Studies in the Philosophy of Science 16, 2, p. 171-
186.

Kornblith, Hilary (1994): Introduction: What is Naturalistic Epistemology? In:
Kornblith, Hilary (ed.): Naturalizing epistemology. Cambridge; London: MIT
Press, p. 1-14.

Kornblith, Hilary (1995): Naturalistic Epistemology and Its Critics. In: Philo-
sophical Topics 23 (1), p. 237-255.

Kornblith, Hilary (2002): Knowledge and Its Place in Nature. Oxford: Oxford
university Press.

Laudan, Larry (1987): Progress or Rationality? The Prospects for Normative
Naturalism. In: American Philosophical Quarterly 24, 1, p. 19-31.

Laudan, Larry (1996): Beyond Positivism and Relativism : theory, method and
evidence. Boulder, Colorado: Westview.

Loffler, Winfried (1999): Naturalisierungsprogramme und ihre methodologi-
schen Grenzen. In: Quitterer, Josef; Runggaldier, Edmund (Hg.): Der neue
Naturalismus — eine Herausforderung an das christliche Menschenbild. Stutt-
gart; Berlin; K6ln: Kohlhammer, S. 30-76.

Loffler, Winfried (2005): Evolutiondre Ethik und Erkenntnistheorie: Methodo-
logische Voraussetzungen. Goebel, Bernd; Hauk, Anna Maria; Kruip, Ger-
hard (Hg.): Probleme des Naturalismus: Philosophische Beitridge. Paderborn:
Mentis, S. 111-125.

Liike, Ulrich (2003): Theologische Bescheidenheit? Kritische Anfragen an das
naturalistische Weltbild. In: Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit.
Was Theologen und Naturalisten voneinander lernen konnen. Freiburg 1. Br.:
Tagungsberichte der Katholischen Akademie der Erzdiozese Freiburg 2003,
S. 127-148.

Liitge, Christoph: Das Normativititsproblem in der naturalistischen Wissen-
schaftstheorie (www.gap-im-netz.de/gap4konf/Proceedings4/pdf/, Version
vom 5.7.2003).




150 Bibliographie

McNaughton, David; Rawling, Peirs (2003): Naturalism and Normativity I: De-
scriptivism, Normativity and the metaphysics of reasons. In: Proceedings of
the Aristotelian Society 77, p. 23-46.

Papineau, David (2003): Normativity and Judgement. In: Papineau, David: The
roots of reason: philosophical essays, rationality, evolution, and probability.
Oxford: Oxford University Press, p. 6-38.

Philstrom, Sami; Koskinen, Heikki J.: Philosophical and Empirical Knowledge
in the Program of Naturalism (http://www.valt.helsinki.fi/kfil/-matti/koskin-
en.pdf, 44 Seiten, Version vom 15.9.2004).

Pryor, James (2001): Highlights of recent epistemology. In: The British Journal
for the Philosophy of Science. 52, p. 95-124.

Putnam, Hilary (2004): The Content and Appeal of “Naturalism”. In: De Caro,
Mario; Macarthur, David (ed.): Naturalism in Question. Harvard: Harvard
University Press, p. 59-70.

Roth, Gerhard (2004): Das Problem der Willensfreiheit. Die empirischen Be-
funde. In: Information Philosophie 5, S. 14-21.

Searle, John R. (1997): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Zur Ontologie sozialer Tatsachen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Siegel, Harvey (1996a): Naturalism and the Abandonment of Normativity. In:
O'Donohue, William; Kitchener, Richard (ed.): The Philosophy of Psycholo-
gy. London: Sage, p. 4-18.

Siegel, Harvey (1996b): Naturalism, Instrumental Rationality and the Norma-
tivity of Epistemology Naturalism. In: ProtoSociology 8, p. 97-110.

Siegel, Harvey: What is Naturalism? (Response to Ellett and Ericson)
(http://www.ed.uiuc.edu/EPS/PES-yearbook/1998/siegel.html, 4 Seiten, Ver-
sion vom 12.12.2003).

Sukopp, Thomas (2005a): Wie hingen Liebe, Tod und Teufel zusammen? Illu-

sionen, Hirntodkriterium und eine vorchristliche Erfindung. In: Aufklarung
und Kritik 12, 1, S. 169-197.

Sukopp, Thomas (2005b): Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahr-
heit, Normativitit und die Rolle der Evolution. In: prima philosophia 18, 2, S.
133-148.



Bibliographie 151

Vollmer, Gerhard (1985; *2003): Was konnen wir wissen? Band 1: Die Natur
der Erkenntnis. Beitrdge zur Evolutiondren Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hir-
zel.

Vollmer, Gerhard (1994): Was ist Naturalismus? Zwolf Thesen zur Begriffs-
verscharfung. In Logos, N.F. 1, S. 200-219. Erweitert: Geht es iiberall in der
Welt mit rechten Dingen zu? Thesen und Bekenntnisse zum Naturalismus. In:
Isak, Rainer (Hg.): Kosmische Bescheidenheit. Was Theologen und Natura-
listen voneinander lernen konnen. Freiburg i. Br.: Tagungsberichte der Ka-
tholischen Akademie der Erzdiozese Freiburg 2003, S. 11-40.

Vollmer, Gerhard (*2002): Evolutiondre Erkenntnistheorie. Stuttgart: Hirzel.

Walter, Henrik (?1999): Neurophilosophie der Willensfreiheit. Von libertari-
schen Illusionen zum Konzept natiirlicher Autonomie. Paderborn: Mentis.

Willaschek, Marcus (Hg.) (2000): Realismus. Paderborn [u. a.]: Schoningh.






Namenverzeichnis

Albert 146

Almeder 6, 35, 79f., 90f., 96, 102,
112f.,, 1191f.,, 125, 134, 139
Armstrong 26

Ayer 25

Bealer 1241t
Beckermann 31, 131
Blumenberg 12f.
Boghossian 125
BonJour 24, 83, 102
Bradie 90, 102
Breidbach 97, 100, 104
Bunge 94f., 130

Campbell 69, 71, 91f., 102
Carnap 50

Cavalieri 125

Churchland 122

Darwin 4, 64, 701f., 83, 90ft., 102f.,
110f.

Davidson 111

Dennett 96, 111

Descartes 24, 113,119

Devitt 124

Dewey 46, 61, 115

Doppelt 146

Dretske 24

Feyerabend 20f., 41, 98, 104, 146

153

Flonta 23, 76
Follesdal 45

Galiler 21, 98

Gibson 85, 93

Giere 122,125

Gochet 45, 73, 91f.

Goebel, Bernd 9, 12, 19, 26, 34f., 37
Goebel, Rainer 19

Goldman 24, 117f.

Grundmann 9, 23ff., 38

Habermas 35

Hahn 7, 45, 56, 67, 85, 89
Harman 111

Hartmann 12, 35,77, 79, 96, 104,
112

Hauk 9, 34

Hedrich 29, 31, 39, 132, 145
Hegel 35

Hobbes 15

Holbach 15

Hook 39

Hookway 112

Hume 15, 25, 49, 80, 102, 113, 119,
121

Janich 15,19, 21 55f., 79, 81, 112,
136
Janvid 146



154

Kanitscheider 26f., 138

Kant 35, 37, 64f., 69f., 74, 93, 131,
134

Keil 7,9, 11f,, 15ff.,, 19, 27f., 30,
34ff., 391ft., 77, 80ff., 94, 96, 98ft.,
133f.

Kelly 144

Ketchum 123

Kitcher 124, 141

Knowles 146

Koppelberg 9f., 15, 23ff., 29f., 38,
59

Kornblith 9f., 22, 24, 79, 84f., 90,
1091f., 116, 118f., 122, 124, 134
Koskinen 45, 56, 146

Kruip 9, 34

Kuhn 20, 146

La Mettrie 15
Lammenranta 112

Lange 12, 35,77,79, 96, 104, 112
Laudan 28, 55, 139ff., 146
Lauener 7, 45

Lee 71, 83,93, 103
Leplin 146

Lewontin 102

Locke 24f.

Loffler 47, 55, 98, 137f.
Lorenz 69, 92

Liike 12ff., 17, 59, 86, 133
Litge 139, 141, 146
Lycan 125

Maddy 45, 56
Mahner 59, 94f., 130
Marx 13
McNaughton 146
Meixner 103f.
Moser 96

Munz 102

Neurath 30, 54, 83, 95, 101, 103,
113f.

Newton 114, 131

Nisbett 118

Papineau 146

Pauen 96f., 100

Philstrom 45, 56, 146

Popper 20, 37, 66ft., 79, 891., 94,
102, 140, 142

Pryor 146

Putnam 35, 96, 125, 133

Quine 12, 16, 18, 24, 291, 32f., 36f.,
451f., 591f., 65ft., 761f., 89ff., 1071f.,
11911, 124ff., 133f,, 136f., 139
Quitterer 59

Rawling 146
Riedl 69,92, 102
Rorty 35, 40
Rosenberg 146
Ross 118

Roth 96f., 100, 131



Runggaldier 59, 86
Ryder 45

Sagal 5, 50, 55, 83, 112ff.,, 124
Schantz 24, 38

Schildknecht 24, 38

Schilpp 7, 45, 67, 85, 89
Schlick 25

Schnidelbach 9, 12, 151f., 34, 391f.,
77, 80f., 96, 98, 133f.

Searle 135

Seeball 131

Seel 10

Seibold 11

Sellars 11, 16, 191., 26, 134
Shakespeare 21

Siegel 125, 1421f., 146
Singer..125

Sosa 5, 79f.,, 112

Spohn 24, 67, 83, 89, 102
Stegmiiller 103

Stich 29, 39, 59, 102

Stroud 6, 45, 120f.

155

Sukopp 7, 15,17, 25, 29, 45, 47, 49,
77,129, 133ff., 138f., 145f.

Tetens 131
Thompson 15,17

Ullian 67, 90

Vollmer 4, 7, 91, 37, 59, 63ft., 721t.,
76,90, 92,97, 102f., 108, 131, 134f,,
146

Walter 145

Wendel 14

Wetz 26f.

Wieland 12, 38
Willaschek 24, 38, 135
Williams 24

Wilson 102

Wrenn 60

Yandell 96
Yilmaz 71, 91



In diesem Sammelband zur Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie des
wohl bedeutendsten analytischen Philosophen des 20. Jahrhunderts geht
es Thomas Sukopp zunidchst um eine Standortbestimmung verschiedener
Naturalismen (Aufsatz 1). Zweitens bietet Sukopp eine kurze und iiber-
sichtliche Einfithrung in die schwierige Philosophie Quines (Aufsatz 2).
Drittens findet der Leser eine verstédndliche Quine-Kritik (Aufsédtze 3-5).
Diese innernaturalistische Kritik des Naturalismus ist doppelt wertvoll.
Einmal wird deutlich, wie grofl die Bandbreite naturalistischer Positionen
ist. Auflerdem werden Naturalisten vielleicht auf Schwéichen Quines
aufmerksam, die bisher weniger beachtet wurden, z. B. das problematische
Verhéltnis von Ontologie und Erkenntnistheorie. Sowohl Nichtnaturalisten
als auch Naturalisten profitieren von einer gerafften und iibersichtlichen
Darstellung der wichtigsten Argumente gegen Quines radikalen Naturalis-
mus. Gerade weil Sukopp nicht verhehlt, dass er zum Naturalismus neigt,
ist seine innernaturalistische Kritik wertvoll. Viertens formuliert der Autor
mit diesem Riistzeug einen Naturalismus, der gegen antinaturalistische
Kritik recht gut gewappnet ist (Aufsatz 6).

Aus dem Inhalt:

e Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger Versu-
che, Ordnung zu schaffen

e Quines Erkenntnistheorie im Uberblick

e Gemifigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers Evolu-
tiondre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich

e Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativitéat
und die Rolle der Evolution

e Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Auf-
gabe der Philosophie?

e Naturalismus, den ich meine: eine Skizze

ISBN 3-8325-1229-2 Logos Verlag Berlin



	Was ist Naturalismus in der Erkenntnistheorie? Kritik einiger Versuche, Ordnung zu schaffen 
	1 Philosophischer Naturalismus 
	2 Naturalismen: Vielfalt und Begriffsökonomie 
	2.1 Von Strohmännern und anderem Missbrauch 
	2.2 Naturalismus: Abgrenzungen 
	2.3 Naturalismus: Weltanschauung oder Hymne auf die Naturwissenschaften? 
	
	2.3.1 Naturalismus als Weltanschauung 
	2.3.2 Nicht jeder Naturalismus ist weltanschaulich belastet 


	2.4 Naturalismus: Anschluss an traditionelle Erkenntnistheorie? 
	2.5 Ebenen: Ontologischer (metaphysischer), methodologischer und epistemischer Naturalismus 
	
	2.5.1 Ontologischer Naturalismus 
	2.5.2 Methodologischer Naturalismus 
	2.5.3 Epistemologischer Naturalismus 


	3 Zusammenfassung: Worauf sich der Naturalismus verpflichtet 
	3.1 Verpflichtungen eines Naturalisten 
	3.2 Der methodologische Naturalismus muss nicht scheitern 
	Bibliographie 

	Quines Erkenntnistheorie im Überblick 
	1 Quine über seine Erkenntnistheorie 
	2 Normatives in der Erkenntnistheorie? 
	3 Die Aufgabe der Erkenntnistheorie 
	4 Das Verhältnis von Psychologie und Erkenntnistheorie 
	5 Zusammenfassung: Quine auf einen Blick 
	Bibliographie 

	Gemäßigter und radikaler Naturalismus im Einsatz: Vollmers Evolutionäre Erkenntnistheorie und Quine im Vergleich 
	1 Quines Naturalisierte Erkenntnistheorie 
	2 Die Evolutionäre Erkenntnistheorie Vollmers 
	3 Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre Erkenntnistheorie: Gemeinsamkeiten und Unterschiede 
	3.1 Naturalismus als Programm 
	
	3.1.1 Gemeinsamkeiten 
	3.1.2 Unterschiede 


	3.2 Ziel der Erkenntnis (Wissenschaft) 
	
	3.2.1 Gemeinsamkeiten 
	3.2.2 Unterschiede 


	3.3 Relevanz angeborener Erkenntnisstrukturen 
	
	3.3.1 Gemeinsamkeiten 
	3.3.2 Unterschiede 


	3.4 Darwins Evolutionstheorie 
	
	3.4.1 Gemeinsamkeiten 
	3.4.2 Unterschiede 
	3.4.3 Der Vorwurf der Zirkularität 


	4 Tabelle: Naturalisierte Erkenntnistheorie und Evolutionäre Erkenntnistheorie im Überblick 
	5 Argumente: Gegen Quine und gegen die Evolutionäre Erkenntnistheorie? 
	5.1 Argumente, die gegen die Naturalisierte Erkenntnistheorie und die Evolutionäre Erkenntnistheorie gerichtet sind 
	5.2 Radikaler Naturalismus: Against Quine 
	
	5.2.1 Quines Aufgabe der Philosophie und Selbstwidersprüchlichkeiten 
	5.2.2 Quines Holismus: Harte Schale, weicher Kern? 


	Bibliographie 

	Against Quine? Probleme eines Naturalisten: Wahrheit, Normativität und die Rolle der Evolution 
	1 Quine und der kritische Rationalismus 
	2 Welche Rolle spielt die Evolutionstheorie in Quines Erkenntnistheorie? 
	3 Probleme: Redundanztheorie der Wahrheit, Normativität und die Rolle von Evolution 
	3.1 Quines Ideal der Wahrheitssuche 
	3.2 Quine: Wissenschaft ist keinem überwissenschaftlichen Tribunal verantwortlich 
	3.3 Inkonsistenz ante portas: Quines Normativitätsprobleme 
	
	3.3.1 Normen als Teil einer Technologie der Erkenntnis 
	3.3.2 Against Quine: Welche Normen brauchen Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker? 


	3.4 Warum ist Quines Verständnis von Evolution problematisch? 
	4 Zusammenfassung 
	Bibliographie 

	Zur Metaphilosophie Quines: Ist die Aufgabe der Philosophie die Aufgabe der Philosophie? 
	1 Warum ein Naturalismus revidierbar sein sollte 
	2 Ersetzungsthese: Verteidigung und Kritik 
	2.1 Argumente für die Ersetzungsthese 
	2.2 Kritik der Ersetzungsthese 
	
	2.2.1 Ernest Sosa: Quine ist inkohärent 
	2.2.2 Sagals Quine-Kritik: Was Philosophen wirklich tun 


	3 Warum Erkenntnistheorie nicht empirische Psychologie ist 
	3.1 Die Autonomie der Erkenntnistheorie 
	3.2 Psychologismus 
	
	3.2.1 Verteidigung der Ersetzungsthese: Antiskeptizismus und “ballpark-psychologism” 
	3.2.2 Quines Argument für die Einbettung von Erkenntnistheorie in Psychologie 


	3.3 Wider die Ersetzungsthese: Stroud und Almeder 
	
	3.3.1 Barry Stroud: Quine ist inkonsistent, weil er Rechtfertigungen für sinnvoll hält 
	3.3.2 Robert Almeder: Quine ist inkohärent, weil er ein philosophisches Argument benutzt 

	3.4 Das letzte Wort: Verteidigung der Ersetzungsthese Quines 

	Bibliographie 

	Naturalismus, den ich meine: eine Skizze 
	1 Welchen Naturalismus vertrete ich? 
	2 Ungelöste Probleme und mögliche Einwände 
	2.1 Naturalismus ohne Strohmann 
	2.2 Das Schweigen von „Natur“ 
	2.3 Aufgabe der Philosophie 
	2.4 Können wir Naturalisten sein und Normen angemessen berücksichtigen? 


	Bibliographie 
	Namenverzeichnis 

