
A R N O S C H M I D T

DAS ELEND DES LOGOS
– ANTIKE PHILOSOPHIE NACH ARISTOTELES –

MIT RADIERUNGEN

VON ERNST MAROW

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1007

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1007


Arno Schmidt

Das Elend des Logos

� antike Philosophie nach Aristoteles �

(360 v. Chr. � 500 n. Chr.)

mit Radierungen von Ernst Marow

λογος



Bibliogra�sche Information Der Deutschen Bibliothek:
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliogra�e; detaillierte bibliogra�sche
Daten sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlag, Satz & Layout: Nicole Puder

©Copyright Logos Verlag Berlin 2005

Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-8325-1007-9

Logos Verlag Berlin

Comeniushof � Gubener Str. 47

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

http://www.logos-verlag.de



discipulis

vivis

mortuis

vivis





Inhaltsverzeichnis

A VORWORT 7

1. Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

2. Handreichung für die Lektüre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

B EINFÜHRUNG 11

1. Hellenismus � oder: Geist und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . 11

2. Hellenismus � allgemeine Charakteristik . . . . . . . . . . . . . . 14

C PHILOSOPHENUND PHILOSOPHENSCHULENDERGRIE-
CHEN 33

1. Skepsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

a) Allgemeine Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

b) Skepsis und platonische Akademie . . . . . . . . . . . . . . . . 43

2. EPIKUR . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

a) Leben und Scha�en . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

b) Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Physik, Seele, Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

Kanonik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68

Lebenspraxis, Bildung, Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . 72

3. Die Schule der STOA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

a) Epochen und Gestalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

b) KLEANTHES: Ethik, Wissen und Welt . . . . . . . . . . . . . 85

D GRIECHENLAND IN ROM 103

1. Das Vermittlungsproblem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

a) die Vermittler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

MARCUS TULLIUS CICERO . . . . . . . . . . . . . . . . . 106

5



Inhaltsverzeichnis

LUKREZ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

2. Die Entwicklung des PERIPATOS . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

a) ANDRONIKOS, BOETHOS, NIKOLAOS . . . . . . . . . . . 122

b) Pseudo-ARISTOTELES: Über die Welt . . . . . . . . . . . . . 125

c) HERMINOS, PTOLEMAIOS, GALENOS, ALEXANDROS . 134

3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom . . . . . . . . 141

a) SENECA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

b) MARK AUREL . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

4. Griechische Philosophie und jüdische Theologie . . . . . . . . . . 148

a) PHILO IUDAEUS (ALEXANDRINUS) . . . . . . . . . . . . . 148

5. Der Platonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166

a) Der mittlere Platonismus: PLUTARCHOS, NUMENIOS . . . 166

b) Der Neuplatonismus: PLOTIN . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

c) Schulen und Gestalten des Neuplatonismus . . . . . . . . . . . 184

PORPHYRIOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

IAMBLICHOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

PROKLOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188

d) Neuplatonismus in Alexandria . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

e) Neuplatonismus in Pergamon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

f) Neuplatonismus im Westen: BOETHIUS . . . . . . . . . . . . 197

E ANHANG 205

1. Werke und Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

2. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211

a) Namen; Personen, Gottheiten, geographische Bezeichnungen . 211

b) Fachausdrücke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

c) Sachindex . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244

6



A VORWORT

1. Vorbemerkung

Das vorliegende Büchlein möchte einen Weg weisen, den man beschreiten
kann, wenn man sich mit der spätantiken Philosophie beschäftigen möchte.
Wie bei vielen Wanderungen werden wir auch hier auf ständig wechselnde und
oftmals auch ungewohnte Bilder stoÿen. Manchmal bieten sich abseits von
den gewohnten Wegen nur kleine Ausschnitte dem Betrachter dar, manchmal
führt der Weg auch zu Aussichtspunkten, von denen der Blick über eine weite
Landschaft gleitet. Aber ein Wanderführer kann nicht alles bieten und der
Wanderer kann auch nicht alles wahrnehmen.

Manches, vielleicht sogar schon Vertrautes werden der Leser und die Leserin
vermissen, manches wird möglicherweise über�üssig oder ersetzbar erschei-
nen. In aller Regel aber werden sich Hinweise �nden, die begründen und wei-
terführen. Dieses Büchlein als Ganzes ist wiederum aus Vorlesungen an der
Philipps-Universität zu Marburg und anregenden Gesprächen mit Kolleginnen
und Kollegen sowie Studierenden hervorgegangen.

Besonderen Dank möchte ich meinem Sohn Hans-Jörg Schmidt aussprechen.
Er hat mit den Augen des Naturwissenschaftlers diese Darstellung gelesen
und mir zu kürzen und zu präzisieren geholfen.

Zwei Freunden seit den Zeiten des Studiums der alten Sprachen in Halle an
der Saale bin ich zu besonderem Danke verp�ichtet:

Martin Lenz hat wiederum die Entwicklung der Gedanken und ihre sprachliche
Fassung aufmerksam begleitet. Wolfgang Luppe hat mir z.B. bei Kleanthes
und Lukrez wichtige philologische Anregungen gegeben. Wir alle fühlten und
fühlen uns in besonderer Weise der Vermittlung von Gedanken verp�ichtet,
wie sie sich auch in diesem Büchlein �nden.

An vielen Stellen dieser Darstellung geht es um die Entwicklung und Proble-
me des Rechts. Hier war mir Herr Rechtsanwalt Götz Michaelis aus Werne
eine groÿe Hilfe. Das gleiche gilt für Frau stud. phil. Ina Frenzel. Sie hat das
Manuskript kritisch durchgesehen und wertvolle Anregungen gegeben. Frau
Sabine Schlincke danke ich ganz besonders für die Geduld und Schreibarbei-
ten am Manuskript. Letztlich sei dem Verlag gedankt. In diesen wirtschaftlich

7



VORWORT

schwierigen Zeiten ist er das Wagnis eingegangen, eine solche nicht gerade
dem Zeitgeist gerechte Darstellung zu verö�entlichen.

Niemals wunschlos wird ein Autor eine Darstellung wie diese auf den Weg
schicken. Es ist der Wunsch, dass Lesende auf Philosophie stoÿen, die wie ein
Seismograph auf etwas aufmerksam macht, was sich - noch - direkt den Sinnen
verschlieÿt; das Gegenwärtige gerät dann zum Zeichen für Kommendes, Ver-
gangenes kann dann als Zusammenführung von Ende und Anfang verstanden
werden. Das ist die Quelle fortwährender Lebendigkeit.

Unabhängig von diesem Büchlein und künstlerisch ganz eigenständig hat
Ernst Marow wiederum Radierungen komponiert und ins Werk gesetzt, die
am Text eine besondere Lebendigkeit entfalten und ihrerseits für den Text ei-
ne besondere Bedeutung gewinnen. Dieser Parallelismus der Ausdrucksformen
soll einem Gesamtverständnis den Weg bereiten und Lesern und Leserinnen
einen Standort zeigen und zu sich selbst führen.

8



Handreichung für die Lektüre

2. Handreichung für die Lektüre

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man beim
Lesen eines Wortes zugleich weiÿ, auf welcher Silbe es betont wird. Von diesen
Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acutus) verwendet, wie
er sich z.B. bei philósophos, philía oder agathón �ndet.

Dort, wo es aus Gründen der Aussprache oder der Betonung zweckmäÿig
erscheint, tragen lange Vokale einen Balkenstrich wie z.B. das letzte e bei
Perikl	es. Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (� ), liegt die
Betonung auf der Silbe mit dem langen Vokal wie bei Perikl	es. Wenn mehrere
Silben einen langen Vokal haben, �ndet sich zusätzlich ein Balken unter der
betonten Silbe, wie das z.B. bei epist	e

	
m	e (= Wissen) der Fall ist.

Balkenstrich oder acutus �nden sich bei lateinischen Wörtern nur in beson-
deren Fällen und ausnahmsweise.

Bei Namen (von Göttern und Menschen) sowie auch bei geographischen Be-
zeichnungen �nden sich die beiden Zeichen für Länge − und Betonung � nur im
Register beim jeweiligen Stichwort, nicht im laufenden Text. Das Gleiche gilt
für das Verzeichnis der Fremdwörter bzw. Fachausdrücke. Ausnahmen werden
unmittelbar einleuchten wie z.B. die Akzentuierung bzw. das Längenzeichen
bei Eupát	or unter dem Stichwort Mithridát	es.

Die Lebenszeiten vieler Personen können meistens nur näherungsweise ange-
geben werden. Abweichungen bis zu einigen Jahrzehnten sind möglich. Sie
�nden sich in aller Regel nicht im laufenden Text, sondern nur im Register.
Die Lektüre dieses Buches setzt Kenntnisse der alten Sprachen, insbesondere
des Altgriechischen und Lateinischen, nicht voraus. Die ausgewählten Texte
sind ausnahmslos übersetzt; es handelt sich um eigene Übersetzungen, wenn
nichts anderes angegeben ist. Textkritische Erörterungen bleiben hier ausge-
schlossen.

Unvermeidlich ist, dass in diesem Buch Fremdwörter und besondere Fachaus-
drücke verwendet werden. Diese Wörter und Ausdrücke sind am Ende des
Buches im Register [Anhang E 2 b)] erklärt. Das Gleiche gilt für alle Namen
und geographischen Bezeichnungen [Anhang E 2 a)]. In den Sachindex [E 2 c)]
sind vorwiegend wichtige Begri�e aufgenommen. Der Sachindex kann zugleich
Auskunft über die Entwicklung eines Wortes geben.

Abkürzungen sind entweder unmittelbar einleuchtend (z.B.; u.; v. a.; usw.),
oder es wird bei griechischen Autoren das Lexikon von H. G. Liddle/R. Scott
[Oxford 1934 �, Anhang I -V] herangezogen. Sonst sind Abkürzungen ver-
wendet, die �Der Neue Pauly � Enzyklopädie der Antike�, herausgegeben von
HUBERT CANCIK und HELMUT SCHNEIDER, Stuttgart/Weimar 1996 �.,
Band I S. XII �., au�ührt.

Die Vornamen der Buchautoren des deutschsprachigen Raums sind ausnahms-
los ausgeschrieben. Bei den Autoren anderer Sprachräume, v. a. des englischen
Sprachraums, bleibt es bei den von diesen selbst gewählten Abkürzungen.

9



VORWORT

Ich folge den Anregungen aus Rezensionen und führe im Literaturverzeichnis
Werke und Sekundärliteratur zusammen. Wie immer kann es sich nur um eine
kleine Auswahl handeln. Aber jedes Buch ist für seinen Bereich signi�kant
und unter der Fragestellung ausgewählt, ob es sich eignet, eigenes Denken
weiterzuführen.

Aus, wie ich glaube, guten Gründen bin ich der Sitte nicht gefolgt, möglichst
oft und vollständig auf eigene Verö�entlichungen hinzuweisen. Selbstdarstel-
lung ist nicht Anliegen dieser Verö�entlichung.

10



B EINFÜHRUNG

1. Hellenismus � oder: Geist und Politik

Der Gegenstand dieser Darstellung erstreckt sich über zwei geschichtlich be-
deutsame Räume:

Der eine beginnt etwa mit ALEXANDER dem Groÿen (356 � 323 v. Chr.)
und endet im Jahre 30 v. Chr. In diesem Jahre eroberte OCTAVIANUS, der
spätere römische Kaiser AUGUSTUS, Alexandria, die Hauptstadt Ägyptens,
des letzten Diadochenstaates nach Alexander dem Groÿen.

Der zweite wächst aus diesem heraus und über diesen hinaus bis in das 5.
Jahrhundert nach Chr. Als besonderes Datum ist in diesem Jahrhundert das
Jahr 476 zu nennen.

In diesem Jahre wurde der letzte Kaiser ROMULUS AUGUSTULUS abge-
setzt; dadurch endete formell das weströmische Kaiserreich; doch der Ein-
schnitt war nicht so dramatisch, dass er das Ende des genannten geschichtli-
chen Raumes bedeutet.

Beide Räume können zusammengefasst als Hellenismus bezeichnet werden,
weil die Sprache der Hellenen und ihre Kultur den Zeiten das Gepräge gegeben
haben. Man spricht allerdings vom zuerst genannten Raum als Hellenismus
im engeren Sinne und folglich vom zweiten Raum als Hellenismus im
weiteren Sinne. Hier kommen neben den noch zu beschreibenden Schulen
wie z.B. Skepsis und Stoa ganz neue Gedanken auf, die schlieÿlich im Neu-
platonismus kulminieren. Mit diesem endet die Darstellung, d. h. mit dem 6.
nachchristlichen Jahrhundert.

Begonnen werden soll mit der Darstellung des Hellenismus im engeren Sinne,
hier geht es etwa um die Zeit von 360 � 30 v. Chr.

In der Philosophie dieses Abschnittes sind inhaltlich drei Schwerpunkte
erkennbar:

- die Ethik, d. h. die Lehre von den Werten und Normen, die menschli-
ches Zusammenleben kennzeichnen und prägen, die Verhaltenslehre, die
Rechts- und Staatsphilosophie;

11



EINFÜHRUNG

- die Logik, insbesondere die Kanonik und die Erkenntnistheorie und
schlieÿlich

- die Physik, d. h. die Naturphilosophie, die Metaphysik, die Kosmologie
und die Theologie [s.u.S. 166 �.].

Insgesamt wird in der Forschung der hellenistischen Philosophie ein ausge-
prägtes praktisches Interesse (epist	e

	
m	e perí ton bíon) zuerkannt [S. E., M.

XI 180, 184, 187; vgl. auch ZELLER, 1963, passim].

Praktischen Wert hat all das, dessen ich mich bediene, über das ich verfügen
kann. Das Unverfügbare hingegen, das sich meiner handelnden Einwirkung
entzieht, besitzt keinen besonderen Erkenntniswert; mein Erkenntnisinteresse
ist so gering, dass ich mich diesem gedanklich nicht nähere, zumal es mich aus
der erstrebten Ruhe und Glückseligkeit werfen könnte. Es ist mir gleichgültig
[ein adiáphoron; vgl. RÖD, 1995, III, S. 24]. In einer späteren Phase des
Hellenismus wird sich diese Au�assung radikal ändern:

Mit einem neuen Menschenbild stellt sich auch eine neue Bewertung der
Geistigkeit des Menschen ein. Wird in der sog. klassischen Zeit und auch
noch von ARISTOTELES der Mensch als Wesen gesehen, das nur von der
Gemeinschaft und der Einbindung her in diese gesehen und verstanden werden
kann (er ist von Natur aus ein z	oon politikón [Arist., Pol. 1253 a 1 � 4]), wendet
sich die Au�assung zum Menschen als nicht mehr aufteilbares (átomon =
individuum) Einzelwesen, für das die Gemeinschaft (pólis) und der Staat keine
besondere Bedeutung mehr haben.

Nur die Philosophie der Stoa hat dazu eine die Jahrhunderte überdauernde
Alternative entwickelt, wie wir noch sehen werden, und dadurch fand griechi-
sches Denken bei den Römern Akzeptanz.

Wenn man die Befriedigung der Bedürfnisse als Grundziel menschlichen
Lebens setzt, dann sind zur Realisierung zwei Wege denkbar:

Der eine führt über die entsprechenden Wünsche zur sofortigen Befriedigung
aller Wünsche:

�Ich möchte alles, und zwar subito!�

Der zweite hellenistische Weg führt den Einzelnen zur Besinnung über sich
selbst � es ist der Weg nach innen, und das Ziel ist, möglichst wenig Wün-
sche zu haben; dann sind in der Lebenspraxis die Enttäuschungen klein,
und das Glück ist groÿ. Man nennt das auch Weisheit.

Hier liegt die Legitimation für die folgende Darstellung:

Vielleicht kann sich dann mancher (vielleicht auch eine ganze Gesellschaft)
schmerzensreiche Umwege ersparen. Schmerzensreich sind diese Umwege auch
deswegen, weil sie mit enormem Konsum, insbesondere mit Naturverbrauch
oder Missbrauch der Natur, verbunden sind.

12



Der Weg nach innen



EINFÜHRUNG

Ob und wie weit der hellenistische Weg nach innen Ausdruck einer umfassen-
den gesellschaftlichen Praxis ist, bleibt hier unberücksichtigt. Wichtig scheint
zu sein, dass von Anfang an individuelles Glück, das nicht auf Kosten an-
derer erstrebt werden sollte, Gegenstand des Nachdenkens war. Weisheit ist
sein Ergebnis.

Sicherlich waren die äuÿeren Lebensumstände, das Sein in dieser Zeit, Grund,
den Logos in die Verzwei�ung zu tauchen. So erklärt sich vielleicht die
religiöse Grundstimmung, die in der Spätzeit des Hellenismus im Neupla-
tonismus gipfelte.

Soeben wurde von äuÿeren Lebensumständen gesprochen. Diese sollen im Fol-
genden näher dargestellt werden, da sie den Grund für das Denken legten und
ihrerseits von dem genannten Denken Anstöÿe erhielten.

2. Hellenismus � allgemeine Charakteristik

Wir p�egen nach übereinstimmender Meinung in der Geschichtswissenschaft
den Zeitraum von etwa 360 bis 30 vor Christus als die Zeit des Hellenismus
(im engeren Sinne) zu bezeichnen. Dieses Wort bezeichnete ursprünglich die
Tatsache, dass ein Satz in vorbildlichem attischen Griechisch formuliert ist.

Der Politiker der 1848er Revolution und groÿe Historiker Johann Gustav
DROYSEN hat diesen Ausdruck dahingehend geprägt, dass damit ein Zeit-
raum und dessen Kultur benannt werden. Dabei handelt es sich um die Zeit,
in der unter ALEXANDER dem Groÿen ein griechisches Groÿreich von
Nordgriechenland bis Nordafrika und weiter bis in das heutige Indien, Afgha-
nistan und Usbekistan gescha�en wurde.

Nach dem Tode ALEXANDERs zer�el dieses Reich in eine Reihe von Teil-
staaten (Diadochenstaaten genannt), von denen der letzte und wohl auch
bedeutendste im Jahre 30 vor Christus (1. August: Fall von Alexandria in
Ägypten) von den Römern zerschlagen wurde.

Wir wissen heute über den Hellenismus sehr viel, und unser Wissen weitet sich
täglich allein schon dadurch, dass im Sande Nordafrikas bei den Grabungen
gut konservierte Dokumente (Papyri) gefunden werden. Wenn wir heute in
hervorgehobener Weise über den Hellenismus sprechen, dann deswegen, weil
er bis in unsere Zeit Historiker (ROSTOVTZEFF) und Philosophen (SPENG-
LER, JASPERS) angeregt hat. Auch ist unsere heutige Vorstellung von Er-
ziehung und Bildung bereits im Hellenismus angelegt und der Philosophie
entwachsen.

Die hellenistische Erziehungs- und Bildungsstruktur einschlieÿlich des Lehr-
planes und seiner Philosophie wirkte im westlichen Teil des Mittelmeeres zu-

14



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

nächst bis in das 5. Jahrhundert nach Christus und darüber hinaus im östli-
chen Teil so lange, wie es in Konstantinopel ein griechisches Kaisertum gab,
also bis ins 15. Jahrhundert (1453: Fall von Konstantinopel).

Insgesamt hatte dieser hellenistische Lehrplan im engeren Sinne 800 (von
350 v. Chr. bis 450 n. Chr.), wenn man den Osten einbezieht, 1800 Jahre
Bestand.

Im weiteren Sinne wirkt er bis heute in den pädagogischen Strukturen, z.B.
wenn wir den Unterricht in bestimmten Fächern, man spricht auch vom Fä-
cherkanon, als für das moderne Gymnasium konstitutiv betrachten [Dolch,
1982, S. 24 �. et passim; Schmidt, 1994, S. 33 f.].

Doch jetzt wollen wir uns zunächst kurz mit demPhänomen �Hellenismus�
auseinandersetzen.

Als erstes fällt auf, dass die griechische Polis, einst Zentrum und Norm des
politischen Denkens, durch einen Groÿ�ächenstaat abgelöst worden ist, der
seinerseits nach dem Tode des genialen Alexander, Schülers des Aristoteles,
in bedeutende, selbständige Teilstaaten zer�el. An der Spitze dieser Staaten
standen die ehemaligen Heerführer des ALEXANDER bzw. deren Nachkom-
men als Könige. Mit dem Untergang der Polis im alten Sinne war auch die
Demokratie untergegangen.

Das politisch Besondere an dieser Entwicklung war, dass die Griechen sich
nun weiter als je zuvor ausbreiteten. Während sie bisher allenfalls die Küsten
des Mittelmeeres und des Schwarzen Meeres bewohnten, drangen sie nun weit
in Asien und Afrika hinein.

Und mit den Griechen dehnte sich auch die griechische Sprache (das in
Attika gesprochene Griechisch) über die damals bewohnte Welt aus. Diese
hieÿ oikumén	e; das Wort ist ein Partizip und bedeutet soviel wie �die bewohnte
<Welt>�; wir sagen heute Ökumene.

Doch die Einheit, die ALEXANDER sich erträumt hatte, stellte der von den
Griechen eroberte und hellenisierte Raum nicht dar. Die Rivalität unter den
Nachfolgemonarchien bedeutete vor allem für Griechenland, das ohnehin un-
ter Landnot und Übervölkerung litt und auf Importe angewiesen war, wirt-
schaftlichen Rückgang und allmähliche Verarmung.

Andererseits bauten die Monarchien von Afrika über Syrien bis Asien auf
der Grundlage der bereits vorhandenen Infrastruktur die Verkehrswege, Hä-
fen und Städte an den Häfen aus und dominierten (zuerst in Ägypten unter
den Ptolemäern) Handel und Wandel. Der Fluss- und Landverkehr blühte
von Afrika bis Mesopotamien. Dieser Prozess der wirtschaftlichen Globa-
lisierung führte auch zu einer Globalisierung des Wissens, insbesondere
des Denkens in Wissenschaft (z.B. in der Geographie) und Philosophie.

Aber der historische Prozess, der durch permanente Kriege und durch leider
nur 50 Jahre (von Rom als neuer Ordnungsmacht erzwungenen) Frieden ge-

15



EINFÜHRUNG

kennzeichnet werden kann, brachte der Bevölkerung Elend, Verarmung und
daraus sich ergebend Unsicherheit, Depression und Apathie [ROSTOVT-
ZEFF, 1998, II, S. 815].

Es sind die schweren politisch-sozialen Kon�ikte, aber auch die kulturel-
len Kon�ikte zwischen Ost und West, an denen der Hellenismus allgemein
litt und die römische Weltmacht speziell zerbrach.

Der kulturelle Kon�ikt schwelt bis in unsere Tage; der politische hätte
spätestens nach dem 2. Weltkriege gelöst werden können [s. u. S. 26]. Aber
dazu fehlten der Elite der beiden Führungsmächte historisches Wissen, sich
daraus ergebendes Einfühlungsvermögen und Visionen. Vor allem war den
beiden Weltmächten nicht klar, dass sie selbst die letzten Repräsentanten
des hellenistischen Kon�iktes waren. Wenn dann noch Ökonomie und Militär
nicht Instrumente bleiben, sondern zu einer Ersatzdroge geraten, ist die Folge
eine Art gegenwartsgebundener und kurzsichtiger Cowboymentalität. Diese
Mentalität aber ist alles andere als der Nährboden für Welt- und Weitsicht.

Was nun die hellenistische Polis betri�t, so ist es keineswegs so, dass mit de-
ren Zerfall der einzelne Groÿstaat bzw. die einzelne Monarchie Mittelpunkt
politischen Denkens wurde. Nach alledem, was wir wissen, gab es bei den Bür-
gern dieser Staaten überhaupt nur eine sehr geringe Bindung an den Staat;
allenfalls gab es die enge Bindung des jüngst entstandenen Beamtenstandes
an den Staat; mit diesem Beamtenstand und natürlich auch mit der Armee
stand und �el der jeweilige Groÿstaat.

Man fühlte sich aber nicht als ein Bürger Asiens, Ägyptens oder Syriens,
sondern als Bürger derWelt, man bezeichnete sich als �Kosmopolit�. Frühes
Beispiel, sozusagen der erste bewussteWeltbürger, war der Philosoph BION
aus Olbia an der Mündung des Dnjepr. Eng mit der Idee des Kosmopolitis-
mus hängt auch die eines alle umfassenden groÿen Friedens in einer Welt
zusammen, die von der panhellenischen Idee geprägt ist.

Die genannten sozialen Spannungen führten dazu , dass die Griechen konti-
nuierlich wie früher auswanderten, ihre Sprache und Kultur mit sich in die
Fremde trugen und, wie sie es von zu Hause aus gewohnt waren, wiederum
Siedlungen gründeten, denen sie den Namen Polis gaben. Nach wie vor
bedeutete Polis ein Stück Sicherheit, aber auch Repräsentanz des Griechen-
tums in der Welt. Hier waren die Griechen weniger Griechen als Bürger einer
Welt.

Eine wichtige und interessante Gründung aus der Zeit ALEXANDERs des
GROSSEN ist die Stadt, die heute noch den Namen des Heerführers trägt,
Alexandria. Es gab aber auch sonst, weit über den Mittelmeerraum verstreut,
mehr als 70 Städte mit dem Namen des ALEXANDER. Auch seine Heerführer
gaben vielen Städten ihren Namen (z.B. Seleukeia, Antiocheia usw.). Jede
dieser Städte und auch Flächenstaaten wie Ägypten unter den Ptolemäern und

16



Ich aber zahle den Preis



EINFÜHRUNG

Syrien unter den Seleukiden setzten sich, sozial gesehen, aus drei Schichten
zusammen, aus

- den freien Griechen (Makedonen),

- den freien Einheimischen und (dies ist ein sehr dunkles Kapitel der
Geschichte des Altertums)

- den Sklaven, von denen es Hunderttausende oder gar Millionen im ge-
samten Mittelmeerraum gab. Die Sklavenmärkte des Mittelmeerraumes
waren voll von Menschen, die durch persönliches Missgeschick oder durch
das Los der Kriegsgefangenschaft Sklaven wurden oder sonst von überall
vorhandenen Sklavenhändlern als Freie entführt und als Sklaven auf den
Märkten des Mittelmeeres verkauft worden sind. Berüchtigt waren vor
allem die Sklavenhändler des Schwarzen Meeres.

Wenn es ein Zeitalter der Menschheitsgeschichte gibt, das sich vor dem un-
seren durch hohe technologische Standards auszeichnete, dann ist es das
Zeitalter des Hellenismus.

Bezüglich der Kriegstechnologie sind hervorzuheben die Entwicklung von
Groÿkampfschi�en (120 m lang, 15 m breit, Bug und Heck ragten 23 m aus
dem Wasser heraus) mit bis zu 4.000 Mann Besatzung (und Soldaten), die
Entwicklung einer hochwirksamen Artillerie mit Geschossen bis zu 50 Pfund
und Belagerungsgerät (Türme), das von 3.400 Mann bedient wurde und in
jede beliebige Richtung gedreht werden konnte.

Besonders erwähnenswert sind aus anderen Technologiebereichen die Entwick-
lung von Drehbänken, Webstühlen, insbesondere aber die Entwicklung der
Dampfmaschine 2000 Jahre vor JAMES WATT durch HERON aus Alexan-
dria .

Genannt werden sollen auch Konstruktionen wie der über 100 m hohe Leucht-
turm auf der Insel Pharos (vor dem ägyptischen Alexandria) und das Stand-
bild des Sonnengottes HELIOS, genannt der Koloss von Rhodos, eine Art
Freiheitsstatue an der Einfahrt zum Hafen. Beide Groÿbauwerke galten als
Weltwunder; sie waren sozusagen die Kathedralen des Gröÿenwahns wie die
Zwillingstürme des Welthandelszentrums zu New York, die in der �New York
Times� hochmütig und zutre�end �Kathedralen des Kapitals� genannt wur-
den.

Ungeheuerlich wie in der Technologie war die Entwicklung auch in der Wirt-
schaft. Die Geldwirtschaft und der Reichtum an Kapital waren entfaltet
wie zu keinem Zeitpunkt zuvor und wie über keinen Raum der antiken Welt
sonst. Wir �nden eine hoch di�erenzierte Arbeitsteilung, die die Bewohner
der damaligen Welt in Staunen versetzte. Es gibt Zeugnisse für dieses Stau-
nen in den antiken Komödien. Man zeigte sich und seinen Reichtum so, dass
Zeitgenossen sich sogar darüber aufregten, dass andere zum Essen irgendwo

18



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

hingehen und Geld verschwenden, statt zu Hause zu bleiben und billiger zu
essen, was die Hausfrau bietet.

Wir haben für diesen Zeitraum intensive Perioden der In�ation [ROSTOVT-
ZEFF, 1998, II, S. 563 �., 1038 �.] festzustellen, aber auch der De�ation, wor-
aus wir zusätzlich auf den hohen Di�erenzierungsgrad der Wirtschaft schlieÿen
können.

Insgesamt prägte natürlich der hohe Standard in Technik und Wirtschaft das
Bewusstsein der Menschen in Richtung auf eine geradezu gigantomane und
groteske Überschätzung der Technik, wie wir sie schon in folgendem Satz
des ANTIPHON �nden:

�Durch Technik überwinden wir <das>, worin wir von Natur unterle-
gen sind.�[vgl. BENGTSON, 1969, S. 297]

In einem archetypischen Sinne haben Menschen schon immer versucht, sich
Natur dienstbar zu machen. �Macht Euch die Erde untertan�, heiÿt es im
Alten Testament [Genesis I 28]. Doch dieses Untertanmachen stellte keinen
Selbstzweck dar, sondern sollte nur das eigene Überleben sichern und zu-
gleich das Leben z.B. durch das Feuer, durch Instrumente oder durch die
Er�ndung des Rades leichter machen. Natur und Technik waren also stets
im Leben der Menschen verbunden. Im Hellenismus entfaltet sich aber eine
ungehemmte Verselbständigung der Technik, und mit deren Hilfe wurde
eine Ausbeutung der Natur vorgenommen, deren Folgen sich in den Ländern
des Mittelmeeres bis heute zeigen (z.B. der fehlende Wald, Wassermangel und
Überschwemmungen).

Aber nicht nur in Technik und Wirtschaft haben wir die ungebremste Ent-
wicklung zum Überdimensionalen und Gigantomanischen festzustellen.

Geradezu dramatisch ist die Entwicklung in den einzelnen Fachwissenschaf-
ten zu nennen.

Die folgenreiche Wende von der Spekulation zur empirischen Forschung, die
so genannte realistische Wende, von HIPPOKRATES in der Medizin ein-
geleitet, wurde durch ARISTOTELES in der Breite der Praxis und Theorie
vollzogen und strahlte in den Mittelmeerraum aus:

Glanzvoller Mittelpunkt von Forschungen in den Wissenschaften � und ne-
benbei auch der Lehre � war die damals und heute noch so genannte Stadt
Alexandria in Ägypten. DasMuseion und die viele hunderttausend Papyros-
rollen umfassendeBibliothek waren Anziehungspunkte für die angesehensten
Forscher der damaligen Zeit [BURCKHARDT, 1929, Bd. III S. 446 �.].

Oben wurde der gelehrte HERON genannt, der über die Entdeckung der Wir-
kungsmechanismen beim Dampfdruck eine Dampfmaschine konstruierte.

ARCHIMEDES (von einem römischen Soldaten 212 v. Chr. bei der Eroberung
von Syrakus getötet), der mit seinen Entdeckungen und Konstruktionen bei

19



EINFÜHRUNG

der Verteidigung von Syrakus auf Sizilien den römischen Angreifern das Leben
auÿerordentlich schwer gemacht haben soll, ist heute noch u. a. durch das nach
ihm benannte Prinzip in der neuzeitlichen Physik bekannt:

Ein in eine Flüssigkeit vollständig eingetauchter Körper verliert so viel an Ge-
wicht, wie die von ihm verdrängte Flüssigkeitsmenge wiegt. Oder: Der Auf-
trieb eines in eine Flüssigkeit getauchten Körpers ist gleich dem Gewicht der
von ihm verdrängten Flüssigkeitsmasse.

ARCHIMEDES konstruierte Konkav- und Konvexlinsen, und bis zur Entwick-
lung des Mikroskops bzw. des Fernrohrs war es nur noch ein kleiner Schritt.

EUDOXOS von Knidos stellte den ersten Fixstern-Katalog auf und be-
rechnete zum ersten Mal mit erstaunlicher Genauigkeit, fast metergenau, den
Erdumfang.

ERATOSTHENES entwarf schon Ende des 3. Jahrhunderts eine Karte der
Erde und entwickelte zur Orientierung ein Koordinatensystem. Dieser Gedan-
ke wird in der Neuzeit durch die Festlegung von Längen- und Breitengraden
fortgesetzt.

HIPPARCHOS aus Nikaia verfasste einen etwa 850 Sterne umfassenden Ster-
nekatalog und verfeinerte die Möglichkeiten, mit der díoptra, einem Visierge-
rät der Feldmesser, Abstand und Ausdehnung entfernter Objekte zu bestim-
men. Sehr genau war seine Bestimmung der Entfernung des Mondes von der
Erde. Wie ERATOSTHENES war er Vertreter der mathematischen Geogra-
phie und ist Begründer der sphärischen Trigonometrie. Zum Zwecke der Kar-
tographie verfeinerte er die Positionsbestimmungen von Orten und nahm eine
Breitenbestimmung von Indien vor. Aber gegen ERATOSTHENES bezwei-
felte er die Existenz eines einheitlichen Weltmeeres und anderer Kontinente,
und er gibt sogar geographischen Vorstellungen des HOMER den Vorrang
[HUEBNER in DNP, V, S. 571].

Auch auf die Kugelgestalt der Erde war man bereits gekommen, ausgehend
von der Beobachtung, dass die Schatten gleich langer Stäbe zur selben Zeit
an verschiedenen Orten (z.B. in Rom und Alexandria) verschiedene Länge
aufweisen.

ARISTARCH von der Insel Samos entwickelte bereits um die Mitte des 2.
Jahrhunderts v. Chr. die Hypothese, wonach sich die Planeten um die Sonne
als Zentralgestirn (Heliozentrik) drehen!

Eine unglaubliche Entfaltung erlebte die Mathematik in hellenistischer Zeit.
Nur kurz soll bemerkt werden, dass das Hauptwerk des EUKLID die �Elemen-
te� über zwei Jahrtausende in den Schulen Europas das Lehrbuch der Geo-
metrie gewesen sind. Hinzugefügt werden kann, dass der bereits genannte
ARCHIMEDES ein System formulierte, das der modernenDi�erenzialrech-
nung nahe kam.

20



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

Gewaltig waren die Forschungsergebnisse aus dem Bereich der Biologie und
Medizin. Den Grund hierfür legte bereits ARISTOTELES mit seinem uni-
versalen Forschungsansatz und Forschungsdrang. Hervorgehoben zu werden
verdient die Entdeckung der Nervenfunktion und des Blutkreislaufs; bis
zu diesem Zeitpunkt glaubte man zum Beispiel, dass die Arterien Luft trans-
portieren. Man hatte gelernt zwischen sensorischen und motorischen Nerven
zu unterscheiden.

Viele Anstöÿe kamen sehr früh schon aus den groÿen von ALEXANDER er-
oberten Räumen. ALEXANDER lieÿ systematisch alles sammeln, was er fand
und auch alles vermessen. Hier sehen wir wohl den Ein�uss seines Lehrers
ARISTOTELES.

THEOPHRASTOS, ebenfalls ein Schüler des ARISTOTELES und zugleich
Nachfolger des ARISTOTELES in der Führung des Peripatos in Athen, schrieb
auf der Grundlage der von ALEXANDER gesammelten Beobachtungen und
des von ihm gesammelten Materials eine weit beachtete, 9 Bücher umfassende
�P�anzenkunde�, die als die bedeutendste Darstellung der Botanik vor unserer
Zeit gilt.

Nach der Befreiung von der gewiss auch einengenden religiösen Bindung durch
die Polis entwickelte sich ein neues Menschenbild und auch ein neues, gera-
dezu erstaunlich überhöhtes Selbstbewusstsein, das sich z.B. darin deutlich
macht, dass ein Arzt namens MENEKRATES einen Brief mit MENEKRA-
TES/ZEUS unterschrieb. Den Zweitnamen Jahwe würde sich wohl auch heute
noch keiner geben, aber wir �nden jetzt schon Beispiele ähnlicher Selbst-
einschätzung bei den säkularen Titeln �Generalissimus�, �gröÿter Führer aller
Zeiten� oder in Vermischung der säkularen und religiösen Ebene �Schwert des
rechten Glaubens� oder �Erwählter�, der sich anschickt, einen �Kreuzzug zu
führen�.

Das Bewusstsein des Gottmenschentums und der Persönlichkeitskult sind
degenerative Erscheinungen der Entwicklung des individuellen Selbstbe-
wusstseins; ihre Grundlage ist bei Staatsmännern ein unvorstellbares militä-
risches Machtpotential, über das sie verfügen können.

Vorbereitet wurde diese Entwicklung schon durch die Sophisten des 5. Jahr-
hunderts. Bei PROTAGORAS [80 B1 DK] heiÿt es, dass �aller Dinge Maÿ der
Mensch� sei.

Von hier bis zur Apotheose ist es in der Tat nur ein kleiner Schritt.

Doch schimmert selbst in dem degenerierten Menschenbild etwas Neues
hindurch, das, in der Renaissance neu aufgenommen, fester Bestandteil des
abendländischen Menschenbildes geworden ist:

Es ist das Ideal einer selbstbestimmten und autonomen Persönlichkeit, der
es aufgetragen ist, sich selbst gemäÿ dem aufgegebenen Seinsziel zu vollenden;
insofern ist diese Persönlichkeit für ihr Handeln selbst verantwortlich.

21



EINFÜHRUNG

Instrument zur Erarbeitung dessen, woran der Mensch in der Zeit zerbrechen-
der Werte sich noch halten kann, wurde die paideía, die Erziehung; gebunden
war diese paideía an einen Fächerkanon; zu diesen Fächern gehörten Gram-
matik, Arithmetik, Astronomie, Musik u. a..

Neben ARISTOTELES ist ISOKRATES geistiger Wegbereiter des Helle-
nismus. Seine De�nition dessen, was ein Grieche ist, zeigt den Umbruch im
damaligen Denken. In einer groÿen Festrede [P	an	egyrikós, Kap. 50], die wohl
380 v. Chr. verö�entlicht worden ist, überwindet er die traditionelle Vorstel-
lung, dass die Staatsbürgerschaft an die Zugehörigkeit zu einem bestimmten
politischen Verband (z.B. die Polis Athen) gebunden ist. ISOKRATES löst
diesen Gedanken der Bindung des Bürgerrechts an eine bestimmte Polis ab
durch die Vorstellung, dass eine Person über ihre Bildung de�niert ist. Es
heiÿt:

�. . . Griechen werden eher die genannt, die an unserer Bildung als die,
die an unserer gemeinsamen Herkunft (phýsis) teilhaben.�

Grieche ist man also nicht durch Rasse (oder Religion), sondern durch seine
geistige Kultur, seine paideía, die PLATON [Lg. 644 a 8 �.] das höchste
Gut nennt, das dem Menschen gegeben ist:

�. . . man darf also in keinem Falle Bildung verachten; denn sie ist die
Bedeutendste der Kostbarkeiten, die den Besten zuteil wird.�

Wenn wir das Ziel von paideía in das Lateinische übersetzen, dann können wir
es mit �humanitas� wiedergeben. Damit stehen wir, was das Bildungsideal
in der späteren sprachlichen Vermittlung durch die Römer betri�t, an der
Schwelle dessen, was wir heute als Humanität bezeichnen.

Wahrscheinlich hätte das auf Bildung zielende Humanitätsideal eine so
weite Verbreitung nicht gefunden, wenn nicht eine sprachliche Trägersubstanz
vorhanden gewesen wäre; gemeint ist die so genannte griechische Gemein-
sprache (koin	e). Der Dialekt der Landschaft, von der Athen die Hauptstadt
ist, Attika, wurde durch die Dichter und Philosophen Grundlage der griechi-
schen Weltsprache, die von Samarkand bis nach Nordafrika und von Sizilien
bis Südfrankreich gesprochen worden ist. Die Ausbreitung der Lehre des Jesus
von Nazareth ist überhaupt nicht vorstellbar, wenn es nicht diese Weltspra-
che gegeben hätte, in der die Apostel sowohl in Syrakus wie in Kyrene, Athen
oder Pergamon hätten predigen können. Die Vereinigung der hellenistisch-
römischen paideía � humanitas � mit der Lehre des JESUS von Nazareth
führt direkt in die gegenwärtige Menschenrechtsdebatte, ohne dass es den
Debattierenden klar ist. Die Idee, dass Menschen unaufhebbare Rechte haben,
hat eine derartige Spannweite, dass sie heute Christen wie Nicht-Christen
vereinen kann. Das ist ohne Zweifel ein Verdienst des hellenistischen
Denkens.

22



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

Nun könnte man fragen, wie sich denn diese Humanitätsidee mit der Pra-
xis der Sklaverei in der Antike vereinbaren lasse. In der Tat scheint hier
ein Widerspruch vorzuliegen. Wir dürfen jedoch vergangene Zeiten, d. h. hier
den Hellenismus, nicht mit den unserer sozialen Wirklichkeit innewohnenden
Regeln des Verständnisses messen, sondern wir müssen nach den Maÿstäben
urteilen, die dem Hellenismus selbst innewohnen. Zeiten haben aber ihr ei-
genes, inneres Maÿ.

Zum einen ist festzustellen, dass das Bewusstsein der Griechen merkwür-
dig gespalten ist. Dieses äuÿert sich bereits in dem griechischen Wort für
Sklave: andrápodon. Ins Deutsche übersetzt heiÿt das soviel wie Mann- oder
Menschen-füÿler. Dabei ist dieses Wort weder männlichen noch weiblichen
Geschlechts, es ist ein Neutrum. Die extreme Au�assung geht dahin, dass
im ö�entlichen Bewusstsein dem Sklaven oder der Sklavin die Qualität des
Menschseins überhaupt abgesprochen wurde. Im römischen Recht z.B. fallen
Sklaven unter das Sachenrecht. Wenn ich also einen Sklaven erschlage, so
ist das eine Sachbeschädigung.

Zum anderen muss man aber auch sehen, dass die sich im Hellenismus
herausbildenden Philosophenschulen eine andere Sicht der Sklaverei gelehrt
haben.

Das Beispiel der Sklaverei soll dazu dienen, vorab einige grundsätzliche Be-
merkungen zur Philosophie des Hellenismus zu machen [vgl. HIRSCH-
BERGER, 1976, I S. 245 f.; RÖD, 1994, I S. 189 �.; RÖD, 1995, III S. 11 �.;
BENGTSON, 1969, S. 295 �.; ROSTOVTZEFF, 1998, II S. 811 �.; NILSSON,
1992, II S. 249 �.; ZELLER, 1963, III 1 S. 1 �.].

Erst im Hellenismus wird die Philosophie zu dem, was wir heute noch unter
Philosophie verstehen, nämlich zu einer Spezialwissenschaft neben ande-
ren Wissenschaften. Während noch im 6. und 5. Jahrhundert unter dem Dach
der Philosophie alles vereint war, was überhaupt durch das Denken oder dem
Denken zugänglich war, haben sich im Hellenismus des 4. Jahrhunderts die
Einzelwissenschaften ausgegrenzt und eine eigenständige Entwicklung genom-
men, z.B. in den Forschungszentren in Alexandria, Pergamon, auf Rhodos und
in Antiochien. Auch die Philosophie ging so ihren eigenen Weg und konzen-
trierte sich auf die von XENOKRATES ihr zugewiesenen Gegenstände, die
Ethik, die Logik und die Physik, wobei die Ethik den höchsten Stellenwert
einnimmt.

Letztlich wird die Philosophie dadurch zu einer Art Weltanschauungswis-
senschaft, oder wenn man den Handlungsaspekt hervorhebt, so etwas wie
ein wissenschaftliches Instrument zur Lebensführung, eine ars vitae (téchn	e
perí tón bíon). Als ars vitae (�Lebenskunst�) ist sie Ethik und, sofern sie den
zerbrochenen Glauben der Polis zu ersetzen versucht, ist sie so etwas wie eine
Ersatzreligion, die in Seelsorge mündet.

23



EINFÜHRUNG

Bisher wurde das Neue nur beschrieben, doch jetzt entsteht die Frage, wie
es zu dieser fast von Schwermut und immer wieder auch von Weisheit
getragenen Wende kommen konnte.

Pessimismus dem Leben gegenüber gehört vielleicht von Anfang an zur
Grundstruktur griechischen Denkens. Dass Pessimismus nicht zur allgemei-
nen Verzwei�ung geriet, verhinderte wohl Weisheit und die Reste der fe-
sten Bindung des Einzelnen an die Polis und ihre emotionalen Werte, auch an
religiöse Normen der Volksreligion, wie sie HOMER den Griechen als Muster
gab.

Doch die politischen, sozialen und geistigen Umbrüche seit ALEXANDER
brachten eine neue Lage, deren Charakteristikum ein Leben ohne Halt war.
Haltlosigkeit ist die Mutter der Verzwei�ung, aber auch der Suche nach einer
festen Grundlage für die eigene geistige Existenz. Doch immer wieder behiel-
ten mehr oder weniger die Verzwei�ung und das Elend über den Logos
die Oberhand, was sich in den entsprechenden Handlungen niederschlägt:

Gerade die exponierten Vertreter der Philosophie sterben von eigener Hand
nach einem Leben, das von permanenten Pendelschlägen zwischen Verzweif-
lung, Elend und neuer Ho�nung gekennzeichnet ist. Die Ho�nung aber richtet
sich darauf, dass es vielleicht doch eine solide, gute und glückvolle Lebens-
grundlage gibt. Immerhin:

Philosophen sind wie alle künstlerischen Menschen sozusagen Seismogra-
phen, die emp�ndlich auf Bewegungen und künftige Katastrophen schon im
Jetzt reagieren.

Neben den bereits genannten Schulen des ARISTOTELES (Peripatos) und
PLATON (Akademie) und ihrer Nachfolger entstehen andere Philosophen-
schulen. Diese haben ein anderes Selbstverständnis. Im Mittelpunkt der
Fragen dieser Schulen steht die Frage nach dem Guten und nach dem, was
wir das Glück nennen, Glück als Lebensziel.

Glück (eudaimonía) ist immer etwas sehr Individuelles. Damit fassen wir den
wichtigsten und auch über die Jahrhunderte gültigen Bestandteil des helleni-
stischen Menschenbildes:

Die von Zwängen befreite Individualität, die sich auf den verschiedenen
Ebenen der Gesellschaft als solche ausdrückt bis hin zur bereits genannten
Selbsterhöhung des Einzelnen und auch seiner Vergöttlichung durch sich selbst
oder durch andere.

Das den Vertretern der o�ziellen Philosophie Gemeinsame ist der Primat
der praktischen Vernunft [RÖD, 1995, III S. 19]. Theorie hat demnach
nur dort Sinn und Berechtigung, wo sie in Handlung mündet oder diese be-
gründet. Diese Besonderheit oder Eigenheit ist den drei bedeutenden Schulen
des Hellenismus gemeinsam, den Stoikern, den Epikureern und den Skepti-
kern. Daher stehen die drei Schulen als Richtungen des Denkens auch im

24



Das Wahre liegt in mir.



EINFÜHRUNG

Mittelpunkt dieser Darstellung. Sie beginnt mit einer kurzen Skizze und läuft
in eine ausführliche Beschreibung aus.

Begonnen werden soll mit der Skizzierung der Stoa:

Zwei Formeln begegnen uns:

Die eine �nden wir in der De�nition des Glückes als einer naturgemäÿen
Lebenshandlung; die andere lautet:

Gut ist das, was im Tun sich schickt.

Der Römer CICERO hat den im Schicklichen der Stoa steckenden Handlungs-
aspekt erkannt, wenn er das griechische Wort tó kath	ekon mit o�cium über-
setzt. Darin steckt nämlich das lateinische Verbum facere = machen, tun,
handeln. Der lateinische Fachausdruck für das Sich-Schickende ist o�cium.
O�cium oder tó kath	ekon ist eine der vernünftigen Menschennatur angemes-
sene, ordentlich begründete Handlung.

Das Humanitätsideal aber (das Tun dessen, was zu tun für Menschen sich
schickt) ist Bestandteil des Naturrechts. Dieses ist seinerseits ableitbar aus
dem ewigen mit Gott identischen Weltgesetz. Hier könnte man den noch zu
behandelnden CHRYSIPPOS zitieren:

�<Ein und dasselbe> wird ZEUS genannt, die gemeinsame Natur von
allem, Schicksal, Notwendigkeit; und so auch die Gerechtigkeit und
das Recht, die Einheit und der Friede und all das, was damit zusam-
menhängt.�
[SVF II S. 315 (1076), 8 �.]

Hellenistisches Denken kreist um die Idee eines allgemeinen, alle umfassen-
den Friedens (koin	e eir	e

	
n	e) auf der Grundlage geistiger Strukturen. Dieses

politische Denken hat aber nicht nur eine naturgesetzliche, sondern eine
religiöse Dimension.

Die römische Friedensidee (pax Romana) ist abgekoppelt von der religiösen
Idee und säkular bis AUGUSTUS.

Die pax Sovietica war imperialistisch und verband eine starke soziale Kom-
ponente mit dem Anspruch auf weltweite Geltung; sie war wie die römische
Variante rücksichtslos.

Die pax Americana beansprucht ökonomisch und militärisch weltweite Füh-
rung ohne Rücksicht auf andere, ohne Sensibilität und vor allem ohne geistige
Kultur. Amerikanische Panzer schützten in Bagdad das Erdölministerium �
das Nationalmuseum (mit groÿartigen Beispielen aus dem Weltkulturerbe!)
lieÿ man ungerührt plündern. Beiden Friedensideen, der pax Sovietica und
der pax Americana, gemeinsam ist ein aggressives Heils- und Sendungsbe-
wusstsein.

26



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

Aus dem hellenistischen Konzept hingegen folgt,

- dass wir Menschen, weil wir denselben Ursprung haben, Brüder sind
und

- gegenüber anderen Völkern, auch gegenüber Frauen und Sklaven, human
zu denken und zu handeln haben.

- Und mit dem naturgemäÿen Leben �ndet schlieÿlich der Mensch seine
eudaimonía.

Die Frage nach dem Wesen des Glückes wird dahingehend beantwortet, dass
wir versuchen, in Übereinstimmung mit der Natur, unserer Natur, die
zugleich Abbild der göttlichen Natur ist, zu leben.

Aus der P�ichtvorstellung der stoischen Philosophie ergibt sich, dass wir
nicht für uns allein leben, sondern, anderen unserer Gesellschaft zugewandt,
für diese auch einstehen müssen. Die Stoiker sind es, die die allgemeine, im
Individualismus ruhende Abkehr des Einzelnen vom Staat überwinden wollen
und geradezu die Verp�ichtung zur Teilnahme am ö�entlichen Leben
formulieren.

Und in dieser Anteilnahme vollzieht der Einzelne seinen göttlichen Auftrag.

Hier wird man leicht verstehen, dass gerade diese Philosophenschule in be-
sonderer Weise geeignet war, mit ihren dem Monotheismus nahe kommenden
Vorstellungen in das Christentum und das römische Staatsdenken einzudrin-
gen bzw. bei den Römern als etwas Griechisches überhaupt Akzeptanz zu
�nden.

Der römische Kaiser MARK AUREL, der stoische Philosoph auf dem Kai-
serthron, sagt:

�Frühmorgens, wenn du mühsam erwachst, sollst du dir vorhalten: nur
als Mensch zu wirken, wache ich auf. Und da will ich noch verdrieÿlich
sein, wenn ich daran gehe, das zu tun, weswegen ich geworden und um
dessentwillen ich in die Welt gerufen bin?
Oder bin ich etwa dazu gescha�en, auf dem Lager zu liegen, um mich
zu wärmen? � 
Aber das ist angenehmer! ` �
Also um das Angenehme zu genieÿen, bist du geworden und nicht zum
Scha�en und zur Betätigung? Siehst Du nicht, wie die P�anzen, die
Sperlinge, die Ameisen, die Spinnen, die Bienen ihr bestimmtes Werk
tun und für ihr Teil ein Stück Weltordnung scha�en?
Und du willst Dein Menschenwerk nicht tun? Du eilst nicht zu dem,
was deiner Natur entspricht? � [V 1]

Sätze wie diese haben in der Folgezeit viele Politiker mitgerissen, ich nenne
als Beispiel nur den Preuÿenkönig FRIEDRICH II.

Die eudaimonía hat aber noch eine zweite Komponente: Sie ist mit dem grie-
chischen Wort ataraxía (= Unerschütterlichkeit) zu umschreiben.

27



EINFÜHRUNG

Ich zitiere noch einmal aus den �Selbstbetrachtungen� des MARK AUREL
[IV 49]:

�Wie ein Fels sein, an dem alle Wogen ständig sich brechen. Er steht,
die Brandung aber wird müde.�

Der wahre Mensch und Philosoph wird sich von Emotionen nicht rühren las-
sen; natürlich ist damit nicht etwa das Mitleid gemeint, sondern die Emotionen
wie Zorn, Wut, Begierde und auch Furcht. Der feste Glaube an die göttliche
Weltvernunft, von der der Mensch ein Teil ist, lässt ihn nicht fürchten. Und
wer dieses Maÿ an Selbstbeherrschung in der P�icht und in den Emotionen
erreicht hat, der wird von den Stoikern ein sophós genannt, ein Weiser.

An zweiter Stelle stehe die Schule des EPIKUR. Sie stellt sozusagen den
Gegenpol zu den Stoikern dar.

Während die Stoiker den Gedanken der an das Gemeinwohl gebundenen P�icht
betonen, lautet der individualistische Grundsatz der Epikureer:

�Lebe im Verborgenen, ziehe Dich zurück!�

Mit dem Staat will man nichts zu tun haben, man möchte sich nur in ei-
nem engen Kreise dem heiteren Lebensgenuss hingeben und insofern seine
eudaimonía und die Übereinstimmung mit seiner eigenen Natur �nden. Diese
Haltung weitet sich dann schlieÿlich im Verlaufe der Jahrhunderte zu einer
Erscheinung, die viele Zeitgenossen, darunter auch Männer wie CICERO, zu-
tiefst erschreckte, andere aber auch zur Nachahmung au�orderte. Sie �ndet
sich in dem Ausspruch eines Römers:

�Was ich liebe, das sind meine Fischteiche, sonst nichts!�

Die Schule der Skeptiker ist die dritte, die hier zu nennen ist. Die skeptik	e
philosphía oder die skeptikoí philósophoi (wie sich die Vertreter dieser Rich-
tung selbst nannten) zogen die Bilanz aus der Entwicklung vor ihnen; diese
präsentierte eine groÿe Fülle von Meinungen und Lehrsätzen (dógmata), so
dass man sich fragen musste, was denn nun richtig sei. Drum neigten die
Skeptiker zum Zweifel. Sie waren �skeptisch� gegenüber allen Äuÿerungen der
Dogmatiker � z.B. der Platoniker oder Peripatetiker � und gelangten zu der
Ansicht, dass man eigentlich nur Emp�ndungen und Meinungen zu den
Dingen haben, nicht aber diese selbst wahrnehmen könne. Wer also in Ru-
he leben wolle, der sollte sich mit Urteilen zurückhalten, an sich halten. Die
glückliche Lebenshaltung sei die der Zurückhaltung (epoch	e).

Neben diesen drei Denkrichtungen oder Schulen könnte man noch eine weitere
nennen: Es ist die der Kyniker. Sie sahen ihr Glück darin, so bedürfnislos zu
leben wie ein Hund (ký	on); daher bekamen sie von ihren Zeitgenossen auch
den Namen Kyniker.

28



Hellenismus � allgemeine Charakteristik

Ihr Gründer ist der Philosoph DIOGENES aus Sinope. Auch der bereits ge-
nannte BION war ein Kyniker; er wollte mit seinen Diatriben (predigtähnli-
chen Vorträgen) zeigen, wie Menschen glücklich leben können, auch wenn
sie vielfältiges Leid erfahren. Mit diesen Diatriben wurden die Kyniker Vor-
bilder für die christliche Predigt. Überhaupt ist der Typ der christlichen
Predigt [vgl. die Areopagdiatrib	e des Paulus, Apg. 17] auf die kynische Phi-
losophie zurückzuführen.

Christentum und seine Ausbreitung sind ohne den entfalteten Hellenismus
nicht denkbar.

Schlieÿlich ist als besonders Merkmal des Hellenismus das zu nennen, was man
Synkretismus nennt:

Für damalige Verhältnisse unvorstellbar weit waren die Griechen unter ALEX-
ANDER in geographische Räume vorgedrungen, die bisher jedem Bewusstsein
verschlossen waren. Doch auch in diesen Räumen lebten Menschen, und mit
deren Denken, v. a. dem religiösen, waren die Griechen konfrontiert. Grie-
chisches Denken vermischte sich mit dem Denken des fernen Orients;
beide wuchsen zusammen � man spricht daher vom religiösen Synkretis-
mus, der die Polisreligion ergänzte und auch zum Teil ersetzte. MIRCEA
ELIADE spricht sogar gewichtend vom religiösen Synkretismus als einem do-
minierenden Kennzeichen des Hellenismus [1994, Bd II S. 239]; dieser Syn-
kretismus ragte übrigens in die Epoche der römischen Kaiserzeit hinein und
manifestiert sich in vielen Kulten, z.B. den Mysterien der ISIS und des OSI-
RIS (ägyptisch), des ADONIS (phönizisch), der KYBELE sowie des ATTIS
(phrygisch) und des MITHRAS (iranisch). Die genannten Mysterienkulte und
Religionen gewannen zunehmend an Kraft, dehnten sich weit aus (der irani-
sche MITHRAS-Kult bis nach Köln) und dominierten das religiöse Denken
der römischen Kaiserzeit. Hieran zeigt sich auch die Globalisierung des
Religiösen:

Die Polisreligion kam nach Asien, asiatische Kulte drangen bis Zentraleuropa
vor.

Die römische Kaiserzeit ist die zweite Epoche, in der sich philosophisches
Denken in bedeutenden Autoren manifestiert. Der politische Hellenismus en-
dete zwar am 1. August des Jahres 30 v. Chr., als OCTAVIANUS Alexandria
und damit das ptolemäische Ägypten, den letzten Diadochenstaat, erobert
hatte. Doch geistig, religiös und kulturell wurde der Hellenismus in der römi-
schen Kaiserzeit fortgesetzt.

Die griechische Kultur wurde unter den römischen Kaisern zur Kultur des
Imperium Romanum und somit zur Weltkultur. Wir können also nicht nur
von der Globalisierung des Religiösen, sondern auch von einer Globalisie-
rung der griechischen Kultur sprechen, vorangetrieben nun nicht mehr von
Griechen, sondern von Römern, die die griechisch sprechenden Patrone der

29



EINFÜHRUNG

griechischen Kultur wurden. Hermann BENGTSON [1969, S. 454] spricht von
der �Weltherrschaft des griechischen Geistes�.

Freilich zer�el das Römische Reich; der Westteil erlosch endgültig 476 mit der
Absetzung des letzten weströmischen Herrschers ROMULUS AUGUSTULUS.
So blieb der Ostteil des Reiches Träger der griechischen Kultur:

In der Hauptstadt Constantinopolis setzte die dortige Universität (seit 425 n.
Chr. an das Capitol verlagert) die Tradition griechischer Kultur in Forschung
und Lehre bis zum 29. Mai 1453 fort; an diesem Tage wurde die Stadt nach
langer Belagerung durch die Truppen des Sultans Mehmed II erobert.

In Griechenland selbst wurde schon 529 durch Kaiser JUSTINIAN der Schluss-
strich gezogen:

Die Professoren für die Philosophie des PLATON und des ARISTOTELES in
Athen erhielten Berufsverbot, schulisches Vermögen wurde beschlagnahmt.

In demselben Jahr wurde übrigens auf demMonte Cassino von BENEDICTUS
das erste Kloster des Abendlandes gegründet. Hier kulminierte eine Entwick-
lung, die damit begann, dass Kaiser THEODOSIUS I am 24. Februar 391 das
Christentum zur Staatsreligion erklärte und alle heidnischen Kulte verbot.

30



Ich urteile nicht.





C PHILOSOPHEN UND

PHILOSOPHENSCHULEN

DER GRIECHEN

1. Skepsis

a) Allgemeine Entwicklung

In den einschlägigen Philosophiegeschichten behandelt man die Skepsis zu-
meist nach anderen hellenistischen Philosophen(-schulen) [RÖD, 1995, Bd.
III S. 39], obwohl diese zeitlich davor liegt; ihr Gründer heiÿt PYRRHON.
Dieser lebte etwa von 365 bis 275, EPIKUR hingegen lebte von 341 � 272.
ZENON, der Gründer der Stoa, lebte von 333 bis 262.

Da sich aber die Skepsis so ganz und gar nicht als Schule präsentiert, sondern
als eine Denkrichtung (ag	og	e

	
), die einzelne Schulen durchdringt, soll diese hier

an den Anfang gestellt werden.

Sie ist zudem ein signi�kanter Ausdruck griechischen Denkens überhaupt
und unschwer in den Traditionsstrom seit HERAKLIT und PARMENIDES
einzuordnen. Doch zunächst soll etwas zur Quellenlage [RÖD, a.a.O., S.
41 �.], die für die Überlieferung wichtig und typisch zu sein scheint, gesagt
werden.

Man kann die Überlieferungsgeschichte der hellenistischen Philosophen vor
allem der vorchristlichen Zeit (bis ins 2. Jahrhundert) mit derjenigen der Vor-
sokratiker vergleichen:

Wir besitzen nur Bruchstücke, so dass wir auf die Methode der Rekonstruk-
tion angewiesen sind. Einiges ist uns aus Papyri, die uns das konservierende
Klima des Mittelmeerraumes beschert hat, überliefert. Sehr umfangreich hin-
gegen und sachverständig sind die Autoren, die sich über die älteren Helleni-
sten auslassen. Begonnen werden kann im 1. Jahrhundert v. Chr. mit CICE-
RO, der seinen Landsleuten griechische Bildung und Philosophie vermittelt
hat.

PLUTARCH ist dann zu nennen. Als von Kaiser TRAJAN eingesetzter Statt-
halter von Griechenland verband er mit seiner Tätigkeit in der Politik Nach-

33



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

denken und intensives Schreiben über die Philosophenschulen und ihre
Bedeutung für die Menschen seiner Zeit.

Schlieÿlich ist DIOGENES LAERTIOS hier anzuführen. Er verfasste eine Ge-
schichte der griechischen Philosophen bis ins dritte Jahrhundert n. Chr. und
trug dabei vieles, was uns sonst nicht erhalten geblieben wäre, zusammen.

Für die Darstellung der Skepsis ist besonders wichtig der Autor SEXTUS
EMPIRICUS, der die Lehre des PYRRHON und anderer sehr ausführlich
und mit groÿem Einfühlungsvermögen vorgetragen hat. Heranzuziehen sind
auch noch doxographische Abhandlungen und Zitatensammlungen, z.B. die
des AETIOS und STOBAIOS.

Das Beeindruckende an der griechischen Philosophie ist, dass schon die früh-
griechischen Denker sich nicht nur umfassend und systematisch um die Er-
kenntnis Gottes, der Welt und des Menschen bemühten, sondern auch um
die Methoden, die zu Erkenntnissen führen, und um Qualität und Struk-
tur dessen, was erkannt ist und landläu�g Wissen genannt wird.

Nehmen wir als Beispiel HERAKLIT [22 B 107 DK].

Dieser sagte, dass Augen und Ohren des Menschen unzuverlässige Zeugen
seien. Erst 2000 Jahre später konnten wir die Bedeutung dieses Satzes für die
Entwicklung eines Paradigmas oder eines Weltbildes ermessen; denn wir sehen
z.B., wie sich im Unterschied zur Erde die Sonne am Himmel bewegt, und doch
bewegt sie sich in Bezug auf die Erde eben nicht; sondern die Erdbewegung ist
es, die uns die Tages- und Jahreszeiten bringt. Die Bewegung der Sonne ist nur
eine scheinbare. Wir denken aber in dieser Hinsicht noch nicht heliozentrisch,
sondern immer noch ptolemäisch-geozentrisch. Zum Begri� �Wissen� müsste
noch einiges gesagt werden:

Das deutsche Wort erscheint in sprachlichem Austausch als einfach und so,
als gäbe es keine unterschiedlichen Arten des Wissens. Im Griechischen sieht
das ganz anders aus.

Begonnen sei gleich mit dem Verbum für �lernen� (manthánein). Das Substan-
tiv máth	esis steht für ein Wissen, das man durch bewusstes, rein rezeptives
Lernen erwirbt; man könnte an einen Schüler denken, der Vokabeln lernt, oder
an den Studenten, der die Grundbegri�e der Anatomie erlernt.

Es gibt auch ein Wort für Wissen, das durch Erfahrung gewonnen wird (em-
peiría) oder für ein Wissen (sophía), über das ein Spezialist (z.B. ein Schreiner)
oder ein älterer, gesetzter Mensch verfügt. In letzterem Fall spricht man auch
von Weisheit.

Man �ndet einen Wissensbegri� (eidénai), der auf den Ursprung des Wissens
aus der sinnlichen Wahrnehmung zurückgeht.

Es gibt ein Wissen (grámmata), das schriftlich niedergelegt ist oder ein solches,
das im Prozess der Erziehung und Unterrichtung gewachsen ist (paideía und
paídeuma); letzteres Wort meint sowohl den Prozess als auch dessen Ergebnis,

34



Das Maÿ aller Dinge



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

das vermittelt wurde, also Unterrichtsgegenstand oder Fach, sofern es für die
Bildung kanonisch, d. h. maÿgebend ist.

Wenn man nicht nur den mechanischen Lernprozess als Voraussetzung des
Wissens (máth	esis), sondern den oft beschwerlichen, den Charakter fordern-
den und prägenden Denkprozess meint, dann verwendet man gn	osis oder
gn	o
	
m	e.

Wenn das abstrakte Wissen der höchsten Seinsgründe gemeint ist, dann kann
im Griechischen gn	osis, aber auch epist	e

	
m	e verwendet werden [Pl., R. 477 a

9 �.]

An dieser Stelle soll auf eine weitere Behandlung griechischer Wissensbegri�e
verzichtet werden; denn aus den wenigen Hinweisen wird das di�erenzierende
Denken der Griechen deutlich.

Doch schon sehr früh wurde, wie man am oben aufgeführten HERAKLITfrag-
ment sehen kann, die Zuverlässigkeit des gewonnenen Wissens in Frage
gestellt.

PARMENIDES hob hervor, dass das Seiende, erfassbar nur durch das Den-
ken, sich vom Scheinenden, wie es sich den Sinnen dartut, deutlich abhebt
und als solches Gegenstand der Philosophie ist. Dieser Gedanke ist später
von PLATON aufgenommen und entfaltet worden. Die Wirkungsgeschichte
dieses erkenntnistheoretischen Dualismus ragt bis in unsere Zeit und wird
noch an dem Neuplatoniker PLOTIN darzustellen sein.

Eine extreme, unser postmodernes Beliebigkeitsdenken (anything goes)
vorwegnehmende Position vertritt der Sophist PROTAGORAS mit dem sog.
homo-mensura-Satz: �Der Mensch ist das Maÿ aller Dinge, der seienden,
dass (wie) sie sind, der nicht seienden, dass (wie) sie nicht sind� [80 B 1 DK].

Sein Hauptwerk, das den Titel �Wahrheit� trägt, beginnt mit diesem Satz und
läuft erkenntnistheoretisch in Beliebigkeit aus; so weit geht die spätere Skepsis
nicht � doch PROTAGORAS meint:

Was der eine so sieht, sieht ein anderer anders. Alles ist richtig, so wie ein
jeder es sehen kann.

Alle Überlegungen tre�en sich in diesem erkenntnistheoretischen Focus, und
sie zeigen, wie intensiv und wie resignierend man sich um die Sicherung der
Gewissheit des Erkennens und Wissens bemüht hat. Lógos im Elend!

An der Schwelle zur neuen Zeit aber steht der genannte PYRRHON (365 �
275 v. Chr.).

DIOGENES LAERTIOS berichtet, dieser sei im Heere des ALEXANDER bis
nach Indien gekommen und habe sich mit den dortigen Denkern, Priestern
(mágoi) und nackt lebenden Weisen (gymnosophistaí) auseinandergesetzt [IX
61]. Abgesehen von der Tradition griechischen Denkens war er o�ensichtlich
auch mit ganz anderen Kulturen konfrontiert. Diese Situation brachte in sein

36



Skepsis

Denken so etwas wie Welt- und Weitsicht. Daraus folgte, so berichtet DIO-
GENES LAERTIOS [a.a.O.], dass er die Unbegrei�ichkeit (akatal	epsía)
der Dinge und die sich daraus ergebende Notwendigkeit der Zurückhaltung
(epoch	e) des Urteils lehrt. �Denn nichts, sagte er, ist schön oder hässlich,
gerecht oder ungerecht . . . Nach Gesetz und Gewohnheit vollziehen die Men-
schen alles . . . �

Man bedenke, dass allein schon die Tradition griechischen Denkens vor ihm
zu einer Akkumulation eines gewaltigenWissens geführt hat. Jetzt kommt
noch der für den Griechen ferne Osten dazu. Beides führt nun zu einer neuen
Qualität.

Diese soll jetzt mit Hilfe späterer Autoren (v. a. des SEXTUS EMPIRICUS
und des DIOGENES LAERTIOS) beschrieben werden, da PYRRHON selbst
wie SOKRATES nichts Schriftliches hinterlassen hat [D.L., IX 102], son-
dern nur mündlich wirkte und durch seine Person auf seine Schüler Ein�uss
nahm. Was wir von ihm wissen, stammt v. a. von seinem literarisch hochbe-
gabten Schüler TIMON aus Phleius und �ndet sich schriftlich bei den eben
genannten Autoren niedergelegt.

Zu seinem Leben ist des Weiteren zu sagen [D.L., IX 61 �.], dass er nach
seiner Rückkehr aus Indien in seiner Vaterstadt Elis unter ärmlichen Ver-
hältnissen und sehr zurückgezogen gelebt hat; man sagt, er habe sich als
Anstreicher und Maler betätigt und u. a. ein Gymnasion in Elis mit Wandge-
mälden versehen. Seine Schwester, mit der er zusammen lebte, war Hebamme;
er soll ihr den Haushalt geführt haben und sich nicht zu schade gewesen sein,
das Haus zu putzen oder die Schweine zu waschen und auf dem Markte zu
verkaufen.

Als er nun doch einmal in Wut über seine Schwester geriet, soll er einem
Kritiker gesagt haben, dass sich Frauen doch nicht so gut dafür eigneten,
philosophische Seelenruhe einzuüben. Und als er einmal seine Fassung verlor,
weil ihn ein Hund ansprang, soll er gesagt haben, es sei doch schwer, �den
Menschen vollständig abzulegen�.

Andererseits werden für seine gewonnene Seelenruhe Beispiele gegeben, so,
dass er einem ihm entgegenkommenden Lastkarren oder vor ihm liegenden
Schluchten nicht auszuweichen bereit war und nur durch seine Schüler (z.B.
EURYLOCHOS, PHILON, HEKATAIOS von Abdera, TIMON aus Phleius
und NAUSIPHANES aus Teos, bei dem auch EPIKUR gehört haben soll)
vor Schaden bewahrt worden ist. Insgesamt war er so geachtet, dass seine
Vaterstadt ihn zum Oberpriester und Ehrenbürger machte.

Die hier angeführten Begebenheiten mögen im Einzelnen zu bezweifeln sein,
sie belegen aber in der Darstellung späterer Autoren, in welche Grundrichtung
sein Denken ging: Es ist sein ständiges Bemühen um Seelenruhe (ataraxía),
Leidenschaftslosigkeit (apátheia) und Gleichmut (adiaphoría) bzw. Gleichgül-
tigkeit. Philosophie wird also eher praktisch aufgefasst:

37



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Indem sie den Einzelnen von allem Äuÿeren wegführt, leitet sie ihn zu sich
selbst. Was immer dem Einzelnen begegnet, es wird unter dem Gesichts-
punkt vermessen, ob es diesen zu sich selbst und in den Zustand subjektiven
Glücks führen kann.

So kann es nahe liegen, die Ethik als besonderen Teil der praktischen Philo-
sophie zu wählen, um den Zugang zu PYRRHON, seinen Schülern, v. a. aber
zur Skepsis als einer Denkstruktur im Rahmen der Philosophenschulen des
Hellenismus zu �nden [RÖD, 1995, III S. 149].

Der andere Zugang ist wissens- und erkenntnistheoretischer Art. PYRRHON
hat wohl auf seinem Wege bis Indien, aber auch auf seinen Wegen in der
griechischen Denktradition so ungeheuer viel erfahren, dass er die Möglichkeit
des sicheren Wissens und Erkennens überhaupt bezweifeln musste.

Sein Schüler TIMON [EUS., PE. XIV 18,2] nennt drei pyrrhonische Grund-
fragen, die man im Auge behalten muss:

1. Wie sind die Dinge bescha�en?

2. Wie müssen wir uns zu ihnen verhalten?

3. Was wird dabei für diejenigen herauskommen, die sich entsprechend ver-
halten?

Diese drei aus der pyrrhonischen Haltung formulierten Fragen, die vielleicht
erst einige Jahrhunderte später aus der Gesamtkenntnis der Skepsis heraus
so ausgedrückt worden sind, können mit dem Wenigen, das wir mit einiger
Sicherheit von Pyrrhon kennen, so beantwortet werden:

1. Wir wissen nichts von der Bescha�enheit der Dinge.

2. Aus diesem Grunde ist Zurückhaltung (epoch	e) des Urteilens geboten.

3. Wie der Schatten dem Körper folgt der Zurückhaltung die �Seelenruhe
(ataraxía) in den auf dogmatischer Überzeugung beruhenden Dingen . . . �
[S. E., P. I 25 � 30; D.L., IX 107].

Festgestellt wird also, dass die Wahrheit alles dessen, was uns umgibt und
was wir selbst darstellen, nicht erkennbar ist. Das bedeutet nicht zwangs-
läu�g, dass es überhaupt keine Wahrheit gibt � es könnte aber doch so
sein, dass es Wahrheit nicht gibt.

Allerdings ist es notwendig, dass die Sätze 1 und 2 inhaltlich ein bestimmtes
Maÿ an Unbestimmtheit aufweisen. So klug war PYRRHON gewiss zu sehen,
dass man den Satz: �Es gibt keine Wahrheit� auch auf diesen selbst beziehen
und damit in sein Gegenteil kehren müsste bzw. könnte. So sagte er: �Wenn
wir sagen, dass wir nichts bestimmen, so drücken wir eben diese Äuÿerung
mit Nichtbestimmtheit aus�, bzw. �. . . es handelt sich um Einräumungen� [D.
L., IX 104].

38



Der Weg nach dort



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Satz 3 hat die ethische Wende zum Inhalt. Wenn man, wie immer man
sich wendet, doch keine eindeutige Festlegung machen kann, braucht man
nicht mehr beunruhigt zu sein, dass man es nicht kann. Man gelangt dann in
den Zustand, der ataraxía genannt wird. Und diese führt in die eudaimonía,
die wahre Glückseligkeit als höchsten Wert, der aber für den Skeptiker nicht
erstrebenswert ist:

Handlungs- oder Erziehungsziele sind nur die epoch	e, die Zurückhaltung im
Urteilen [D.L., IX 61 und 107], die sich daraus ergebende Seelenruhe [EUS.,
PE. XIV 18,4] und Lust.

Es ist nicht der Bereich des Ethischen, die ethische Wende also, die ihrerseits
erkenntnistheoretische Einsichten und Fundamentalau�assungen herau�ühren
kann, [RÖD, 1995, III S. 152], sondern die prinzipielle Aporie beim Suchen
nach der Wahrheit erzwingt als Lebensziel die ataraxía als Selbstschutz; sonst
könnte man sich aus Verzwei�ung am bestehenden Elend des logos gleich
umbringen. Aus der Erkenntnis folgt also das Handeln.

Dieses sei kurz zu den Anfängen der prinzipiellen Skepsis gesagt; jetzt soll
darüber hinausgegangen und versucht werden, die Skepsis näher zu entfalten.

Nach PYRRHON und vor allem TIMON wurde es rund 200 Jahre still um
die Skepsis, bis AINESIDEMOS aus Knossos um 40 v. Chr. in seinen (8 Bü-
cher umfassenden) �Pyrrhonischen Untersuchungen� die sog. jüngere auf PYR-
RHON sich beziehende Skepsis errichtete. Anderer Meinung war CICERO: Er
hielt [de orat. III 62] die Skepsis, wie er sagt, für überwunden und längst in
Vergessenheit geraten.

Durch den genannten AINESIDEMOS lebte diese Richtung im ersten Jahr-
hundert vor Christus wieder auf, und das in einem systematisierten Gewande;
vielleicht spielt, was den Willen zur Systematik betri�t, der Ein�uss der neue-
ren platonischen Akademie eine gewisse Rolle [s.u.S. 46].

Die Gedanken und die aus der Intuition geborenen Äuÿerungen des PYR-
RHON (und vor allem des TIMON) könnte man folgendermaÿen mit vier
Sätzen auf den Punkt bringen:

1. Die Wahrheit ist nicht erkennbar; Vernunft und sinnliche Erkenntnis
bringen kein sicheres Wissen. Daher halte ich mich zurück und erkläre
zudem, dass

2. die Wahrheit mir gleichgültig ist.

3. Wenn Wahrheit (und Werte) gleichgültig sind, �nde ich mein Glück;
aber auch dieses ist nicht erstrebenswert, weil es als Wert mir gleichgültig
ist.

4. Wenn es ein Motiv des Handelns gibt, dann folgt dieses aus der gesell-
schaftlichen Konvention, wie sie sich in den Gesetzen und Gewohnheiten
niederschlägt [D. L., IX 61].

40



Skepsis

Der Weg zur eudaimonía führt also über die erkenntnistheoretische Skepsis
und eine Haltung, in der alle Werte und Lebensinhalte gleichgültig (adiá-
phora) sind. Was mir aber gleichgültig ist, beunruhigt mich auch nicht; ich
be�nde mich im Zustande der Seelenruhe (ataraxía). Das soll jetzt noch weiter
erläutert werden, doch gibt es da eine groÿe Schwierigkeit; diese liegt in der
lückenhaften Überlieferung, die dazu führt, dass man zwischen PYRRHON
und seinen Nachfolgern nicht exakt unterscheiden kann. Spätere Autoren
(wie SEXTUS EMPIRICUS oder DIOGENES LAERTIOS) wollten einfach
nur summarisch die Lehre der Skepsis darstellen und haben uns mit 10 Wen-
dungen (trópoi) die Lehre der Skepsis anders als PYRRHON in einer festen
Gestalt überliefert. [vgl. ZELLER, 1963, III 1. Abteilung S. 502, auch Anm.
5 daselbst]. Wie DIOGENES LAERTIOS sagt, handelt es sich bei den sog.
trópoi pyrrh	oneioi darum, deutlich zu machen, wie wir unsere Überzeugun-
gen gewinnen und wie dann gleich eben diese Überzeugungen durch andere
Wahrnehmungen widerlegt werden können [D.L., IX 79 �. ]. Die zehn trópoi
sind:

1. Tropos: Die lebenden Wesen insgesamt emp�nden Lust, Schmerzen, Scha-
den und Nutzen ganz unterschiedlich. Zum Beispiel fressen Ziegen
Laub mit Lust, wir hingegen müssten uns sehr überwinden, Laub zu
essen. Wer von uns Laub mit Lust isst, dürfte verwirrten Geistes sein
oder Hunger leiden. Ein Schwein frisst Kot, ein Pferd niemals. Die
Wachtel kann sich vom Schierling ernähren; Menschen erleiden den
Tod, wenn sie davon essen. Daraus folgt, dass man sich mit einem
Urteil zurückhalten muss.

2. Tropos: Wenn man aus den Lebewesen den Menschen herausgreift, wird
man auch hier groÿe Unterschiede �nden. Der eine friert in der Son-
ne und schwitzt im Schatten, wie DEMOPHON, der Tafelmeister des
ALEXANDER. Der eine liebt den Beruf des Mediziners, der andere
den des Kaufmanns. Ein Dritter ist gern Bauer. �Was den Einen nützt,
schadet den Anderen� [D.L., IX 81].

3. Tropos: Die Eindrücke von einem Gegenstand sind unterschiedlich und
abhängig vom Sinnesorgan, das den Eindruck vermittelt. Für das
Auge erscheint ein Apfel grün, für den Geschmack süÿ-sauer und für
die Nase wohlriechend. Daraus folgt, dass es keinen Vorrang unter den
Erscheinungen der sinnlichen Wahrnehmung gibt. �Das Erscheinende,
wo immer es <uns vor Augen> kommt, hat uneingeschränkte Gültig-
keit� [D.L., IX 105], so lautet der Satz, den DIOGENES einem Werk
des TIMON entnommen hat. Den Apfel selbst (also das, was man in
der Denktradition Wesen oder Wahrheit nannte und nennt) kann
niemand fassen; was wir fassen können, ist die Erscheinung, also wie
sich etwas zeigt. Schon PYRRHON soll die Erscheinungswelt akzep-
tiert haben, er hat aber nichts �dogmatisch� (was andere Schulen tun)
�de�niert� (horízein) [D.L., IX 104]. Noch deutlicher wird das Gemeinte

41



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

an einer anderen Stelle in demselben Kapitel der Philosophengeschich-
te des DIOGENES; dort lässt dieser den PYRRHON sagen, er wolle
nicht die sinnliche Wahrnehmung aufheben, wohl aber bekennen, dass
er über den Prozess dieser sinnlichen Wahrnehmung nichts wisse:

Es gibt also die sinnliche Wahrnehmung, aber ich weiÿ nicht, wie sie
eigentlich zustande kommt.

4. Tropos: Was immer wir als Zustand greifen, unterliegt demWechsel z.B.
der Schlaf und das Wachen, Gesundheit und Krankheit, Mangel und
Fülle, Freude und Leid, Jugend und Alter. Ja, oftmals sind diese und
noch andere Zustände zum Verwechseln. Wer sagt denn, ob es sich z.B.
beim Irrsinn um einen widernatürlichen Zustand handelt? Könnte das
Widernatürliche nicht eher auf uns sog. �Normale� zutre�en? Wer ist
denn nun im Zoo Gegenstand der Präsentation, der A�e, der uns den
Po zeigt, oder wir, die wir diesem A�en Bananen reichen wollen?

5. Tropos: Dieser bezieht sich auf die in der Ethik vorhandenen Werte und
Normen der Lebensführung, der Gesetze, des Glaubens und sonstiger
�dogmatischer Annahmen�:

Es gibt Völker, die balsamieren ihre Toten ein, andere verbrennen sie,
andere werfen sie in die See; die Perser halten es für gut und richtig,
dass Väter mit ihren Töchtern schlafen, die Griechen halten das für
eine Sünde. Bei einigen Völkern gehören alle Frauen allen Männern, an-
dere haben die Einehe als feste Institution. So folgert AINESIDEMOS
auch im 5. Tropos: �Unser Grundsatz sei: Zurückhaltung des Urteils
über die Wahrheit.�

6. Tropos: Nichts erscheint als rein und unvermischt; alles scheint unter-
schiedlich je nach Ein�üssen des Lichts, der Luft, der Wärme, Kälte
und Bewegung. Die Farbe Rot erscheint am hellen Tage anders als bei
Nacht oder bei Lampenlicht. Sogar das menschliche Auge kann �Rot�
als �Blau� wahrnehmen. Wir selbst sehen mittags anders aus als bei
Sonnenuntergang.

7. Tropos: Je nach Lage und Situation erscheint das Viereckige als rund, das
Groÿe als klein, das Blasse farbig, die hügelige Fläche als eben. Da
unsere Kenntnis der Dinge von Raum und Lage abhängig ist, bleibt
uns das eigentliche Wesen verborgen.

8. Tropos: Ebenso geht es mit der Qualität und Quantität. Wein in Maÿen
genossen stärkt, in groÿen Mengen getrunken macht er schlapp.

9. Tropos: Hier geht es um Alltägliches und Ungewöhnliches: Ein Erd-
beben ruft in bestimmten Regionen Angst und Schrecken hervor; dort,
wo sie häu�ger vorkommen, regen sich solche Gefühle nicht.

10. Tropos: Dieser handelt vom Vergleich bzw. von komparativen Beziehun-
gen. Was groÿ ist, erscheint klein, wenn es neben einem noch gröÿeren

42



Skepsis

Gegenstand steht; rechts ist je nach Standort links. So sind �Vater�
und �Bruder� Komparationsbegri�e. �Das Relative an sich aber ist
unerkennbar� [D.L., IX 88] � es erscheint nur in wechselnden Gestalten
bis hin zu Denkformen.

Andere Skeptiker haben innerhalb dieser dem AINESIDEMOS zugeschriebe-
nen zehn trópoi Umstellungen vorgenommen, wie uns DIOGENES LAER-
TIOS berichtet [IX 87], oder haben diese noch ergänzt, z.B. der Skeptiker
AGRIPPA um weitere 5 [IX 88], doch diese werden durch die 10 genannten
groÿenteils abgedeckt, wie diese selbst (z.B. der 6. und 7. Tropos) ineinander
greifen.

Insgesamt aber könnte man den Eindruck gewinnen, dass die Kategorienlehre
des ARISTOTELES bei den 10 (bis 15) Tropoi Pate stand; denn dieser un-
terschied bei den Aussagen die zur Substanz, Quantität, Qualität, Relation,
Ort, Zeit, Lage, Haben, Tun, Leiden, also insgesamt 10, die auch Kategorien
genannt werden [Arist., Cat. 1 b 25 �.].

Nun ist aber kein Mensch von Wertungen ganz frei oder so frei, dass sie ihm
als neutral erscheinen können. Das könnte erreicht werden bei Werten wie
Freundschaft, Ruhm, Reichtum, Gerechtigkeit und Tapferkeit zum Beispiel.
Hier (also bei den freiwilligen Wertungen) kann dadurch, dass etwas gleich-
gültig wird, ataraxía erreicht werden. Anders ist das bei den aufgezwungenen
A�ekten wie Lust und v. a. Schmerz. Hier kann das Gleichgewicht nur gehal-
ten werden, wenn geistige Anstrengung einen mittleren oder maÿvollen A�ekt,
Metropathie genannt, erreicht. SEXTUS EMPIRICUS [P. I 25] nennt zu-
sammenfassend �die ataraxía in den auf Glauben beruhenden Dingen und
Metropathie in den aufgezwungenen� als Ziele des Skeptikers.

PYRRHON und seine Schüler, v. a. TIMON, scheinen nicht darauf hingear-
beitet zu haben, dass ihr Denken und ihre Denkrichtung (ag	og	e

	
) im Rahmen

einer eigenen Philosophenschule weiter vorangetrieben wurde. Ihr Ein�uss
war aber doch so stark, dass die Wege und Ergebnisse ihrer Untersuchungen
in andere Schulen eindrangen.

Das soll an der Akademie, der Schule des PLATON, und ihrer Geschichte ein
wenig erläutert werden.

b) Skepsis und platonische Akademie

Die Akademie als Institution hat ein merkwürdiges Schicksal und eine durch-
aus umstrittene Geschichte [GÖRLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994,
IV S. 779, �.; SLEZÁK in: DNP. I, 1996 Sp. 381 �.], über die hier berichtet
werden soll; denn zwischen Legende und Wirklichkeit tut sich eine tiefe Kluft
auf.

43



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Gegründet wurde die Akademie 387/386 von PLATON nach seiner Rück-
kehr von einer Reise nach Sizilien und Unteritalien. PLATON kaufte eine
aus Park, Kultstätten und einem Gymnasion bestehende groÿe Liegenschaft
im Nordwesten Athens, etwa drei Kilometer von der Akropolis entfernt vor
den Toren der Stadt gelegen. Nach einem dort verehrten Schutzpatron na-
mens AKADEMOS wurde die Schule Akad	emeia = Akademie genannt. Dazu
kam noch ein Wohnhaus für den Leiter mit einem Garten. Die Kenntnis der
Rechtsform dieser Einrichtung ist nicht gesichert. Verbreitet ist die Meinung,
es handele sich um eine private Stiftung PLATONs.

Die Akademie verstand sich als Forschungs- und Lehreinrichtung, in der
Lehrer und Schüler gemeinsam forschten, lehrten und lernten � unentgeltlich
für Schüler. Schwerpunkte waren die Mathematik und die Kosmologie. Mit
dieser Einrichtung knüpfte PLATON an das an, was er in Unteritalien von
den pythagoreischen Lebensgemeinschaften gelernt hatte; er unterschied sich
freilich von den Pythagoreern dahingehend, dass Forschung und Lehre öf-
fentlich, nicht geheim waren, so wie sein Lehrer SOKRATES stets in der
Ö�entlichkeit gelehrt hatte.

Die Akademie hatte auch �Auÿenstellen�, z.B. im kleinasiatischen Assos, wur-
de zunehmend international und (in den Hellenismus hineinwachsend) glo-
bal. Ihre Mitglieder waren in den Staaten der Welt viel gesuchte und geschätz-
te Berater.

Bereits in der Antike hat man versucht, die Geschichte der Institution Aka-
demie in Perioden einzuteilen:

Aufzuführen ist zunächst die sog. dogmatische Periode von PLATONs Tod
(347) bis 268 � das ist das Jahr, in dem ARKESILAOS die Schulleitung über-
nahm und bis zu seinem Lebensende behielt. In dieser Zeit versuchte man
die platonische Tradition zu sichern und fortzuentwickeln, auch so, dass nur
attische Bürger Leiter der Akademie sein durften.

Mit ARKESILAOS, der als Begründer der Mittleren Akademie gilt [vgl.
GÖRLER, a.a.O., S. 776 �.], gab es die Wende von einer den Griechen ver-
trauten propädeutischen zu einer prinzipiellen Skepsis. Für die Forschungs-
methode heiÿt das konkret, dass ein Philosoph eine These so intensiv prüft,
dass es zu einem Gleichgewicht (isosthéneia) der Argumente für und gegen
eine solche These kommt. Am Ende steht die Erkenntnis, dass man nichts
sicher wissen kann:

Selbst über den sokratischen Satz �Ich weiÿ, dass ich nichts weiÿ�, habe man
kein sicheres Wissen [CIC., ac. 1,45]. Im Unterschied zur platonisch-dogma-
tischen spricht man jetzt von der skeptischen Akademie, was aber nicht
bedeutet, dass die dogmatisch-platonische Richtung intolerant unterdrückt
oder aufgegeben wurde. Wie wir von CICERO wissen [ac. 2,66], geht es darum,
�das Wahre zu erblicken� und nicht �Falsches für wahr� zu halten. Das
heiÿt, dass man sich wenigstens um das Wahre bemüht, wenn man das Falsche
zu meiden trachtet.

44



Das Gewohnte umbrechen



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Der unmittelbare Nachfolger des ARKESILAOS war LAKYDES, der in dem
nach ihm benannten Lakydeíon, errichtet mit Hilfe von Geldern des Königs-
hauses von Pergamon [D.L., IV 60], Schule hielt. Dieser gilt als derjenige,
der der skeptischen (also der �Mittleren�) Akademie, die als ohne festen
Halt oder Standpunkt, unstet und unzuverlässig genannt wurde, �Halt gab�
[ACAD. IND. XXI 37 �. = GÖRLER a.a.O., S 779] und die Neuere Aka-
demie herau�ührte, indem er Dogmatik und Skepsis mischte. Erkenntnis-
theoretisch könnte man sich das so vorstellen, dass zwischen der These der
absoluten Unerkennbarkeit des Wirklichen und der These der Erkennbarkeit
ein Mittelweg gefunden wurde, der zur Möglichkeit der Erkenntnis führt.

Andere Autoren nennen KARNEADES (Scholarch 156 � 137 v. Chr.) den ei-
gentlichen Begründer der Neueren Akademie [S.E., P. I 220; vgl. ZELLER,
1963, III 1. Abteilung S. 517], die gelegentlich dritte Akademie genannt
wurde. [EUS., PE. XIV 7, 15].

Dieser KARNEADES war 155 v. Chr. Mitglied einer athenischen Philosophen-
gesandtschaft, die in Rom zu verhandeln hatte. In der Freizeit hielt KAR-
NEADES in Rom Vorträge, an einem Tage für den Wert der Gerechtigkeit,
an anderen Tagen wider deren Wert, so dass er die Wahrheit eines Satzes
und dessen Gegenteils darlegte und die römische Jugend sehr beeindruckte.
Diese Reden wurden für die Einbürgerung der Philosophie in Rom von fun-
damentaler Bedeutung. Doch KARNEADES und seine Philosophenkollegen
wurden zunächst ganz schnell aus Rom herauskomplimentiert, da ihr Ein�uss
auf die Jugend den konservativen Senatskräften zu groÿ erschien. Zudem war
es ohnehin seit 168 Philosophen und Rhetoren verboten, Rom zu betreten.

Immerhin sah KARNEADES, wie wir es vom Hellenismus kennen, seinen
Schwerpunkt in der Handlungsorientierung. Und für das Handeln reicht
allein schon das Wissen um das Wahrscheinliche, wenn sichere Erkenntnis
nicht möglich ist.

Wie schon ARKESILAOS hat auch KARNEADES nichts schriftlich hinter-
lassen. Was wir von ihm wissen, kennen wir durch KLEITOMACHOS, der
19 Jahre bei KARNEADES gehört hatte und später (nach KARNEADES
dem Jüngeren und KRATES von Tarsos) 127 Haupt der Akademie wurde. Er
leitete die Akademie bis zu seinem Tode (109) mit konsequentem Skepti-
zismus. Nach KLEITOMACHOS begann sich die Akademie langsam von der
Skepsis abzuwenden.

Den Übergang bildete der Gründer der vierten Akademischen Schule PHI-
LON aus Larissa.

PHILON war noch Anhänger eines methodischen, aber kein Anhänger eines
prinzipiellen Skeptizismus, d. h., dass er mit wechselnden Positionen [GÖR-
LER, a.a.O., S. 920 �.] den Platonismus vertrat. Das Schuloberhaupt �oh 88
v. Chr. vor den Truppen des MITHRIDATES aus Athen und begab sich nach
Rom, wo CICERO ihn hörte.

46



Skepsis

Doch mit der Akademie als Institution ging es dem Ende zu:

Römische Truppen zerstörten 86 v. Chr. das Gelände. Etwa 84 starb PHILON,
das letzte o�zielle Schuloberhaupt, in Rom. Die Akademie PLATONs als
Institution hatte zu bestehen aufgehört. Nicht aufgehört hingegen hat die
Beschäftigung mit PLATON und dem Platonismus, und damit blieb uns
das Bemühen um weitere Periodisierungen erhalten:

So glaubte man gefunden zu haben, dass eine fünfte Akademie errichtet
worden ist: Als Gründer galt der dogmatische ANTIOCHOS von Askalon [S.
E., P. I 220 und 235]; dieser soll die Periodisierung überhaupt erst angestoÿen
haben, indem er seine Akademie auf die eigentliche, alte und somit erste
zurückführte und programmatisch �Alte Akademie� nannte [GÖRLER, a.a.O.,
S. 779].

Er lehrte die Einheit der Philosophenschulen (Akademie, Peripatos, Stoa) und
begründete eine Lehre, die in der Folgezeit [s. u. S. 175 f.] groÿes Ansehen ge-
wann und die noch Gegenstand der Darstellung werden soll. Vorweggenommen
sei nur gesagt, dass sein Ein�uss auf M. TULLIUS CICERO, den wohl bedeu-
tendsten römischen Vertreter griechischer Philosophie in lateinischer Sprache,
sehr groÿ war.

Wir erfahren [PLU., Brut. 24.1 (= 224.8 Lindskog-Ziegler) ], dass BRUTUS,
der CAESAR-Mörder, 44 v. Chr. noch in Athen Vorlesungen bei einem Aka-
demiker namens THEOMNESTOS gehört hat. Dann gibt es für 100 Jahre
keine Nachrichten über die Beschäftigung mit PLATON in Athen.

Zur Wirkung bzw. Denkweise der platonischen Akademie als Institution soll
nachgetragen werden, dass in der Periode des Hellenismus nur Gelehrte aus
demAusland, also überhaupt kein Athener mehr, Scholarchen geworden sind.
Auch die Schülerschaft war international [GÖRLER, a.a.O., S. 777]:

Unter 15 namentlich bekannten Schülern des ARKESILAOS gab es keinen
Athener; unter den 40 uns bekannten Schülern des KARNEADES waren zwei
Athener. Die Akademie PLATONs war also auch personell der Welt geö�-
net und global, d. h. den Mittelmeerraum umfassend. Diese geistige Haltung
und die Intensität der akademischen, zunächst an die Institution gebundenen
Forschung und Lehre schlugen so durch, dass die Ergebnisse als Platonis-
mus im Auslande (also auÿerhalb Athens) reiche Frucht trugen und im sog.
Mittelplatonismus, der noch darzustellen sein wird, eine neue Blüte erfuh-
ren. Aber das alles vollzog sich auÿerhalb der Institution und der Mauern der
Akademie; diese hatte mit PHILON zu existieren aufgehört. Es gab nur noch
Trümmer.

Nach diesem kurzen mehr geschichtlichen Abriss sind einige Worte zur aka-
demischen Skepsis selbst nachzutragen:

Dass die Skepsis überhaupt in die Akademie Einzug halten konnte, hat wohl
vier Gründe:

47



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Zum Einen war erkenntnistheoretische Skepsis Allgemeingut der griechischen
Denktradition.

Zum Zweiten kam es mit Beginn des Hellenismus zu einer Wissensexplosion,
die � wie auch sonst � Orientierungslosigkeit zur Folge hatte und Philosophie
geradezu herausforderte.

Zum Dritten brachte die Orientierungslosigkeit eine existentielle Verunsiche-
rung, die durch den Individualismus nur noch gesteigert wurde. Logos geriet
ins Elend.

Zum Vierten waren die bis zum Hellenismus präsentierten gedanklichen Mo-
delle zur Lösung der Probleme so vielfältig, dass die Frage aufkam, was denn
nun richtig und wahr sei, und ob das, was ich als wahr erkenne, auch wirklich
wahr ist und schlieÿlich, ob ich auch sicher sein kann, ob meine Erkenntnis
richtig und wahr ist.

PYRRHON hat mit seiner (ausschlieÿlich mündlich-persönlichen) Form der
Skepsis einen radikalen Schnitt vollzogen, indem er alles für richtig und da-
mit für gleichgültig erklärte. Dieses folgt aus den Darlegungen, auf die sein
Schüler TIMON sich beruft:

�Er (PYRRHON) zeigt auf, dass die Dinge in gleicher Weise ununter-
scheidbar, nicht abwägbar und nicht beurteilbar sind� [EUS., PE. XIV
18]. Wenn dem so ist, dann �darf man über das andere keine Betrach-
tungen mehr anstellen� [EUS. a.a.O.]

Aber eine Schule wie die Akademie konnte so weit nicht gehen � dann hätte sie
ihre Tore gleich schlieÿen können. Es musste ihr vor allem darum gehen, dem
geistigen Klima der Zeit des kommenden Hellenismus Rechnung zu tragen
und zugleich die Denkergebnisse der platonischen Schule in die neuere Zeit zu
retten. Wie man sieht, spielt das, was man heute Schulpolitik nennt, eine
groÿe Rolle. Dem ARKESILAOS kommt die Schlüsselrolle für die Rettung
der Akademie zu:

Er fand, wie es in den 10 Tropen [s.o.] schon ausgedrückt ist, dass es zwar keine
wahre Vorstellung gäbe, die nicht zugleich auch als solche die Bescha�enheit
einer falschen haben könnte, dass es aber zum Handeln in der Welt nicht eines
mit wahren Vorstellungen versehenen Wissens bedürfe, sondern eines Wissens,
das eine gewisse Wahrscheinlichkeit oder Glaubhaftigkeit (pithanót	es)
habe.

�Wer auf das Vernunftmäÿig-Plausible (eúlogon) achtet, wird richtig
handeln und glücklich sein� [S.E., M. VII 158, vgl. ZELLER, 1963, III
1. Abteilung S. 513].

ARKESILAOS wendet zwar die Denkmethode des PYRRHON an, eine Sache
nach beiden Seiten (in utramque partem, wie Cicero übersetzt) zu untersu-
chen. Doch sein Ziel ist es, weniger die Wahrheit als dasjenige zu �nden, das
die gröÿte Plausibilität hat. Die gedankliche Arbeit daran fand etwa 100

48



Die Wahrheit liebt es, sich zu verbergen



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Jahre nach ARKESILAOS unter KARNEADES den Höhepunkt der Ausfor-
mung.

Hier soll nur die Theorie der Wahrscheinlichkeit behandelt werden; denn
mit dieser Theorie kann das platonische Gedankengut in die neue Zeit geret-
tet werden, vielleicht nicht in Einzelheiten; diesen gilt die skeptische epoch	e
(Zurückhaltung des Urteils). Aber das Ganze kann gehalten werden, weil hier
die Erkenntnis zuverlässiger ist als beim Erforschen des Einzelnen.

KARNEADES entwickelte drei Stufen desWahrscheinlichen [S.E., M. VII
166 �.].

Er nennt eine Vorstellung

- einfach wahrscheinlich (pithan	e) oder

- wahrscheinlich und unumstritten bzw. unwidersprochen oder

- wahrscheinlich, unwidersprochen und geprüft.

Den höchsten Grad des Wahrscheinlichen hat letztere Vorstellung.

Damit ist gemeint, dass im ersten Fall (das ist die unterste Stufe) etwas un-
mittelbar und allein für sich einleuchtet und wahrscheinlich ist, im zweiten
Fall, dass es neben dem Wahrscheinlichen nicht noch andere Vorstellungen
gibt, die dem Wahrscheinlichen ernsthaft widersprechen; im dritten Fall, dass
eine systematische Untersuchung (perihodeumén	e) nichts Anderes ergab. Die
Möglichkeit eines Irrtums ist damit zwar nicht ausgeschlossen, aber doch auf-
steigend unwahrscheinlich.

Ein Beispiel aus der heutigen Sicht mag das noch etwas erläutern:

Wenn ich mich mit jemandem verabredet habe, dann ist es einfach wahr-
scheinlich, dass er sich auf der Fähre be�ndet, deren Ankunft ich erwarte.

Wenn ich ihn an Bord vor dem Auslaufen der Fähre telefonisch erreiche, dann
ist die Wahrscheinlichkeit noch gröÿer, dass ich nicht vergebens warte.

Wenn ich nun zusätzlich den Kapitän anrufe und mich vergewissere, dass
die Fähre mit dem Besuch an Bord wirklich ausgelaufen ist, dann ist die
Wahrscheinlichkeit, dass ich den Freund mit Erfolg abholen kann, am gröÿten.

Wir werden an anderer Stelle noch von KARNEADES hören.

Hier ist nur festzustellen, dass die Skepsis als akademische Skepsis zugleich
mit der Institution in der 1. Hälfte des 1. Jahrhunderts vor Christus ausläuft
und dass einige Jahrzehnte später die allgemeine oder auch pyrrhonische Skep-
sis durch AINESIDEMOS zu neuem Leben erweckt wird, genauer:

Im Unterschied zu den Vorgängern (vor allem PYRRHON) ist es AINESIDE-
MOS, der überhaupt erst die Skepsis als eine eigenständige Schule gründet.

Die 10 Hauptargumente für die pyrrhonische Skepsis, von denen wir schon
hörten [s. u. S. 41], entstammen höchstwahrscheinlich seinem 8 Bücher umfas-
senden Werk über die Lehre des PYRRHON; von diesem Werk ist direkt nur

50



EPIKUR

Weniges erhalten, dieses Wenige in der sog. Bibliothek des PHOTIOS [UE-
BERWEG/ PRAECHTER, 1953, S. 582].

Die weitere Entwicklung �ndet ihren Niederschlag in dem umfangreichenWerk
des bereits genannten Arztes SEXTUS EMPIRICUS, der um 150 n. Chr. in
Alexandria lebte. Er schrieb die sog. �Pyrrhonischen Hypotyp	osen� (= pyrrho-
nische Skizzen) und legte die Skepsis von Pyrrhon bis in seine Zeit ausführlich
dar und ist eine wichtige Quelle auch für andere philosophische Richtungen,
kurz �Dogmatiker� von ihm genannt; vor allem seine zwei anderen Schrif-
ten richten sich gegen die Dogmatiker und gegen die Mathematiker, wor-
unter die Vertreter und Befürworter der damals gängigen Unterrichtsfächer
(math	emata) an den Schulen zu verstehen sind.

Ein Beispiel für das skekptische Denken des SEXTUS EMPIRICUS ist seine
Widerlegung eines Syllogismus, wie wir ihn seit ARISTOTELES kennen und
als Muster aufgeführt �nden:

Alle Menschen sind sterblich, SOKRATES ist ein Mensch, also ist SOKRA-
TES sterblich.

Das ist nach S. E. ein so genannter trópos diáll	elos, ein Zirkelschluss; denn der
zu beweisende Satz, SOKRATES sei sterblich, sei schon im Obersatz enthal-
ten. Auÿerdem könne der Obersatz nur durch eine vollständige Induktion, (d.
h. durch die Au�ührung jedes einzelnen Falles) gesichert werden. Das aber sei
unmöglich; denn es könnte eine Ausnahme (die wir jetzt vielleicht noch nicht
kennen) von der Erfahrungstatsache geben, dass Menschen sterblich sind.

Als Schwerpunkt der jüngeren Skepsis, die im 2. Jahrhundert nach Chr. aus-
läuft, könnte die Au�assung von der Begrenztheit allen Urteilens und
Meinens genannt werden.

2. EPIKUR (341 � 272)

a) Leben und Scha�en

Oft kann man bei Menschen, die durch ihr Denken über Jahrhunderte ge-
wirkt haben, aus dem Wenigen, was über ihren Lebenslauf bekannt ist, auf
ihr intensives Wirken schlieÿen. Daher soll zunächst etwas über das Leben
des EPIKUROS gesagt werden.

EPIKURs Vater war Bürger Athens und ist mit seiner Frau, der Mutter des
EPIKUROS, 352 von Athen nach Samos übergesiedelt. Dort ist EPIKUR
Mitte Februar des Jahres 341 als athenischer Bürger geboren worden.

Besonders begütert waren die Eltern wohl nicht, denn sonst hätten sie das
damals schöne Athen und den im Nordosten der Stadt gelegenen Stadtteil

51



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Garg	ettós nicht verlassen. Spätere Gegner und vielleicht auch Neider [ERLER
bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV S. 65] haben dargestellt, der Vater
sei ein armes Schulmeisterlein, dieMutter eineKräuterhexe gewesen. Er
selbst habe z.B. der Mutter beim Aufsagen von Zauberversen geholfen. Im-
merhin haben beide, Vater und Mutter, viel zur Ausbildung des EPIKUROS
beigetragen.

Letzterer war hochbegabt und hat schon sehr früh, noch als Elementarschüler,
angefangen, sich mit Philosophie zu beschäftigen. Im Alter von 14 Jahren
brach er aus der Schule aus [D. L., X 2]; denn sein Lehrer konnte ihm den
Chaos-Mythos des HESIOD nicht hinreichend erklären. CICERO berichtet
andererseits sogar [�n. I 26], EPIKUR sei gar nicht gebildet (indoctum)
gewesen.

Etwa von 327 � 324 war er in der kleinasiatischen Hafenstadt Teos (nördlich
von Samos) Schüler des NAUSIPHANES, der zusammen mit PYRRHON am
Zuge des ALEXANDER nach Indien teilgenommen hatte, selbst die Atom-
lehre des DEMOKRIT vertrat und insgesamt bevorzugt die Vorsokratiker
lehrte. Wenngleich sich EPIKUR später von seinem Lehrer distanzierte, so
sind doch die starken Ein�üsse (vor allem ist die Lehre des DEMOKRITOS
zu nennen) nicht zu übersehen.

Von 323 bis 321 leistete er in Athen das ab, was man heute Militärdienst nennt.
Wir haben zwar keine oder kaum Zeugnisse, dürfen aber vermuten, dass er zu
den athenischen Philosophenschulen Kontakt hatte, nicht mehr zu ARI-
STOTELES persönlich (der musste aus politischen Gründen nach Chalkis auf
der Insel Euböa �iehen), aber wohl zu XENOKRATES, dem damaligen Leiter
der platonischen Akademie. 321 verlieÿ EPIKUROS Athen und ging zurück
zu seinen Eltern. Diese lebten, aus Samos vertrieben, nunmehr in Kolophon
an der kleinasiatischen Küste.

Man sieht, dass schon im frühen Europa Vertreibung, Flucht und die damit
zusammenhängende Gewalt übliches Schicksal vieler Menschen war.

Über die 10 Jahre von 320 � 310 gibt es wenig zu berichten, da die Quellen
nur spärlich �ieÿen. Mit einiger Sicherheit darf man vermuten, dass EPIKUR
in Kolophon Schüler gesammelt und eine Schule, die aber nur einen geringen
Organisationsgrad aufwies, gegründet hat.

32 Jahre war er alt, als er (etwa 310 oder 309) Kolophon verlieÿ und für 5 Jahre
(bis etwa 306/305) sich erst in Mytilene auf Lesbos und dann in Lampsakos
niederlieÿ.

In Lampsakos gewann er die für die Verbreitung seiner Lehre wichtigen Schü-
ler METRODOROS, HERMARCHOS und POLYAINOS, und er gliederte
sich in die politische Gemeinde dort so ein, dass man ihn einen �Lampsake-
ner� [STRABO, XIII 589, Kap. 18] nannte. Hier in Lampsakos entwickelte er
in intensiver Auseinandersetzung mit anderen Richtungen die Grundlinien
seiner Philosophie. Starken Ein�uss hatten die Atomlehre des DEMO-

52



Epikur heute



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

KRITOS und der Materialismus (hier machten sich wohl die Ein�üsse des
STRATON, Leiters der Schule des ARISTOTELES, aber auch des ANAXA-
GORAS bemerkbar). Der Eindruck, den die Lehre des DEMOKRIT bei ihm
hinterlieÿ, war so stark, dass er sich diesem vollinhaltlich und ohne eigene
Beiträge anschloss [233 US (S. 174)].

EPIKURs Lehre gewann bereits dort legendären Ruf; seine Vorlesungen wur-
den wegen ihres Zaubers und ihrer Unwiderstehlichkeit mit den Gesängen
der homerischen Sirenen [D. L., X 9] verglichen.

Zwischen 307 und 304 kehrte EPIKUR nach Athen zurück, wohl auch deswe-
gen, weil inzwischen das Gesetz über die Genehmigungsp�icht von Philoso-
phenschulen aufgehoben war. Dort erwarb er ein Grundstück; dieses Recht
war nur athenischen Bürgern vorbehalten, und er war athenischer Bürger! Das
Grundstück gab seiner Schule den Namen: K	epos, was soviel wie �Gar-
ten� heiÿt. EPIKUR wurde bald eine in der Stadt bekannte Persönlichkeit
und, wie das so der Brauch war (z.B. bei SOKRATES in den �Wolken� des
ARISTOPHANES), in der Komödie verspottet.

Das Besondere an seiner Schule war das gemeinsame Philosophieren [D.
L., X 17] und überhaupt die Gemeinschaft von Männern und Frauen, auch
Sklaven, die durch bestimmte Ideale verbunden waren und die in EPIKUR
ihren fast wie einen Gott verehrten Meister sahen. Sie konnten das auch,
denn sein Einsatz (materiell und geistig) für die Schule verdient höchste Be-
wunderung. Zwischen Lehre und Leben gab es eine Übereinstimmung, die er
bis zu seinem letzten Brief [D. L., X 22] an seinem Todestage unter Beweis
stellte:

Unter schwersten Schmerzen schreibt er an seinen Schüler IDOMENEUS, er
emp�nde in der Erinnerung an viele Gespräche freudige Erhebung der Seele.

Zu seiner schriftstellerischen Tätigkeit soll gesagt werden, dass er einer
der produktivsten Philosophen überhaupt war. Wie DIOGENES LAER-
TIOS [X 26] berichtet, seien an die 300 Papyrusrollen erhalten. Im Altertum
galten seine Schriften als sehr nachlässig verfasst. Heute [Norden, 1958, I S.
123 f.] hebt man �jene wundervolle Natürlichkeit� hervor, �die so ganz der
Ausdruck eines zart und warm emp�ndenden Herzens ist.�

Sein Hauptwerk mit dem Titel �Über die Natur� umfasste 37 Bücher und
ist bis auf Reste leider verloren. Diese Reste �nden sich auf Buchrollen, die
zwischen 1752 und 1754 in Herculaneum am Vesuv aus der verschütteten Villa
eines Epikureers wieder ausgegraben worden sind.

DIOGENES LAERTIOS überliefert uns neben dem fürsorglichen Testament
drei Lehrschriften (von denen eine � an PYTHOKLES � wohl unecht ist) und
die �Hauptlehren� (�kýriai dóxai�, nach den Anfangsbuchstaben daher K.D.
abgekürzt), die Schüler wie einen Katechismus auswendig zu lernen hatten.

Im Jahr 1884 wurde in Oinoanda (Kleinasien) die Inschrift des Epikureers

54



EPIKUR

DIOGENES (2. Jahrh. n. Chr.) entdeckt; sie enthält die Grundzüge der epi-
kureischen Ethik und Naturphilosophie.

1888 fand man in der Bibliotheca Vaticana eine Sammlung von 81 Lehrsätzen,
die die bereits genannten Hauptlehren ergänzen und unter der Bezeichnung
gnomologicum Vaticanum (= Vatikanische Spruchsammlung) geführt wer-
den. Sie werden auch als �Sententiae Vaticanae� bezeichnet und dementspre-
chend Sent. Vat. abgekürzt.

Daneben gab es schon in der Antike eine groÿe Menge Sekundärliteratur,
verfasst von griechischen und römischen Autoren; hier seien CICERO, PLUT-
ARCH, v. a. aber LUCRETIUS CARUS (LUKREZ) erwähnt.

b) Philosophie

Ethik

Als Schwerpunkt des hellenistischen Programms wurde bereits die sich an der
praktischen Vernunft orientierende Ethik genannt. Und so soll bei EPIKUR
mit der Ethik begonnen werden:

Wie wir sahen, hat EPIKUR etwa 306 in Athen ein Haus und vor den To-
ren (für 80 Minen) einen Garten erworben. Dies ist der berühmte �Garten�
(�k	epos�), in dem er mit seinen Vertrauten und Schülern lebte und gemeinsam
philosophierte, wobei es weniger um die Vermittlung von Wissen, sondern um
Anwendung und Bewährung des Gelernten ging. Der Garten EPIKURs
führt uns mitten hinein in das hellenistische Programm praktischer Ver-
nunft, die sich in der Ethik äuÿert und entfaltet.

Die Grundfrage dieser hellenistischen Ethik zielt auf Motiv und Ziel menschli-
chen Lebens. EPIKUR nennt �die Lust Anfang und Ende (Ziel) des geglückten
Lebens� [D. L., X 128]. Glücklich ist das Leben, das man lusterfüllt nennen
darf. Eine solche Ethik heiÿt �eudämonistisch� , und diese �ndet sich in allen
hellenistischen Philosophenschulen.

Dabei haben wir zu bedenken, dass man mit �glücklich leben� sowohl �glückse-
lig leben� als auch �gelungen leben� verstehen kann. Gelungen ist dasjenige
Leben, das zugleich im Sinne selbst gesetzter Ziele verläuft. Da die Festlegung
auf �glücklich und gelungen� unmittelbar einleuchtet, bedarf das Ziel (in
Lust sich erfüllende eudaimonía) keines Beweises, wohl aber der Erläuterung,
so wie es keines Beweises bedarf, dass Schnee weiÿ ist und Feuer heiÿ [CIC.,
�n. I 29 �.]. Das Kriterium also dafür, dass der oberste Satz der Ethik wahr ist,
liegt in der Wahrnehmung (aísth	esis) durch die Körperorgane und im Gefühl
(páthos).

55



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Zum Lustbegri� schreibt EPIKUR im Brief an seinen Schüler und Freund
MENOIKEUS [D. L., X 131 � 132]:

�Wenn wir die Lust als Endziel nennen, so meinen wir nicht die Lust
der Prasser . . . , wie manche Gegner . . . meinen, sondern die Freiheit
von körperlichem Schmerz und von Störung der Seelenruhe. Denn
nicht Saufgelage . . . machen das lustbetonte Leben aus, auch nicht
die Liebe mit schönen Knaben und Frauen . . . , sondern ein nüchter-
nes Abwägen (logismós), das . . . mit allen Wahnvorstellungen bricht,
die den obersten Grund zu Störung der Seelenruhe darstellen . . . Ein
lustbetontes Leben ist nicht möglich ohne ein sittliches . . . und ein
. . . sittliches . . . Leben nicht ohne ein lustbetontes.�

Lust wird also verstanden als Freisein von Schmerzen (aponía) und von
Störungen der Seelenruhe (ataraxía) und hat höchsten sittlichen Wert.

Dabei steht EPIKUR in einer bestimmten Tradition. Seine Vorgänger und
Vorbilder sind z.B. DEMOKRITOS, NAUSIPHANES sowie PYRRHON und
EUDOXOS aus Knidos.

Doch gibt es auch durch ihn prinzipiell Neues:

EPIKUR unterscheidet zwischen der kinetischen (en kin	esei) und der ka-
tastematischen Lust (katast	ematik	e

	
h	edon	e

	
) [D. L., X 136]. Letztere ist

der kinetischen übergeordnet und meint den ausgeglichenen und festen Zu-
stand der Seelenruhe und der Freiheit von Mühsal und Schmerz; Kennzeichen
der kinetischen Lust aber sind Fröhlichkeit und Freude. Fröhlichkeit und Freu-
de sind A�ekte, die wie alle A�ekte stets in Bewegung (en kin	e

	
sei), aber leider

nicht von Dauer sind. Daher eignen sie sich für die Konstituierung der Eudä-
monie als des auf Dauer angelegten Zustandes der Glückseligkeit nicht so sehr,
wie die katastematische Lust, von CICERO [�n. II 32] �stabilis voluptas�
(�ruhende Lust�) genannt.

Nun kann Lust nicht ohne die Befriedigung von Begierden gedacht werden.
Also müssen auch die Begierden untersucht werden. EPIKUR teilt diese in
seinen Hauptlehren [K.D. XXIX] ein in solche, die

- natürlich und notwendig sind und in solche, die
- natürlich und nicht notwendig sind und andererseits in solche, die
- weder natürlich noch notwendig sind; diese entstammen einer falschen
Meinung, bzw. sie sind nur eingebildet.

Natürliche und notwendige Begierden, so lautet eine spätere Erklärung zu
diesem Hauptsatz Nummer XXIX, sind z.B. Durst und Hunger. Trinken und
Essen befreien von Schmerzen. Natürliche, aber nicht notwendige Begierden
sind solche, deren Grundlage di�erenzierte Lustemp�ndungen sind � wie es
beim Luxus der Fall ist; weder natürlich noch notwendig sind diejenigen, die
mit Auszeichnungen anderer (z.B. Bekränzungen oder der Errichtung von
Statuen) zusammenhängen, also irgendwie von auÿen bestimmt sind und im
Bereiche des Gesellschaftlichen und insbesondere des Politischen liegen.

56



kinetische Lust



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wir bleiben zunächst bei den natürlichen Begierden. EPIKUR ist Realist
genug, um festzustellen, dass die natürlichen und notwendigen Begierden be-
friedigt werden müssen, damit das Glücksgefühl auf Dauer sich einstellt;
dessen Grundlage sind gewiss im körperlichen Bereich die Gesundheit und
im seelischen Bereich die Ruhe (ataraxía).

Darüber hinaus gibt es Bereiche, für die man kalkulierenmuss. So ist das vor-
übergehende Aushalten von Unlustgefühlen manchmal Quelle gröÿerer Lust
oder die Befriedigung von Lustgefühlen ohne das Maÿ der Vernunft (sym-
métr	esis) Quelle gröÿerer Unlust. Insgesamt aber, so sagt EPIKUR, ist � jede
Lust ein Gut, weil sie etwas ist, was uns angemessen ist; doch ist nicht eine
jede <für uns> akzeptabel, wie denn auch jeder Schmerz ein Übel ist; aber
nicht jeder ist in jedem Falle zu vermeiden. Nur durch Kalkulation und im
Hinblick auf das, was zuträglich und was nicht zuträglich ist, kann das alles
beurteilt werden� [D. L., X 129 � 130].

Die Helferin bei der Lustkalkulation ist die Philosophie; sie ist aber auch
Helferin bei der Kalkulation der Unlust. Sie liefert durch entsprechendes Nach-
denken bzw. durch die Hilfen für das Nachdenken Kriterien für die Einschät-
zung der jeweiligen Situation:

Wenn ich mich z.B. in einer Situation be�nde, in der eine bestimmte Lust
nicht mehr gesteigert werden kann, dann bescheide ich mich; denn ich kann
mein Glück mit Über�uss nicht erreichen. Daraus folgt die Genügsamkeit
als Forderung philosophischer Ethik.

Situationsbezogenes Handeln, das die Philosophie lehrt, kann aber auch so
vorgenommen werden, dass ich aktuelle Unlust (z.B. starke Schmerzen) durch
geistige Diskurse (oder durch die Erinnerung daran) erträglich gestalte oder
aus der Erfahrung heraus handele und so lebe, dass zwischen dem Schmer-
zensgrad und der Dauer des Schmerzes das Verhältnis umgekehrter Propor-
tionalität besteht:

�Si gravis, brevis; si longus, levis� so �nden wir EPIKURs Satz bei
CICERO [�n. II 22] übersetzt, d. h.: �Wenn <der Schmerz> schwer
<ist, ist er> kurz; wenn <er> lang <ist, ist er nur> leicht.�

Es gibt aber auch [K. D. XXX] solche natürlichen Begierden, die keinen
Schmerz verursachen, wenn sie nicht befriedigt werden. Von diesen meint EPI-
KUR, sie seien Erzeugnisse leeren Wahnes. Wenn diese nun nicht befriedigt
werden, liegt die Tatsache, dass sie sich nicht au�ösen, nicht in ihnen selbst,
sondern eben im leeren Wahn (kenodoxía) des Menschen.

Doch können Wahn und falsche Meinungen bei denen, die damit leben, zu
Schmerzen führen. Zu solchen Begierden können gerechnet werden:

Ansehen, Ehre, Ruhm [D. L., X 121], Luxus, aber auch Macht in Gesell-
schaft und Politik. Ob und in welchem Umfang wir diesen Begierden erliegen,
liegt nun nicht an den Begierden, sondern an uns selbst.

58



Wahn



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

In diesem Zusammenhang ist die Frage derWillensfreiheit und der mensch-
lichen Selbstverantwortung angesprochen.

EPIKUR und seine Schule sind entschiedene Vertreter der Au�assung, dass
wir einen freien Willen haben [D. L., X 133] und auch für uns selbst verant-
wortlich sind. Wir können also frei (und nicht fremdbestimmt) entscheiden,
wie weit wir die Phänomene der Welt und die Phänomene in uns als tatsächlich
ansehen und wirken lassen wollen. Hier steckt mehr oder weniger o�en Kritik
an PYRRHON und seiner Skepsis, die die Unsicherheit der Erkenntnisse und
Urteile verallgemeinerte.

Nun �nden wir bei dem bereits genannten LUCRETIUS CARUS [III 59 �.]
die interessante und weiterführende Bemerkung, dass Begierden wie Habgier
(avarities) und �das blinde Begehren nach Macht� �Wunden des Lebens�
sind und in der Todesfurcht ihre Nahrung �nden. Diese Begierden sind zwar
Ausdruck einer falschen Meinung und leeren Wahnes, doch sind sie zusammen
mit dem Tode zentrales Thema der Lehre des EPIKUR.

Aus der ETHIK abgeleitet, �nden wir auch theologische Gedanken über den
Tod, denn der Gedanke an den Tod unterliegt unserer Willensentschei-
dung:

�Der Tod hat keine Bedeutung für uns; denn was aufgelöst ist,
hat keine Emp�ndung; was aber keine Emp�ndung hat, ist für uns ohne
Bedeutung� [D. L., X 139 = K.D. II].

Diese Behauptung ist die Konsequenz der Erkenntnis, dass ein glückliches Le-
ben in der ungestörten Seelenruhe und letztere in der Lust, d. h. im Meiden
des Schmerzes und in der Absicht ruht, sich nicht aus der Fassung bringen
zu lassen [Brief an MENOIKEUS = D. L., X 124 �.; ERLER bei UEBER-
WEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 159].

Tod wird als Zustand der Emp�ndungslosigkeit verstanden, die das Ergeb-
nis der Au�ösung einer Verbindung ist. Wenn also im Zustand der Emp�n-
dungslosigkeit nichts Schreckliches liegen kann, kann auch der Gedanke
daran nichts Schreckliches sein; vielmehr wird dann die Sterblichkeit des Le-
bens zu einer Quelle der Lust, weil sie dem Verlangen nach Unsterblichkeit
und damit nach einer unsicheren und ungewissen Zukunft und der damit ver-
bundenen Unruhe ein Ende macht.

Aber:

Zwischen Leben und Tod gibt es eine Schnittstelle; sie ist das Sterben
selbst, also der Übergang von dem Zustand lusterfüllter Gegenwart zur emp-
�ndungslosen Zukunft oder Au�ösung, die man Tod nennt. Dieser Übergang
ist sehr oft mit quälenden Schmerzen verbunden. Leben und Tod bewertet
EPIKUR als reale und ernstzunehmende, voneinander getrennte Zustände.

Wenn aber der Tod, das angeblich schaurigste aller Übel, auf uns keinen Ein-
druck macht und dieser selbst keine tatsächlichen Schmerzen bereiten kann,

60



katastematische Lust � ich aber bleibe!



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

weil er mit Emp�ndungen nicht verbunden ist, so kann der genannte Zwi-
schenzustand auch �keinen anderen als nur eingebildeten Schmerz berei-
ten� [a.a.O.].

Die Argumentationskette schlieÿt sich: Eingebildete Schmerzen stehen wie
falsche Meinungen oder der Wahn zu unserer Disposition:

Wir können unsere Lust kalkulieren, und wir können den Schmerz kal-
kulieren; denn wir haben einen freien Willen. EPIKUR bezieht hier also
Stellung gegen den physikalischen und logischen Determinismus und gibt uns
die Philosophie als kalkulierende Helferin an die Hand. �. . . Besser wäre
es, sich dem theologischen Mythos anzuschlieÿen als Sklave . . . der Physiker
zu sein� [D.L., X 134].

Die Folge dieser Au�assung vom Tode ist aber auch, dass jeder Tag des
Lebens zählt und dass es nicht so sehr um die Länge, sondern um die Qua-
lität geht. Dem Weisen, so sagt EPIKUR, kommt es darauf an, das Leben in
gröÿter Annehmlichkeit zu genieÿen [X 126].

Der römische Dichter HORATIUS FLACCUS verstand allerdings EPIKUR
so, dass man jeden Tag genieÿen soll, als könnte er der letzte sein. Der Ge-
danke an den Tod beeinträchtige danach den Lebensgenuss, und die Zukunft
(nach dem Tode) sei ungewiss und vielleicht mit göttlicher Strafe verbun-
den � daher sei der präsentische Genuss ein trotziges �Dennoch� oder
�Gerade-Deswegen�.

Das drückt HORAZ mit �carpe diem!� = �P�ücke den Tag� aus [Od. I 11,8].

Aber EPIKUR dahingehend zu deuten, ist eine Fehldeutung. Das ange-
messene Verständnis für seine präsentische Daseinsau�assung ergibt sich aus
seiner Sicht Gottes.

EPIKUR äuÿert sich freimütig und ablehnend zum Volksglauben seiner Zeit:
�Es gibt Götter, eine Tatsache, die <unmittelbar> einleuchtet; doch sie sind
nicht von der Art, wie die groÿe Menge sie sich vorstellt� [D.L., X 123].

Der Philosoph geht zwar noch nicht so weit, dass er bereit ist, darauf zu
verzichten, sich überhaupt ein Bild von Gott zu machen. Aber er nennt die
Vorstellungen, die seit Jahrhunderten (also seit HOMER) umlaufen, Ver-
mutungen, denen es an Wahrheit gebricht.

Natürlich hat auch er Vorstellungen � doch diese sind auf die Attribute �un-
sterblich� und �glückselig� reduziert; er nennt sogar diejenigen, die über die
Götter wahrheitswidrige Vorstellungen entwickeln, �gottlos�[a.a.O.]. Damit
steht er systemintern in einer Traditionslinie, die mit der Religionskritik des
XENOPHANES beginnt.

Hier können wir die geistige Wende wahrnehmen, die mit dem Hellenismus
der griechischen Gesellschaft entwuchs:

62



EPIKUR

SOKRATES ist noch für ähnliche Gedanken, die in der Kritik an der Volks-
religion kulminierten, hingerichtet worden; ANAXAGORAS oder ARISTO-
TELES hätten das gleiche Schicksal gehabt, wenn sie nicht ge�ohen wären.
EPIKUR reduziert die Götter auf eine unsterbliche, glückselige und v. a.
in Bezug auf Welt, Geschichte und Menschen wirkungslose Existenz; sie wir-
ken nicht wie die Götter der griechischen Volksreligion, die Menschen im Tode
belohnen oder strafen, je nach dem, wie sie sich im Leben verhalten haben:

Im Leben Furcht vor den Göttern zu haben, ist also ebenso unangebracht wie
darauf zu ho�en, dass sie sich um die Welt und ihre Geschicke kümmern.

Sofern die Götter ihr glückseliges Leben (in Unvergänglichkeit) kultivieren,
sind sie für uns MenschenVorbilder. Unsere Gebete und unsere Frömmigkeit
erfüllen sich nicht darin, dass wir von ihnen etwas wollen, sondern darin, dass
wir uns ihnen als Vorbildern angleichen wollen. Ihre Existenz ist unmit-
telbar evident und ergibt sich zudem daraus, dass alle Menschen Vorstel-
lungen von Gott/Göttern (communis opinio; vgl. LUCRETIUS, I 422, auch
CICERO, nat. deor. I 44 und 46), haben.

Von hier lässt sich die Argumentationskette bis in die dritte Meditation von
DESCARTES verfolgen. Ihre Überschrift lautet: �Über die Existenz Gottes� �
De Deo, quod existat. Sie ist konsequent abgeleitet aus der 2. Meditation, die
sich �Über die Natur des menschlichen Geistes� äuÿert. DESCARTES nimmt
in den beiden Meditationen die Frage auf, wie wir denn Vorstellungen von
Gott haben können. Für EPIKUR ergibt sich als Antwort, dass man aus der
allen Menschen gemeinsamen Struktur des Denkens auf Gott schlieÿen kann.
DESCARTES aber postuliert, dass man nur von etwas Wirklichem (nicht von
einem Nichts) eine Vorstellung gewinnen kann [III 27]: �obiectivum ideae . . .
tantummodo ab actuali posse produci� � d. h dass �der Inhalt einer Vorstellung
nur von etwas Wirklichem hervorgerufen werden kann.�

Physik, Seele, Wahrnehmung

Nach der Ethik (und aus ihr abgeleitet) kommen wir zum zweiten Teil der
Philosophie Epikurs und damit zu dem, was man Welt oder Natur nennen
kann. Nach der Ethik wächst uns die Physik zu, und aus der Lehre vom freien
Willen sowie von der Selbstverantwortung des Menschen die Atomtheorie
des EPIKUR.

Physik und Physiologie haben bei EPIKUR keinen Selbstzweck, sondern die-
nende Funktionen; denn sie sollen dem Menschen erklären, was er selbst ist
und sein Handeln sowie Denken so steuern, dass die Furcht vor den transzen-
denten Phänomenen (Göttern, Himmelserscheinungen, Tod usw.) gebannt ist
und die Menschen ohne Erschütterung (ataraxía) und insgesamt glücklich so-
wie re�ektiert-lustbetont leben können, wie Götter eben leben; denn deren
Leben bleibt unser Vorbild.

63



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wie wir schon hörten, war EPIKUR in TEOS südwestlich des kleinasiatischen
Smyrna Schüler des weit gereisten Demokriteers NAUSIPHANES. So blieb es
nicht aus, dass von der Lehre des DEMOKRITOS eine Menge bei ihm haften
blieb. Vor allem hat ihn wohl die atomistisch-mechanistische Welterklä-
rung und die individualistische, die Autonomie der Vernunft betonende, auf
das Glück des Einzelnen zielende Ethik dieses Denkers beeindruckt.

So lehrt EPIKUR mit DEMOKRIT, dass die Grundbestandteile des Alls die
Atome und das Leere sind [vgl. LUCRETIUS, I 419 �.]. Die Zahl der Ato-
me ist unendlich, der leere Raum unbegrenzt [D. L., X 37 �.]. Dass es über-
haupt Körper gibt, lehrt der Augenschein [X 39]. Dass es das �Leere� oder
den �Raum� gibt, folgt aus der Überlegung, dass es sonst nichts gäbe, wo
die Körper sein könnten, und vor allem folgt der Schluss auf den Raum aus
der Bewegung der Körper; denn ohne Raum könnten sich die Körper nicht
bewegen.

Da die Körper zahllos sind, gibt es auch zahllose Welten. Auÿerdem sind
die Körper ungescha�en; ungescha�en sind auch die zahllosen Welten. Aus
der unbegrenzten Zahl der Körper ergibt sich die unendliche Vielfalt ihrer
Formen und daraus die unendliche Vielfalt der Welten � oder wenigstens so,
dass die Formunterschiede für unseren Verstand nicht fassbar sind.

Wir haben also das unendliche, unbegrenzte All festzustellen, die unendliche
Zahl der Körper und die Unbegrenztheit des Raumes [LUCRETIUS, I 958 �.].

Es bleibt die Frage nach der Teilbarkeit der Körper.

Eines der epikureischen Grundaxiome ist der alte Satz, dass nichts aus dem
Nichts entstehen kann [D. L., X 38]; also kann auch ein Etwas nicht zu
einem Nichts werden. Das Etwas bleibt bis zur Grenze, jenseits derer das
Nichts beginnt, ein Etwas. Also ist die Zergliederung nur bis zu dem Teil
möglich, wo die physikalische Unteilbarkeit beginnt. Dieses Teil ist �Atom�
genannt, es ist nicht zusammengesetzt (amigés), und es hat wie jeder Körper
Ausdehnung [D. L., X 59]. EPIKUR ist sogar bereit, noch über die Grenzen der
physikalischen Unteilbarkeit hinauszugehen bis zu einer unteren Denkgrenze.
Jetzt entsteht die Frage nach der Bewegung der Körper; der Bereich, der sich
damit befasst, heiÿt Kinetik.

Körper sind Atome (átomoi) und aus Atomen Zusammengesetztes (synkrí-
seis). In Bezug auf die Atome ist zu sagen, dass sie sich unablässig (und mit
derselben Geschwindigkeit [D. L., X 62]) in Bewegung be�nden, sei es
nun, dass sie sich allein für sich bewegen, sei es, dass sie untereinander ver-
�ochten sind; in letzterem Falle spricht EPIKUR von Bewegung als palmós =
Vibration [D. L., X 43].

Wir unterscheiden drei Bewegungsformen [ERLER bei UEBERWEG/
FLASHAR, 1994, IV 1 S. 142 �.]:

Erste Form der Gesamtbewegung ist die Bewegung von oben nach unten
und von unten nach oben (jeweils aus der Sicht des Betrachters � vgl. D. L.,

64



EPIKUR

X 60 = Brief an HERODOT). Diese Form ist durch die Schwere der Körper
verursacht.

Die zweite Bewegungsform ergibt sich aus der Kollision der Atome/Körper
untereinander, so dass sie in andere Richtungen gelenkt werden.

Am bemerkenswertesten ist seine Äuÿerung zur dritten Bewegungsform;
er nennt sie parénklisis (= Seitwärtsbiegen), lateinisch clinamen. Gemeint
ist ein minimales Abweichen aus der eigentlichen Bewegungsrichtung.

Während die Bewegungformen 1 und 2 determiniert und berechenbar sowie
mehr oder weniger heftig sind, ist die parenklisis nicht determiniert [ER-
LER, a.a.O. S. 143], sondern sie erfolgt unberechenbar - spontan. Erst da-
durch können zusammengesetzte Körper entstehen, dass Atome, denen allen
die gleiche Geschwindigkeit und Richtung zu eigen sind, aus der einförmigen
Bewegungsrichtung ausbrechen, sich tre�en und vereinen.

Der Weltbildungsprozess verläuft also durch indeterminierte Atombewe-
gungen [LUCRETIUS, II 216 �.], nicht aber durch einen Zwecke setzenden
göttlichen Schöpfungsakt. Aus der Ewigkeit, Unvergänglichkeit und (zahlen-
mäÿigen) Unbegrenztheit folgt, dass der Weltbildungsprozess

- ohne Anfang und
- ohne Ende ist, vor allem aber, dass es
- eine unbegrenzte Anzahl von Welten gibt.

Diese Lehre von der minimalen, indeterministischen, d. h. spontanen Atomab-
weichung als Grundlage kosmischer Prozesse und der Entstehung zusammen-
gesetzter Körper klingt wie die Vorwegnahme der Quantensprungtheorie
und Unschärferelation der neuzeitlichen Physik. Beide rechnen mit nicht
determinierten Sprüngen in der Natur. D.h.:

Im letzteren Falle sind nur Ort oder Impuls determiniert/determinierbar.

Im ersteren Falle wird für den Übergang eines Systems von einem stationären
in einen anderen Zustand ein nicht stetiger, sondern sprunghafter Prozess fest-
gestellt. Schlieÿlich sollte auch noch an die neuzeitliche Chaostheorie erinnert
werden.

Die genannte Au�assung des EPIKUR ist aber auch Grundlage seiner Lehre
von der Willensfreiheit. Willensfreiheit ist Ausdruck einer nicht determi-
nierten freien Entscheidung des Menschen. Dieser bricht (wie die Atome) aus
der determinierenden Kausalkette aus und präsentiert seinen freien Willen.

Wir gleiten unmerklich in die Psychologie hinein; denn Sitz des freien Wil-
lens ist die Seele. Diese aber besteht aus runden Atomen, die über den
ganzen Körper verteilt sind:

Aus feinteiligen Gebilden besteht also die Seele, und deshalb, weil sie durch
diese Bescha�enheit über den ganzen Körper verteilt sein kann, nimmt sie an
allem Anteil, was auf den Körper einwirkt. Sie ist ganz eng mit dem Körper
verbunden und wirkt wie ein Rezeptor:

65



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Sie nimmt von auÿen Kommendes wahr und gibt dieses als Reaktion an den
Körper weiter. Daher zeigt dieser Schmerzemp�ndungen, wenn er verwundet
wird. Sie stöÿt den Körper aber auch an, sich auf Verwundungen einzustellen.

Als Ort der Gefühle und Ängste bedarf sie besonderer P�ege. P�ege der
Seele (epiméleia t	es psych	e

	
s)geschieht als

- Selbstsorge des Einzelnen und durch
- Erziehung, wie wir sie durch andere erhalten.

Höchstes Ziel der P�ege ist die Aufhebung der Todesfurcht:

Wie die Seele als etwas Körperliches mit dem Körper entsteht, vergeht sie
auch mit diesem. Also hat der Tod weder für den Körper noch für die Seele
Bedeutung [LUCRETIUS, III 417�.].

Wir haben nichts zu erwarten, aber auch nichts zu befürchten.

Im Leben allerdings hat die Seele eine Reihe wichtiger Aufgaben, man sagt
auch �Funktionen�. Es handelt sich umWahrnehmen, Emp�nden und Denken.
Diese Aufgaben werden bestimmten Seelenteilen zugeordnet [LUCRETIUS,
III 136 �.]:

Der anima (über den ganzen Körper verteilt) zugeordnet sind die vegetativen
und Wahrnehmungsfunktionen, dem animus das Denken; daher spricht man
auch in Anlehnung an ARISTOTELES von animus als �Geistseele� .

Doch die Träger alles dessen, was sich in den Seelenteilen vollzieht, sind Ato-
me. Während EPIKUR für die unterschiedlichen Atomgruppen, die Träger
bestimmter seelischer Prozesse sind, Namen gefunden hat, nennt er die Grup-
pe, um die sich die Wahrnehmung, das Gefühl und das Denken ordnen, �aka-
tonómaston� = �namenlos� [314 und 315 (S. 218) US].

Vieles muss uns wegen der fehlenden Quellen leider unbekannt bleiben, aber
eines ist uns genauer überliefert:

Seine Lehre von der Wahrnehmung.

Wir machen uns kaum Gedanken darüber, warum wir überhaupt sehen und
erkennen können, z.B. die Sonne, den Mond oder die Sterne:

Was physikalisch auf unsere Augen einwirkt, sind nichts als Lichtwellen oder
Quanten. Und doch sagen wir: �Sonne� oder �Mond� oder �Sterne�. Goethe
benennt das Problem und seine, wie wir noch sehen werden, neuplatonische
Sicht [s.u.S. 184] der Lösung in einem schönen Gedicht:

Wär' nicht das Auge sonnenhaft,
die Sonne könnt' es nie erblicken,
läg' nicht in uns des Gottes eigene Kraft,
wie könnt' uns Göttliches entzücken?

EPIKUR sieht für das Phänomen Sehen und Wahrnehmung (und über-
haupt Denken) die Erklärung in seiner Atomlehre:

66



Wir haben nichts zu erwarten.



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Von den Gegenständen lösen sich gedankenschnell und kontinuierlich [D. L.,
X 46 �.] ganzheitliche Abdrücke (týpoi), auch Bilderchen (eíd	ola) genannt,
die, von gleicher Farbe und Gestalt wie die Wahrnehmungsobjekte, mit hoher
Geschwindigkeit in uns eindringen und dadurch die Vorstellung eines ein-
heitlichen. . . Gegenstandes erzeugen und die Übereinstimmung mit dem
Wahrnehmungsobjekt aufrechterhalten.

Trug und Irrtum aber liegen in dem, was man hinzudenkt. Die eíd	ola gelan-
gen in rascher Folge und kontinuierlich z.B. über die Augen in die Seele und
bleiben dort als dauerhafter bildlicher Eindruck, [LUCRETIUS, IV 745
�.] der phantasía genannt wird. Das Denken und der Traum werden ebenso
erklärt:

Es fallen feine Bilder in die Seele, verursachen einen Abdruck oder Abdrücke,
die in das Gedächtnis gelangen. Ihre Verarbeitung am Tage nennt man Den-
ken, die Verarbeitung bei Nacht wird Träumen genannt. Lug und Irrtum
liegen demgemäÿ nicht in den Wahrnehmungsobjekten, sondern in der Art
ihrer Verarbeitung, also in dem, was man hinzudenkt.

Kanonik

Wie nun das Sehen als physiologischer Prozess geistig gesichert und zum Er-
kennen wird, versucht die Kanonik zu erklären.

Nach der Ethik und Physik ist die Kanonik der dritte Teil epikureischer Phi-
losophie. Grundlage dieses Fachausdrucks ist wohl eine Schrift des EPIKUR,
die den Titel �Kan	on� trägt. Auf die sonst eingeführte Bezeichnung Logik
oder Dialektik scheint EPIKUR verzichtet zu haben, weil es ihm nicht um
die Gewinnung von Urteilen, sondern um die Sicherung von Erkenntnis und
Wahrheit ging. Da war wohl für ihn �kan	on� der angemessene Fachausdruck.

Das griechische Wort bedeutet �Richtschnur� . Hierbei handelt es sich um
ein Instrument, das Handwerker nutzen, um beim Arbeiten gerade Linien zu
erzielen, der Maurer beim Hochmauern, der Straÿen- oder Wegebauer bei der
Straÿenführung.

Im übertragenen Sinne meint kan	on das Mittel, mit dem ich überprüfe, ob
etwas richtig verläuft oder richtig ist. Die Kanonik fragt bzw. lehrt, wie und
woran man Wissen auf seinen Wahrheitsgehalt überprüfen kann. Sie ermittelt
Wahrheitskriterien.

Als Quelle alles Wissens um Wahrheit nennt EPIKUR � in deutlicher Abset-
zung von der skeptischen Tradition griechischen Denkens � allein die sinnliche
Wahrnehmung. LUKREZ [IV 478 f.] sagt dazu: �Finden wirst du, dass von
den Sinnen als erstes die Kenntnis des Wahren gescha�en ist und dass die
Sinne nicht widerlegt werden können.�

68



EPIKUR

Vier Kriterien für die Wahrheit werden aufgeführt:

- Sinneswahrnehmungen (aisth	eseis),

- Allgemeinbegri�e, auch Vorbegri�e genannt (prol	epseis),

- Emp�ndungen (páth	e), auch A�ekte genannt

- und schlieÿlich (wohl später eingebracht) �die allgemeine Tätigkeit des
Verstandes, die zu einer Vorstellung führt�.

Zum ersten Kriterium:
Mittel der Sinneswahrnehmungen sind die Körperorgane. Diese (z.B. die Au-
gen) nehmen die von den Objekten sich lösenden �Bilderchen� (eíd	ola) auf.
Sie sind rezeptiv und geben den kontinuierlichen Strom von Bildern weiter.
Durch die Wiederholung der Bildaufnahmen ergibt sich eine hohe Zuver-
lässigkeit. Ungenauigkeiten und Fehler werden dem verarbeitenden Denken
zugeschrieben.

Damit Fehlinterpretationen vermieden werden, wird als Aufgabe der Denken-
den genannt, genau auf das zu achten, was sich präsentiert (to parón); denn
dieWahrnehmung selbst ist ein álogon, [vgl. D. L., X 31; LUKREZ, IV 478
�.], d. h. , der Prozess der Wahrnehmung ist noch nicht der Denkprozess,
den die Seele bzw. der entsprechende Teil der Seele (lógos - animus) auslöst
und begleitet.

Diese Erkenntnis hat wirkungsgeschichtlich groÿe Bedeutung, insbeson-
dere für die Entwicklung naturwissenschaftlichen Denkens; denn für ein Ex-
periment wichtig ist zunächst einmal die genaue Beschreibung dessen, was
wahrgenommen wird, nicht die oft voreilige Äuÿerung und Beschreibung von
Vermutungen. Erst kommt das parón (= das Vor�ndliche) und dann das Nach-
denken über das, was man als tatsächlich präsentiert gesehen hat. Wir erleben
das z.B. in der Schule bei der Durchführung von Experimenten oder auch sonst
immer wieder:

Bevor man überhaupt genau beschrieben hat, was man sah, sind bereits Fan-
tasien und Vermutungen aufgebaut, die eine genaue Beobachtung geradezu
verfälschen. Das könnte man auch auf andere gesellschaftliche Bereiche über-
tragen, z.B. auf die politische Meinungsbildung, insbesondere, wenn man
darauf achtet, wie andere Ansichten niedergemacht werden:

Hier sind oft nicht das Wissen, sondern die durch Vermutungen oder vorur-
teilsbesetzte Vermutungen gefüllte Wissenslücken Grundlagen einer Mei-
nung bzw. der Beschreibung eines politischen Phänomens. Im politischen
Kampf wird diese Art der Meinungsbildung geradezu als Wa�e eingesetzt
und genutzt.

Zweites Kriterium sind die �Vorbegri�e� (prol	epseis von pról	epsis = Vor-
wegnahme). Wie CICERO [nat. deor. I 44] sagt, hat EPIKUR als erster dieses
Wort als terminus technicus verwendet; der Römer hat das Wort ins Lateini-

69



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

sche übersetzt und spricht von anticipatio (= Vorwegnahme) oder praeno-
tio (= Vorkenntnis). Damit ist gemeint:

Wahrnehmungen, die jemand hat, wirken auf den Empfänger ein und sind zu-
nächst als solche ohne meinendes Dazutun festzuhalten. Der zweite Schritt ist
aber dann, dass durch das Denken einem individuellen Wahrnehmungsinhalt
ein vorher vorhandener Allgemeinbegri� zugeordnet wird, also z.B. dem
konkreten Lebewesen �EPIKUR� der Allgemeinbegri� �Philosoph�.

Diese Allgemeinbegri�e heiÿen �prol	epseis�und ermöglichen Urteile dahin, dass
sie helfen, einen konkreten Einzelfall (z.B. �EPIKUR�) als besonderen Fall
eines allgemeinen Falles (z.B. �Mensch� oder �Philosoph�) zu identi�zieren.
Oder:
Was im besonderen Fall �gerecht� ist, messe ich am Allgemeinbegri� und
Vorbegri� �Gerechtigkeit�.

Die Vorbegri�e sind der Empirie entwachsen, und sie stellen so etwas wie
die �Erinnerung an das häu�g von auÿen Erschienene� [D. L., X 33] dar. Was
ich wiederholt erfahre, ist als Vor- oder Allgemeinbegri� in mir, an dem ich
Neues identi�ziere, nachdem ich es wahrgenommen habe.

Diese Allgemeinbegri�e werden gewonnen, sie sind nicht, wie PLATON
lehrt, angeboren; angeboren ist allenfalls eine Disposition für die Gewin-
nung von Allgemeinbegri�en.

Allgemeinbegri�e, die zunächst nicht mehr als gewachsene Vorstellungen sind,
entäuÿern sich im Wort, also �Mensch� oder �Philosoph�.

Für das Denken ist Verarbeitungsbezirk der prol	epseis unsere Sprache. Mit
ihrer Hilfe können Wahrnehmungsinhalte auf die Vorstellungen allgemeiner
Art zurückgeführt werden. Wenn ich z.B. das Wort �gerecht�/�eine gerechte
Entscheidung� höre, schwingt sofort eine allgemeine Bedeutung bzw. die
allgemeine Vorstellung von �Gerechtigkeit� mit, und es wird diese allge-
meine Vorstellung aktiviert.

Die Wortbedeutung drückt also zugleich das Wesen einer Sache aus. Hier
erweist sich EPIKUR als weiterführender Schüler des PLATONs.

Drittes Wahrheitskriterium ist die Emp�ndung oder der A�ekt (páthos);
davon gibt es zwei:

Lust und Schmerz.

In der Ethik spielt páthos insofern eine Rolle, weil Lust- und Schmerzemp�n-
dungen Kalkulationen für Streben oder Meiden auslösen:

Wir streben nach Lust und meiden den Schmerz; so hat es uns die Natur
eingegeben; das ist unmittelbar einleuchtend. Pathos meint dabei sowohl
das Gefühl, das durch Auÿeneinwirkung entsteht als auch das, was von innen
wächst. In der medizinischen Diagnostik z.B. ist eine Schmerzemp�ndung der
Hinweis auf eine tatsächliche von innen wachsende Erkrankung.

70



Dich lehre ich Wahrheit



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Bleibt noch als viertes Wahrheitskriterium [D. L., X 31 und 50 � 51] die
dem Vorstellungsvermögen zugeordnete Tätigkeit des Verstandes (phan-
tastik	e epibol	e t	es dianoí	as), die nach einem Sinneseindruck zu einer Vorstel-
lung führt. EPIKUR wird aber auch der Tatsache gerecht, dass es Bereiche
gibt, die wir nicht mit den Sinnen, sondern nur mit dem Verstande fassen
können � z.B. wenn ich sage, etwas sei ohne Grenzen. Dieser Satz hat keine
Sinneswahrnehmung zur Grundlage, nur die genannte Verstandestätigkeit;
denn Nicht-Grenzen kann ich nicht sehen.

DIOGENES LAERTIOS [X 30] teilt die Lehre des EPIKUROS in drei Teile,
die er Kanonik, Physik und Ethik nennt. In dieser Darstellung wurde aber
entsprechend dem für den Hellenismus gesetzten Schwerpunktmit der Ethik
begonnen. Sodann wurden die Physik und die Kanonik behandelt. Schon in
der Antike sah man in Kanonik und Physik eine Einheit. Was beide verbindet,
ist � vielleicht � die Lehre von der Seele, die aus Atomen besteht und zugleich
Ort der Wahrheit ist.

Lebenspraxis, Bildung, Wirkung

Aus der Handlungs- und Praxisorientierung der Lehre des EPIKUR ergibt sich
zuletzt die Frage danach, wie denn nun die Lebenspraxis eines Epikure-
ers (insbes. des sog. �Weisen�) aussieht. Ausgangspunkt bei dieser Überlegung
dürfen oberste Sätze der epikureischen Ethik sein, v. a. aber die aus der unmit-
telbaren Einsicht sich ergebende Forderung nach einem Leben, das lustbetont
verläuft und für Lust und Glückseligkeit als Endzwecke eingerichtet werden
soll.

Wie wird das Leben des Weisen in den verschiedenen Bezirken seines Daseins
aussehen?

Da ist zunächst der Bezirk desKepos selbst und das, was sich dort vollzieht:
die Freundschaft.

Diese ist für die Gemeinschaft der Epikureer unverzichtbar und unentbehrlich
für die Verwirklichung der eudaimonía, des fundamentalen Lebensglücks.

�Von dem, was die Weisheit zur Glückseligkeit des ganzen Lebens vor-
hält, ist das weitaus Bedeutendste der Besitz der Freundschaft� [K. D.
XXVII = D. L., X 148].

Es folgt, danach zu fragen, welche Qualität die Freundschaft in einem System
hat, das subjektive Lust als Ziel des Handelns hat. Freundschaft könnte dann
nicht die Zuwendung zum anderen Menschen um dessentwillen, sondern die
Inanspruchnahme der Dienste des anderen z.B. für mich selbst, für meine
Lust und für meine eudaimonía sein. Freundschaft wäre demnach kein Selbst-
wert, sondern Ausdruck des Selbstinteresses bzw. des Egoismus.

Dem gegenüber steht der Freundschaftsbegri�, der aus der Schule des ARI-
STOTELES kommt; danach �ist der Freund� nicht dienstbarer Geist meiner

72



Dein zweites Ich



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Lust und Glückseligkeit, sondern �mein zweites Ich� , das �alter ego�, grie-
chisch állos autós [E.N. 1166 a 31 f.]. Danach schlieÿen sich Altruismus und
Utilitarismus aus.

Nicht für EPIKUR:

Wir wissen, wie aufopfernd er sich um seine Gemeinschaft gesorgt hat, wie
er die Bereitschaft, bis zur Selbstaufgabe [D. L., X 120 � 121] für einen
Freund einzutreten, empfohlen und selbst auch gezeigt hat. Auch kennen wir
die (bereits bei SOKRATES sich �ndende) epikureische Au�assung, es sei
besser zu geben als zu nehmen [544 (S. 325) US.]. Aber die Brücke, die
sich über Egoismus, Utilitarismus und Altruismus spannt, ist das, was man
Selbstliebe nennen kann:

Nur, wer sich selbst zu lieben gelernt hat, kann auch den anderen lieben.

Selbstliebe hat zur Grundlage, dass man sich selbst ernst nimmt. Wer sich
selbst ernst nimmt, wird sich als Person, seine Geistigkeit und seine Begren-
zungen erfahren. Was Natur, Eltern und Gesellschaft ihm gaben, wird er mit
Dank anerkennen und weitergeben. Grenzen kann nur derjenige überschrei-
ten, der Grenzen erkannt hat � auch die Grenzen des Nächsten. Diesen wird er
nicht durch seine liebende Zuwendung erdrücken, indem er ihm seine Gefühle,
die Eingrenzungen nicht kennen, überstülpt.

Im Erkennen und Anerkennen seiner Grenzen als festen Bestandteilen sei-
ner Gefühle und Liebe zu sich selbst hat er sich bei sich selbst eingerichtet.
Indem er seine Grenzen kennt und liebt, kann er sie liebend überschreiten und
zugleich die Grenzen des anderen respektieren.

Mit diesem liebenden Überschreiten gebe ich dem Nächsten ein Stück von
mir und helfe diesem, ebenfalls liebend seine eigenen Grenzen zu überschrei-
ten.

Wahre Liebe ist stets Maÿe respektierende Grenzüberschreitung und Zu-
wendung, aber auch Annehmen der Grenzüberschreitung und Grenzerfahrung
des anderen. Das griechische Wort dafür ist agáp	e. Diese agáp	e, die wir mit
�Liebe� übersetzen, zeugt von einer ausgeprägten Innerlichkeit, wie wir sie
auch bei der Frömmigkeit �nden.

Ein Satz mag auf die Innerlichkeit der epikureischen Haltung hinweisen:
�Die ehrfurchtsvolle Zuwendung des Weisen <zu Gott> ist ein groÿes Gut für
diesen selbst� [Sent. Vat. 32]. Gewiss beziehen sich Frömmigkeit und Gebet
grenzüberschreitend auf Gott oder Götter, doch beides kommt auch zurück
in die verehrende Person.

Die seit Jahrhunderten geübte Form des Gebets, die Götter in eine Bit-
te einzubeziehen, wird durch EPIKUR aufgehoben. Es ist seine Au�assung,
dass man sich die Gunst der Götter nicht durch Frömmigkeit und Gebet
erwerben kann und darf [P. Oxy. 215, col II 8 �.; vgl. ERLER bei UEBER-
WEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 168 f.]; denn die Götter sind eben nicht so,

74



Freundschaft und Warten



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

wie man sich das seit HOMER oder schon viel früher vorgestellt hat. Solche
anthropomorphen Vorstellungen hält EPIKUR nicht nur für den Göttern
unangemessen, sondern sogar für gottlos bzw. für einen Ausdruck mangeln-
der Frömmigkeit [D. L., X 123].

Wenn ich mich trotz der Wirkungslosigkeit und Untätigkeit der Götter an die-
se wende � in Gebeten, Gottesdiensten der Polis, mit der Teilnahme an den
heiligen Handlungen der Mysterien, dann drücke ich damit die Sorge um
mich selbst aus [Sent. Vat. 32]. LUCRETIUS [VI 68 �.] meint und erklärt,
dass man mit der Zuwendung zu den Göttern so etwas wie Seelenruhe
gewinnen könnte. D. h.: Im Gebet, Ausdruck einer frommen Grundhaltung,
versuche ich meine Grenzen zu überschreiten und mich den Göttern an-
zunähern. Der cognitio dei (Gotteserkenntnis) folgt die imitatio dei (Nach-
ahmung Gottes) [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 168].
Wer sich um unsterbliche Werte bemüht, wird �wie ein Gott unter Men-
schen leben; denn in nichts gleicht einem sterblichen Lebewesen ein Mensch,
der inmitten unsterblicher Werte lebt� [D. L., X 135].

MARTIN LUTHER geht im Nachdenken über die Frömmigkeit ähnliche We-
ge, wenn er die Werke des Frommen betrachtet:

�Sollen die Werke gut sein, so muss zuvor der Mann gut und fromm
sein, der sie tut; denn wo nichts Gutes inne, kommt nichts Gutes aus.�

EPIKUR hat an den ö�entlichen Veranstaltungen des religiösen Bereiches
seiner Polis Athen teilgenommen und seinen Schülern die Teilnahme auch
empfohlen. Daher stellt sich die Frage nach dem Verhältnis des EPIKUR zu
den Bereichen des Ö�entlichen überhaupt, das sind:

Gesellschaft, Staat, Recht.

Aus dem Bereiche des K	epos tönt der Satz:

�Lebe im Verborgenen!�

Das heiÿt, dass der Rückzug ins Private die Devise für epikureisches Leben
bedeutet. Das bedeutet aber nicht, dass Staat und Recht aus dem philosophi-
schen Denken des EPIKUR ausgeblendet sind. Denn immerhin stellt sich die
Frage, auf welche Weise denn das Leben in der Privatheit der Philosophen-
schule äuÿerlich gesichert werden kann. Das könnte so sein, dass andere als
Helfer benutzt oder gar missbraucht werden für das gute Leben, das man, mit
materiellen Gütern wohl versehen, selbst �ndet, und das dadurch gekennzeich-
net ist, dass man selbst in Ruhe und Lust den eigenen Neigungen nachgehen
kann, während andere die Last haben, die äuÿeren Rahmenbedingungen zu
scha�en und zu erhalten.

Das Problem hat natürlich auch EPIKUR gesehen und daher den Staat (und
sein Recht) als Garanten für soziale Sicherheit und somit auch für priva-
te Lebensführung betrachtet. Daher billigt er die Wendung des Einzelnen in

76



EPIKUR

die Politik � aber nur aus dem Motiv, Sicherheit für das private Leben
zu scha�en und ein Leben in lusterfüllter Eudämonie zu ermöglichen. Ande-
re Motive für die Teilnahme am gesellschaftlichen Leben wie Machtgier und
Ruhmsucht kann EPIKUR nicht akzeptieren [D. L., X 141 = K. D. VII].

So wie in der Freundschaft liegen in Recht und Gerechtigkeit [ERLER bei
UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 164] keine Werte für sich. Sie sind
wie die Entstehung staatlicher Organisation von Nützlichkeitserwägungen
bestimmt:

Der Staat und das Recht sowie die Gerechtigkeit und die Gesetze dienen der
Sicherstellung philosophischer Privatheit mit dem Ziele der lustbetonten Eu-
dämonie. Recht ist demnach nicht Naturrecht, sondern Erfahrungsrecht.
Es entsteht zur Sicherstellung des Nutzens für die Bürger, und es hört auf,
Recht zu sein, wenn es den genannten Nutzen nicht mehr garantieren kann
[K. D. XXXVIII].

Konsequenter Weise wendet EPIKUR seine Thesen zur Lust und zu dem, was
der Lust nützt, auch auf den Bereich der Bildung an. Er hebt sich dabei ganz
scharf vom Programm der Akademie ab. PLATON hat als Voraussetzung für
die Philosophie in seiner Schule die Auseinandersetzung mit derMathematik
und der Geometrie genannt. Diese Fächer gehören zur philosophischen
Propädeutik und insgesamt zu dem, was der Grieche �enkýklios paideía� ,
wir �Allgemeinbildung� nennen.

EPIKUR hingegen hält Fächer überhaupt, ebenso wie z.B. die Beschäftigung
mit Dichtung, für nicht notwendig, die persönliche Eudämonie zu erreichen.
Ihr Nutzen ist gering; vielleicht meint EPIKUR aber auch nur, dass die von
PLATON genannten Bildungsgüter nicht den hohen Rang haben und eher der
Philosophie unterzuordnen sind.

Was nun die epikureische Schule als Ganzes und den Charakter ihrer Lehre
betri�t, so sind [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 188]
zwei Merkmale hervorzuheben:

die Orthodoxie und die Kontinuität.

Für die Schüler ist eine Art Katechismus entwickelt worden, den sie nicht
zu bezweifeln, vor allem aber sich einzuprägen hatten. Die erhaltenen Teile
dieses Katechismus, der sich in den bei DIOGENES LAERTIUS [X 139 �.]
überlieferten �Hauptlehren� (�kýriai dóxai�) �ndet, standen nie zur Dispo-
sition. Sie blieben die Hauptlehren bis zum Ende der epikureischen Schule.

Aus der Orthodoxie ergibt sich als weiteres Merkmal die Kontinuität. Das
geschlossene Programm der Schule wurde von einer Generation der nächsten,
von einem Schuloberhaupt an das nächste weitergegeben, in demselben Hause.
Wie alle guten Konservativen waren die führenden Köpfe allem Neuen gegen-
über aufgeschlossen, so dass es innerhalb der Schule intensive Diskus-
sionen gab und als Ergebnis auch andere Schwerpunkte gesetzt wurden. Das

77



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Interesse z.B. gegenüber dem Christentum belegt eine Stelle aus der Apostel-
geschichte [17, 18]; dort wird berichtet, dass unter den Zuhörern des Apostels
PAULUS in Athen auch Epikureer (und Stoiker) gewesen sind.

Freilich entwickelte sich der Epikureismus in der Folgezeit zu einer Art �An-
tilehre� [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, a.a.O., S. 189] zum Chri-
stentum und wurde massiv kritisiert. Die mittelalterliche Kritik am Epiku-
reismus richtete sich vor allem gegen die (leider missverstandene) Lusttheorie,
die Lehre von der Sterblichkeit der Seele, gegen die atheistische Au�assung
von Gott und von der Welt als einer nicht von Gott gescha�enen, gegen die
Leugnung der göttlichen Vorsehung und gegen die Atomlehre.

Während in der Folge der Kritik LUCRETIUS, der sich mit �religiöser In-
brunst� [ALBRECHT, 1994, I S. 233] als lateinischer Nachfolger des EPIKUR
bekennt, ab dem 9. Jahrhundert nach Christus nicht mehr tradiert wird, wird
dagegen das 10. Buch der Philosophengeschichte des DIOGENES LAERTIUS
(dieses behandelt den EPIKUR) ungebrochen weitergereicht und gelesen.

Die bis in die Polemik getriebene Ablehnung durch das christliche Mittelal-
ter (eine Ausnahme stellt z.B. AUGUSTINUS [conf. 6, 16] dar) wird erst in
der Neuzeit durch Versuche abgelöst, die Kon�ikte zwischen Hedonismus und
christlicher Theologie zu lösen. Der Dialog des LORENZO VALLA �De vo-
luptate� (1428, Über die Lust) steht hier am Anfang, und erö�net zugleich den
neuzeitlichen Humanismus. Um die Mitte des 17. Jahrhundert hat PIERRE
GASSENDI in �De vita et moribus Epicuri� (Über Leben und Charakter des
EPIKUR) die Versöhnung herbeigeführt und EPIKUR rehabilitiert. Wichtig
für ihn war die Atomtheorie des EPIKUR/DEMOKRIT.

JOHANN-GOTTFRIED LEIBNIZ berief sich auf GASSENDI und vertrat
eine eudämonische Ethik und ersetzte die Atomtheorie durch seine Lehre von
den Monaden, das sind lebendige �Einheiten�, die die Urmonade (Gott) als
Grundlagen der Welt geordnet hat.

Die Aufklärung des 18. Jahrhunderts nahm aus der Ethik (und Anthropo-
logie) EPIKURS die Lehre von der Autonomie und Selbstverantwortlichkeit
des Individuums auf. Den Grund für die weite Verbreitung der Lehre des
EPIKUR vom 19. Jahrhundert an legten 1841 LUDWIG FEUERBACH und
KARL MARX. FEUERBACH integrierte in seinem Buche �Wesen des Chri-
stentums� die Philosopheme EPIKURs (insbes. die Religionskritik, Anthropo-
logie und Ethik) in sein Denken. MARX verglich in seiner Dissertation als gu-
ter Kenner der antiken Literatur die Darstellungen der Philosophie EPIKURs
miteinander, wie sie von den Autoren PLUTARCH, LUKREZ und DIOGE-
NES LAERTIOS vorgenommen worden sind. Naturgemäÿ interessierten ihn
vor allem die materialistischen Konzepte. Die Dissertation [Die Di�erenz der
demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, Jena, 1841] ist zusam-
men mit den Exzerpten in den Zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts in
zahlreiche Sprachen [DNP 13, S. 994] übersetzt worden.

78



Die Schule der STOA

Schlieÿlich sei für das 20. Jahrhundert auf SIEGMUND FREUD verwiesen.
In seinem Buch �Das Unbehagen in der Kultur� [Band 9 der Studienausgabe,
1967 �., herausg. v. ALEXANDER MITSCHERLICH] betont er, dass das
Lustprinzip den Lebenszweck setze. Schlieÿlich hat MICHEL FOUCAULT in
seiner �Histoire de la sexualité� [1976 �.] die epikureische Ethik der Selbstsorge
neu aufgelegt.

Diese wirkungsgeschichtlichen Bemerkungen zur Entwicklung über das Mittel-
alter bis in die Neuzeit sind ein Vorgri�, der sich aus der Aktualität EPIKURS
ergibt. Der notwendige Rückgri� wird erfolgen, wenn diese Darstellung zeigt,
wie EPIKUR durch LUCRETIUS in Rom eine zweite, lateinische Heimat �n-
det.

3. Die Schule der STOA

a) Epochen und Gestalten

Sto	a ist das griechische Wort für eine ö�entliche Säulenhalle, die sich überall
�nden kann, auf Marktanlagen ebenso wie auf Tempelgelände. So gab es auch
auf dem Marktgelände zu Athen eine bunt ausgemalte Wandelhalle, die seit
etwa 300 v. Chr. Tre�punkt einer Gruppe von Philosophen und deren Schülern
war und diesen den Namen gab:

Stoiker, bzw. die Schule der Stoa.

Als deren Gründer gilt ZENON aus Kition, einer phönizisch-griechischen Stadt
im Südosten der Insel Zypern. Geboren etwa 333 als Sohn eines wohl phöni-
zischen Kaufmanns, kam er weit herum und gelangte 313 nach Athen, wo
ihn die ansässigen Philosophenschulen faszinierten, insbesondere die Akade-
mie PLATONs, die damals von POLEMON geleitet wurde, und die Schule der
Kyniker, die sich unmittelbar auf SOKRATES bezogen. Intensiv las er alles,
was sich auf diesen Philosophen bezog. ZENON sah sich so gründlich (und
wohl auch erfolgreich) um, dass man ihn als Dieb [D. L., VII 25] bezeichnete,
der sich seine Lehren so zusammengestohlen habe.

Die Schule, die er gründete, war die einzige in Athen, die sich in einem öf-
fentlichen Gebäude etablierte. Die anderen Philosophenschulen residierten
auf privatem Gelände und in Privathäusern. Der Polis als Staat war das
gleichgültig; denn sie fühlte sich für Bildung, Ausbildung und schulische
Einrichtungen nicht zuständig. Übrigens blieb dieser Zustand in Europa
bis zur Gründung der sächsischen Fürstenschulen (z.B. St. Afra zu Meiÿen,
gegründet 1543 von Moritz von Sachsen) erhalten. Schule als Veranstaltung
des Staates ist eine Errungenschaft der Reformation.

79



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

In der Geschichte der Stoa unterscheidet man 3 Epochen:

1. die alte Stoa, mit der Namen wie ZENON (333 � 262), KLEANTHES
(331 � 230), v. a. aber CHRYSIPPOS (277 � 208) verbunden sind;

2. die mittlere Stoa mit PANAITIOS (185 � 109) und POSEIDONIOS
(135 � 50);

3. die jüngere Stoa mit SENECA (4 v. Chr. � 65 n. Chr.), EPIKTETOS
(55 � 135) und dem römischen Kaiser MARCUS AURELIUS (121 � 180).

Manche Autoren sprechen lieber von der alten, der jüngeren und der kaiser-
zeitlichen Stoa [STEINMETZ bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 495
f.].

Wir aber bleiben bei den genannten Begri�en und stellen zunächst nur die
Vertreter der alten und mittleren Schule kurz vor und werden dann das stoi-
sche Dogma als Ganzes erläutern; denn die Quellenlage erlaubt eine nach
Autoren di�erenzierende Darstellung nur in Grenzen, weil die Lehre der
alten und mittleren Stoa lediglich in Bruchstücken erhalten ist und die späte-
ren Autoren in aller Regel keinen Unterschied zwischen den stoischen Autoren
machen; ihnen geht es um die Lehre insgesamt [ZELLER/NESTLE, 1928,
S. 257]. Z.B. sagt DIOGENES LAERTIUS [VII 38] dazu:

�Ich hielt für richtig, bei <der Darstellung> des Lebens des Zenon nur
summarisch (d. h. nicht di�erenziert) über alle stoischen Lehrsät-
ze zu sprechen; denn dieser war der Begründer der Denkrichtung�, [vgl.
auch Sen. epist. 31].

ZENON legte den Grund für das nachfolgende Denken der Stoiker, als er die
Philosophie wie die alte Akademie in die Physik, Ethik und die Logik gliederte
[D. L., VII 39] und in Wort und Schrift vertrat. Dabei waren Logik und Physik
das Fundament der Ethik, wie wir es auch schon bei EPIKUR fanden.

Das Denken des ZENON und seiner Schüler galt stets der Einheit der Phi-
losophie, und diese �ndet in der Ethik ihren besonderen Ausdruck.

Das mag ein bei DIOGENES LAERTIUS [VII 40] aufgeführter Vergleich be-
legen, der hier in Paraphrase wiedergegeben wird:
Sie, die Stoiker, vergleichen die Philosophie mit fruchtbarem Acker:
Der Zaun steht für die Logik, Boden und Bäume für die Physik und das Obst
für die Ethik.

Dieser Vergleich hat insofern Tiefgang, als er in das Sprichwort: �An den
Früchten werdet ihr sie erkennen!� einmündet. Die Frucht weist auf den Baum,
der Baum auf den Boden; ungestörtes Wachstum gewährleistet der Zaun � er
sichert aber auch den Bestand des Ganzen.

80



Die Schule der STOA

Eine andere Variante lautet so [a.a.O.]: Philosophie gleicht einem lebenden
Wesen; die Logik ist wie das Knochengerüst und die Sehnen, die Ethik das
Fleisch, die Physik die Seele.

Schlieÿlich wird zum Vergleich das Ei herangezogen:

Die Logik entspricht der Schale, die Ethik dem Eiweiÿ, die Physik dem Dotter.
Der Gedanke der Einheit der Teile (deren enge Verbindung untereinander
sowie deren Bezug auf eine zentrale Idee) wird am Ende der eben genannten
Stelle durch folgenden Satz hervorgehoben:

�Oder <die Philosophie gleicht> einer Stadt, die mit einer soliden
Mauer umgeben ist und mit Vernunft (katá lógon) verwaltet wird.�

Von ZENON kennen wir viele Abhandlungen; die meisten können wir aber
nur mit dem Titel benennen.

Hervorgehoben werden sollte sein Jugendwerk über den Staat und über das All
sowie die Schriften über das naturgemäÿe Leben oder über die A�ekte und
über den Logos. Von einer systematischen Gesamtdarstellung des Systems
hören wir nichts.

Aber mit Büchern (besser Papyrusrollen) kann man Schüler auf Dauer nicht
an sich ziehen. Bücher können zwar (wie bei PLATON) bereits Gesagtes dar-
stellen und helfen, im lesenden Nachvollzug das Gesagte zu verstehen. Schüler
gewinnt und hält man durch persönlichen Einsatz und durch das überzeu-
gend wirkende Wort. Dabei kann es auch zu Überschneidungen und Wider-
sprüchen kommen.

In seiner Schrift �Über das All� beschreibt er naturwissenschaftlich zutre�end
die Ursache für eine Sonnen- und Mond�nsternis. Im Unterschied dazu (d. h.
dass der Mond keine eigene Leuchtkraft hat) spricht er an anderer Stelle [SVF
I., S. 34 (120)] dem Mond Vernunft und eine aus Feuer bestehende eigene
Leuchtkraft zu.

Wahrscheinlich ist ZENON erst im Verlaufe seiner Tätigkeit zu einer Gesamt-
sicht der Dinge vorgedrungen; doch die schriftliche systematische Erklä-
rung selbst fehlt [STEINMETZ bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2
S. 525]. Nachgetragen werden sollte, dass ZENON sich um Tagespolitik nicht
gekümmert hat. Auch bemühte er sich nicht um das athenische Bürgerrecht.
Er blieb Bürger seiner Vaterstadt Kition (heute Larnaka auf Zypern) bis an
sein Ende:

Er schied durch selbstgewählten Tod aus dem Leben.

Sein Nachfolger, der übrigens ebenso starb, war seit 262 der produktive
KLEANTHES. Etwa 30 Jahre leitete er die Schule und hatte sie gegen viel-
fältige Angri�e zu verteidigen. Überliefert sind uns die Titel von 57 Schriften
[STEINMETZ a.a.O., S. 569], u. a. Schriften gegen DEMOKRIT (und damit

81



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

gegen die Physik der Epikureer), gegen ARISTARCH (und gegen die Helio-
zentrik), zur Physik, über die P�ichten, über die sinnliche Wahrnehmung.
KLEANTHES hat sich wohl in allen Bereichen der Philosophie umgetan und
viel zur Verbreitung der Stoa getan.

Er stammt übrigens (geb. 331/330 in Assos) aus armseligen Verhältnissen und
hat bis zu seinem 30. Lebensjahr, als er nach Athen kam und ZENON hörte,
seinen Lebensunterhalt durch Boxkampf bestritten. In Athen hat er nachts
als Hilfsarbeiter mit dem Bewässern von Gärten sein Geld verdient. Tagsüber
hat er bei ZENON gelernt, gegen die Widerstände, die ihm die Grenzen seiner
Begabung setzten ebenso wie gegen den Spott seiner Umgebung, die ihn als
Esel abstempelte. Obwohl KLEANTHES die Kärrnerarbeit für die Stoa
geleistet hat, stand er in der Folgezeit immer im Schatten des ZENON, v. a.
aber in dem des CHRYSIPPOS von Soloi auf Zypern, seines Nachfolgers in
der Leitung der Schule.

CHRYSIPPOS gilt als der groÿe Systematiker, und er ist es auch. Während
ZENON und wohl auch KLEANTHES die Schule nach innen etablierten und
durch Akquisition von Schülern sicherten und erhielten, musste CHRYSIP-
POS die Sicherung nach auÿen vornehmen, indem er die Existenz der Schule
gegen die massiven Angri�e der platonischen Akademie (v. a. des ARKESI-
LAOS) verteidigte.

In der Literatur wird er als der 2. Gründer der Stoa gefeiert: �Wenn es
CHRYSIPPOS nicht gäbe, gäbe es auch keine Stoa� [D. L., VII 183].

CHRYSIPPOS war ein ungewöhnlich fruchtbarer Schriftsteller; er soll mehr
als 705 Schriften verfasst haben [D. L., VII 180 f.]. Aus den Titeln bzw. Frag-
menten geht hervor, dass CHRYSIPPOS alle Bereiche der Philosophie
behandelt hat (z.B. in den Schriften über die Physik, über die Götter, über
das Schicksal, über die Seele, über das Gute und die Lust, über die A�ekte,
zur Logik). Besonders intensiv hat er sich um die Sprache und die Aussagen-
logik gekümmert.

Für die mittlere Stoa stehen PANAITIOS und POSEIDONIOS .

Mit PANAITIOS wendet sich die griechische Philosophie, v. a. die mittlere
Stoa, der neuen Groÿmacht des Mittelmeerraumes zu:
Rom.

Geboren ist er um 185 v. Chr. in Lindos auf Rhodos im Schoÿe in einer eben-
so reichen wie angesehenen und auch politisch engagierten Familie. Doch die
Bereiche des Militärischen (obwohl er in jungen Jahren sogar Flottenkomman-
dant war) und des Politischen zogen ihn nicht so sehr an wie die Philosophie
in Athen. Dort hörte er beim Nachfolger des CHRYSIPPOS, bei DIOGENES
dem Babylonier, und wurde dessen bedeutendster Schüler, und im Jahre 129
wurde er sogar Haupt der Stoa, die er 20 Jahre bis zu seinem Tode (109)
leitete.

82



Die Schule der STOA

Prägend für ihn war sein Aufenthalt in Rom (144 bis etwa 141). Dort hat-
te er das groÿe Glück, den SCIPIO AFRICANUS kennen zu lernen; denn
durch diesen wurde er mit der römischen Führungsschicht und deren Denken
vertraut.

Er gewann in diesem Kreise, Scipionenkreis genannt, erheblichen Ein�uss. So
waren Rom für ihn und er für Rom eine Bereicherung; denn, wie wir noch
sehen werden, gerade die Stoa konnte in Rom höchste Akzeptanz �nden
und auf groÿes Interesse der Römer stoÿen. Der genannte SCIPIO lud sogar
den PANAITIOS ein, einziger persönlicher Berater auf einer diplomatischen
Reise zu sein, die beide schlieÿlich für fast zwei Jahre 140/139 nach Ägypten,
Syrien und Kleinasien führte.

Bis zu seinem Tode lebte er abwechselnd in Athen (als Haupt der Stoa) und
in Rom. Sein schriftstellerisches Wirken war so intensiv, dass sogar CICERO
für zwei seiner bedeutendsten philosophischen Schriften (de o�ciis, Laelius de
amicitia) dem PANAITIOS als Quellenautor ausdrücklich folgte [o�. I 6 � 7;
III 7].

PANAITIOS selbst, von dessen Gesamtwerk nur 7 � 8 Titel [STEINMETZ bei
UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 648 f.] bekannt sind, hat sich um
die Standortbestimmung der Stoa intensiv bemüht, indem er die Schulen
nach SOKRATES beschrieben und die Philosophie des ZENON als sokratisch
dargestellt hat; dieses geschah in seiner Schrift über die Philosophenschulen
[vgl. STEINMETZ, a.a.O., S. 649].

Dadurch, dass er die Schulen als nachsokratisch einordnete, konnte er für diese,
abgesehen von den Unterschieden, auch viele (eben sokratische) Gemeinsam-
keiten feststellen. Damit hat er sich aus der Polemik der verschiedenen Schulen
entfernt, und er konnte einerseits ohne Defensivposition für seine Stoa vieles
als hilfreich heranziehen, andererseits aber auch vieles aus seinem Romer-
lebnis [vgl. STEINMETZ, a.a.O., S 651] so weiterentwickeln, dass die Stoa
von der römischen Führungsschicht akzeptiert und umgesetzt oder wei-
tergegeben werden konnte. PANAITIOS hat griechische Philosophie in Rom
unumkehrbar heimisch gemacht.

Nach PANAITIOS ist POSEIDONIOS als Haupt der mittleren Stoa zu nen-
nen.

POSEIDONIOS ist 135 in Syrien (in Apamea am Orontes) geboren und im Al-
ter von zwanzig Jahren zum Studium nach Athen gegangen. Er war Hörer bei
PANAITIOS und entwickelte sich zu dessen bedeutendsten Schüler; ja man
ging sogar so weit, dass man ihn als den wichtigsten und vielseitigsten Phi-
losophen nach Aristoteles einstufte. Nach dem Tode des PANAITIOS (109)
ging er nach Rhodos und gründete dort eine Stoikerschule, die die athenische
bei weitem übertraf.

83



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Auf Rhodos bekleidete er das höchste Staatsamt, und er weilte wiederholt
sowohl in diplomatischer Mission als auch privat in Rom. Berühmt ist seine
über ein Jahr dauernde Forschungsreise (anzusetzen etwa zwischen 95 und
90 v. Chr.); sie führte ihn von Rom nach Norden an der Küste entlang bis nach
Massilia (Marseille), von dort durch Spanien und Nordafrika nach Sizilien, von
dort zu den Liparischen Inseln und nach Rom zurück.

Auch der vordere Orient war ihm � aus Syrien stammend � wohl bekannt.
So wuchs mit der vielfältigen Begabung die Weltsicht und mit letzterer
wiederum Wissen und Interesse.

CICERO übrigens weilte 77 auf Rhodos, hörte Vorlesungen des POSEIDO-
NIOS und bezeichnete sich seitdem als dessen Schüler. Selbst der mächtige
POMPEIUS hörte tief beeindruckt die Vorlesungen des Philosophen und auf
dem Höhepunkt seiner Macht (66 nach einem gewonnen Kriege) lieÿ er vor
dem Hause des POSEIDONIOS, �der Pforte der Wissenschaft, die Ruten-
bündel senken, denen sich der Orient und der Okzident unterworfen hatten�
[PLIN., Nat. VII 112 = STEINMETZ, a.a.O., S. 672].

Aber die machtbewussten Römer zollten der griechischen Philosophie nicht
nur äuÿerlich Respekt:

Griechisches Denken drang intensiv in die römische Gesellschaft ein und er-
füllte insbesondere die römische Jugend.

Der wichtigste sprachliche Vermittler war M. T. CICERO, über den noch zu
sprechen sein wird.

PANAITIOS und POSEIDONIOS machten durch eine bestimmte Methode
nicht nur die Stoa, sondern griechisches Denken überhaupt für die Römer
akzeptabel: Es handelt sich um den Eklektizismus. Über den Begri� für
diese Methode kann man streiten, und doch wurde gerade durch diese die
Grundlage dafür gescha�en, dass griechische Philosophie �unentbehrlicher
Bestandteil der höheren Bildung� wurde [ZELLER/NESTLE, 1928, S.
302].

Gemeint ist mit Eklektizismus nicht das beliebige Auswählen aus verschie-
denen Denkrichtungen zur Bestätigung der eigenen Orthodoxie, sondern das
Bemühen, aus verschiedenen Schulen das Gemeinsame �herauszulesen� und
so Energie verschwendende Streitereien, oft nur um Worte, aufzuheben. Das
ist eigentlich ein sehr praktischer Zug am hellenistischen Programm, der dem
römischen, allen lebens- und machtpraktischen Fragen zugewandten Wesen
sehr entgegenkam.

Diese Verbindung griechischen Denkens mit römischem Charakter brachte eine
Idee hervor, die das Fundament jeden Nachdenkens über Bildung wurde:

die humanitas.

84



Die Schule der STOA

Diesem Ausdruck, der auf das Griechische philanthropía (Menschenliebe)
zurückzuführen ist [s. u. S. 96], wurde unterlegt, was man nur mit anderen Be-
gri�en umschreiben kann: Menschlichkeit, Bildung, Kultur des Körpers
und des Geistes, Menschenliebe.

Der Dichter TERENZ, der dem bereits genannten Scipionenkreis zuzurechnen
ist, umschreibt das Wort mit einem Vers [Haut. 77]:

�Ich bin Mensch, nichts Menschliches acht' ich als fremd für mich.�

b) KLEANTHES: Ethik, Wissen und Welt

Wie bei EPIKUR soll nun mit der Ethik der Stoa begonnen werden; denn sie
bleibt wie im gesamten hellenistischen Programm so auch hier der Mittel-
punkt. Dabei kann diese Darstellung nur allgemeine Grundzüge bieten.
Eingeleitet werden soll die Ethik an einem Gedicht, dem berühmten Zeushym-
nos des KLEANTHES.

1 Berühmtester unter den Unsterblichen, der du viele Namen hast und allmäch-
tig bist für immer,

2 o Zeus, der du die Natur wie ein Herrscher lenkst und mit deinem Gesetze
alles steuerst,

3 dir gelte mein Gruÿ! Denn an dich in Ehrfurcht das Wort zu richten ziemt
sich auch für alle <anderen> Sterblichen.

4 Von dir nämlich stammen wir ab; Gottes Abbild zu sein ist uns beschieden
5 als einzigen unter allem, was als Sterbliches lebt und sich regt auf Erden.
6 Deswegen werde ich auf dich mein Lied anstimmen und deine Macht auf ewig

preisen.
7 Wahrlich: Dieses Weltall, das sich um unsere Erde dreht,
8 dir gehorcht es, wie immer du be�ehlst, und willig deiner Macht es sich beugt.
9 Was ist das für ein bedeutender Helfer, den du in deinen unbesiegbaren Hän-

den hältst?
10 Es ist der nach zwei Seiten scharfe, feuergefüllte, ewig lebendige Blitz!
11 Unter dessen Schlägen nämlich erhalten alle Werke der Natur ihre Form;
12 durch ihn richtest du das allgemeine Gesetz auf, das alles
13 durchdringt und sich mit dem groÿen und den kleinen Himmelslichtern mischt
14 . . .
15 Auch nicht das geringste Werk auf Erden wird vollbracht ohne dich, gütiger

Gott,
16 nicht im Bereiche des göttlichen Äthers, nicht im Meere,

85



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

17 auÿer was Böse wirken in ihrem Unverstande.
18 Doch du verstehst sogar Ungerades gerade zu machen
19 und zu ordnen das Ungeordnete; und was <uns> nicht lieb ist, dir ist es

<schon lange> lieb.
20 Denn so sehr hast du alles in einen Verbund gebracht, das Gute zusammen

mit dem Bösen,
21 dass für alles <nur> ein einziges Maÿ (lógos) wächst, ein immer seiendes;
22 dieses nun meiden und missachten all die unter den Sterblichen, die böse sind

�
23 unglückliche, die sich zwar stets nach dem Besitz des Guten sehnen,
24 aber weder das allgemeine Gesetz Gottes beachten noch darauf hören.
25 Wenn sie jedoch diesem gehorchten, dann dürften sie mit Vernunft ein gutes

Leben führen.
26 Doch streben sie ohne Verstand der eine zu diesem, der andere zu jenem bösen

Ziel:
27 Die einen nehmen des Ruhmes wegen im Übermaÿ Zank und Streit auf sich,
28 die anderen sind dem Streben nach Reichtum zugewandt ohne Anstand,
29 andere gleiten in die Hemmungslosigkeit und in das lustvolle Ausleben des

Körpers.
30 . . . wechselweise werden sie <weit ab> von hier nach dort und von dort nach

hier umgetrieben,
31 und sie mühen sich gar sehr darum, dass jeweils das andere Extrem eintritt.
32 Doch jetzt, o Zeus, der du uns alles gibst und in dunklen Wolken wohnst, Herr

des hellen Blitzes:
33 Errette die Menschen aus dem Stande leidvoller Torheit!
34 Diese selbst, Vater, verscheuche von der Seele! Gib, dass die Menschen den

Weg �nden
35 zur Einsicht; dieser folgend lenkst du mit Rechtsweisung alles,
36 auf dass wir, <von dir> geehrt, im Wechsel dich <nun> ehren,
37 indem wir deine Werke unablässig besingen, wie es sich gehört
38 für einen Sterblichen; denn weder für Todgeweihte gibt es ein anderes gröÿeres

Geschenk
39 noch für Götter, als immer wieder das im Rechte <steckende> allgemeine

Gesetz zu besingen.

86



Vom göttlichen lógos erfüllt: die Kopie



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Das Gedicht zerfällt in drei Teile:

In den Versen 1 � 6 wird einleitend das Thema des Hymnos genannt: der Lob-
preis des ZEUS und seines Logos. Es folgt der Ausführungsteil (7 � 32), und
schlieÿlich (33 � 42) kommt als eigentliches Anliegen die Fürbitte für die ge-
fallenen oder abgestürzten Menschen.

In diesem Lied �nden sich zwar viele traditionelle Motive � allein schon der
Hymnos selbst ist durch die Tradition motiviert. Doch ergibt sich für diese
Motivation im Zusammenhang ein neuer Sinn.

ZEUS soll möglichst mit all seinen Namen angesungen werden. Hinter den
vielen Namen des ZEUS in einem stoischen Lied steht z.B. der Logos, das
Feuer, das Schicksal, die Vorsehung, aber auch die in Vers 32 genannten tra-
ditionellen Attribute, von denen es an die dreiÿig gibt.

Dieser Gott lenkt die Natur. Damit ist zunächst nicht der Mikrokosmos
Mensch, sondern der Makrokosmos gemeint; in diesem waltet er als aktive
Kraft. Und über die Allnatur hinaus wirkt ZEUS indirekt ein auf die indivi-
duelle Natur:

Er lenkt beides nach seinem maÿgebenden Gesetz, das von den Stoikern
Logos genannt wird.

ZEUS ist und wirkt als der Logos in allem, also auch im Menschen; daher
sind wir seines, also göttlichen Geschlechts. Wenn sein Logos aber in uns ist,
haben wir Anteil an Gott, wir sind sein Abbild, eine Kopie Gottes (the-	u
mím	ema � nicht óch	u mím	ema, des Sonnenwagens, wie PETER STEINMETZ
[bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 578] konjiziert) � die einzige
übrigens auf Erden; nicht die Tiere, P�anzen oder Steine sind Abbilder Gottes.

Zur Art des Wirkens Gottes wird gesagt:

Die Person Gottes wirkt im Menschen und auf den Menschen, nicht als körper-
liche Gestalt, sondern als geistige Existenz (lógos); da die geistige Existenz
als Form und Maÿ wirkt und maÿgeblich in uns existiert, ist sie so etwas wie
ein Gesetz, das im säkularen Bereich bestimmte Formen und Maÿe erzwingt.
Daher �nden wir neben lógos (geistige Form) auch nómos (Gesetz).

Die christliche Vorstellung von der Wirkung Gottes ist von diesem Gedanken
nicht weit entfernt; denn Gott wirkt in uns und der Welt als Heiliger Geist
(hágion pneúma), zu dem die Christen im Glaubensbekenntnis sich bekennen.
Man könnte hier auch das Johannesevangelium heranziehen [Kap. 1], das mit
dem Hymnus auf den lógos beginnt.

�Im Anfang war der lógos . . . und Gott war der lógos. Beide sind an-
fänglich eines, und nicht die kleinste Kleinigkeit entstand ohne diese
Einheit.�

Der letzte Satz (etwa 110 n. Chr. geschrieben), wirkt wie ein Zitat aus dem
Zeushymnos des KLEANTHES [Vs. 15].

88



Die Schule der STOA

In der Durchführung [7 � 32] wird ZEUS beschrieben, wie er und wo er mit
seinem Instrumente herrscht � mit dem Feuer in der traditionellen Gestalt
des Blitzes:

Mit diesem formt Gott Erde und All und errichtet das allumfassende Gesetz.
So wird Vollendung von Erde und Weltall möglich:

Gott und sein Gesetz durchdringen beide mit Hilfe des Feuers. Das Feuer
als aktives Prinzip ist es, dessen Gott sich bedient, um über Erde, Meer und
Äther zu walten.

ZEUS mit dem Blitz zusammen zu bringen, ist ein Stück mythologischer Tra-
dition. Schon in der indoeuropäischen Überlieferung wird der oberste Gott
als Wettergott mit Donner und Blitz verehrt. Dabei ist der Blitz Ausdruck
einer so unwiderstehlichen Kraft, dass der Philosoph HERAKLIT in der Dar-
stellung seiner Kosmologie sagt:

�Das All aber lenkt der Blitz� [22 B 64 DK]. Im weiteren Sinne meint HERA-
KLIT das Feuer, das in den Kosmos maÿgebende Vernünftigkeit (phrónimon)
bringt, indem es das Chaos wandelt.

KLEANTHES nimmt den Gedanken auf, und führt ihn weiter; MARTIN HEI-
DEGGER macht den heraklitischen Satz zu seinem Motto und verwendet ihn
als Spruch über seiner Haustüre im Hochschwarzwald.

�Walten� heiÿt nicht diktieren und jede Einzelheit regeln, es heiÿt, aus seiner
Etymologie heraus, � stark � sein. Der Starke sagt natürlich die Richtung an,
in die alles gehen soll, doch er übersieht auch das wirkende Schwache nicht,
das seiner nicht würdig ist und sich nicht mit ihm messen kann.

Die Stärke des wahrhaft Starken, hier Gottes Walten, besteht nicht in der
Ausübung physischer bis ins Kleinste gehender Gewalt, sondern darin, dass
er das allgemeine Gesetz auf alles legt, was unter seiner Führung steht.

Diejenigen, die von der Richtung des Gesetzes abweichen, scha�enKrummes
und Unordnung aus Unvernunft [Vs. 17].

Doch Krummes und Ungeordnetes ist nur unsere Sicht. Gottes Sicht ist eine
andere:

Er kann, wenn er denn selbst das Ungeordnete als solches wahrnimmt, dieses
richten und anderes, das er nicht als solches sieht, einfach sich selbst überlassen
oder so gestalten, dass sich Ordnung und Unordnung, Gutes und Schlechtes,
Schönes und Hässliches in der Einheit seines Gesetzes, das Logos heiÿt,
�nden. Gott hat andere Maÿstäbe.

Aber es gibt keine Strafe für die, die aus der Einheit des Logos ausbrechen �
sie sind dann einfach nur das nicht, was sie sein könnten:

glücklich. Dieses ist ihr eigentliches Telos.

89



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Das Ziel tre�en sie nicht, weil ihr Unverstand sie lehrt, z.B. den Ruhm des
Politikers anzustreben, den Reichtum des Kaufmanns, die Gaumenfreuden des
Prassers, die Lust des Hurenbocks:

Sie alle leiden Mühsal durch Streit und Unruhe.

Darin zeigt sich, dass sie bereits gerichtet sind, wenn sie ihre Pfade gehen;
ihre Pfade selbst sind schon die Strafe.

Strafe kommt nicht später in der Unterwelt, ausgesprochen durch die Richter
des letzten Gerichts; bereits mit ihrer gesetzlosen Tat bestrafen sie sich dafür,
dass sie aus dem Gesetz, dem Strom des Logos, ausbrechen:

�Wer nicht glaubt, ist bereits gerichtet�, sagt später wie ein Stoiker Apostel
JOHANNES [3, 18 und 5, 24].

Die Verse 30/31 beschreiben sehr plastisch das Leben dessen, der in der Strafe
lebt:

Ruhelos wird er weit ab in ein Extrem getragen. Dieses möchte er verlassen,
und so strebt er in das andere Extrem. Vom Gipfel der Lust treibt es ihn in
den Schmerz, vom höchsten Schmerz strebt er in die Wolllust, die die Vernunft
tötet.

�So taumel ich von Begierde zu Genuss, und im Genuss verschmacht ich nach
Begierde�, lässt Goethe den Faust in der Szene �Wald und Höhle� sagen.

Daher (33 � 42) kann man Gott eigentlich nur darum bitten, dass er die Ver-
blendung aus dem Herzen nimmt und die Einsicht scha�t, mit der er, sein
Gesetz durch rechtliche Weisung anwendend, alles lenkt.

So führen Einsicht zur Anbetung und Anbetung zur Einsicht.

Und beide, Menschen und Götter, werden ihre Stimmen wie ein Geschenk
erheben zum Lobgesang auf das allgemeine Gesetz.

Wir �nden in diesem gebetsartigen Hymnos eine eigenartige Denkbewegung:

Da wird ein Gott, der viele Namen hat, gepriesen. Dieser Preis erfolgt aber
nicht wegen seiner sonst durch die Dichter so bekannten Werke, sondern, weil
dieser eine Gottordnung scha�t und durch sein Gesetz alles steuert.

Niemand und nichts auÿer uns kann Gott preisen; denn wir sind nicht nur
seine Kinder, sondern auch seines Wesens: Wir sind sein Abbild.

Im Unterschied zu anderen chaotischen Gottheiten repräsentiert er das allge-
meine Gesetz, und dieses wiederum begründet einen Rechtszustand, für
den Chaos und Willkür eben nicht charakteristisch sind.

Dafür sind alle dankbar, die heilen Verstand haben, und ein Gebet hat zu-
vorderst den Sinn, dass dadurch Menschen vor dem Leid des Gerichtetseins
bewahrt werden sollen.

Sodann bedeutet das Gebet den Preis der Schöpfung. Diese verselbstän-
digt sich im Hymnos so sehr zu einem unter dem Logos stehenden, sich im

90



Die Schule der STOA

umfassenden Gesetz erfüllenden Rechtzustand (dík	e), dass am Ende nicht nur
die Menschen, sondern Gott selbst seine Stimme erhebt und die Schöpfung
preist. Der Lobgesang der Menschen (�Todgeweihten�) und der Götter auf
das im Recht steckende allgemeine Gesetz ist ihr Geschenk, ihre Dankesgabe
an die Schöpfung.

Der Hymnos des KLEANTHES auf den einen ZEUS wird zum Hymnos des
ZEUS auf den einen, alles umfassenden Logos, der gegenwärtig ist in einem
durch das Gesetz geordneten Rechtszustand.

Soweit der Hymnos auf Gott, Kosmos und menschliches Handeln.

Wir wenden uns jetzt der Ethik im engeren Sinne zu:

Ethik fragt nach Handlung und Normen sowie der im Einzelmenschen liegen-
den Be�ndlichkeit; denn Handlung ist Ausdruck dieser Be�ndlichkeit. KLEAN-
THES erläutert diesen die Ethik erö�nenden Gedanken mit der Darstellung
der Telosfrage:

Ziel, also Telos des Menschen, ist eudaimonía. Diese erlangt man, wenn man
auf den Logos schaut. Wer auf den Logos als das �allgemeine Gesetz Gottes�
schaut, ist glücklich und führt, wenn er dem Gesetz mit seiner individuellen
Vernunft folgt, ein seliges Leben [Vs. 25].

Wer ein seliges Leben führt und glücklich ist, handelt auch gut und verfügt
über die Tugenden, die sich im Umgang mit anderen für diese gut auswirken.

Gott fügt Gutes und Schlechtes in eine Einheit, die immer seiender Logos
genannt wird (Vs. 21). So ist der glücklich, der sein Leben auf den Logos
ausgerichtet hat.

So ganz neu ist dieser stoische Gedanke nicht. Wir �nden schon im mythischen,
genauer philomytischen Paradigma des HOMER das Konzept vom Kampf der
Gegensätze und ihrer Einheit, die sich als Schlichtung ergibt. HERAKLIT
[22 B 88 DK] entwickelt das Konzept weiter, indem er die Identität der
Gegensätze formuliert. Die Stoa nimmt diese Wendung auf und bindet die
Einheit an das göttliche Weltgesetz (lógos).

ZENON nennt als seine erste Telosformel �homologumén	os z	en�, das man
mit �in Übereinstimmung leben� übersetzen kann.

Da sich der normale Grieche der Hintergründigkeit des Wortursprunges (also
der Etymologie) nicht mehr bewusst war, hörte er nur den Zusammenhang von
�homo� (= zusammen) und �logein� (= reden) und verstand �übereinstim-
men� . Daher musste er fragen, womit denn die Übereinstimmung erfolgen
sollte, also �in Übereinstimmung mit . . . �. Dem Zeitgenossen wurde nicht be-
wusst, dass ein �zusammen mit dem Logos Leben� gemeint war.

So fügte ZENON in seiner Schrift �Über das Motiv oder die Natur des Men-
schen� zur Erläuterung t	e phýsei hinzu, und das ergab dann � in Überein-
stimmung mit der Natur leben �.

91



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Ein sich aus neuzeitlichem Selbstverwirklichungsdenken ergebender Irrtum
muss aber sofort ausgeräumt werden:

Es geht nicht um die individuelle Natur, die man im Wege der Selbsterkennt-
nis gefunden hat und die man nun in Selbstverwirklichungshandeln umsetzen
möchte. KLEANTHES geht es um die phýsis, die vom göttlichen Logos er-
füllt und geleitet wird [Vs. 12/13 des Hymnos], und um uns, die wir durch die
Teilhabe am Logos leben.

Natur ist also Allnatur, die mit dem aktiven göttlichen Logos gleichsetzbar
ist.

Wer gemäÿ diesem Telos lebt, dem ist als Handlung das zu eigen, was ZENON,
der Lehrer des KLEANTHES, als �den Göttern folgen� [SVF I, S. 46 (182)],
CICERO honest	e vivere [SVF I, S. 46 (181)] nennt.

Nach dieser transzendentalen Verankerung menschlichen Verhaltens ent-
steht die Frage nach den Werten und Gütern (den aretaí), um derentwillen ich
handle und die in Bezug auf meine Mitmenschen und Staat sowie Gesellschaft
insgesamt umgesetzt werden.

Zu unterscheiden sind Tugenden (also Güter) und als deren Gegenteile die
Laster (also Übel) und dasjenige, was dazwischen liegt, oder mehr oder weni-
ger gleichgültig (adiáphoron) ist. Gleichgültig ist alles, was zu meinem Glück
nichts beiträgt, genauer:

Was weder für das Glück (mit gewissen Abstufungen) noch für das Unglück-
lichsein [SVF I, S. 57 (190)] eine Bedeutung hat.

Dazu werden äuÿere Güter gerechnet, auch die Gesundheit: �Wovon man im
gutem oder schlechten Sinne Gebrauch machen kann, das dürfte gleichgültig
sein� [a.a.O.].

Adiáphora sind Armut und Reichtum, Gesundheit und Krankheit, Leben und
Tod, Lust und Leid. Sie sind weder Werte noch Unwerte, weder Güter noch
Übel, sondern eben nur gleichgültig. Wenn man den Tod als Beispiel her-
ausgreift, dann könnte man mit SENECA [ep. 82,9], der ZENON ausführt,
argumentieren:

�Kein Übel ist ruhmvoll; der Tod aber ist ruhmvoll; also ist der Tod
kein Übel.�

Nach den adiáphora sollen jetzt die Tugenden betrachtet werden.

Tugenden unterliegen dem Glückseligkeitspostulat:

Sie sind nur insoweit Tugenden, als sie die Menschen vollständig, ganz und
gar glücklich machen. Dazu gehört die Unerschütterlichkeit des Gemüts
� das, was wir bis heute die �stoische� Ruhe nennen.

Eine andere Haltung nimmt derjenige ein, der wie die Epikureer die Lust als
höchstes Lebensprinzip auf seine Fahnen geschrieben hat.

92



Die Schule der STOA

�Wer die Lust auf den Thron setzt, macht die Tugend zur Sklavin� [Zeller,
1963, III 1 S. 221]. Lust kann also nicht Lebensziel sein; sie stellt sich allenfalls
ein, wenn wir nach dem streben, was mit der Allnatur (= Logos = Gott)
harmoniert. Lust ist Folge, kann aber nicht Endzweck (télos) sein.

Was sind aber nun die kardinalen Träger unserer Glückseligkeit?

In der alten Stoa werden als �Arten des Schönen� [D. L., VII 100] genannt
[SVF I, S. 47 (190)]:

- Besonnenheit (s	ophrosýn	e),

- Tapferkeit (andreía),

- Gerechtigkeit (dikaiosýn	e),

- Verständigkeit (phrón	esis).

Wenn man eine Wertung vornimmt, steht als Oberbegri� die phrón	esis,
von der die drei anderen Kardinaltugenden abgeleitet sind. Dieser Begri� ist
auch bei ARISTOTELES in der Hierarchie hoch angesiedelt und steht für die
Seelentätigkeit, die auf menschlicheHandlung bezogen ist. Zu diesem Bereich
gehören wertorientiertes Verhalten und Tun, auch solches, das sich z.B. im
Handwerk eines Schi�sbauers oder eines Arztes äuÿert. Phrón	esis bedeutet so
viel wie �Denken�, der �Gedanke�, auch �Einsicht�, �Vernunft� und �Weisheit�
und wird in der Literatur oft als Gegenbegri� zu Körper und körperlicher
Kraft verwendet.

Für uns interessant und weiterführend ist phrón	esis als Gegenbegri� zu ama-
thía: Mangel an Wissen und Bildung.

Wenn phrón	esis mit �Wissen� zusammenhängt, ist die Frage aufgeworfen, ob
die der phrón	esis zugeordneten Kardinaltugenden einschlieÿlich dieser selbst
lehr- und lernbar sind.

Die Stoa vertritt da eine merkwürdige, vielleicht sogar in sich widersprüchliche
Au�assung:

Zum einen steht die Stoa in der sokratischen Tradition, wonach die Tugend
lehr- und lernbar ist. Insofern ist sie in einem bestimmten Sinne �Wissen�
(daher wird in der griechischen Literatur phrón	esis oft als Gegenbegri� zu
amathía = Unwissen verwendet).

Andererseits ist nach Meinung der Stoa (v. a. der alten Stoa) die Tugend
ein Zustand (diáthesis), der erst in voller Entfaltung als Tugend benannt
werden kann; es gibt kein Mehr oder Weniger, es gibt nur �gerecht� oder �nicht
gerecht�. Der Weg des Erlernens einer Tugend ist noch nicht diese selbst; der
Weg ist noch Untugend [D. L., VII 101].

Ein weiterer Gedanke scheint für das Folgende interessant und wichtig zu
werden: Es heiÿt in einem Fragment [SVF III, S 67 (275)], dass �der, der eine
Tugend hat, <dadurch auch> alle hat�. Die Tugenden folgen einander so,
dass in jeder Einzelhandlung alle Tugenden enthalten sind.

93



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wir haben also bei den Tugenden von einem Netzwerk oder auch der Einheit
der Tugenden zu sprechen, so wie natürlich auch die Laster oder Übel als
Einheit zu sehen sind. Freilich sind und bleiben die Tugenden die Grundlage
der eudaimonía und sind die notwendige Voraussetzung.

Doch nicht immer sind sie auch hinreichende Voraussetzung.

So können Grenzsituationen in Trauer oder körperlichem Schmerz, darin, dass
man Hohn und Spott ausgeliefert ist, die Pfade, die die Tugenden mit dem
Glück verbinden, verschütten. SENECA [de const. sap. I 1] sagt dazu, dass
die Stoiker sich nur darum kümmerten, dass der Weg auf den Gipfel führe
und sie so auÿerhalb der Reichweite der Geschosse sich bewegten und selbst
über den Bereich des Schicksals hinausgingen. Das bedeutet, dass jemand von
�Geschossen des Lebens� zwar getro�en sein kann, dass diese ihn gleichwohl
nicht erschüttert haben könnten. Hier ist schon der Weise angesprochen,
doch über ihn soll später einiges gesagt werden.

Der Gedanke von der Einheit der Handlungen muss noch weiter ausgeführt
werden. Es soll dabei an einen Satz aus dem Zeushymnos des KLEANTHES
angeknüpft werden.

In den Versen 20/21 heiÿt es von ZEUS, dass er alles zu einem Verbund
zusammenknüpft, das Gute mit dem Schlechten. Der Hymnos geht eben
noch weiter:

Er sieht Gutes und Böses als Einheit. Natürlich unterscheiden sich die
guten von den bösen Handlungen, aber nur dem Werte nach, an Quantität
sind sie � das ist ein stoisches Paradoxon � gleich.

Gut ist ohne jeden Abstrich gut, dieses gilt auch für das Böse; ein Mittleres
oder Drittes gibt es nicht. Das Gute und das Schlechte sind der Steigerung
nicht fähig; das ist es, was beide eint.

Dieses Verständnis von �gut� und �schlecht� hat noch ein besonderes Kenn-
zeichen: Die Innerlichkeit:

Eine gute Handlung z.B. ist nicht deswegen gut, weil sie äuÿerlich das Krite-
rium des Guten erfüllt. Gut und löblich ist eine Handlung dann, wenn sie aus
guter Gesinnung heraus getan wird. Eine solche Handlung, die in guter Ge-
sinnung und in vollem Gehorsam gegenüber dem lógos getan wird, nennt man
katórth	oma (w. gelungene Tat); dessen Gegenteil ist hamárt	ema (w. Ver-
gehen). Für beide Handlungsqualitäten gilt Verschiedenheit, aber Gleich-
heit, was die Fülle ihres Seins betri�t:

Es gibt keine halbguten oder -schlechten Handlungen, sondern nur solche, die
im vollen Umfang gut oder schlecht sind. Die Stoa versucht das mit Gleich-
nissen deutlich zu machen:

Ein Nichtschwimmer ertrinkt zwei Meter vor dem rettenden Ufer ebenso wie
20 km davor; oder: Ob jemand ein Stadion (etwa 180 m) vor dem Ziel ist oder
noch 100 Stadien:

94



Die Schule der STOA

Er ist nicht am Ziel. Ein junger Hund ist, kurz bevor er die Augen ö�nen
kann, ebenso blind wie bei seiner Geburt.

Wer also gemäÿ dem lógos und in guter Gesinnung handelt, der handelt gut.
Das gilt auch für die Selbsttötung, wenn denn diese in Übereinstimmung mit
dem lógos geschieht. Sie ist sittlich erlaubt.

Nun gibt es im Leben Störungen, die die Menschen aus der Bahn werfen
können:

die A�ekte páth	e.

Menschen sind nicht nur Vernunftwesen, sondern Lebewesen, die aus der Tiefe
ihres Selbst irrationale Anstöÿe (hormaí) erhalten.

Von ZENON wird der A�ekt de�niert als �vernunftlose und naturwidrige Be-
wegung der Seele oder ein überschieÿender Trieb� [SVF I, S. 50 (205) und
III, S. 95 (391)]. Die Stoa nennt in Anlehnung an die Tradition griechischen
Denkens, aber in deutlicher Gegnerschaft zu EPIKUR, als A�ekte die Lust
und Begierde (= scheinbare Güter) einerseits und Trauer sowie Furcht (=
scheinbare Übel) andererseits. Dass man sich davon frei machen soll, leuch-
tet ein, da die A�ekte uns aus der Ruhe bringen und aus der Bahn werfen.
Doch die Stoa begründet anders:

Da diese Regungen weder naturgemäÿ noch nützlich sind [SVF III, S. 108
(443 �.)], sollte man sie zu meiden suchen und stattdessen sich auf den Weg
zu dem bereits genannten Ideal der A�ektfreiheit (apathía) begeben.

Nun sind die Stoiker realistisch genug, um zu sehen, dass diese A�ekte nicht
aus der Welt zu scha�en sind. Daher forderten sie die Reduktion auf A�ektar-
ten, die eher mit der Vernunft vereinbar sind und positiven Grundstimmungen
au�iegen:

An die Stelle der Lust setzen sie die Freude, an die Stelle der Furcht die
Behutsamkeit/Bedächtigkeit und an die Stelle der Begierde das Wollen
und Streben; denn die Freude macht meinen Tag gelungen, die Behutsam-
keit bewahrt mich vor Schäden und das Streben be�ügelt mich zu höheren
Zwecken.

Sprechen wir von der Trauer: Diese hat nämlich von den folgenden zwei
Menschengruppen die eine nicht nötig:

Im Unterschied zur Gruppe der sklavenhaften Toren (phaúloi = minder-
wertige, unbedeutende) können die �freien� Weisen [D. L., VII 118; auch
CIC., ac. 2, 136] etwas Negatives nicht in sich tragen und daher auch nicht
traurig sein.

Ebenso wie die Epikureer arbeiten die Stoiker mit dem Bilde des �Weisen� ,
der frei sich selbst bestimmt und von auÿen nicht bestimmbar ist. Sein Reich-
tum besteht in der Freiheit vom Reichtum und von den Gütern, die für andere
(�für die Sklaven�) Inhalte des Lebens sind.

95



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Der Weise kann nichts verlieren, weil er nichts hat oder das, was er hat, für
geliehen oder verzichtbar hält. Nur der Weise ist �leidens- und bedürfnislos,
schlechthin glückselig� [ZELLER, 1963, III 1 S. 257], ja, �er unterscheidet sich
von Gott nur in Hinsicht auf die Zeit� [SENECA, de prov. I 5]. Er ist sich
selbst genug.

Er lebt, wie der ihn von Gott unterscheidende Satz sagt, in der Zeit (tempore
di�ert a deo), in der Gemeinschaft mit anderen, in seiner Gesellschaft als
weiterem Verband und in der Welt.

KLEANTHES spricht vom �Verbund� [Vs. 20] und gehört zu den Weisen,
von denen es nur wenige gibt (aber viele sind auf dem Wege); sie sind ebenso
auf sich gestellt wie auf andere. Letzterer Gesichtspunkt unterscheidet den
Stoizismus stärker vom Epikureismus.

Dieser betont die Vereinzelung und Herauslösung des Individuums aus sei-
nem gesellschaftlichen Umfeld, aber er verachtet dieses Umfeld nicht.

Die Stoa hingegen sieht die Menschen im Verbund untereinander und mit
dem lógos, den man, wie wir sahen, mit Weltgesetz oder auch Gott im Sinne
des Zeushymnos übersetzen kann. Es ergibt sich, dass der Mensch nicht nur
sich selbst, sondern auch der Gemeinschaft lebt.

Daraus folgt der P�ichtgedanke.

P�icht bedeutet Bindung an andere, auch, dass niemand privat sein kann.
Wir sind als Einzelmenschen auf andere bezogen, haben P�ichten gegenüber
uns selbst, gegenüber den anderen und gegenüber dem, was uns übersteigt:
Gott.

Alle Menschen gehören also zusammen, alle Menschen sind Brüder und
stehen in der Gemeinschaft mit Gott.

Dies ist ein Satz vor jeder Ethik; aus dem folgt, dass alle Menschen ein po-
litikón sýst	ema bilden und selbst nicht nur beliebige Teile sind, sondern jeder
ist ein wichtiges Ergänzungsstück, ohne das es das Ganze der Menschheit
nicht gäbe, und das Ganze der Menschheit ist wiederum Ergänzungsstück,
ohne das es das Ganze des Logos als Verbund von Mensch, Welt, Recht, Gesetz
und Gott nicht gibt.

Zwei P�ichten ergeben sich für Menschen aus dieser Sicht:

die Gerechtigkeit und die Menschenliebe; ohne diese P�ichten gibt es
keine Gemeinschaft.

Was die Gerechtigkeit betri�t, so nimmt die Stoa die traditionellen aus
PLATONs Euthýphr	on bekannten De�nitionen auf, also etwa Gerechtigkeit
als die Haltung, die jedem gibt, was ihm zukommt. Damit hat ein Stoiker
ohnehin keine Schwierigkeiten, da er durch seine verinnerlichte Ethik gar nicht
dazu käme, jemanden zu übervorteilen.

Anders ist das mit der �Menschenliebe� . Das griechische Wort (philan-

96



Die Schule der STOA

thropía) �ndet sich erst in der Literatur des 4. vorchristlichen Jahrhunderts
und bedeutet dort �Annehmlichkeit�, die jemandem widerfährt, oder auch
�Nutzen�, der z.B. von der Landwirtschaft ausgeht.

Erst durch die Stoa bekommt das Wort einen fundamentalen, das Mensch-
sein berührende Bedeutung, etwa �Güte�, �Nachsicht�, �Freundlichkeit� bis zu
der Vorstellung, dass es sich um eine von Menschenliebe gekennzeichneteCha-
rakterhaltung (héxis) handelt.

Mit philanthropía ist also soziales Verhalten gemeint, das Grundlage jeder
staatlichen Organisation ist. Während nun die Epikureer Staatlichkeit unter
dem Gesichtspunkt sehen, dass diese ein zurückgezogenes Leben in Ruhe und
Unerschütterlichkeit der Seele garantiert, sieht die Stoa staatliche Organisa-
tion anders:

Die Selbstfürsorge, die von Geburt an darin besteht, dass ich mich selbst
erhalte, als Einzelnen annehme und mich zum Eigentum meiner selbst mache
(oikeí	osis), führt zum Gedanken der Selbsterhaltung.

Diese aber ist Grundlage oder Voraussetzung der Zuwendung zum Nächsten;
denn indem ich mich um meine Selbsterhaltung sorge, kann ich mich zugleich
um die Erhaltung des Anderen sorgen. Das gibt den beiden Tugenden, der
Gerechtigkeit ebenso wie der Menschenliebe, den rechten Sinn:

Der Sinn, den der Andere hat, liegt in mir, und im Anderen liegt der Sinn,
der mich ausmacht.

Hier liegt wieder ein Stück hellenistischen Denkens, das die übergeordnete
Einheit von dessen Grundteilen her (also den Individuen) zu verstehen ver-
sucht. Wenn Gemeinwesen und Staat vom Einzelnen her verstanden werden
können, dann beruht Recht nicht auf Setzung, sondern auf Natur; Recht ist
Naturrecht, rechtliches Tun des Menschen entspringt seiner Natur. Recht
ist ein von Natur aus Seiendes, das der Beliebigkeit einer Setzung (z.B. durch
ein Parlament) enthoben ist.

Die weitere Frage zielt auf den staatlichen Rahmen, innerhalb dessen recht-
liches Einzelhandeln sich vollzieht:

Bei PLATON oder ARISTOTELES wird dieser Rahmen von der Polis oder
einer diese übergreifenden Organisation (z.B. dem Königreich Makedonien)
gefüllt. Beide Philosophen sprachen auch noch von Hellenen und Barbaren.

Die Stoa revolutioniert dieses Denken in politischen Grenzen und setzt
eine Ansicht fort, die sich ansatzweise schon bei den Kynikern (BION von
Borysthenes) �ndet:

Wenn das natürliche Interesse dem anderen Menschen als Wesen gilt, das
an demselben kosmischen Logos teilhat, dann kann mein Interesse nicht an
der Grenze der Polis oder des Königreichs enden, sondern die Grenze meines
Interesses ist dort zu �nden, wo Himmel und Erde sich zusammen�nden. Mein

97



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Staat ist dieWelt, und ich bin Bürger dieser einen Welt, die Kosmos heiÿt:
Ich bin kosmopolít	es.

Wenn es doch noch Einzelstaaten gibt, dann deswegen, weil wir Menschen uns
bisher nicht zu dem entwickelt haben, das unsere Bestimmung ist:

Gemeint ist der �Weise� .

Misstrauen und Habsucht bauen die Einzelstaaten und die Grenzen zwischen
ihnen; deren Verfassungen sind sicher kodi�ziertes Misstrauen (oder auch
Angst) und Ergebnis fehlender Kommunikation. Das ist die eine Seite der
Argumentation.

Doch die Stoa ist andererseits im Denken positiv:

Sie bewertet die Einzelverfassungen schon als �Vorstufen� einer zu errich-
tenden Weltordnung.

Die Stoa (und damit Europa) hat als erste erkannt, dass erst eine Weltord-
nung oder ein Weltstaat als Ausdruck der dem Menschen von Gott gegebenen
Vernunft allen Menschen ein Leben in Ruhe, Sicherheit und Würde geben
kann.

Dabei handelt es sich bei dem Begri� �Mensch� um alle Wesen (auÿer Tie-
ren), die an der Weltvernunft teilhaben, also Männer, Frauen, Alte und
Junge, Freie und Sklaven:

Mitten in der durch Sklaverei gekennzeichneten Gesellschaft steht eine Gruppe
von Philosophen auf und sagt ihrer Zeit an, dass auch Sklaven Menschen
sind und dass Menschenrechte auch für sie gültig sind. Wir stehen mit
den Stoikern am Beginn einer Debatte, die heute Menschenrechtsdebatte
heiÿt:

Von Europa nehmen nicht nur die Atomphysik, die Nukleartechnologie und
die Technologie des Elektrons ihren Ausgang. Durch die Griechen haben wir
gelernt, politische Grenzen zu überschreiten und den Einzelnen einem durch
unaufgebbare Rechte charakterisierten groÿen Verband zuzuordnen.

Dieser Verband heiÿt Welt.

In diesem Verständnis der Einzelperson und der Welt ist Europa auch nur ein
ergänzender, nicht herrschender Teil des groÿen Ganzen, das unter unaufheb-
barem Recht und Gesetz steht.

Unmerklich wenden wir uns von der Ethik ab und beginnen, über die zweite
Säule der hellenistischen Philosophie zu sprechen, über die Physik; denn unser
Handeln untereinander und Gott gegenüber vollzieht sich in der Welt; diese
zu betrachten ist Aufgabe der Physik.

Wiederum beginnen wir mit dem Hymnos des KLEANTHES. Er verbreitet
mit dem Wort �Weltall� (p	as kósmos) [7] die Vorstellung, dass dieses durch das
alles ordnende allgemeine Gesetz [12] durchdrungen ist; dieses Gesetz heiÿt

98



Die Schule der STOA

lógos (Vernunft, Maÿ) [21].

So wie es nur die eine Vernunft gibt, die alles ordnet, oder ein Maÿ, nach dem
alles in eine Einheit gebracht ist, gibt es die Welt als Einheit und zwar nur
diese, keine andere. Daraus folgt, dass die Substanz dieser Welt quantitativ
begrenzt, aber was die Dauer betri�t, ewig ist wie der alles durchdringende,
maÿgebende lógos.

Grenzenlos ist nur das Leere, in dem Welt �west�, Welt als körperliches, ganz-
heitliches Kontinuum.

In Anlehnung an ARISTOTELES unterscheidet die ältere Stoa, v. a. ZENON,
in der Welt ein aktives und ein passives Prinzip.

Das aktive Prinzip gestaltet die Substanz, das passive Prinzip ist dasjenige
der Substanz, das Formbarkeit als Eigenschaft hat, auch Materie (hýl	e) im
engeren Sinne genannt.

Aus der Tatsache, dass das Individuum als Mikrokosmos eine in sich ge-
schlossene Einheit ist, folgt die Einheit der Welt (als Makrokosmos), in
der aktives und passives Prinzip eine Verbindung eingegangen sind. Das aktive
Prinzip ist nach ZENON lógos, Schicksal (heimarmén	e) auch Vorsehung.
KLEANTHES nennt es �allgemeines Gesetz� [39].

Schicksal ist nun nicht als blindes und willkürliches Walten zu verstehen,
sondern im Zusammenhang mit lógos und allgemeinem Gesetz handelt es sich
um eine unabänderliche Struktur, die der Welt von Gott vorgegeben ist.

Bei STEINMETZ [UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 537 f.] heiÿt es
�Ursachenverkettung des Seienden� . Aktives und passives Prinzip durch-
dringen einander und stellen als Einheit die Welt dar.

Im Zeushymnos des KLEANTHES lesen wir vom �immer seienden logos� [21],
und vom �allgemeinen Gesetz� [12 und 24], mit dem Gott die Welt lenkt.
Durch das Gesetz und den lógos ist Gott in der Welt fassbar.Er hat sich als
lógos ausgesät, er ist der spermatikós lógos [SVF I, S. 28, Zeile 26 (102)] und
als solcher �samenartiger Geist� in der Welt; in der Welt ist die Repräsentanz
Gottes zu sehen. Hier liegt der groÿe Unterschied zu den Epikureern; für sie
sind Welt (davon gibt es unzählige) und Gott weit voneinander entfernt. Für
die Stoa ist Gott das Schicksal und die Vorsehung der (einen) Welt, und in
der Gegenbewegung ist die eine Welt Schicksal Gottes - Welt ist determiniert
nach dem festen Plan Gottes, der Vorsehung oder Schicksal genannt wird.

Wir �nden im Hymnos des KLEANTHES [9 f.] einen Hinweis darauf, dass die
alte Stoa die Frage nach dem Ursto� stellt.

Ursto� ist das Feuer, das p	yr technikón [SVF I, S. 34 (120)] genannt wird,
ein Feuer, das, aus sich selbst bestehend (und nicht aus einem Brennsto� her-
aus), schöpferisch (technikós) ist, d. h. formend und gestaltend wirkt. Feuer
scha�t die Welt, in Feuer vergeht die Welt, bis dass sie als dieselbe

99



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

wieder aus Feuer entsteht.

SOKRATES und MAX PLANCK waren nicht zum ersten Mal und auch nicht
nur ein Mal auf der Welt. Sie werden wiederkehren wie wir, und sie werden
uns sehen, wie wir sie sehen. Was nach der �ekpýr	osis� (= Verbrennen) von
der Welt bleibt, ist Gott als spermatikós lógos. Dieser Samen geht wieder
auf in der Gestalt des Feuers, des Wassers, der Erde und der Luft, die ihrerseits
kugelförmig zur Welt geraten und solange Welt sind, bis Gott sie wieder in
sich aufnimmt, aufzehrt und erneut zeugt.

Luft und Feuer steigen auf und bilden den Himmel und die Sterne; Wasser
und Erde sind so schwer, dass sie absteigen und sich zu Land und Meer bil-
den. Das Feuer ist als Hauch (pneúma) bei der Vereinigung von Mann und
Frau im Samen eingeschlossen und bildet die Seele. Seele ist also körperlich
gedacht; sie durchdringt, weil sie ganz feinteilig ist, den Körper, und sie ist,
teilhabend am pýr technikón, göttlicher Natur; aber sie löst sich mit dem
Tode des Körpers nur langsam auf und geht nach der nächsten ekpýr	osis als
pneúma wieder in den Körper ein.

Der Gedanke, dass die Welt den Wärmetod (ekpýr	osis) stirbt, �ndet sich
wieder als eine Konsequenz des 2. Hauptsatzes derThermodynamik � sofern
die Welt ein abgeschlossenes System ist. Diese Vorstellung �nden wir schon
bei HERAKLIT, doch die Stoa hat in der beschriebenen Weise den Gedanken
weitergeführt. Das meines Erachtens Wichtige ist der Erhalt der Identität
im Wärmetod. Welt wird wieder der Samen mit dem Keim einer neuen Welt;
Keim ist Gott.

Und nach dem Tode wird alles wiedererstehen und seine Identität wie-
der aufnehmen. Das ist eine Konsequenz, die sich aus der Physik für die
menschliche Existenz ergibt.

Über dem Sinn dieses beständigenWeltenwandels, wie ihn die Stoiker gese-
hen haben, können wir nur spekulieren. Andere Lehren von derWiederkehr
zielen darauf, dass man immer reiner wiederkehrt, bis man ganz rein im Nir-
wana aufgeht und nicht mehr wiederkehren muss, des Leidens an Welt ledig.

Meine Vermutung ist, dass die ekpýr	osis die beschädigte Identität wieder-
herstellen soll. Beschädigt aber ist diese Identität durch den ständigen Kampf
um die Ruhe der eigenen Seele und um die individuelle eudaimonía; der Ver-
lust der Identität ist es, der vor allem das Leid in der Welt scha�t.

Wer Unrecht tut, zeigt Identitätsverlust an. Er ist nicht mehr der, der er
eigentlich ist. Mit dem Tun des Unrechten wird dieser Verlust verstärkt.

Doch durch das Feuer erhalten wir die neue Chance, uns zu �nden. Dann
werden wir Gott sein, während jetzt Gott nur in uns ist und wir uns bemühen,
als Kopie dem Original gerecht zu werden. Dann, nach vielfältigem Tod,
werden wir das Original.

100



Die Schule der STOA

Es bleibt zuletzt die Frage, wie wir alles erkennen können. Wir sprechen von
der dritten Säule, die auch Logik oder Kanonik genannt wird.

Dazu soll kurz gesagt werden:

Die Seele gleicht bei der Geburt dem, was die Scholastik und Locke später
�tabula rasa� (abgeschabtes, unbeschriebenes Blatt) nennen. Auf dieser Tafel
entstehen durch die sinnliche Wahrnehmung Eindrücke (týp	osis, Plural
typ	oseis), die durch die Vielzahl zu einer Vorstellung (phantasía) führen,
auf jeden Fall zu einer Veränderung der Seele. Dieser Wahrnehmungsvorgang
ist ein sto�icher, wie auch die innere Wahrnehmung sto�icher Natur ist. Die
Summe der Wahrnehmungen ergibt Wissen und Erfahrung.

Sofern dieses Wissen und Erfahrung mit vielen Menschen der Gesellschaft ge-
teilt werden, sind sie �gemeinsame Überzeugungen� genannt. Diese liegen
vor der wissenschaftlichen Untersuchung und heiÿen daher auch �Vorweg-
nahmen� (prol	epseis); diesen Begri� fanden wir schon bei EPIKUR; von
diesem scheint er entlehnt zu sein [ZELLER/NESTLE, 1928, S. 260].

Nun ist die Frage, ob die über die Sinne einge�ossenen Erfahrungen und
Einsichten auch tatsächlich das Wahrgenommene wiedergeben. Während z.B.
PLATON das verneint oder stark einschränkt, wird der Erkenntniswert von
den Stoikern bejaht. Mit den über die sinnliche Wahrnehmung entstande-
nen Vorstellungen haben wir Zugri� zu den Dingen. Mit dem �Zugri��,
der auf Übereinkunft und Verständigung beruht, haben wir den �Begri��
(katál	epsis) und mit dem Begri� wiederum haben wir die Sache. Nach der
Lehre der Stoa, v. a. des CHRYSIPPOS, liegt das Kriterium für die Wahr-
heit gerade hier in der begri�ichen Vorstellung (phantasía katal	eptik	e

	
)

und diese erwuchs aus der Wahrnehmung (aísth	esis) und der Vorwegnahme
(pról	epsis).

Aus arbeitsökonomischen Gründen sollte hier die Darstellung dessen, was Lo-
gik oder Kanonik genannt wird, abgebrochen werden, jedoch sollte noch dar-
auf hingewiesen werden, dass die Stoa auch schon Forschungen zur formalen
Logik und vor allem zur Lehre von der Sprache weit vorangetrieben hat. Die
stoische Behandlung der Allgemeinbegri�e (Universalien) legte den Grund für
den mittelalterlichen Universalienstreit, insbes. für den sog. Nominalismus,
wonach den allgemeinen Begri�en nichts Wirkliches entspricht; diese sind nur
�nomina� (=Namen) oder ��at	us vocis� (=Hauch der Stimme) und decken sich
nicht mit der Sache, die sie (stimmlich) ausdrücken [vgl. LONG/SEDLEY,
2000, S. 209 u. 212 �.].

Mit der Trennung von Begri� und Erfahrung legt die Stoa den Grund für die
neuzeitliche Wissenschaftsau�assung, die ihren Ausgang von der Erfahrung
nimmt.

Das soll an anderer Stelle näher ausgeführt werden.

101





D GRIECHENLAND IN ROM

1. Das Vermittlungsproblem

Über Rom, die neue Groÿmacht des Mittelmeerraumes, ist bisher nur We-
niges gesagt worden. Da sich die Begegnung zwischen den Vertretern der mitt-
leren Stoa und der römischen Führungsschicht (v. a. des SCIPIO und seines
Kreises) für beide als ungewöhnlich fruchtbar erwies, soll hier zur territo-
rialen Entwicklung Roms einiges nachgetragen werden; diese Entwicklung,
insbesondere zwischen 240 v. Chr. und der Zeitenwende, darf man wohl mit
Recht atemberaubend nennen:

Von der zielstrebig gewonnenen Vorherrschaft über Italien (268) und Sizilien
(241) dehnte sich Rom mit Diplomatie, Verschlagenheit, brutal eingesetzter
militärischer Gewalt über die Länder des Mittelmeeres aus und schuf sich ein
Reich, das als Imperium Romanum in die Geschichte eingehen sollte.

Im Westen wurden Corsica (238) und Sardinien (237), dann Spanien (201)
einverleibt. Es folgten Makedonien (148), Teile des nördlichen Afrikas, Grie-
chenland (146) und Teile Kleinasiens (133). Das heutige Südfrankreich wurde
121 römische Provinz. Zwischen 100 und 43 v. Chr. kommen noch dazu die Re-
ste Kleinasiens (Pontos, Bithynien, Kilikien), Syrien, Judaea, die Kyrenaika,
Kreta, Zypern, Gallien bis zur Nordsee und zum Rhein als Ostgrenze. Ebenso
wurde das gesamte nördliche Afrika einschlieÿlich Ägyptens fester Bestandteil
des Imperium Romanum.

Von der Zeit nach CHRISTI Geburt an wurde diese mit groÿer Aggressivi-
tät betriebene Ausdehnung des Reiches bis etwa 260 n. Chr. fortgesetzt. Die
Grenzen lagen schlieÿlich im Norden am schottischen Hochland, im Süden in
Nordafrika, im Osten am Kaukasus und im Westen in Spanien.

Um CHRISTI Geburt (d. h. etwa seit 40 v. Chr.) war für den Römer das
Mittelmeer ein �Binnenmeer� (mare internum), das mit Stolz oder auch
Hochmut �unser Meer� (mare nostrum) genannt wurde.

Mit dem Imperialismus der Römer ging die Begegnung zweier Kulturen
(der griechischen und der römischen) einher.

Das Ergebnis der Begegnung war aber nicht die einseitige Übernahme der
griechischen Kultur, die sich im Hellenismus zu einer Weltkultur entwickelt

103



GRIECHENLAND IN ROM

hatte. Insbesondere die lateinische Literatur entwickelte sich in eigenständiger
Auseinandersetzung mit der griechischen Literatur [ALBRECHT, 1994, I S.
46 �.].

Anders ist die Situation, wenn man die griechische Philosophie und ihren
Ein�uss auf Rom bedenkt.

Hier bildete die mittlere Stoa die Brücke zwischen Griechen und Römern.

Die wichtigen Repräsentanten dieser mittleren Stoa waren PANAITIOS und
POSEIDONIOS. Beide trugen zur stoischen Prägung des römischen Den-
kens bei.

Zu nennen ist auch der Stoiker KRATES aus dem kilikischen Mallos (2. Jahr-
hundert), ein Lehrer des PANAITIOS, viel beachtetes Haupt der pergame-
nischen Grammatikerschule, der schon um 169 als Gesandter PERGAMONS
(unter König ATTALOS II) mit dem römischen Senat verhandelte und in Rom
als Stoiker griechische Philosophie lehrte; KRATES brachte den Römern auch
die griechische Dichtung nahe, vor allem den HOMER; bei diesem Dichter fand
er das stoische Verständnis von Welt als einem einheitlichen Kosmos und als
Kugel in Versen niedergelegt. Auch sein Verständnis von menschlicher Spra-
che (Lehre von der Anomalie) schlug wie seine Homerinterpretationen in Rom
so durch, dass andere griechische Schulen (v. a. die alexandrinische) in Rom
nicht zur Geltung kommen konnten.

Neben der Au�assung von Wissenschaft, wie sie KRATES vertrat, hatte die
Philosophie seines Schülers PANAITIOS in der römischen Führungsschicht,
Scipionenkreis genannt, groÿe Wirkung. Bei diesem Kreis handelte es sich
um Männer, die sich in den Dienst des genannten Austauschs der Kulturen
gestellt hatten. In diesem entwickelte sich so etwas wie das Bewusstsein der
globalen Sendung Roms. Mir scheint, dass die stoische Lehre von der einen
Welt an dieser Bewusstseinsbildung den entscheidenden Anteil hatte. Was
die Griechen als philosophisches Konzept entwickelt hatten, wurde von
den Römern politisch gedeutet und umgesetzt. Sie empfanden sich als die
Führer dieser einen Welt.

Neben Pergamon (mit KRATES von Mallos) ist Rhodos (das Territorium
machte nicht nur die Insel aus, sondern auch östlich davon gelegene Teile
Kleinasiens) wichtiger Bezugspunkt Roms:

Dort wirkten z.B. der bedeutende Astronom und Mathematiker HIPPAR-
CHOS von Nikaia und groÿe Rhetoriker wie MOLON, bei dem CAESAR und
im Jahre 78 v. Chr. CICERO hörten, und vor allem der Stoiker POSEIDO-
NIOS.

Die stoische Ethik kam, wie wir sahen, der verö�entlichten römischen Au�as-
sung vom politischen Handeln des einzelnen Bürgers sehr entgegen (anders
als der in den Kepos zurückgezogene und individualistische EPIKUR). Auch
der Versuch des PANAITIOS, aus den vielen Lehren der Philosophenschu-

104



Der Anfang



GRIECHENLAND IN ROM

len Gemeinsames herauszulesen, entsprach dem lebenspraktischen Sinn der
mehr landwirtschaftlich-bäuerlich denkenden und auf Einheit und Überein-
stimmung (consensus) ausgerichteten Römer.

Es blieb aber ein schwerwiegendes Problem:

DieVerständigung zwischen den beiden Kulturen erfolgte zunächst über die
griechische Weltsprache, doch es entwickelte sich durch die frühe römische
Literatur in Abwendung vom Griechischen ein lateinsprachliches Funda-
ment. Das war z.B. im Epos oder Drama relativ leicht, weil die Themen nicht
so weit vom Wege der Römer gelegen waren.

Das Epos des HOMER oder eine Komödie des MENANDER waren und wur-
den im Medium der Sprache leicht auf römisches Denken bezogen.

Aber ausgesprochen schwer war das sprachliche Vermittlungsproblem in
der Philosophie, zumal da in der gemeinrömischen Mentalität Philosophie
als etwas Abartiges, Spinnertes und Über�üssiges galt.

Im frühen Latein bedeutet �philosophari� �nachdenken über etwas, über das
nachzudenken sich eigentlich nicht lohnt�. �Noli philosophari!� heiÿt so viel
wie �Höre auf zu spinnen!�

Diese Aufgabe, deren Schwere sich aus der anderen Mentalität und dem ent-
sprechenden de�zitären Wort- und Vorstellungsbestand ergibt, hat ein Mann
gelöst, der sich durch seine sprachliche Meisterschaft als �Lehrmeister Roms
und Europas� erwiesen hat:

Ihm gelang es, philosophisches Denken der Griechen im Denken der Römer
heimisch zu machen. Darum soll er jetzt unser Thema sein:

MARCUS TULLIUS CICERO.

a) die Vermittler

MARCUS TULLIUS CICERO (106 � 43 v. Chr.)

MARCUS TULLIUS CICERO wurde am 3. Januar 106 v. Chr. in Arpinum ge-
boren. Der Ort liegt etwa 115 km südöstlich von Rom. CICEROs Vater gehörte
steuerrechtlich dem Ritterstande (ordo equester) an und war so wohlhabend,
dass er seinem Sohne zunächst in Rom eine exzellente Ausbildung zukommen
lassen konnte. Dazu gehörten insbesondere das Studium der Rechtswissen-
schaft und der Philosophie. CICERO hörte als Knabe vor 88 den Epikureer
PHAIDROS in Rom, später in Athen und nannte diesen einen philósophus
und vir bonus [fam. XIII 1, 2], d. h. einen Philosophen und einen moralisch
hochstehenden Mann.

Etwa ab 88 hörte er den Vorsteher der sog. 4. Schule der platonischen Aka-
demie PHILON aus Larissa, der 84 in Rom gestorben ist; dieser näherte das
Denken seiner Schule dem der Stoa, indem er, von der Skepsis sich abwen-

106



Das Vermittlungsproblem

dend, die Begreifbarkeit der Dinge lehrte. PHILON prägte den CICERO so
nachhaltig, dass dieser sich für sein Leben eng an jenen anschloss. Nach etwa
3 Jahren (ab 85) studierte CICERO die Stoa bei dem Stoiker DIODOTOS,
der lange Jahre sogar im Hause des CICERO lebte [Tusc. V 113].

Wie andere Römer nahm CICERO gegen Ende der 80er Jahre zunächst die
Tätigkeit eines Rechtsanwalts auf. Aber ganz überraschend brach er ab
und reiste 79 v. Chr. nach Athen und studierte dort weiter; wir wissen nicht,
warum er diesen für einen Römer seiner Zeit ungewöhnlichen Schritt tat:

Er hörte etwa ein halbes Jahr im Winter 79/78 den ANTIOCHOS aus Aska-
lon. Dieser näherte sich mit seinem Denken dem bereits genannten eklektisie-
renden Mittelstoiker PANAITIOS, und CICERO nannte ihn [ac. 2, 132] einen
�Stoicus germanissimus� (einen Stoiker reinsten Wassers), von dem er lernte,
dass die griechischen Philosophenschulen des PLATON, des ARISTOTELES
und der Stoa mehr Gemeinsamkeiten hätten, als der Streit der Schulen ver-
muten lasse.

Daneben hörte er in diesem Semester wiederum die Epikureer PHAIDROS
und ZENON von Sidon.

Weiter zog CICERO dann nach Rhodos, wo er Schüler und Freund des bereits
genannten Stoikers POSEIDONIOS wurde. Schlieÿlich traf er in Smyrna den
stoischen P. RUTILIUS RUFUS, das letzte lebende Mitglied des Scipionen-
kreises. Insgesamt war er so fasziniert von der Philosophie, dass er bei ihr
professionell geblieben wäre, wäre er nicht Römer gewesen.

So ging er in die Politik und füllte alle Staatsämter, die ein Römer zu
durchlaufen hatte, untadelig und uneigennützig aus. Doch die Zeichen der Zeit
standen auf Ende der Republik. CICERO wurde ausgeschaltet und wandte
sich, tief vom Tode seiner Tochter TULLIA (Febr. 45) getro�en, für die letzten
drei Jahre seines Lebens ganz der Philosophie zu.

Nach dem Tode CAESARS (44) trat er nochmals politisch in Erscheinung,
als er sich für die Wiederherstellung der Republik einsetzte.

Doch am 7. Dezember 43 lieÿen ihn CAESARS Erben, unter ihnen der später
so genannte AUGUSTUS, ermorden. Sein Kopf und seine Hände wurden in
Rom zur Belustigung des Volkes ausgestellt.

Dieses in Kürze zu seinem Leben.

Wir wenden uns jetzt seinemWerke zu, das uns in groÿem Umfang über-
liefert ist. Obwohl er selbst seine Arbeit als Anwalt, Politiker, Rhetoriker
und Philosoph als eine Einheit ansah, müssen wir uns auf das philosophische
Werk im engeren Sinne konzentrieren und lassen seine beachtlichen politischen
und Prozessreden auÿen vor.

107



GRIECHENLAND IN ROM

Wir können zwei Scha�ensphasen unterscheiden:

a) 55 � 51

b) 45 � 43

Die eine beginnt 55 v. Chr. mit einer meisterlichen Schrift �Über den Red-
ner� (de oratore), wird fortgesetzt durch die Schrift �Über den Staat� (de
republica), die, zwischen 54 und 51 verfasst, uns nur fragmentarisch erhalten
ist und endet mit der 52 begonnenen, nicht vollendeten Abhandlung �Über die
Gesetze� (de legibus). Wahrscheinlich ist seine politische Tätigkeit im klein-
asiatischen Kilikien (als proconsul 51 � 50) die Ursache dafür, dass er das Werk
nicht abschlieÿen konnte.

Diese Scha�ensperiode endet also 51 v. Chr. und ist dadurch gekennzeichnet,
dass er mit den beiden letztgenannten seiner Schriften in klassizistischer Ma-
nier sein groÿes Vorbild PLATON bis auf den Titel nachahmt, bei de oratore
kann man die Wirkung von PLATONS PHAIDROS [279 a/b] lebhaft spüren.
Nachahmung bedeutet allerdings nicht Übereinstimmung der Meinungen. So
setzt er neben den idealen Staat PLATONS den römischen und die römische
lebenspraktische Sicht der Dinge.

Die zweite, weitaus bedeutendere Scha�ensphase umfasst die Jahre
45 bis zu seinem Tode 43 v. Chr. Es handelt sich um die Jahre, in denen
CAESAR bis zu seiner Ermordung (15.03.44) als Diktator regierte und die
durch den Kampf um die Macht zwischen dem von CAESAR testamentarisch
adoptierten und als Erbe eingesetzten GAIUS OCTAVIUS, später GAIUS
JULIUS CAESAR OCTAVIANUS AUGUSTUS genannt, und dem An-
hänger CAESARS ANTONIUS gekennzeichnet sind. CICERO hatte auf das
falsche Pferd gesetzt und seit September 44 seine sog. Philippischen Reden
gegen ANTONIUS gehalten. Das war sein Todesurteil:

Am 11. November 43 v. Chr. einigten sich OCTAVIANUS und ANTONIUS
darauf, den Staat neu �zu ordnen�.

Diese �Einigung� sah so aus, dass die Namen von 130 Senatoren auf eine
verö�entlichte schwarze Liste kamen. Diese Politiker konnte man nach Belie-
ben totschlagen. Und so wurde CICERO, der eine Flucht abgelehnt hatte,
Mordopfer der neuen Zeit, ein Mann, der für die römische Republik Zeugnis
ablegte. Solche Männer und Frauen nennt man bis heute Märtyrer. CICERO
starb also als Märtyrer.

In den rund drei Jahren der zweiten Scha�ensphase (von 45 � 43) entstan-
den 10 philosophischen Schriften; er leitete sie durch seinen fragmentarisch
erhaltenen protreptikós mit dem Titel Hortensius ein (nach einem bekannten
Redner benannt). Mit dieser Schrift wollte CICERO die Leser zum Studium
der Philosophie animieren (protrépein)und eine Reihe von Schriften erö�-
nen, in denen die Ö�entlichkeit der griechischen Philosophie zugewandt
und mit ihr vertraut gemacht werden soll.

108



Das Vermittlungsproblem

Die Arbeit dieser Jahre war ungewöhnlich fruchtbar, und sie legte den Grund
für eine die Jahrtausende füllende Wirkungs- und Erfolgsgeschichte.

AUGUSTINUS z.B. verdankt seine Bekehrung zur Philosophie der Lektüre
des genannten Hortensius [conf. 3,4; vgl. auch ALBRECHT, 1994, I S. 444
�.]. LUTHER schätzt den CICERO so hoch, dass er ho�t, dieser werde im
Paradiese sein. FRIEDRICH der Groÿe führte die philosophischen Schriften
des CICERO auf seinen Feldzügen mit sich.

Die französische Gerichtsreform von 1790 knüpft mit dem Prinzip des Mehr-
heitsbeschlusses und der freien Beweiswürdigung an die bei CICERO be-
schriebene römische Rechtspraxis an. Im Paragraphen 286 unserer Zivilpro-
zessordnung ist die freie Beweiswürdigung als Grundlage einer nicht weisungs-
gebundenen Entscheidung des Gerichts niedergelegt.

Für die Gegenwart, deren besonderes Kennzeichen eine am Konsum und am
ober�ächlichen sowie herzlosen Spaÿ sich orientierende Sprachkultur darstellt,
bedeutet die ciceronianische Forderung nach Einheit von Philosophie und Rhe-
torik, von Wert und Wort, dass wenigstens die politische Rede der Demo-
kraten davor bewahrt werden muss, Aus�uss diesermenschenverachtenden
Spaÿkultur zu werden.

Im Jahr 45 n. Chr. entstehen die sog. Academica (priora), von denen nur noch
das 2. Buch, der sog. Lucullus, erhalten ist. Diese Abhandlungen galten der
Schule der Akademie (dh. Academica = akademische Abhandlungen). Das
erhaltene 2. Buch behandelt die Möglichkeit der Erkenntnis.

Dem liegt eine Kontroverse zwischen PHILON von Larissa, den CICERO in
Rom (ab 88 v. Chr.) gehört hatte, und ANTIOCHOS von Askalon zugrunde.
Letzteren hörte CICERO 79/78 v. Chr. in Athen.

PHILON (Haupt der platonischen Akademie seit 110 v. Chr.) hatte sich in
Rom in seinen �Römischen Abhandlungen� über Bedeutung und Zuverläs-
sigkeit der Erkenntnis geäuÿert; denn die Akademiker vertraten damals die
These, dass nichts erkennbar sei.

Er suchte einen Mittelweg zwischen dieser Au�assung und der These, man
könne die Dinge mit absoluter Sicherheit begreifen; dabei gelangte er zu der
Au�assung, es gebe so etwas wie Augenscheinlichkeit (enárgeia), die den Den-
ker zu einem hohen Grad der Gewissheit einer Erkenntnis bringe. In diesem
Zusammenhange sah er in der akademischen Meinung von der absoluten Un-
erkennbarkeit der Dinge eine Behauptung, die allerdings die Möglichkeit eines
Irrtums einbeziehe. Wenn sie denn ein Wissen sei, dann ein Wissen zweiter
Ordnung [CICERO bei SCHÄUBLIN et alii, 1995, S. XI f.].

Dem hat ANTIOCHOS (seit 86 Oberhaupt der Akademie in der Nachfolge
des PHILON) in seiner Schrift Sosos widersprochen, durch die Etablierung
einer sog. 5. Akademie eine dogmatische Wende eingeleitet und Elemente
anderer Schulen in die Akademie einbezogen [s.o.S. 47]. Er führte so die Schule
von der Skepsis zum Eklektizismus [ZELLER/NESTLE, 1928, S. 311].

109



GRIECHENLAND IN ROM

Später verfasste CICERO nochmals eine Schrift mit dem gleichen Titel �Aca-
demica�, die 4 Bücher umfasste. Davon ist aber nur in Teilen das erste Buch
erhalten. Im Unterschied zur früheren (prior) Fassung (Academica priora)
wird diese Schrift als Academica posteriora (posterior = später) geführt.

Danach ist die Schrift de �nibus bonorum et malorum (�Über die Grenzen
des Guten und Bösen� ) zu nennen. Sie entstand zwischen dem 15. Mai und 30.
Juni des Jahres 45 und erörtert das, was die verschiedenen Philosophenschulen
die höchsten Werte nennen.

Drei Dialoge sind vereint: Im ersten (Bücher 1 und 2) wird die epikureische
Lehrmeinung in Rede (L. MANLIUS TORQUATUS) und Gegenrede (M.
TULLIUS CICERO) abgehandelt; der zweite Dialog (Bücher 3 und 4) gilt
wiederum in Rede (M. CATO) und Gegenrede des M. TULLIUS CICERO
der Stoa, deren Herkunft aus Akademie und Peripatos erläutert wird. Der
dritte Dialog (Buch 5) spielt im Athen des Jahres 79; in diesem Jahr hat-
te CICERO in Athen studiert. Hier wird die akademisch-peripatetische
Position dargestellt. CICERO vertritt die Stoa mit groÿer Strenge.

Im Herbst 45 sind die �Tuskulanischen Gespräche� (Tusculanae disputa-
tiones) abgeschlossen. Tusculum hieÿ ein kleiner vornehmer Villenort bei Rom
und ein Landgut, wohin CICERO die Gespräche verlegt hatte. Die Abhand-
lung umfasst wiederum fünf Bücher, von denen ein jedes ein Thema in der
Gestalt behandelt, dass einer These der Vortrag des Lehrenden folgt. Es geht
um den Tod, den Schmerz, die Krankheit, die A�ekte und die Selbstge-
nügsamkeit als virtus (Tugend).

Die Schrift �Von der Natur der Götter� (de natura deorum) ist wohl vor
dem 15. März 44 abgeschlossen worden. Hier wird die Theologie der Epiku-
reer und der Stoiker jeweils aus akademischer Sicht einer Kritik unterzogen
� aber so, dass der Leser selbst seine Entscheidung tre�en muss.

Die Schrift �Über die Weissagung� (de divinatione) ist vor dem März 44
fertig geworden und umfasst zwei Bücher. Im ersten Buch vertritt der Bruder
des CICERO namens QUINTUS die philosophische Begründung der Mantik
(Weissagekunst), wie sie von der Stoa vorgenommen wird; im zweiten Buch
argumentiert MARCUS TULLIUS CICERO dagegen.

Die Schrift �de fato� (Über das Schicksal) � verfasst in den Monaten Mai/Juni
44 � ergänzt wie die Abhandlung �Über die Weissagung� das Werk �Von der
Natur der Götter�. Sie ist stoischen Ursprungs und fragt nach der Vorbe-
stimmung des Menschen. Wenn, wie die Stoa behauptet, alles vorbestimmt
ist, gibt es keine Willensfreiheit; doch CICERO ist ein erklärter Gegner
dieser Au�assung.

Im Unterschied zu den bisher genannten Schriften, die ihre Themata dia-
logisierend abhandeln, sind die drei letzten Schriften des CICERO lehrhaft
monologisierend:

110



Das Vermittlungsproblem

Kurz vor dem Tode des CAESAR, also März 44, ist die Schrift �CATO der
Ältere oder Über das Alter� � CATO maior sive de senectute � abgefasst.

Die Handlung ist in das 2. Jahrhundert und damit in die groÿe Zeit Roms
verlegt. Hier belehrt der alte CATO seine Gesprächspartner, dass das Alter
Menschen in besonderer Weise befähigt,

- politisch aktiv zu sein,

- die schwindenden körperlichen Kräfte durch geistige Tätigkeit zu erset-
zen,

- philosophisch tätig zu sein, da die sinnliche Lust nachlässt,

- dem Tod ins Auge zu sehen und ihn nicht zu fürchten; denn entweder ist
nach dem Sterben alles aus, oder es winkt das Glück.

Von der Freundschaft (Bedeutung, P�ichten, Grenzen) handelt die kleine
Schrift, die nach CAESARS Tode im Jahre 44 entstand; sie trägt den Namen
LAELIUS, der ein enger Freund des jüngeren SCIPIO war und von 190 � 129
lebte. Dessen Name wurde mit dem Wort Freundschaft gleichbedeutend.

Schlieÿlich ist noch die von Oktober bis Dezember 44 entstandene Schrift
�Von den P�ichten� (de o�ciis) zu nennen. Vorbild ist eine Schrift des be-
reits genannten PANAITIOS mit dem Titel �Über das Angemessene� (perí tu
kath	ekontos).

Die genannten zwei Phasen des philosophischen Scha�ens haben gewisse Ei-
genheiten:

In der ersten Phase von 55 � 51 betätigt sich der philosophische Schriftsteller
so, dass er sich als römisches Gegenstück des PLATON präsentiert; hier
spricht der Akademiker CICERO.

In der zweiten Phase von 45 � 43 geht er so vor, dass er jeweils nach der
Darstellung einer Lehre (z.B. Stoa) deren Widerlegung im Dialog betreibt.

In den letzten drei Schriften geht er zu einer lehrhaften Entfaltung eines
Themas über.

Jetzt soll die Lehre des CICERO selbst dargestellt werden. Ohne Zweifel
liefert griechisches Denken die Substanz, insbesondere

- die (skeptische bis dogmatische) Akademie nach dem Vorbilde des PHI-
LON von Larissa und des ANTIOCHOS von Askalon,

- der Peripatos,

- die Stoa und

- die Lehre des EPIKUR.

Vieles, was sonst verloren gegangen ist, �ndet sich nur noch bei CICERO.

111



GRIECHENLAND IN ROM

Doch es ist nicht seine Philosophie, auch nicht vorwiegend die Philosophie
der Griechen, die seinen Landsleuten vorgeführt werden und in Rom hei-
misch gemacht werden soll. Als Philosophiehistoriker bewegt er sich auf einer
au�älligen Metaebene [ERLER/GRAESER, 2000, S. 67]:

Er philosophiert mit der Präsentation des Griechischen im lateinischen Ge-
wande über die Philosophie.

Kein neues System wird entworfen, �Abschriften fertigen mit relativ gerin-
ger Anstrengung� nennt er seine Arbeit. Und doch fragt er nach dem, was
Griechen gedacht haben und Römer denken können.

1. Dieses Metadenken ist das erste, was als originär dargestellt werden
muss: Er stellt griechisches Denken auf den �Prüfstand� seines Denkens
[ERLER/GRAESER, a.a.O., S. 62]. Er prüft nicht nur einzelne Schritte,
billigt und verwirft, wie alle vor ihm das getan haben. Ihm geht es um
ganze philosophische Systeme. Er übernimmt als Prü�nstrument aus
dem Griechischen das disputare in utramque partem = �Argumentieren
nach beiden Seiten� . Seine Eigenheit ist es, diese in der akademischen
Tradition liegende Methode auf komplexe Systeme anzuwenden.

2. Des skeptischen Satzes �Nichts kann erkannt werden� Problem ist ihm klar:
Wenn nichts erkannt werden kann, wenn Wahrheit im Denken nicht auf-
leuchten kann, wie kann dann überhaupt die Wahrheit des Satzes �Nichts
kann erkannt werden� erkannt werden? CICERO hilft sich im Ringen um
Systeme mit dem Mittel der Plausibilität. Systemkritik unter dem Krite-
rium der Plausibilität ist die zweite Seite des Besonderen, das CICERO
auszeichnet.

3. Das dritte ist die Einheit von Rhetorik, theoretischer sowie praktischer
Politik und von Philosophie. Vielleicht ist es zutre�end, dieses Einheit von
Wort und Wert zu nennen. Wir wissen, dass CICERO während seines
Studiums in Rom oft an Übungen teilgenommen hat, die PHILON von
Larissa durchführte:

In diesen Übungen wechselte PHILON zwischen Philosophie und Rhetorik,
wie das wohl in der Akademie, die als Mutter der Rhetorik galt, üblich
war: O�ensichtlich sah man die Einheit beider darin manifestiert, dass es
einen Parallelismus der Ausdrucksformen gibt [vgl. auch: nat deor.
II 1; fat. 3]. CICERO bringt dafür mit Verweis auf ARISTOTELES und
ISOKRATES sein Beispiel aus den Gesprächen auf seinem Gut Tusculum
[I 7 (4)], das hier paraphrasiert wiedergegeben werden soll:


Wie ARISTOTELES nach dem Vorbilde des ISOKRATES seine
Schüler das Reden zu lehren begann und die Philosophie (pruden-
tia) mit der Rhetorik (eloquentia) verband, so habe ich das jetzt
auch unternommen; denn meines Erachtens ist nur diejenige Philo-
sophie vollkommen, die Gedankenreichtum mit verständlichen und

112



Das Vermittlungsproblem

eindrucksvollen Worten verbindet. So habe ich dann eine These auf-
stellen lassen und darüber disputiert, so dass jemand seine Meinung
sagte und ich nach Art der Griechen, die das scholae (Diskussion
oder Vorlesung und Diskussion) nennen, insbesondere nach sokrati-
scher Methode dagegen sprach. [vgl. auch: div. II cap. LXXII (150)].
Dem Denken der Akademie eigentümlich ist es, Argumente zusam-
menzuführen und zur Sprache zu bringen, was zu einem jeden Satz
gesagt werden kann. In unseren Disputationen geschieht nichts an-
deres, als dass wir durch Berücksichtigung beider Seiten � beim
Vortragen und Zuhören � (in utramque partem dicendo et audien-
do) etwas zur Sprache bringen, was entweder wahr sein könnte oder
der Wahrheit möglichst nahe kommt.`

Mit dieser Ansicht ging CICERO sogar so weit, dass er die genannten
Denkschritte auf seine persönlichen Lebenssituationen übertrug, z.B. als
es bei ihm darum ging, zu �iehen oder sich ermorden zu lassen [Att. XIV
13.4]. Er schreibt [IX 7.3 (= 4.3 Purser)]:

�Bei diesen Überlegungen übe ich meine Erörterung nach beiden
Seiten hin, mal auf griechisch und mal auf lateinisch und lenke mich
ein bisschen von dem ab, was mich belastet, und zugleich bedenke
ich das Alltägliche, <was auf mich wirkt>.�

CICERO blieb also der von PHILON repräsentierten gemäÿigt skeptischen
Akademie bis an ein Lebensende treu. Die dogmatische Wende seines eben-
falls geschätzten Lehrers ANTIOCHOS vollzog er nicht mit. Insofern ist
es zutre�end, wenn GAWLICK/GÖRLER [bei UEBERWEG/FLASHAR,
1994, IV 2 S. 1089] feststellen, dass CICERO eine philosophische Ent-
wicklung nicht durchlaufen hat. Er bleibt bei seiner Aussage, dass die
Wahrheit nicht erkennbar ist, dass man sich selbst stets misstrauen muss
[div. II cap. III (8)] und dass man allenfalls, wie sein Lehrer PHILON
feststellt, das Wahrscheinliche (probabile) erkennen kann. Daraus ergibt
sich

4. die bereits genannte wissenschaftstheoretische Feststellung, die bis zu uns
wirkt:

CICERO war � auf der Suche nach dem Wahren oder dem, was diesem na-
he kommt � stets o�en für Neues und v. a. für ganze Systeme. Hier suchte
er stets das, was er �probabile� oder �verisimile�, also das Wahrscheinliche
nannte. Er glaubte also schon, wenn nicht die ganze Wahrheit, so doch
wenigstens einen Teil der Wahrheit fassen zu können, wenn er entspre-
chend argumentiert, ohne eine eigene Au�assung zu vertreten. Daraus
folgt, dass CICERO Steigerungsstufen im Erkenntnisprozess zulässt.
In Bezug auf Thesen verschiedener philosophischer Systeme bedeutet das,
dass diese für CICERO mehr oder weniger zugänglich, mehr oder weniger
probabile oder verisimile sind. DasWahrscheinliche wird insofern bis na-
he an die Wahrheit erhärtet, als es nicht unwahrscheinlich ist. Damit

113



GRIECHENLAND IN ROM

sind wir an der Quelle von Karl POPPERs Logik der Forschung; für
diesen müssen Hypothesen oder Theorien, wenn sie denn wahr sein sollen,
nicht falsi�zierbar sein [POPPER, 1969, S. 47 �. u. passim]. Dasjenige,
was ich nicht als unwahrscheinlich oder falsch erweisen kann, ist als richtig
und wahr erwiesen. Dieses ist der vierte, vielleicht folgenschwerste Beitrag
des CICERO.

Zum Abschluss sollte etwas dazu gesagt werden, warum CICERO sich über-
haupt der Philosophie der Griechen annahm; denn für einen politischen Römer
wie CICERO war ein solches Unterfangen auch nach dem Ein�uss, den der
Scipionenkreis ausgeübt hat, äuÿerst gewagt.

Zunächst fällt auf, dass das eigentliche philosophische Werk erst sehr spät
entstand. Wir kennen einerseits das sehr früh einsetzende Interesse des CICE-
RO an philosophischen Fragen und sehen andererseits, dass 10 Publikationen
in den letzten drei Jahren seines Lebens entstanden sind.

Es ist gewiss richtig, dass CICERO erst in seinen letzten Lebensjahren die
Zeit (otium) hatte, seine Philosophie über die Philosophie der Grie-
chen und diese Philosophie selbst vorzutragen. Wir kennen aber auch sein
hohes politisches Engagement für die römische Republik � für diese hat er
mit seinem Leben Zeugnis abgelegt.

So dürfen wir annehmen, dass gerade der politische CICERO einen beson-
deren Grund hatte, in die Philosophie zu gehen und diese seinen Landsleuten
darzustellen. Als studierter und weit umher gekommener Mann war er auch
deswegen dazu prädestiniert, weil er wie kein anderer seiner Zeit einMeister
der Sprache war. Das wusste er, und darauf war er auch stolz [Tusc. I cap.
IV(7)].

Und so liegt es nahe zu vermuten, dass seine philosophischen Verö�entlichun-
gen in den Dienst einer politischen Idee gestellt sind, allerdings sehr ver-
steckt und indirekt:

Viele Andeutungen und auch Auslassungen, die man für das Spätwerk fest-
stellen kann, weisen darauf hin, dass alles, was er spät verö�entlicht hat, im
Dienste des Kampfes für die seines Erachtens moralisch höher zu bewer-
tende Republik, insbesondere aber gegen die Diktatur CAESARS und
somit gegen die Diktatur der nachfolgenden Gewalt- und Willkürherrscher ge-
standen hat [GAWLICK/GÖRLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV
2 S. 1016 �.; WASSMANN, 1996, S. 160 �.].

Gewiss hat CICERO anfangs anders geplant:

Er wollte mit seinen ersten beiden Schriften seinen Landsleuten griechische
Philosophie im lateinischen Gewande nahebringen, aber so, dass dabei auf
spezi�sch Römisches hingewiesen wurde. Der Sinn war, dass der stolze Rö-
mer die Leistungen der Griechen, aber auch die der Römer zeigen wollte. Er
sagt das so [Tusc. I 1]:

114



Das Vermittlungsproblem

�Stets war es meine Au�assung, dass wir Römer gröÿere Weisheit zeig-
ten bei allem, was wir fanden, als die Griechen, oder dass wir das, was
wir von ihnen rezipiert hatten, noch besser gestaltet haben � jedenfalls
das, was wir für wert erachteten, dass wir uns damit beschäftigten . . .
Freilich in der Wissenschaft und der Literatur waren die Griechen uns
überlegen. Das war leicht, da wir darin mit ihnen den Kampf nicht
aufnehmen wollten.�

Doch das allgemeine Ziel, das nationale Bewusstsein und den Stolz auf
den eigenen Staat, seine Einrichtungen und Grundsätze zu fundieren, mus-
ste zwangsläu�g dem zweiten Ziel weichen, gegen diejenigen Personen aus
dem eigenen Staatsraum zu kämpfen, die �eine andere Republik� wollten,
nämlich �ihre eigene� .

Seine Philosophie nutzte das griechische Material und entfaltete den Drei-
erschritt: These, Antithese, Synthese. Aus PLATON und EPIKUR als
Thesis und Antithesis erwuchs die Stoa, deren Weltgesetz in der römi-
schen Republik höchsten Ausdruck fand. Dazu bedurfte es aber einer hoch
angesiedelten politischen Moral und einer moralischen Politik. Eine sol-
che Folgerung konnte jeder seiner Leser ziehen, und jeder Leser konnte in der
konkreten historischen Situation erleben, dass die aktuellen Meinungsführer
weder eine politische Moral noch eine moralische Politik repräsentierten. Al-
so musste derjenige verschwinden, der durch seine vielbeachteten Schriften
andere hellsichtig machte.

Vor allem aber brauchte man eben niemanden, der den Versuch macht, seinen
Zeitgenossen, die nach dem Zerfall überkommener Werte in eine Sinnkrise
geraten waren, einen hoch politischen, an Werten orientierten Ausweg zu
zeigen. Insofern hat die von Cicero formulierte römische Variante der grie-
chischen Philosophie eine therapeutische Funktion. Aber sie diente nicht
der Macht des Tages, sondern einem politischen Ideal, das in der Republik
Wirklichkeit geworden war (behaftet aber auch mit Fehlern, die wie überall
dem jeweiligen Interesse entsprangen).

Schlieÿlich lehrte die Philosophie des politischen CICERO etwas Originäres,
was sich schon bei den frühen Griechen �ndet und in der Person des PLATON
kulminiert:

Philosophie trägt Verantwortung für den Zustand einer Gesellschaft. CI-
CERO machte seinen Zeitgenossen, indem er griechische Philosophie nach
Rom brachte, den Zustand ihrerGesellschaft transparent und wies römisch-
spezi�sche Auswege. Das Maÿ für diese Aussage nahm er aus dem ethisch
fundierten Verhalten der Vorfahren (mos maiorum), das er als eine En-
telechie [KNOCHE bei MAURACH, 1976, S. 131] ansieht:

Die Vergangenheit ist das Ziel der Zukunft. In diesem Zusammenhange
spielt die Graecia vetus, d. h. die Vorsokratiker, insbesondere aber die Akade-
mie und Stoa, die Rolle des �Sturmgeschützes� gegen die Zerstörer der Repu-

115



GRIECHENLAND IN ROM

blik. Indem CICERO seinen Landsleuten griechische Werte vermittelt, stellt
er die gewachsene römische Verfassung als Ideal ins Licht, bzw. er versucht es
wenigstens � dennoch wurde die Republik zerstört.

Wieder einmal zeigt sich, dass die Geschichte das Gericht ist.

Und LUTHER [bei von ALBRECHT, 1994, I S. 445, Anm. 8] sagte in seinen
Tischreden in Bezug auf CICERO: �Ich ho�, . . . unser Hergott wirdt im und
seins gleichen auch genedig sein.�

LUKREZ (99 � 55 v. Chr.)

Dass griechische Philosophie überhaupt, insbesondere aber im lateinischen
Gewande, im Imperium Romanum heimisch werden konnte, war und ist das
Verdienst des MARCUS TULLIUS CICERO. Zwar hatte er alle wichtigen
Staatsämter, die ein Römer bekleiden konnte, innegehabt � doch seine eigent-
liche Begabung war nicht politischer, sondern sprachlicher Natur. Hier
war er so überragend, dass er andere, die sich ebenso wie er um die Vermitt-
lung griechischer Philosophie bemühten, nicht als lästige Konkurrenten, die
man ausschalten musste, empfand.

Einer von denen, die sich mit groÿem Erfolg darum bemühten, war der Dichter
TITUS LUCRETIUS CARUS, der etwa zwischen 99 und 94 v. Chr. geboren
und um 55 v. Chr. gestorben ist [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994,
IV 1 S. 397 f.]. Sein Name wird erstmalig von CICERO in einem Brief an seinen
Bruder QUINTUS vom Februar 54 v. Chr. [X (IX) 3 (= 69.2 Watt)] erwähnt;
dort wird die hohe Begabung (ingénium) und Kunstfertigkeit (ars) gelobt.

Während sich CICERO vor allem um die Akademie, den Peripatos und die
Stoa bemühte, stellte LUCRETIUS allein die Lehre des EPIKUR dar: EPI-
KUR wurde durch den Dichter in Rom heimisch.

Vom Leben des LUKREZ wissen wir kaum etwas Sicheres. Interessant ist die
Vermutung, CICERO habe das unvollendete Werk des LUKREZ herausgege-
ben, nachdem dieser ganz plötzlich � vielleicht durch Selbstmord � gestorben
sei [ERLER, a.a.O., S. 398].

LUKREZ versteht sich als ein Epikureer, der die Physik [I 950] des Epiku-
reismus darstellen möchte; sein Dichtwerk trägt den Titel �De rerum natura�
(= Über die Natur der Dinge) und zeigt mehr als Mut; denn abgesehen von
der zu seiner Zeit verbreitetenGrundstimmung gegen Philosophie galt es
auch noch, die alten Vorbehalte gegen Dichtung überhaupt zu überwinden.

Wir wissen, dass Schwerpunkt des hellenistischen Programms die Ethik ist.
Doch imWerk des LUKREZ �ndet sich davon wenig, und die kurzen ethischen
Partien [z.B. II 1 � 61] liegen irgendwie neben dem Dichtwerk; zudem liegt
das Dichtwerk selbst irgendwie neben der Lehre des EPIKUR; denn dieser
lehnte lehrhafte Dichtung überhaupt ab [p. 331 (frg. 568) US].

116



Im Gri� der Religion



GRIECHENLAND IN ROM

So kommt die Frage auf, wie sich Inhalt und Form des Dichtwerks mit der Leh-
re EPIKURS vereinbaren lassen, die v. a. durch Orthodoxie und Kontinuität
gekennzeichnet ist.

Zur Beantwortung der Frage sollen aus de rerum natura einige Textstellen
herangezogen werden:

I 62 � 83

62 Als vor den Augen Ekel erregend das Leben der Menschen daniederlag
63 auf Erden, unterdrückt von der Last unserer Religion,
64 welche ihr Haupt aus den Himmelsgegenden prahlerisch streckte
65 und von oben herab mit Schreckensmaske den Sterblichen drohte,
66 da wagte zum ersten Male ein griechischer Mensch, dagegen zu erheben die

sterblichen
67 Augen und als erster Widerstand zu leisten.
68 Diesen nun beeindruckte weder, was über die Götter bisher gesagt wurde noch

die Blitze noch mit drohendem Donnergegroll
69 der Himmel; im Gegenteil: Der Wunsch, als erster die
70 fest verschlossenen Riegel an den Toren zur Natur aufzustoÿen,
71 reizte umso mehr die schneidende Kraft seines Geistes.
72 Also siegte die lebendige Kraft seines Geistes und auÿerhalb <der Tore>
73 schritt er weit vorwärts durch die �ammenden Mauern des Kosmos,
74 und das unendliche All durchwanderte er mit den Kräften seines Geistes.
75 Von dort als Sieger zurück teilt er uns mit, was entstehen
76 und was nicht entstehen kann, schlieÿlich inwiefern eigentlich einem jeden
77 feste Wirkungsgrenzen gesetzt sind. . .
78 Deswegen liegt <im Staube> die Religion unter unseren Füÿen und wird

nun ihrerseits
79 zertreten, uns aber hebt der Sieg in den Himmel . . .
82 . . . Die alte Religion aber, zu oft
83 war sie die Mutter verbrecherischer und unmoralischer Handlungen . . .

II 55 � 61

55 Denn beispielsweise wie kleine Jungen zittern und alles in der blinden
56 Finsternis fürchten, so haben wir im Lichte des Tages vor dem Angst
57 bisweilen, was um nichts mehr zu fürchten ist als

118



Das Vermittlungsproblem

58 das, wovor kleine Jungen in der Finsternis sich ängstigen und was sie als
kommend sich vorstellen.

59 Diesen Schrecken der Seele und diese Finsternis müssen
60 nun nicht die Strahlen der Sonne und die Lichtgeschosse des Tages
61 zerschlagen, sondern die Betrachtung der Natur und deren geistige Durch-

dringung.

V 1� 12

1 Wer hat die Kraft, mit starkem Herzen ein Lied
2 zu dichten, das angemessen ist der Würde der Dinge und dem, was Forschungs-

ergebnis ist?
3 Wer vermag mit seinen Worten so viel, dass er Lobgesänge komponieren könn-

te
4 auf die Verdienste dessen, der uns solche
5 Gaben hinterlieÿ, die er mit seinem Herzen suchte und fand;
6 Niemand, wie ich glaube, wird es vermögen, der sterblichem Körper entwuchs.
7 Denn wenn es, wie die erkannte Würde der Dinge selbst es erfordert,
8 ausgesprochen werden muss, dann war jener ein Gott. . . ,
9 der als erster diejenige Theorie des Lebens entwickelte, die
10 jetzt Philosophie genannt wird, und der durch sein Können
11 aus so schweren Stürmen und so lastender Finsternis
12 das Leben in ein so ruhiges Fahrwasser und in ein so helles Licht gebracht

hat.

Die drei Texte repräsentieren vier besondere Erkenntnisse:

1. Hier wird jemand als Gott erkannt, ohne dass dessen Name genannt
wird.

2. Wissen ist eingebunden in die Metaphorik von Finsternis und Licht.

3. Wissen besonderer Art ist O�enbarungswissen.

4. Besonderes Merkmal der o�ziellen Religion ist die Unterdrückung der
Menschen.

Einmaliges O�enbarungswissen kann aber nur auf einer hohen Ebene literari-
schen Stils dargestellt werden:

Das ist die Rechtfertigung dafür, dass LUKREZ keine Prosaabhandlung, son-
dern ein Lehrgedicht schreibt. Aus dem hohen Grad der Verehrung ergibt

119



GRIECHENLAND IN ROM

sich der sublime Stil. Diese Verehrung gilt dem EPIKUR, dessen Name LU-
KREZ nur ein Mal rühmend erwähnt [III 1042 �.], nämlich als er die Sterb-
lichkeit der Menschen darstellte und auch EPIKUR zwar sterblich nannte,
doch fand, dass seine Bedeutung und Wirkung ihn zu einem Gott machten,
wie wir an den soeben vorgelegten Texten sehen können.

Die genannte Lichtmetaphorik �nden wir schon sehr früh bei den Griechen,
z.B. bei PARMENIDES. Die Entscheidung für dieses Bild macht vielleicht die
Lebenssituation und den Anspruch deutlich, mit dem LUKREZ auftritt:

Er möchte epikureischer Aufklärer sein, der anderen das Licht bringt, in
das er mit Hilfe seines Gottes gelangt ist, nachdem er das frühere Leben in
Dunkelheit und Verzwei�ung verbracht hat.

Durch welche Hölle muss LUKREZ gegangen sein, von welchen Qualen muss
er gepeinigt worden sein, bis er in EPIKUR das Licht fand! Die Texte, wie sie
uns vor Augen stehen, auch wenn LUKREZ sein Werk durch seinen frühen Tod
unvollendet hinterlassen hat, entspringen der Leidenschaft eines Bekehrten,
der auch andere bekehren und aufklären möchte, damit ihr Leid ein Ende
habe.

So ergibt sich die Frage nach der Art des Leides, das die Menschen seiner
Zeit erfüllt. Abgesehen von den Schrecken des Bürgerkriegs ist es die Hölle
der Religion [z.B. Graf, 1974, S. 94 �.]:

Das Leben der Menschen wird fast zerquetscht von der permanenten Angst
vor den Göttern und deren Strafen, v. a. wenn man den Zeiten nach dem
eigenen Tode entgegensieht. In die Unterwelt gehen wir ein, so glaubt man,
und dann wird gerichtet und geurteilt. Im schlimmsten Falle wird man dann
in den Tartaros gestoÿen und für die Dauer des eigenen Todes gequält.

Mit EPIKUR geht LUKREZ gegen die o�zielle, noch immer gültige Version
der Religion an; er predigt gegen die Staatsreligion mit einer Leidenschaft,
wie wir sie später von den Christen kennen. Insofern ist LUKREZ Vorbild
für die Predigt der Christen gegen die o�zielle religio des Staats.

Daraus folgt, dass LUKREZ von christlichen Autoren viel gelesen und
zitiert wurde, z.B. von AMBROSIUS und AUGUSTINUS. Noch ISIDORUS
von Sevilla (um 600 n. Chr.) zitiert den LUKREZ unmittelbar, also nicht aus
anderen Autoren.

Interessant ist [vgl. ALBRECHT, 1994, I S. 248], dass z.B. der lukrezische
Lobgesang auf EPIKUR von HILARIUS von Arles (gest. 449) auf den christ-
lichen Gott bezogen wurde.

Das Leiden des LUKREZ an der Ausprägung römischer religio bezog sich nicht
nur auf die erzeugten Ängste, sondern ging bis in die Einzelheiten der Riten,
z.B. das Schächten von Jungtieren zu Ehren eines Gottes. Hierfür �nden wir
ein bewegendes und in der Antike äuÿerst seltenes Zeugnis des Mitleids [II
352 �.] mit einem Tier.

120



Das Vermittlungsproblem

Der Dichter entwickelt aber auch mit seiner Befreiung aus der Hölle des, wie
er meint, falschen Glaubens eine Theorie des Zeitalters. Er unterscheidet
[Buch 5] in der Menschheitsentwicklung zwei Phasen,

- die Phase der Not und nach deren Überwindung

- die Phase des Denkens.

In diesem Zusammenhange führt LUKREZ die Entstehung des Glaubens an
die Götter und deren Wirken aufUnwissenheit undmangelhaftes Denken
zurück. Als aufmerksamer Beobachter seiner Zeit registriert er zudem, dass
die ethische Reife hinter der gesellschaftlichen Entwicklung seiner Zeit
zurückbleibt. Die Aktualität der Darstellungen aus dem 5. Buch von de rerum
natura ist nicht zu übersehen:

Wir diskutierten z.B. die ethischen Implikationen der Nukleartechnik nach
Hiroshima und Nagasaki, wir diskutieren jetzt über die ethische Vertretbar-
keit des Klonens, nachdem die Biotechnologie bereits geklont hat. Für LU-
KREZ gibt es aber keinen Anlass zum Pessimismus; denn bereits EPIKUR
verkündete das, was wir Willensfreiheit nennen. Willensfreiheit aber und
Determinismus schlieÿen sich aus [vgl. ALBRECHT, a.a.O., S. 245].

Es bleibt die Frage zu beantworten, warum LUKREZ vorwiegend �die Be-
trachtung der Natur und deren geistige Durchdringung� (naturae species et
ratio [II 61]) präsentieren möchte, also die Physiologie (bzw. Physik) des
EPIKUR, ganz am Rande nur die Ethik und die Theologie. Denn eigentlich
ist das hellenistische Programm des EPIKUR schwerpunktmäÿig die Ethik
und in eingeschränktem Maÿe die Theologie:

Der vorgelegte Text aus dem 1. Buch des Lehrgedichts zeigt den Grund:

Was Menschen zutiefst ins Unglück stürzt, unterdrückt und entmündigt, ist
eben die falsche Ausprägung des Glaubens in der Gestalt einer Religion und
eine Theologie, deren Fundament aus Grundirrtümern besteht.

Wenn ich also Kosmos oder Physis einschlieÿlich der Götter richtig darstelle
und die Menschen aus dem Zustande der Unterdrückung durch ein falsches
Verständnis von Glauben und Theologie befreie, dann stelle ich die Ethik auf
ein tragfähiges Fundament:

Menschen können frei von Angst, Druck und geistiger Not leben und mit-
einander umgehen. Dann lehre ich indirekt und nicht katechetisch Ethik und
muss nur an wenigen Stellen zeigen, wie eng die Querverbindungen zwischen
Physik und Ethik gezogen sind. Ethik hat also zutiefst eine physikalische
Dimension, und diese stellt LUKREZ aus seinem geradezu vorbildlichen phy-
sikalischen Wissen und Interesse dar.

Er ist (und fühlt sich als) �gelehrter Dichter� (poeta doctus), und er
ist keiner von denen, die dichterische Qualitäten haben und ohne geistige
Durchdringung (ratio!) einen beliebigen Sto� in Verse bringen können.

121



GRIECHENLAND IN ROM

Als Dichter und epikureischer Physiker bahnte er in der römischen Gesellschaft
der Naturwissenschaft überhaupt den Weg. Seine Zeitgenossen machte
er o�en für ein ganz neues Denken. Er selbst wird, wie von ALBRECHT
[a.a.O.] sagte, �zum ersten Dichter des Unendlichen in Rom�.

Durch LUKREZ wurde EPIKUR in Rom heimisch und überdauerte die Jahr-
tausende bis heute.

Jetzt muss noch die Entwicklung anderer Philosophenschulen bis in die Zeit
des Imperium Romanum kurz dargestellt werden. Insbesondere geht es um den
Peripatos des ARISTOTELES, wie er sich im Hellenismus und im Imperium
Romanum entwickelte:

2. Die Entwicklung des PERIPATOS

a) ANDRONIKOS, BOETHOS, NIKOLAOS

Soweit wir erkennen können, wendet sich schon die 1. Generation der Schüler
des ARISTOTELES von der Metaphysik ab und erö�net vorrangig natur-
wissenschaftliche Studien, aber auch Studien zu Fachwissenschaften wie
Geschichte und Literaturgeschichte oder Geschichte der Mathematik; denn die
Fülle des vorliegenden Materials ist so groÿ, dass man sich zwangsläu�g für
den Entwicklungsgang der Forschungen in einem Arbeitsgebiet interessiert.

THEOPHRASTOS z.B. arbeitet in seinem Werk �physik	on dóxai� (Lehrmei-
nungen der Physiker) die Konzepte der sog. Naturphilosophen, d. h. Vorsokra-
tiker, auf; EUDEMOS erarbeitet eine Geschichte der Mathematik, ARISTO-
XENOS bearbeitet die Geschichte der Musiktheorie. Sie alle wurden für uns
direkt oder indirekt Quellenautoren, da wir von den älteren Philosophen
und Wissenschaftlern sonst nichts erhalten haben.

Von besonderer Bedeutung für uns ist der wegen astronomischer Forschungen
bekannte Gelehrte ARISTARCHOS von Samos. Von ihm wird berichtet, dass
er in Anlehnung an den Pythagoreer PHILOLAOS (um 450 v. Chr.), der von
der um ein Zentralfeuer kreisenden Erde sprach, das heliozentrische System
entwarf. Danach drehe sich die Erde um sich selbst und um die Sonne.

Der als Autorität seiner Zeit geltende Mathematiker, Astronom und Geo-
graph HIPPARCHOS aus Nikaia soll diese Theorie so nachhaltig bekämpft
haben, dass man bis KOPERNIKUS fast 1700 Jahre mit dem geozentri-
schen Konzept wissenschaftlich zurechtkommen musste. Insgesamt könnte
man zum Peripatos, wie er sich etwa 200 Jahre nach ARISTOTELES ent-
wickelt hat, sagen, dass die Neigung zur Entfaltung fachwissenschaftlichen
Wissens eine philosophische Systembildung verhindert hat.

Die Arbeiten der Gelehrten vom 1. vorchristlichen Jahrhundert an galten den
Schriften des ARISTOTELES selbst. Über deren Schicksal sollte zunächst
etwas gesagt werden:

122



Die Entwicklung des PERIPATOS

Grundsätzlich haben wir zu unterscheiden zwischen den exoterischen Schrif-
ten, die für den ö�entlichen Gebrauch geschrieben und im Buchhandel ver-
trieben wurden und den sog. Lehrschriften (auch Pragmatien genannt), die
für den �inneren� Schulgebrauch verfasst waren und mehr oder weniger aus-
gearbeitet als Manuskripte für die Lehrvorträge bzw. Vorlesungen dienten.

Wir stehen da vor der au�älligen Tatsache, dass alle exoterischen Schriften
verloren sind, dass aber fast alle Lehrschriften für den inneren Schulgebrauch
erhalten sind. Diese Manuskripte sind 288 nach dem Tode des THEOPHRA-
STOS einem Schüler des ARISTOTELES namens NELEUS vermacht worden.
Dieser überführte die Schriften nach Kleinasien in seinen Wohnort Skepsis (bei
Troia). Die Nachkommen lieÿen die Manuskripte fast 200 Jahre unbeachtet
liegen, bis sie ein reicher Bücherliebhaber namens APELLIKON aufspürte
und um 88 v. Chr. wieder nach Athen brachte.

Als SULLA 86 v. Chr. Athen eroberte, waren die Manuskripte seine Beute,
und er verbrachte diese nach Rom. Allerdings staubten die Manuskripte nicht
weiter vor sich hin, sondern gelangten in die sachkundigen Hände des TY-
RANNION, eines griechischen Kriegsgefangenen, der als Grammatiker einen
Namen hatte und mit CICERO und dem Verleger ATTICUS Umgang hatte.

Ein Schüler des TYRANNION war der als Erneuerer bekannte ANDRONI-
KOS von Rhodos. Dieser war um 70 v. Chr. der 10. oder 11. Vorsteher des
Peripatos nach ARISTOTELES (vielleicht auch erst zwischen 40 und 20 v.
Chr. [vgl. FLASHAR bei UEBERWEG/FLASHAR, 1983, III S. 192]) und
hat in Rom eine Gesamtausgabe der Werke des ARISTOTELES (und des
THEOPHRASTOS) hergestellt, die Grundlage der neuzeitlichen ist.

Erstaunlicherweise sind in dieser Ausgabe die von ARISTOTELES selbst für
die Verö�entlichung geschriebenen Werke nicht enthalten. Daraus könnte man
schlieÿen, dass letztere von ARISTOTELES in nur so geringem Umfang für
die Ö�entlichkeit freigegeben waren, dass sie 250 Jahre nach dessen Tod nicht
mehr greifbar waren und dass Schwerpunkt der Arbeit des Peripatos im
Inneren in Forschung und Lehre lag. Herausgetragen in die geistige Welt des
Mittelmeerraumes wurde die Lehre des Aristoteles nur durch die Schriften
seines bedeutendsten Schülers THEOPHRASTOS und der anderen Schüler.

Jetzt aber trat eine gewisse Ordnung in der Arbeit mit dem Nachlass des ARI-
STOTELES ein, weil ANDRONIKOS nach Sichtung, Gliederung und Ver-
ö�entlichungen der philologischen Edition seine bedeutsame Arbeit als Kom-
mentator der Schriften des ARISTOTELES begann.

Die Kommentierung wurde mit dem Kommentar der Kategorienschrift des
ARISTOTELES erö�net. Hintergrund dieser Erläuterungen waren die sich
notwendigerweise in Vorlesungsmanuskripten �ndenden Unklarheiten oder
Lücken, Ziel war die Darstellung des Aristotelismus als eines einheitli-
chen Systems. Dieses Ziel, das sich auch schon bei ARISTOTELES selbst
�ndet, leidet jedoch unter der Schwäche, dass historisch-genetische Faktoren

123



GRIECHENLAND IN ROM

nicht berücksichtigt werden konnten. ARISTOTELES war dann immer schon
der vollendete, seine Entwicklung konnte nicht deutlich gemacht werden.

ANDRONIKOS stellte als Didaktiker den Unterricht in der Schule auf ein
zweifaches Fundament:

Während der Unterricht überhaupt mit der Logik des ARISTOTELES be-
ginnen sollte, kulminierte unterrichtliches Handeln gemäÿ den methodischen
Überlegungen des ANDRONIKOS in der Textinterpretation.

Davon hob sich ganz deutlich das Konzept seines Schülers und Nachfolgers im
Scholarchat ab: BOETHOS aus Sidon (im heutigen Libanon).

BOETHOS empfand die Schriften des ARISTOTELES zur Physik als dieje-
nigen, die dem Anfänger leichter zugänglich sind. In der Frage, ob das All-
gemeine oder das Einzelne (d. h. Konkrete) das der Natur nach Frühere sei,
entschied er sich für die Au�assung, das Einzelne sei das der Natur nach
(próteron phýsei) Frühere. ARISTOTELES hingegen [vgl. APo. A2, 71 b 34
�.] vertrat die Meinung, dass das Allgemeine das schlechthin (hapl	os) Vor-
rangige sei. Hier wird zugleich ein Stück PLATON- Interpretation geliefert;
denn immer wieder [SYRIAN in Metaph. 106, 5 �. nach UEBERWEG, 1953,
S. 560] wurde und wird die Frage danach gestellt, was denn die platonischen
Ideen seien. Die Antwort des BOETHOS lautet:

Gattungsbegri�e.

BOETHOS begründet so eine Traditionslinie, die von ihm ausgehend zum
Nominalismus des Mittelalters und von da zur Marburger Schule PAUL NA-
TORPs führt [UEBERWEG, a.a.O.]. Über seine Exegesen und Paraphrasen
hinaus verfasste er einen weit geschätzten Kategorienkommentar, in dem er
sich zu der eben genannten Frage äuÿert.

Ein Freund des jüdischen Königs HERODES und des Kaisers AUGUSTUS war
NIKOLAOS von Damaskus. Dieser verfasste eine viel beachtete Monographie
über die Philosophie des ARISTOTELES, von dem uns in syrischer Sprache
Auszüge erhalten sind. Auch sonst ist uns umfangreiches Fragmentmaterial
in syrischer Sprache [UEBERWEG, 1953, S. 561] erhalten.

Ein interessanter Ausläufer der ordnenden und katalogisierenden Tätigkeit
des ANDRONIKOS ist der mittel- oder neuplatonische (vielleicht um 200 n.
Chr.) Autor PTOLEMAIOS EL GARIB:

Dieser verfasste einen arabischen Katalog der im arabischen Sprachraum er-
haltenen Pragmatien des ARISTOTELES wohl auf der Grundlage des Kata-
loges, den ANDRONIKOS aus Rhodos von den Schriften des ARISTOTELES
und des THEOPHRASTOS angelegt hatte.

Übrigens ist ein bedeutsamer Mangel festzustellen: Die Aristotelesphilologie
leidet darunter, dass jemand entweder Griechisch und Lateinisch, aber nicht
Syrisch/Arabisch kann oder, dass jemand Arabist ist und dafür aber Grie-
chisch und Lateinisch nicht beherrscht.

124



Die Entwicklung des PERIPATOS

Hier erö�net sich ein interessantes Forschungsgebiet:

In diesem könnten die beiden zusammengeführten Philologien die griechischen
Texte durch weiterführende syrische und die syrischen Texte durch weiterfüh-
rende griechische klären. Leider gelingt das bis heute nur Wenigen.

Jedenfalls sind seit dem 5. Jahrhundert ARISTOTELES und die Aristoteles-
kommentare ins Syrische und seit dem 9. und 10 Jahrhundert ins Arabische
übersetzt worden, von da ins Lateinische und von dort wieder ins Griechische.

Die lateinische Tradition, beginnend mit MARIUS VICTORINUS (4. Jahr-
hundert) und BO	ETHIUS (um 500), wurde Quelle der Frühscholastik (11./
12. Jahrhundert); die Rückübersetzungen aus dem Arabischen und Griechi-
schen in Verbindung mit der genannten lateinischen Traditionslinie wurden
Grundlage der Hochscholastik (13. Jahrhundert, vgl. WILHELM VON
MOERBEKE).

b) Pseudo-ARISTOTELES: Über die Welt

Im 2. Jahrhundert nach Christus gewann eine Schrift Ein�uss, deren Titel
�perí kósmu� = �Über die Welt� lautet. Sie ist von so groÿer Bedeutung und
auch von so groÿer inhaltlicher und sprachlicher Qualität, dass der Leser ihr
(v. a. dem 2. Teil) das Prädikat Dichtung geben könnte. Jedenfalls hat sich
der um die griechische Philologie und den schulischen Griechischunterricht
verdienstvolle ULRICH VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF sehr um
sie bemüht und Teile davon in sein �Griechisches Lesebuch� für den Unterricht
an den Gymnasien [Berlin 1906, S. 186 �.] aufgenommen.

Wir besitzen übrigens von dieser Schrift eine syrische, eine armenische und
die lateinische Übersetzung des APULEIUS (geb. 125 n. Chr.).

Sie ist als Brief des ARISTOTELES an ALEXANDER überliefert. Den wah-
ren Namen des Autors kennen wir leider nicht; daher nennen wir ihn Pseudo-
ARISTOTELES oder ANONYMOS und denken an einen peripatetischen Au-
tor, der wahrscheinlich in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts nach Chri-
stus [vgl. auch STROHM, 1984, S. 263 �.; CAPELLE, 1905, S. 39] in der
Gestalt eines �ktiven Philosophenbriefs ein einführendes Schulwerk zur Theo-
Kosmologie verfasst hat.

Im 1. Kapitel nennt dieser das Thema und formuliert es so, dass es andere
motiviert, sich ebenfalls damit zu beschäftigen. Aber gleich zu Beginn wird
hervorgehoben, dass sich die Wissenschaften vor dem Thema drücken; allein
die Philosophie habe sich der Sache angenommen und sei für seine Seele
Helferin bei der �Auswanderung� in den himmlischen Bereich:

Seine Seele also stieg auf, sie �setzte über�, um mit ihren Augen das Göttliche
zu erfassen und den Menschen zu o�enbaren. Er nennt das die �Schau des
Höheren, des Weltalls . . . und des Gröÿten daselbst� [391 a 24 �.]. Schon

125



GRIECHENLAND IN ROM

bei der Benennung des Themas verwendet er in der Metapher vom Aufstieg
der Seele einen gehobenen Sprachstil und erinnert an den Vorsokratiker
PARMENIDES, der in seinem Gedicht perí phýse	os (über die Natur) vom
Aufstieg �lichtwärts� und von der Erleuchtung sprach.

Das 2. Kapitel beginnt mit der De�nition des Kosmos:

�Kosmos setzt sich zusammen aus Himmel und Erde und den Wesen-
heiten, die darin enthalten sind.�

Dargestellt wird aber auch noch auf andere Weise die Welt als das geordnete
Gebilde des Alls, das von den Göttern und auf Veranlassung der Götter
bewahrt wird� [391 b 9 �.]. Das All wird als Kugel vorgestellt; es be�ndet
sich in ewiger Bewegung um eine Achse, deren Endpunkte die unbeweglichen
Pole (der arktische und antarktische Pol) sind. Der Mittelpunkt des Alls
nun wiederum ist die Erde, die ihrerseits durch ihre zentrale Lage unbewegt
ist.

Die Sprache des Autors wirkt sehr feierlich, sowohl hier als auch im Folgenden,
wo er als Aristoteliker neben den vier aus anderen Zusammenhängen bekann-
ten Elementen (Feuer, Erde, Wasser, Luft) das fünfte Element nennt, den
Äther, dessen besonderes Merkmal �ewig� er mit archaischen Bezeichnungen
besetzt.

Der Erdkugel im Zentrum entspricht die Weltkugel, deren Ober�äche der
Äther darstellt. Dieser Äther ist Ursprung und Ort der Fixsterne, die zusam-
men mit dem Himmel kreisen und daher immer denselben Platz einnehmen.
Die �Irrsterne� (Planeten), 7 an der Zahl, bewegen sich, jeder auf eigener
Kreisbahn, so dass sie �der Erde teils näher, teils ferner sind� [392 a 16 f.].
Die konzentrischen Kreisbahnen der Planeten werden vonÄther umschlossen,
dessen Sphäre �geordnet� [392 a 32] stetig, ewig und unvergänglich, göttlich
ist und bis zum Monde reicht.

�An die ätherische und göttliche Natur� [392 a 31], also vom Raum unterhalb
des Mondes, schlieÿt sich die veränderliche, wandelbare, d. h. zugängliche,
dem Tode überantwortete Natur an. Da ist die Region des Feuers (mit Ster-
nen wie Fackeln), dann die der Luft (Ort des Regens, Schnees, Hagels, Reifs,
der Stürme, des Donners und Blitzes); es folgt (Kapitel 3) die Region der Er-
de und des Meeres � da wachsen P�anzen und Tiere, ergieÿen sich Quellen
und Flüsse, in Windungen durch das Land ziehend und ins Meer mündend.

Sodann wird die Erde mit ihren Schönheiten beschrieben � die Berge, das
Grün, die Städte, die �das kluge Geschöpf der Mensch� [392 b 18 � 19] gebaut
hat. Doch auch die Erde ist nur eine Insel, die vom atlantischen Meer um-
�ossen wird. Ohne genaues Wissen vermutet der ANONYMOS noch weitere
Inseln in der Ferne, unseren Blicken entzogen. In der Mitte des Weltalls ruht
dieses alles, unerschütterlich, unbeweglich � das, was man im Maÿstab des
Alls �unten� nennt.

126



gebündelte dýnamis



GRIECHENLAND IN ROM

Fünf Elemente gibt es, und diese sind kugelförmig (sphairik	os) so gelagert,
dass die kleinere Einheit von der gröÿeren umfasst wird, die �Erde von Was-
ser, Wasser von Luft, Luft von Feuer, Feuer von Äther� [393 a 2 � 3].
Damit sind zugleich im Sinne des ARISTOTELES die das All konstituieren-
den fünf Elemente genannt.

Da oben wohnen die Götter, unten die �Eintagswesen� , letztere wieder-
um auf dem Trockenen, das sich in Kontinente und Inseln gliedert. Woran
dem Verfasser gelegen ist, scheint das Bemühen zu sein, alles in einem zu
erfassen und zu beschreiben. Sein Bemühen richtet sich auf die Darstellung
eines �sýst	ema� , einer Ordnung, in der wir, wenn wir auch nur Einzelnes
greifen, alles verstehen.

Das ist wohl unsere Grundsituation:

Wir möchten das, was uns transzendiert, sehen und verstehen, auch das, worin
wir leben; und wir möchten uns selbst darin einordnen können. Dieser Drang
wächst mit den Details, die wir von Zeitalter zu Zeitalter mehr in den Blick
nehmen müssen.

Wir sind also immer schon Bewohner einer Wissensgesellschaft gewesen �
doch das Wissen ist nicht so wichtig wie das Verstehen. Hierin zeigt sich
unser Verfasser als Schüler des kleinasiatischen Griechen HERAKLIT, des-
sen Nachdenken nicht mehr dem Wissen (polymathía), sondern der geistigen
Durchdringung (n	us [vgl. 22 B 40/41 DK]) des Erkannten galt.

Mit dieser Vorstellung übrigens führt unser Verfasser das Nachdenken der
Griechen über Bildung in die Neuzeit.

Nach der Darstellung dessen, was �oben� ist und das �Unten� konstituiert,
geht der Verfasser nun an die Beschreibung der �bewohnten Erde�, die in
Europa, Libyen und Asien eingeteilt ist; dabei vergisst er nicht, die britan-
nischen Inseln zu erwähnen. Interessant sind in diesem Zusammenhange zwei
Bemerkungen:

Zum einen gibt er �Länge� und �Breite� dessen an, was er die �Insel Erde�
nennt [393 b 18]:

Über die Hauptmasse des Festlandes gemessen beträgt die Breite 40.000 Sta-
dien, das sind (ein Stadion = 180 m) nach unseren Maÿen 7.200.000 Meter;
also 7.200 km.

Als Maÿ für die Längenstreckung nennt er 70.000 Stadien, das sind 12.600.000
Meter, also 12.600 km.

Unter �Breite� haben wir wohl die Nord-Süd-Ausdehnung, unter �Län-
ge� die Ost-West-Ausdehnung zu verstehen. Die Zahlen kann man heute
nicht so leicht nachvollziehen, weil man die Ausgangs- und Zielpunkte nicht
genau kennt; bemerkenswert sind aber allein schon die damit zusammenhän-
genden Fragen und das Ergebnis, dass für die Ausdehnung von West nach Ost
mehr Stadien angegeben werden als von Nord nach Süd.

128



Die Entwicklung des PERIPATOS

Diese Angaben sind sehr alt und gehen wahrscheinlich auf den bereits genann-
ten Astronomen HIPPARCHOS zurück [STROHM, 1984, S. 294].

Zum anderen sagt er [393 b 2 �.], dass es im Osten des Meeres, das heute
�das Schwarze� heiÿt, einen Zugang zum Ozean (�Indischen und Persischen
Golf�) gibt. Letztere hängen nun wieder mit dem Roten Meer zusammen [393
b 2 �.]. Hier nimmt der Autor Erkenntnisse seiner Vorgänger, z.B. des Geogra-
phen ERATOSTHENES auf, der ein bekanntes Werk über die Erdvermessung
geschrieben hatte. Es �nden sich aber auch Zitate aus einem Werk des bereits
behandelten Stoikers POSEIDONIOS [vgl. CAPELLE, 1905, S.8 f.].

Nach Abhandlung der Verteilung von Land und Meer wendet sich der un-
bekannte Autor in Kapitel 4 den bemerkenswertesten Naturerscheinungen
zu. Da geht es ganz systematisch um die Darstellung zweier Arten von Aus-
dünstungen:

Aus der einen (feuchten) Art ergeben sich Nebel, Tau, Frostphänomene vom
Regen über den Hagel, Reif, Rauhreif bis hin zum Schnee; aus der anderen
(trockenen) entstehen die Winde, Blitz und Donner. ANONYMOS stellt u. a.
dar, dass der Donner zwar früher entsteht als der Blitz, wir hören den Donner
aber nach dem Blitz, weil dieser den Donner überholt:

�Naturgemäÿ überholt das Sichtbare das Hörbare� [395 a 16 �.] � d. h., das
Licht ist schneller als der Schall. So geht er weiter bis zur Erklärung des
Regenbogens und des Hofes um Mond oder Sonne.

Von den Erscheinungen im Luftraum wendet er sich dem Erdinneren zu und
erklärt die Entstehung der Erdbeben durch das Ausweichen komprimierter
Luft (pneúma), wobei er verschiedene Arten der Erdbeben unterscheidet.

Er �ndet auch im Meere die gleichen Phänomene wie im Inneren der Erde. So
erklärt er Sturm�uten mit dem bereits von THEOPHRASTOS postulierten
porösen, d. h. von subterranen Kanälen durchzogenen Erdkörper, der Wasser
einatmet und ausstöÿt, wie das beim stoÿartigen Ausatmen geschieht.

Durch solche (seebebenartigen) Vorgänge, die wir heute auch sonst weltweit
z. B. als Tsunami kennen, ist 373 v. Chr. die in der Landschaft Achaia gelegene
Griechenstadt Helík	e untergegangen. Hier sollte wenigstens am Rande noch
erwähnt werden, dass er bei den Gezeiten einen bestimmten Rhythmus
mitteilt und einen �Einklang mit dem Umlauf des Mondes� [396 a 25
�.] beobachtet. Beobachtungsraum ist hier nicht mehr das Mittelmeer, sondern
der Ozean.

Im Hintergrund steht immer das wunderbare altgriechische als Analogieden-
ken sich zeigende Gesamtkonzept, das er so ausdrückt [396 a 27 �.]:

�Da die Elemente einander eingemischt sind, darf man billigerweise da-
von ausgehen, dass die natürlichen Prozesse in Luft, Erde und Meer
einander ähneln. Im Einzelnen wirken sie Werden und Vergehen, das
Ganze aber bewahren sie als etwas Unvergängliches und Ungewor-
denes.�

129



GRIECHENLAND IN ROM

Im 5. Kapitel wird die sich hieran stellende Frage beantwortet, wie man sich
vorstellen soll, dass dieWelt nicht zerstört wird, wo doch so gegensätzliche
Kräfte wie �Trocken und Feucht, Warm und Kalt� ihre Wirkung haben.

Hier zeigt sich als Hintergrund HERAKLIT; in seinem Sinne wird die Ant-
wort gegeben. Auf der Grundlage des eben genannten altgriechischen Analo-
giedenkens sieht der Autor, dass das Wunder bürgerlicher Eintracht aus der
Auseinandersetzung der Klassen und Schichten, Arm und Reich, Jung und
Alt, Böse und Gut, hervorgeht. So folgert er für den Kosmos, dass die Natur
nachGegensätzen strebt und nur so den Einklang (to sýmph	onon) aus dem
Gegensätzlichen scha�t.

Nicht aus dem Gleichartigen ergibt sich die Harmonie:

So hat die Natur den Mann zur Frau und nicht zum Manne geführt. Das
Gleiche sehen wir in der Malerei, Musik, Schreibkunst.

Bei Himmel, Erde und der ganzen Welt wird aus der Mischung des Wider-
streitenden die kosmische Harmonie. Das geschieht aber nicht aus den
Prinzipien selbst heraus:

Eine einzige alles durchdringende Kraft (dýnamis) hat das Weltganze gefügt
und dieses kugelförmig gestaltet; sie zwingt dasGegensätzliche in eineHar-
monie und wirkt so Rettung für das All. Grundlage aber für die Verfügbarkeit
des Gegensätzlichen ist, dass keines das andere dominiert, sondern dass ein
Gleichgewicht besteht zwischen den die Welt konstituierenden Prinzipien.

�So lehrt die Natur am Beispiel der makrokosmischen Prozesse, dass
irgendwie die Balance die Eintracht gewährleistet, die Eintracht aber
den alles schöpfenden und wunderbaren � schönen Kosmos� [397
a 2 �.].

Die Welt ist ein Gewebe, in welchem das Werden dem Vergehen Einhalt gebeut
und das Vergehen wiederum neues Werden bewirkt. Hier hört man wieder-
um vorsokratisches Denken, nämlich den dunklen ANAXIMANDER, dessen
Lehre der MEPHISTO Goethes mit den Worten ausdrückt:

�Alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde geht.�

Das Heil der Welt, so sagt der unbekannte Autor, besteht darin, dass die Dinge
einander ablösen, indem sie zum einen obsiegen und zum anderen unterliegen.

�So bleibt behütet das All, unzerstörbar und von Ewigkeit zu
Ewigkeit� [397 b 7 � 8; vgl. 391 b 9 �.].

Dieser aus dem Geiste der Stoa geborene Satz ist wie auf den Höhepunkt eines
Dramas hin komponiert. Er leitet zum Kulminationspunkt über. Und dieser
besteht in der Antwort auf die Frage:

Welches ist denn nun die Kraft, die dieses alles scha�t?

130



Behütet bleibt das All



GRIECHENLAND IN ROM

Es folgt die groÿartige, ebenfalls in der Stoa geborene Wende zu dem einen
Gott. Es mag viele Götter gegeben haben, die die Alten so sahen und spürten,
wenn sie die Welt als �voll von Göttern� (THALES) erlebten. Sie erlebten und
lehrten dessen göttliche Kräfte, aber nicht göttliches Wesen (usía), aus
dem und durch das alles geworden ist.

Der eine Gott ist der Höchste und thront nach dem dichterischen Bild auf
dem Gipfel des Himmels. Seine Kraft strömt ungehindert in den Äther, dieser
gibt ab an das Feuer, dieses an die Luft und diese wiederum an Erde und
Wasser.

Göttliche Kraft durchströmt das All und wirkt in allen Regionen, ob sie
nun gottesfern oder gottnah sind. Gottes Kraft scha�t Erhaltung für alle
Wesen, ohne dass dieser selbst die Erhaltung bewirken müsste.

Auch ein Feldherr wirkt nicht persönlich in die einzelne Kompanie, und doch
hat er die Wirkung, die er wünscht. Gottes Person also lebt in den höchsten
Höhen, seine Kraft aber dringt in jeden Winkel.

Gott, so sagt der ANONYMOS, ist wie ein Ingenieur, der mit geringem
Kraftaufwand durch den leichten Zug an einem Seil höchste Kraft einsetzen
kann. Gott wirkt so, dass ein Jegliches das Seine tut:

Der Vogel �iegt, der Fisch schwimmt, das Schaf bewegt sich auf seiner Weide.
Das Himmelsganze � in Analogie dazu � dreht sich an einem Tage und in einer
Nacht um sich selbst, und die Himmelskörper bewegen sich, ein jeder in seiner
Weise:

Der Mond braucht für seine eigene Kreisbahn einen Monat, die Sonne ein Jahr
und so die anderen Gestirne in ihrer Weise; der Feuerstern (Mars) braucht 2
Jahre, das Zeusgestirn (Jupiter) 12 Jahre. Sie alle singen und erzeugen auf
ihrer Bahn einen Ton. Das Gesamt der Töne ergibt die Sphärenharmonie,
die von Gott kommt und diesem wieder zustrebt.

Der unbekannte Autor nimmt wiederum die Gedanken der frühen Griechen,
v. a. des PYTHAGORAS, auf.

Mit bewegten Worten preist er denWeckruf Gottes, der nur durch dasDen-
ken fassbar wird. Alles geht nun seinen Gang und seine Wege, ein Werk des
weltüberwaltenden Gottes, der Harmonie und Dauer der Welt garantiert
und selbst leid- und mühelos wirkt und auch die Staaten lenkt.

Hier bricht aus dem Autor, der durch seine naturwissenschaftliche Exaktheit
den Peripatetiker zu erkennen gibt, die Stoa vollends heraus:

Gott ist das Weltgesetz, das in den Menschen wirkt wie in den P�anzen, in
der Dattel wie in der Feige oder der an Düften reichen Zypresse. Alles ent-
steht, reift und vergeht nach Gottes Gesetz. Der Höhepunkt kosmisch-
hymnischer Prosa ist erreicht (Kapitel 7):

�Gott ist der Eine mit vielen Namen� (poly	onymos), so nimmt der Autor
den stoischen Hymnos des KLEANTHES auf ZEUS auf und preist diesen als

132



Die Mitte bleibt ZEUS



GRIECHENLAND IN ROM

�Sohn des KRONOS und der Zeit�[401 a 15]; denn er �west� von Ewigkeit
zu Ewigkeit (ai	on), und dann nennt er die 27 Namen, die ihm, durch den
wir leben (ZEUS von z	en = leben), beigegeben sind, von �Blitzewerfer� und
�der Ätherische� über �Reiniger� und �Bluträcher� bis �Herr des Himmels�
und �Hort der um Schutz Flehenden�. Dazu hebt der Autor an, einen uralten
orphischen Hymnos auf den einen Gott zu singen, der den Namen ZEUS
trägt:

�. . . ZEUS ist das Haupt, die Mitte ist ZEUS, gescha�en ist alles aus
ZEUS . . . Alles birgt er in sich, und lichtwärts wieder wendet er alles,
und alles trägt er, und wieder ins heitere Licht trägt er aus heiligem
Herz alles empor, und Wunder wirkt er.� [401 a 29 �.].

Gott ist das Schicksal, auch mit vielen Namen und in vieler Gestalt, KLO-
THO, LACHESIS und ATROPOS.

Vollendet wie er ist auch der Mythos um ihn.

Mit Worten, die als die des PLATON bezeichnet werden [Lg. 715 e und 730
c], endet die Schrift.

Was man sonst mehr oder weniger als Ansammlung von Lehrsätzen und Dog-
men bezeichnen könnte, wird von dem platonisierenden Peripatetiker in eine
Einheit komponiert, in der der Glaube der Hellenen, ihr philosophisch-
wissenschaftliches Erbe verbunden werden mit stoischer Theologie.

Gott ist der eine durch das Viele, und er repräsentiert das Viele in seiner
Einsheit. Er ist von seinem Wesen her nicht in dieser Welt, doch seine Macht
ist allgegenwärtig. Er scha�t Vollendung, indem er den Weg der Natur geht.

Ihm folgt das Recht.

Recht ist also nicht weltlichen Ursprungs. Recht ist göttliches Recht und
als solches keine Setzung durch die Menschen (z.B. durch deren Parla-
mente), sondern ergibt sich aus der phýsis. Wer glücklich werden möchte, halte
sich daran gleich von Anfang an; er folge dem Recht und trete die Nachfolge
an!

Der unbekannte Autor der Schrift �Über die Welt� wünscht sich einen Glauben
der Nachfolge [STROHM, 1984, S. 352], wie wir ihn in diesem Raum sonst nur
bei den Christen �nden. Der groÿe Vorbereiter, auf den sich unser Verfasser
bezieht, ist PLATON.

c) HERMINOS, PTOLEMAIOS, GALENOS,
ALEXANDROS

Um die Mitte des 2. Jahrhunderts n. Chr. lebte HERMINOS, der wie viele an-
dere Autoren Schriften des ARISTOTELES kommentierte, von den bekannte-
ren seien die Kategorienschrift und die Physikvorlesung genannt. HERMINOS

134



Die Entwicklung des PERIPATOS

hat eine gewisse Nähe zur Schrift perí kósmu, weil er den Gedanken von der
Ewigkeit der Bewegung der obersten Sphäre, also des Himmels, aufnimmt.
Während nun ARISTOTELES [Ph. 258 b 12] diese Tatsache auf das Wirken
des unbewegten Bewegers, also Gottes, zurückführt, denkt HERMINOS eher
an PLATON und dessen Theorie von der Weltseele, die etwas sei, das sich
ewig selbst bewegt.

Der wissenschaftsgeschichtlich wohl bedeutendste Peripatetiker des 2. nach-
christlichen Jahrhunderts ist KLAUDIOS PTOLEMAIOS. Er lebte in Alex-
andria und hat sein Hauptwerk, mit dem Titel �Almagest�, vor 147 n. Chr.
vollendet. Der Titel ist die arabische Umformung seiner �math	ematik	e

	
sýn-

taxis� oder auch �h	e megíst	e sýntaxis�: �mathematische� oder �die gröÿte Zu-
sammenstellung�. Aus h	e (= die) und megíst	e (gröÿte) wurde Al - magest.
Hierbei handelt es sich um eine zusammenfassende Darstellung der mathe-
matischen Astronomie. Grundlage dieses Hauptwerks ist wohl ein peri-
patetisches Handbuch [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 563] oder/und
der bereits genannte HIPPARCHOS, dessen Sternekatalog PTOLEMAIOS
weitergeführt hat.

Dieser Katalog hatte bis TYCHO BRAHE, also bis in das 16. Jahrhundert,
uneingeschränkte Gültigkeit.

In der �Almagest� tritt der Aristotelismus methodisch und inhaltlich frei von
anderen philosophischen Konzepten zutage. In insgesamt 13 Büchern, die oft
ins Arabische [T	abit ibn Qurra, gest. 901], Syrische, Hebräische, sogar [1732]
ins Sanskrit übersetzt worden sind, werden Erde als Mittelpunkt, die Pla-
neten und die Fixsterne dargestellt und ein Katalog von 1025 Sternen vorge-
führt, mit Bezeichnung der Lichthelligkeit, in 48 Sternbilder eingeteilt. Auch
die Aufgangszeiten in den verschiedenen Breiten werden berechnet.

Die Vorstellung, dass die Erde eine Kugel ist, im Mittelpunkt des Alls liegt
und durch ihre Zentrallage unbeweglich ist, hat auf der Grundlage seines
astronomischen und trigonometrischen in der Almagest vereinten Lehrgebäu-
des das Weltbild für fast 1 ½ Jahrtausende geprägt; wir sprechen auch vom
geozentrischen Weltbild.

Sein zweites Hauptwerk ist nach der Almagest die �ge	ographik	e
	
hyph	e

	
g	esis�

= �Anleitung zum Kartenzeichnen�.

Im Unterschied zur Darstellung unseres ANONYMOS werden hier nicht Län-
der beschrieben, sondern insgesamt 8100 Orte der bewohnten Welt mit An-
gaben der geographischen Lage (Länge/Breite), Inseln, Berge und Flussmün-
dungen inbegri�en. Hier wandte der Autor die sphärische Trigonometrie seiner
Almagest an. Die Grenzen der bewohnten Welt liegen im Norden auf der Insel
Thule (umgerechnet auf 63 ° Höhe), an der südlichen Grenze (umgerechnet auf
16 ° Höhe) ist der längste Tag 13 Stunden lang. Was die West-Ost-Ausdehnung
betri�t, so reicht die bewohnte Welt (�oikumén	e�) im Westen von der Insel der
Seligen (180°) bis China im Osten, wobei 1° 500 Stadien (= 90 km) auf dem

135



GRIECHENLAND IN ROM

Äquator ausmacht. PTOLEMAIOS berechnet den Erdumfang auf 180.000
Stadien, das sind modern ausgedrückt 32.400 km. Dieser von PTOLEMAIOS
gefundene Wert kommt dem tatsächlichen (40.075,017 km) schon erstaunlich
nahe.

Aber nicht nur in der Mathematik, Astronomie und Geographie liegen
die Interessen des PTOLEMAIOS. Erhalten ist uns die wohl umfangreichste
und bedeutendste Schrift der Antike zur Musiktheorie (�Harmoniká�).

Während er sich bisher als Peripatetiker zeigte, präsentierte er in dieser Schrift
seine Schulung an PYTHAGORAS, dem er auch dahingehend folgte, dass er
den engen Zusammenhang zwischen Musik und Astronomie betonte: So
ordnete er die Planetenbahnen der Lyra, einem Saiteninstrument, zu und ver-
trat wie PYTHAGORAS die Au�assung, dass jeder Planet auf seiner Bahn
einen Ton hervorbringt und dass alle Planeten zusammen einen Klang erzeu-
gen, der Sphärenharmonie genannt wird.

Dieser Gedanke ist in der Folgezeit immer wieder aufgenommen worden und
führte schlieÿlich zu dem berühmten Werk des JOHANNES KEPLER mit
dem Titel: �Weltharmonik in fünf Büchern� [Linz 1619], lateinisch �harmo-
nic	es mundi libri V�. Insgesamt wirkte die Schrift des Ptolemaios bis in die
Musiktheorie der Renaissance.

Während der Peripatetiker PTOLEMAIOS in seinem genannten Traktat �Har-
moniká� pythagoreisches (genauer neupythagoreisches) und platonisches
Gedankengut in Zahlenspekulationen verwendet, fügt er in seiner rein philo-
sophischen Schrift perí krit	eríu kai h	egemonikú (= �über das Urteil und das
leitende Prinzip�) noch stoisches Gedankengut hinzu. Der Eklektiker zeigt
sich z.B. im 2. Teil der Schrift, wo er im Sinne der Stoa dem in Bezug auf das
Leben leitenden Prinzip als Ort das Herz, dem in Bezug auf das Leben und
gute Leben leitenden Prinzip das Gehirn (PLATON) als Ort zuweist.

Nicht nur an KLAUDIOS PTOLEMAIOS wird deutlich, dass peripatetisches
Denken die Fachwissenschaft als Grundlage hat und die Fachwissenschaften
vorantreibt. Hier ist der berühmte Mediziner KLAUDIOS GALENOS aus Per-
gamon zu nennen. Als wissenschaftlicher Mediziner hat er ein gewaltiges
über 100 Schriften umfassendes Opus hinterlassen.

Er kam 162 nach intensiven Studien v. a. der Medizin (in Pergamon, Smyrna,
Korinth und Alexandria) nach Rom, verlieÿ aber 166 die Stadt wieder. Er
hatte sich dort zwar als Philosoph und erfolgreich therapierender Arzt einen
Namen gemacht, doch zog es ihn für 3 Jahre noch einmal in seine Vaterstadt.
168 wurde er Arzt des Kaisers MARCUS AURELIUS, von dem später noch
gesprochen werden wird; 169 zog er endgültig nach Rom und blieb dort.

Er war ein erfolgreicher Schriftsteller und Arzt im Dienste des Hofes und starb
hochbetagt wohl auch in Rom. Seine medizinischen Schriften, deren Grundlage
die ärztliche Praxis war, wurden zu Lehrbüchern bis in die Neuzeit. Von jedem

136



Sphärenmissklang



GRIECHENLAND IN ROM

Arzt verlangte er, dass er in seinem Bewusstsein die Einheit von vielfältigem
fachwissenschaftlichen Wissen und umfassender philosophischer Bildung
vollzieht.

In ö�entlich durchgeführten Sektionen fand er drei zentrale Organe: Herz,
Leber und Gehirn, und er schloss daraus (im Sinne PLATONs) auf eine drei-
geteilte Seele. Als Stoiker ist er insofern anzusehen, als er von einer alles
und überall wirkenden planvoll handelnden Gottheit ausgeht. Seine Welt-
sicht ist gekennzeichnet durch eine entfaltete Teleologie.

Dieser Glaube an eine planvoll handelnde Gottheit schlieÿt Wunderglau-
ben im jüdisch-christlichen Sinne aus. Als Peripatetiker orientierte er sich
� ganz kreativ � an Physik und Metaphysik des ARISTOTELES. Er fügte
z.B. den 4 von ARISTOTELES genannten Ursachen, nämlich: Sto�-, Form-,
Bewegungs- und Zweckursache eine 5. hinzu:

die Mittel- oder Werkzeugursache.

Schlieÿlich ist abschlieÿend noch ALEXANDROS von Aphrodisias zu nennen.
Nach diesem Gelehrten werden die Nachrichten über den Peripatos spärlicher,
nach und nach versiegen sie:

Über sein Leben wissen wir nur Weniges, eigentlich nur, dass er Schüler des
bereits genannten HERMINOS war und dass ihm unter dem römischen Kaiser
SEPTIMIUS SEVERUS o�ziell die Stelle und das Amt eines Lehrers für
aristotelische Philosophie in Athen übertragen worden ist. Daraus kann
man schlieÿen, dass die eigentliche Schule des ARISTOTELES, der Peripa-
tos, wohl an Bedeutung derart verloren hatte, dass man für die aristotelische
Philosophie eigens einen Gelehrten berufen musste.

ALEXANDROS galt als der Aristoteleskenner und Aristoteleskommentator
schlechthin und hieÿ sogar �der zweite ARISTOTELES� . Seine Aristo-
teleskommentare sind auch für die Neuzeit noch so bedeutend, dass sie die
Berliner Ausgabe dieser Kommentare, veranstaltet von der Preuÿischen Aka-
demie der Wissenschaften, mit den Bänden I, II und III erö�nen.

Abgesehen von seinen Kommentaren verfasste er auch als Peripatetiker Mono-
graphien. Kommentare und Monographien sind insgesamt als Erläuterungen,
Verteidigungen und auch eng umgrenzte Weiterentwicklungen der Lehre
des Aristoteles anzusehen.

Es ehrt den Verfasser und zeigt seine groÿe Bedeutung, dass unter seinem
Namen auch Fälschungen in Umlauf gesetzt sind:

Fälscher gingen immer dann ans Werk, wenn sie mit berühmten Namen Ge-
schäfte machen konnten. So ist z.B. sein Kommentar zu den ersten Büchern
der Metaphysik des ARISTOTELES (A bis D) echt, der unter seinem Na-
men überlieferte Kommentar zu den übrigen Büchern (E bis N) stammt in
Wirklichkeit aus dem 11. Jahrhundert von dem Byzantiner MICHAEL von

138



Die Entwicklung des PERIPATOS

Ephesos [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 564]. Ähnlich erging es übri-
gens auch vielen anderen Autoren, insbesondere dem bereits genannten Galen
[SCHMIDT, 1964, S. 76].

Naturgemäÿ sind leider auch eine Reihe von Monographien, deren Titel wir
kennen, verloren; doch dürfen wir ho�en und aus guten Gründen vermuten,
dass sich noch manches in den Klöstern am Athos �ndet und von den Mön-
chen freigegeben wird.

Es ist hier nicht die Aufgabe, den Aristotelismus des ALEXANDROS darzu-
stellen, doch sollte zur selbständigen Weiterentwicklung der Schuldiskussion
einiges kurz gesagt werden:

Wir fanden schon [z.B. s.o.S. 124], dass die Frage nach dem Verhältnis des
Einzelnen, Konkreten (also der Art) zum Allgemeinen (der Gattung) im-
mer wieder gestellt worden ist. Während ARISTOTELES der Meinung war,
dass das Einzelne der Wahrnehmung und Erkenntnis nach das Frühere
(próteron), das Allgemeine aber das dem Wesen nach Frühere sei, lehrt
ALEXANDROS ebenso wie BOETHOS, dass die Einzeldinge auch der Natur
nach früher, das Allgemeine aber, von der konkreten Wirklichkeit des Einzel-
nen abstrahiert, nur in unserem Denken als Gattungsbegri� existiert [de
an. 90, 6 �., Bruns] und, vom denkenden Subjekt getrennt, seine Existenz
verliert.

Auf diesem Boden entwickelt sich der Nominalismus des Mittelalters (JO-
HANNES ROSCELLINUS), dessen Kurzfassung lautet:

�universalia post rem.� D. h., dass die allgemeinen Begri�e (universalia)
Produkte des abstrahierenden Denkens und als solche nur nomina (Namen)
oder �at	us vocis (Hauch der Stimme) sind und daher den Dingen nach
(post)-stehen.

Eine weitere kurze Darstellung verdient seine Lehre von Seele (psych	e) und
Geist (n	us):

ALEXANDROS hält ganz entschieden an der Einheit von Sto� und Form,
also auch von Körper und Seele, Materie und Geist fest. Die Trennung
dieser drei Paare erfolgt nach seiner Darstellung durch unser Denken. Die
Seele ist nach ARISTOTELES und ALEXANDROS Form des Körpers,
die ohne Körper und seine Bewegung und Beweglichkeit nicht wirken kann.
Das geht bis in die höchsten und feinsten seelischen Tätigkeiten, die ihrerseits
ohne die niederen [de an. 28, 21 Bruns] nicht vollzogen werden können; auch
die in Einzelteile zerlegbare Seele ist eine Einheit.

Wer hier stehen bleibt, könnte und müsste die Schlussfolgerung ziehen, dass
diese Einheit mit dem Körper vergeht, dass also die Seele sterblich ist.

139



GRIECHENLAND IN ROM

ALEXANDROS aber geht (wie ARISTOTELES, nur etwas anders) an dieser
Stelle weiter und entwickelt seine Lehre vom Geist (n	us). Er unterscheidet
den Geist

- als potentiellen, der wie der Sto� geformt werden kann,

- den �erworbenen�, den man (durch Lernen und Gewöhnung) entwickeln
und erwerben kann, und schlieÿlich

- den �schöpferischen� (poi	etikós) Geist, der als aktivierende Wesenheit die
Entwicklung des potentiellen zum �erworbenen� überhaupt erst möglich
macht. Dieser n	us poi	etikós aber ist nicht �Teil und Kraft unserer Seele�
[a.a.O. 108, 22 f.], sondern er gelangt �von auÿen in uns hinein�, ist also
das Göttliche in uns, die �erste Ursache� im Sinne des ARISTOTELES
und ist Grundlage der Unsterblichkeit der Seele.

Damit stellt sich die Frage nach Gott und seinem Verhältnis zur Welt:

Dass Welt von Gott her eine mehr oder weniger starke Wirklichkeit erhält, ist
keine neue Erkenntnis. Sie war schon vom unbekannten Autor der pseudoari-
stotelischen Schrift �Von der Welt� formuliert.

So lehrt denn ALEXANDROS weiter, dass sich die göttliche Kraft in Ab-
stufungen von oben nach unten in die Elemente begebe und wirke. ALEX-
ANDROS drückt das [de an. 172, 17 �.] so aus: �. . . die göttliche Kraft, die
sich im gescha�enen Körper be�ndet, wirkt aufgrund der Nachbarschaft (Nä-
he) zum göttlichen Körper (s	oma), den wir auch phýsis nennen . . . �. Da es sich
bei der Gottheit um ein s	oma émpsychon, einen beseelten Körper, han-
dele, ist die wirkende Kraft Gottes seelischer Art, und am intensivsten
in Gottes Nähe, also am Fixsternehimmel.

An dieser Stelle �nden wir den Übergang zur Lehre von der Vorsehung.

Im Hintergrund stehen die bereits dargestellten Vorstellungen der Stoa. Diese
sind so stark verbreitet, dass er sich mit ihnen auseinandersetzen muss. Da
aber seine Überzeugung in der Lehre vom freien Willen liegt � darin ist
er wohl Epikureer � muss er den Vorsehungsglauben ablehnen. Er übersieht
natürlich nicht spontane Prozesse auÿerhalb des freien Willens; doch diese sind
nicht Ergebnis göttlichen Handelns (also einer Vorsehung), sondern liegen in
der eigenen Natur eines jeden. Geringes und Minderwertiges kann nicht in
der Natur des Göttlichen liegen; daher wirkt das Göttliche auch nicht das,
was wir Zufall oder Schicksal nennen: �Das Schicksal ist etwas, was in
natürlichen Körpern liegt . . . Es bleibt übrig zu sagen, dass das Schicksal
in dem liegt, was von Natur aus wird, so dass Schicksal und Natur (phýsis)
identisch sind.�[de fato. C.6].

Nach ALEXANDROS schwächt sich die Wirkung des Peripatos als einer
Schule ab � doch der Aristotelismus wurde weiter gep�egt, v. a. in der
neuplatonischen Schule. Dazu passt die Notiz, dass ein arabischer Peripa-
tetiker im 5. Jahrhundert vom Peripatos in das platonische (d. h. neuplatoni-
sche) System überwechselte [ZELLER, III 1 S. 831, Anm. 2].

140



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie
in Rom

a) SENECA (um 4 v. Chr. � 65 n. Chr.)

Die stoische Philosophie hat ein ähnliches Schicksal gehabt wie der Peri-
patos:

Sie ging im Platonismus auf, nachdem sie im Imperium Romanum eine
Reihe auÿerordentlich starker politischer Persönlichkeiten hervorgebracht hat.

Legende wurde der Römer CATO, ein überzeugter Republikaner. Er war
Kämpfer und Vorkämpfer für die alte Adelsrepublik, die man auch in Abgren-
zung von diktatorischen Trends der Zeit libera res publica (= freier Staat)
nannte.

Er galt als perfectissimus Stoicus; als CAESAR 46 v. Chr. die Reste des re-
publikanischen Heeres bei Thapsos (afrikanische Hafenstadt, heute Ed Dimas
in Tunesien) besiegt hatte, beging er als Stadtkommandant von Utica (dem
Regierungssitz des römischen Statthalters) Selbstmord und heiÿt danach bis
heute CATO UTICENSIS.

CATO kennen wir nur aus der politischen Geschichte und als Mann, der stoi-
sche Grundsätze anwandte, der aber selbst nichts Schriftliches hinterlieÿ.

Ihm folgte eine Reihe stoischer Persönlichkeiten, die in der politischen Ge-
schichte Roms eine besondere Rolle gespielt und in der Philosophie be-
deutsame Spuren hinterlassen haben.

Über diese soll im Folgenden berichtet werden.

Begonnen sei mit SENECA.

LUCIUS ANNAEUS SENECA wurde um Christi Geburt wahrscheinlich in
Corduba (Spanien) geboren; er starb 65 n. Chr., von Kaiser NERO zum Selbst-
mord gezwungen, bei Rom.

Er wuchs in einem streng reglementierten Haushalt auf. Der Generationskon-
�ikt mit seinem Vater wurde dadurch gemildert, dass er mit seiner sehr jungen
Mutter eine gemeinsame Liebe hatte:

die Philosophie, die seinem Vater, der 35 Jahre älter als seine Mutter war,
zutiefst verhasst war [epist. 108, 22]. Sein Lehrer in Rom war SOTION, der
besondere Vorliebe für die Lehre des PYTHAGORAS [epist. 108, 17 � 22] von
der Seelenwanderung hatte und aus SENECA vorübergehend einen Vegetarier
gemacht hat.

Wie für die meisten exponierten Männer seiner Zeit war auch für SENECA
die Politik sein Schicksal.

141



GRIECHENLAND IN ROM

Unter den Kaisern TIBERIUS und CALIGULA bekleidete er verschiedene
politische Ämter, ohne aufzufallen. Doch nach Regierungsanritt des Kaisers
CLAUDIUS (41 n. Chr.) wurde er in eine Intrige verwickelt und für 8 Jahre
nach Corsica verbannt.

Anfang 49 kam er nach für ihn schwerer Zeit zurück und wurde Prinzenerzieher
[Tac., ann. XII 8]:

Seine von AGRIPPINA, der Frau des Kaisers CLAUDIUS, übertragene Auf-
gabe wurde es, ihren jungen Sohn NERO, den späteren Kaiser, zu lehren und
ab 54 o�ziell zu beraten. Diese Aufgaben nahm er mit groÿem Ernst an,
auch mit Autorität; denn er war ein angesehener Schriftsteller, der zudem
durch eigenes Geschick und Zuwendungen aus dem Kaiserhaus zu groÿem
Reichtum gekommen war:

In Britannien ebenso wie in Nordafrika oder Italien lagen seine Besitztümer,
bzw. er hatte dort (wie ein global player unserer Zeit) sein Geld angelegt. Das
weckte Neid und den Vorwurf, er lebe anders, als er spreche.

Freilich ist die Kritik am Verhalten SENECAS leichter als das Leben, das er
am Hofe des Kaisers führen musste:

AGRIPPINA lieÿ ihren Mann, Kaiser CLAUDIUS, 54 n. Chr. ermorden, und
der wissende SENECA hatte die Leichenrede für NERO, um dessentwillen der
Kaiser ermordet worden war, zu schreiben. Auch die Thronrede des NERO im
Jahre 54 schrieb SENECA. Im Jahre 55 vergiftete NERO seinen Stiefbruder
BRITANNICUS. Beide Morde musste SENECA ebenso mit ansehen wie den
Muttermord:

AGRIPPINA wurde auf Befehl des NERO ermordet, weil sie sich dessen Lieb-
schaften in den Weg gestellt hat. Auch den von NERO veranlassten Brand
Roms (18./19. Juli 64 n. Chr.) und die Christenverfolgungen musste SENECA
erleben.

Als Konsequenz zog sich SENECA aus dem ö�entlichen Leben zurück und
ging den Weg nach innen.

Doch NERO verzieh ihm diese Abwendung nicht. Da er den schönen Schein
wahren wollte, beschuldigte er den SENECA der Teilnahme an einer Ver-
schwörung gegen ihn und zwang ihn im Jahre 65 zum Selbstmord [Tac.,
ann. XV 60 � 64].

SENECA hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, und er unterscheidet
sich von den meisten römischen Autoren dadurch, dass er sowohl Dichtung
wie Prosa p�egte.

Seine Dramen, die in diesem Zusammenhange nicht behandelt werden können,
waren wohl nur Rezitationsdramen, die erst vom 14. Jahrhundert an in
Italien (Petrarca Lovati), Frankreich, Spanien, den Niederlanden und England
Bedeutung erlangten [von Albrecht, 1994, II S. 948] .

142



Charybdis schlürft ihre Kinder



GRIECHENLAND IN ROM

Seine anderen Schriften sind die Trostschriften ad Marciam (zwischen 37 und
41), ad Helviam (42) und ad Polybium (zwischen 41 und 49).

Sodann sind Schriften zu nennen, die Einzelthemen gelten:

de ira (Über den Zorn, zwischen 41 und 52); in seine Zeit als Mentor NE-
ROS (von 49 � 59) fallen de brevitate vitae (Über die Kürze des Lebens), de
constantia sapientis (Über die Standhaftigkeit des Weisen), de tranquillitate
animi (Über die Ruhe der Seele), de clementia (Über die Milde), de vita bea-
ta (Über das glückliche Leben) und de bene�ciis (Über die Wohltaten, nach
54). Dazu kommen de otio (Über die Muÿe, 62), de providentia (Über die
Vorsehung, vor 62). Die Naturales quaestiones (Untersuchungen zur Physik)
und die 124 Briefe umfassenden epistulae morales (Briefe zur Ethik), die
man sein Hauptwerk nennen könnte, entstanden, nachdem er sich aus dem
ö�entlichen Leben zurückgezogen hatte.

Schon aus der Au�ührung der Titel ersieht man die groÿe Spannweite seines
Interesses und seiner Studien und wohl seine Absicht, abseits von der Politik
Philosophie umfassend darzustellen.

Dabei nennt SENECA viele Philosophen seine Lehrer, von dem genannten
Neupythagoreer SOTION, dem Stoiker ATTALOS, von den bereits genannten
POSEIDONIOS und ANTIOCHOS von Askalon, auch CICERO, PANAITI-
OS über EPIKUROS, CHRYSIPPOS und KLEANTHES bis zu ARISTOTE-
LES und PLATON.

Sein groÿes menschliches Vorbild aber war SOKRATES, dessen Sterben
in seiner eigenen Todesnot für ihn so etwas wie Trost und Befreiung bedeutete.

Der Schwerpunkt seines philosophischen Denkens liegt ohne Zweifel in der
Ethik. In diesem Zusammenhange ist die Stoa die Hauptquelle, aus der sich
seine �Moralischen Briefe� füllen. Daher darf man SENECA mit gutem Recht
Stoiker nennen [von Albrecht, 1994, II S. 941].

Erstaunlicherweise �nden sich insbesondere in den genannten Briefen viele Zi-
tate aus Schriften des EPIKUR, so dass der Briefempfänger LUCILIUS den
SENECA au�ordert, noch mehr von EPIKUR zu bringen; doch der selbst-
bewusste SENECA lehnt das ab [33,1] mit der Bemerkung, im Unterschied
zu EPIKUR fordere die Stoa keinen Autoritätsglauben [vgl. auch epist. 33,4;
113, 23].

Die Gesamtbewertung der Philosophie, die SENECA anhand seiner Studi-
en des PLATON- und ARISTOTELES, aber auch des LUKREZ vornimmt,
könnte die traditionelle Metapher, wie sie in der anonymen Schrift �Über die
Welt� vorgestellt wurde bzw. sich zeigte, deutlich machen:

Philosophie führt (in Stufen) vom Dunklen ins Licht des Himmels [epist.
94, 56; Cic., nat. deor. 2, 33 �.; von ALBRECHT, 1994, II S. 941]. Philoso-
phie ist so etwas wie die Initiation des einzelnen Menschen in etwas Höheres,
das ihn selbst transzendiert.

144



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

Seine Vorstellung von Gott ist ein Stück Theologie und schlieÿt Aberglau-
ben aus. Dazu rechnet er übrigens orientalische Kulte wie den Isiskult und
die Gottesverehrung der Juden. Seine Ablehnung gilt auch einer politisier-
ten Theologie [v. ALBRECHT a.a.O.]; denn der Glaube ist etwas intensiv
die Einzelexistenz Berührendes, das durch Handhabung im Rahmen von In-
stitutionen in Religion, Kult und Aberglauben abgleiten kann.

Mit demGlauben aber nimmt derMensch am kosmischen Gesetz und Welt-
Logos Gottes teil, und er ist Bruder seines Nächsten, der an demselben Logos
teilhat. Daraus ergibt sich seine Haltung als humanitas. Mit letzterer ver-
bunden ist eine Art Pädagogik in der Philosophie:

Er zeigt als Lehrer Verständnis für die Schwächen anderer (Zorn, Trauer,
Furcht, Habenwollen) und übersieht auch seine eigenen Schwächen nicht:

Am Hofe in Luxus lebt er, Unrecht erlebt, sieht und duldet er, Askese und
Recht tun predigt er. Er denkt aber auch schon an das Ende [Tac., ann. XV
64].

Das ist ein Widerspruch, den er ausleben muss und auch ganz bewusst auslebt,
wie viele andere Menschen in anderen Diktaturen. Aus diesem Widerspruch
heraus können sie sogar helfen � für die Neuzeit sei nur an WILHELM FURT-
WÄNGLER oder OSKAR SCHINDLER erinnert, der vom Volke Israel sogar
zu den �Gerechten� gezählt wird. Freilich gibt es Grenzen; diese hat SENECA
erkannt und sich von dem verbrecherischen Kaiser getrennt. Diese Trennung
war zugleich sein Todesurteil.

Nicht ohne Zufall liegt wie bei CICERO der Schwerpunkt seiner Schriftstel-
lerei in den letzten Jahren seines Lebens:

Das Hauptwerk, die epistolae morales, wurden nach dem Muttermord des
NERO, dem Datum seines äuÿeren Bruches, zwischen 62 und 64 verfasst und
64/65 verö�entlicht.

Wer den Lebenslauf des SENECA ins Auge fasst, wird sich wohl an PLATON
erinnert fühlen:

So wie SENECA in de clementia (= Über die Milde) eine Art Fürstenspiegel
entwirft und das hellenistische Königtum und die Person eines durch Milde
gekennzeichnete Königs skizziert, so hatte PLATON die Ho�nung, den syra-
kusanischen Herrscher DIONYSIOS durch die Philosophie und Mathematik
zu läutern und das Bild eines König-Philosophen zu entwerfen, damit Politik
menschlicher werde.

b) MARK AUREL (121 � 180 n. Chr.)

Macht und Selbstdarstellung waren die Leitmotive, die den Kaiser NERO
lenkten und ihn zu einem Verbrecher gerieten lieÿen. Radikal anders ist das

145



GRIECHENLAND IN ROM

bei dem letzten bedeutenden durch und durch ethischen Charakterkopf
auf dem römischen Kaiserthron:

MARCUS AURELIUS, genauer:
Imperator CAESAR MARCUS AURELIUS ANTONINUS AUGUSTUS.

Geboren wurde MARK AUREL, wie man ihn auch heute nennt, als Sohn des
MARCUS ANNIUS VERUS am 12.04.121 in Rom, er starb am 17.03.180 im
Standlager der 14. Legion zu Carnuntum (an der Donau bei Deutschaltenburg)
oder in Sirmio (heute Sirmione am Gardasee) bei seinen Soldaten.

Wie die Familie des SENECA stammt auch die Familie des MARK AUREL
aus Spanien. Kaiser HADRIAN wurde früh auf das sehr ernste Kind auf-
merksam und nannte es wegen seiner groÿen Wahrheitsliebe �verissimus�.
VERISSIMUS begann schon mit 12 Jahren Philosophie zu studieren. Bereits
138, als er 17 Jahre alt war, wurde er Mitregent, 161 schlieÿlich Kaiser des
Imperium Romanum bis zu seinem Tode.

Sein Leben war die Kaserne oder das Heerlager; von dort aus regierte er.
Es war seit 165 ausgefüllt mit Kriegen im Donauraum oder im Osten. Hier,
gerade in den Kriegen im Umgang mit dem Feinde, zeigte er, was der geistig
und körperlich verkommene und charakterlich perverse NERO trotz des Rates
SENECAs nicht zu realisieren vermochte:

Milde, jene clementia, die SENECA in seinem Fürstenspiegel beschrieben und
seinen Schüler NERO vergeblich zu lehren versucht hatte.

MARK AURELs Frau und die meisten seiner 13 Kinder starben, von den
Söhnen blieb ihm nur einer, COMMODUS � ein Strolch wie NERO.

�Mit dem Tode dieses viel geliebten Kaisers endete das Goldene Zeital-
ter Roms� [ERLER/GRAESER, 2000, S. 129].

Von allen Schriftstellern, die wir kennen, hebt MARK AUREL sich deutlich
ab; denn er schrieb nicht für eine Ö�entlichkeit, sondern nur �für sich�
� �eis heautón�. Das ist der Titel seines Werkes, der gewöhnlich mit �Selbst-
betrachtungen� übersetzt wird. Sie nahmen � tagebuchartig fortgeführt �
ihren Anfang etwa im Jahr 166, als er im Donauraum gegen germanische und
andere Stämme Krieg führen musste, und sie begleiteten ihn während seiner
Feldzüge bis kurz vor seinem Tode, vielleicht bis 176.

Verfasst sind die Selbstbetrachtungen in griechischer Sprache, die er von
seinem Lehrer ALEXANDER, �der Grammatiker� genannt, gelernt hatte;
denn das Griechische war und blieb die Sprache der Philosophie, diese
hatte ihn v. a. in den Schriften des Stoikers ARISTON von Chios entzündet.

Die Selbstbetrachtungen sind in 12 Bücher eingeteilt, die eigentlich nur nachts
im Lager, als andere schliefen, geschrieben sind.

Das 1. Buch hebt sich aus der Sammlung heraus, weil MARK AUREL dort
diejenigen nennt, denen er seine physische und geistige Existenz verdankt �
ein Quellenbuch seiner Bildung und seines Lebens also:

146



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

Aufgeführt, manchmal aphoristisch kurz, manchmal ausführlicher sind

- seine Groÿeltern, Eltern, sonstige Verwandte und Freunde, insbes.

- sein hoch verehrter Adoptivvater Kaiser ANTONINUS PIUS, Vorgänger
im Amte,

- seine Lehrer in Rhetorik, insbes. der berühmte FRONTO,

- seine philosophischen Lehrer, die Stoiker RUSTICUS, APOLLONIOS,
CATULUS und CLAUDIUS MAXIMUS.

Die übrigen Bücher (II bis XII) entbehren des Persönlichen, das MARK AU-
REL mit groÿer Dankbarkeit im 1. Buch mitteilt.

Sie tragen in Stil und Inhalt einen einheitlichen Charakter und erinnern an
GOETHEs Maximen und Re�exionen, nur dass GOETHE sich als professio-
neller Selbstdarsteller an auÿenstehende Leser wendet.

Leser des MARK AUREL aber ist MARK AUREL. Mit dem �Du� der Selbst-
betrachtungen meint er sich selbst. Insofern ist die Einordnung in die Diatri-
benliteratur, wie sie bei ERLER/GRAESER [a.a.O. S. 130] vorgenommen
wird, nur in Grenzen zutre�end.

Jedenfalls schrieb MARK AUREL ständig unter dem Eindruck des nahen
Todes und als Soldat in ständiger Lebensgefahr. Die Gedanken des Römers
MARK AUREL und ihre Ableitungen aus der Stoa sind so stark mit Gefüh-
len besetzt, dass man sie nur mit Ergri�enheit lesen kann.

Und sie haben vielen Nachgeborenen in der Not Halt gegeben. In den 80er
Jahren der SED-Diktatur, wo es Ho�nung auf Freiheit nicht geben konnte,
sagte ein Freund dem anderen:

�Ich hielte es hier nicht aus, wenn ich nicht MARK AUREL hätte!�

Worin besteht nun die Botschaft des MARK AUREL an sich selbst und in
seiner Person an die Menschheit?

Der Mensch ist für ihn ein z	oon politikón und logikón. Er steht in einer
bestimmten Gemeinschaft und für diese, und diese wiederum ist Teil der
Menschheit. Als Ich ist er universal eingebettet und nimmt Anteil an Welt
und Geschichte.

Doch es gibt noch die andere Anteilnahme: Es ist die Anteilnahme am Welt-
logos als Weltgesetz Gottes:

Gott ist durch seinen lógos in mir; ich verkörpere Gottes lógos und Gottes
Gesetz und stehe unter seiner Vorsehung. Nichts kann mich anfechten; denn ich
stehe hier im Vertrauen auf Gottes Willen und weiÿ auch um den ständigen
Wandel, den HERAKLIT schon lehrte. Dieser Wandel hält die Zeit jung,
und mein Leben ist kurz und geborgen vor und nach der Geburt. Jetzt bin
ich Ich, morgen werde ich wo immer sein, immer aber bin ich hier Bürger
der Welt.

147



GRIECHENLAND IN ROM

Es kommt für meine Lebensführung darauf an, dass ich mich von den rich-
tigen Maÿstäben leiten lasse: Mein führender Seelenteil (h	egemonikón) lehrt
mich das Rechte, dem ich folge, und auch das, was gleichgültig sein sollte �
alles, was den Körper betri�t.

So erlange ich Unerschütterlichkeit und Autarkie. Dann spielen A�ekte
wie Trauer und Zorn keine Rolle mehr, denn sie lenken vom Wesentlichen
ab und bedeuten einen Abfall von der Natur.

Wer auf sein Inneres hört, hört auf den Gott (daím	on) in sich und kann
den Tod in Ruhe erwarten. Es kommt bei allen Bewertungen dessen, was auf
uns zukommt, auf die innere Einstellung an. So kann der Tod über mich
keine Gewalt erlangen, weil ich weiÿ, dass ich mich au�öse und zum lógos
spermatikós werde; von dort werde ich Samen zu Neuem. Mit einer solchen
Au�assung ist man wohl auf dem Wege, ein gutes, gottgleiches Leben zu
führen.

4. Griechische Philosophie und jüdische
Theologie

a) PHILO IUDAEUS (ALEXANDRINUS) (25 v.
Chr. � 45 n. Chr.)

Gegenstand der folgenden Betrachtungen sind zwei Identitäten, die im Zeit-
alter des Hellenismus zueinander in Beziehung traten: die griechische und
die jüdische.

Bei kaum einer Persönlichkeit wuchsen diese Identitäten so zusammen wie bei
Philo Iudaeus, der etwa zwischen 25 v. Chr. und 45 n. Chr. in Alexandria
lebte. Er wuchs in die Epoche des Hellenismus hinein.

In dieser Zeit, die mit Philipp von Makedonien und Alexander dem Groÿen
begann, entwickelten sich die attische Sprache und Kultur zur griechi-
schen Weltkultur [ROSTOVTZEFF, 1961, Bd. I S. 443]. Dadurch, dass
sich die verschiedenen griechischen Denkschulen einander näherten, könnte
man aus der Auÿensicht trotz der bekannten Auseinandersetzungen von ei-
nem einheitlichen System sprechen, das sich allerdings nur auf die griechi-
sche Oberschicht und in den einzelnen Ländern auf einheimische Führungs-
schichten oder Eliten bezog. Von den fremden Kulturen und Sprachen nahm
die griechische Kultur so gut wie nichts an, allenfalls in einigen regionalen
Besonderheiten der Kunst, Wissenschaft und insbesondere Religion.

Dem kulturinternen Synkretismus entsprach eine Abschottung nach auÿen:

Orientalen blieben bárbaroi, wenn sie sich nicht der griechischen Sprache
und Kultur annahmen. Aber auch dann waren sie nicht ohne Einschränkung

148



unerschütterlich



GRIECHENLAND IN ROM

anerkannt. Obwohl es schon sehr früh etwa seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. zu
intensiveren Begegnungen zwischen Griechen und Juden in den Ländern des
Mittelmeeres kam, ganz besonders intensiv in Alexandria, �ndet jüdisches
Denken in der Philosophie der Griechen so gut wie keinen Niederschlag.
Wohl aber �nden sich Zeugnisse der Auseinandersetzung mit den Griechen
in der jüdischen Literatur. Zum Beispiel �ndet man im Buche der Weisheit
des Alten Testaments (um 100 v. Chr.) stoisches und platonisches Gedanken-
gut [RÖSEL, 2002, S. 104]. Für die Akademie sei nur die Entwicklung des
durch das Gute gekennzeichneten Bildes Gottes genannt, für die Stoa der
Gedanke, dass Gottes Kräfte als Heiliger Geist in die Welt strömen. Die
Bewunderung griechischen Denkens geht allerdings nicht so weit, dass diese
direkt ausgesprochen wird.

Aber immerhin ist diese Bewunderung so groÿ, dass Autoren wie ARISTEAS
(um 100 v. Chr.), insbesondere aber der jüdische Peripatetiker ARISTOBU-
LOS (um 150 v. Chr. in Alexandria) [vgl. ZELLER, 1963, III 2 S. 277] es sich
nicht anders vorstellen können, als dass die griechische Philosophie von
ihrem Gott selbst bzw. von MOSES abzuleiten ist. Etwas früher noch (um
200 v. Chr.) soll HERMIPPOS behauptet haben, PYTHAGORAS habe sich
jüdische Lehren angeeignet.

In diesem Zusammenhange sind auch die Essener zu nennen, die als in sich
geschlossene und gegenüber den hellenisierten Juden sich abgrenzende jüdi-
sche Sekte zwischen 180 v. Chr. und 70 n. Chr. bestanden. Sie fassten sich als
die wahren Reste des �auserwählten Volkes� auf und zeigten in ihrer Art der
Abgrenzung und ihren Riten pythagoreische Ein�üsse.

Nach dem 2. Weltkriege (1947 � 1965) wurden in Qumran am Toten Meer die
von ihnen gesammelten und gep�egten Texte gefunden und vielfältigen In-
terpretationen und Zumutungen [z.B. �Verschlusssache Jesus� von BAIGEN/
LEIGH, 1991] ausgesetzt.

Ebenso stark in pythagoreischer/neupythagoreischer Tradition stehen in Ägyp-
ten die jüdischen Therapeuten, die sich wie die Essener mönchisch abgrenz-
ten und der Kontemplation lebten.

Da aber die jüdischen Gemeinden des Mittelmeerraumes das Hebräische nur
noch unzureichend verstehen konnten, wurden ihre Heiligen Schriften ins
Gemeingriechische, also in ihre Alltagssprache, übersetzt, der Legende nach
(im sog. Aristéasbrief, verfasst um 100 v. Chr.) in 72 Tagen von 72 Überset-
zern (daher �Septuaginta� genannt). Das war im 3. oder 2. vorchristlichen
Jahrhundert. Doch erwies sich die Übersetzung als eine stark interpretierende
Bearbeitung, so dass v. a. griechische Gottesvorstellungen in die Über-
setzung und Bearbeitung ein�ossen und z.B. der Gottesname Jahwe (als Te-
tragramm JHWH geschrieben und auf eine Wortwurzel zurückzuführen, die
soviel wie �gegenwärtig und zukünftig seiend/wirkend� bedeutet) durch �kýri-
os� (= Herr) übersetzt wurde. Besonders folgenreich für die Entwicklung des

150



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

christlich-theologischen Denkens war die Interpretation des im Alten Testa-
ment sich �ndenden Attributs Gottes el schaddai. Wörtlich heisst dieses Wort
�des Berges/der Berge�; es ist also die Rede vom �Gott des Berges/der Berge�.
Die griechische Interpretation dieses Attributs lautet pantokrát	or; das heiÿt
�allmächtig�, und dieser Begri� geht dann im 3. Jahrhundert in das Glaubens-
bekenntnis der Christenheit ein:
�Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmächtigen . . . �

Hier liegt die theologische Quelle der von den Christen immer wieder diskutier-
ten Lehre von der Rechtfertigung Gottes, der Leibniz 1710 den Fachausdruck
Theodiz	ee gegeben hat:

Kurz gefasst könnte man das Anliegen der Theodiz	ee mit der Frage umschrei-
ben: �Wie lassen sich das unermessliche Elend und das unbeschreibliche Un-
recht auf dieser Welt mit der Existenz eines allmächtigen Gottes vereinba-
ren?�

In dieses geistige Klima der auÿergewöhnlichen Hochschätzung der ins Grie-
chische übersetzten Pentateuch hinein wurde PHILON, der Jude, geboren. Er
entstammte einer hoch angesehenen, in der jüdischen Priesterschaft exponier-
ten Familie und begann als gläubiger Jude sehr früh und hoch motiviert das
Studium der griechischen Philosophie und legte so den Grund für ein
umfangreiches Lebenswerk; wir kennen die Titel von insgesamt 70 Schriften;
etwa 50 sind uns erhalten; daher sind wir über sein Denken gut informiert.

Herangewachsen übernahm er innerhalb der jüdischen Gemeinde Alexandrias
eine führende Rolle und war 39 n. Chr. Leiter einer Gesandtschaft der jüdi-
schen Gemeinde, die mit Kaiser CALIGULA nach demMassaker des Jahres 38
n. Chr. an ägyptischen Juden verhandelt hat. An Person und Werk des PHI-
LON wurde die besondere Lage des Judentums und jüdischer Gemeinden
in Städten des Hellenismus deutlich:

Sie standen zwischen der hellenistisch gebildeten � also die enkýklios paideía
repräsentierenden � griechischen Oberschicht, die die Juden als �bárbaroi�
ansah, und der Unterschicht der Ägypter.

Die römische Politik und das Militär (mit FLACCUS als Oberkommandie-
rendem) standen in den Auseinandersetzungen entweder gleichgültig oder mit
wachsender Abneigung den Juden gegenüber. Diese Lage mag eine Triebfeder
für PHILON gewesen sein, den Dialog mit den Griechen schriftlich aufzu-
nehmen oder fortzusetzen; hier konnte er seine am Griechentum gewachsene
paideía, die enkýklios paideía, zeigen.

PHILON stammt also geistig aus dem Judentum und ist mit den geo�enbar-
ten und ins Griechische übersetzten Schriften seines Glaubens aufgewachsen.
Aber er ist zugleich durch seinen frühen Umgang mit den Griechen in deren
Philosophie geschult. Man könnte auch von zwei Identitäten sprechen, der
jüdischen und der griechischen, wobei die jüdisch-theologische den Vorrang
hat [LÉVY bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 79].

151



GRIECHENLAND IN ROM

Von den Griechen hatten zwei Schulen oder Denksysteme auf PHILON den
stärksten Ein�uss:

PYTHAGORAS, PLATON und der Platonismus einerseits sowie die Stoa
andererseits. Nicht zu übersehen ist auch der starke Ein�uss der Vorso-
kratiker auf die Entwicklung seiner Methode der im Folgenden noch dar-
zustellenden allegorischen Textinterpretation, wenn er die Allegorie als
eine Aussage über die phýsis ansieht und zu phýsis sagt, diese habe es als
Eigenart, sich zu verbergen [fug. 179; vgl. HERAKLEITOS 22 B 108 u. 123
DK].

Nicht unerwähnt bleiben sollte, dass PHILON mitten in dem Kon�ikt zwi-
schen der neueren Akademie und dem Mittelstoizismus stand; dieser Kon�ikt
sollte seine Lösung schlieÿlich dadurch �nden, dass der Platoniker ANTIO-
CHOS von Askalon im Platonismus die Synthese zwischen Aristotelismus
und Stoa versuchte [s.o.S. 47].

PLATON begegnete ihm unmittelbar in den Schriften des Philosophen und
seiner Akademie und in den Schriften des Platonismus.

Dieser aber hat eine ganz wichtige Quelle, so wie die Person PLATON den
PYTHAGORAS als mächtige Quelle hatte:

den Neupythagoreismus, den schon die Zeitgenossen an dem Freunde CI-
CEROs NIGIDIUS FIGULUS festgemacht haben.

Abgesehen von den de�nierten Lebensgewohnheiten, Riten und Zeremonien,
wie sie in Glaubensbünden zu �nden sind, ist an dieser Stelle der in der mitt-
leren Stoa sich entwickelnde Dualismus zu nennen, der auf den Neupytha-
goreismus besonderen Ein�uss hatte:

Auf der einen Seite steht der ganz andere, geistige Gott, auf der anderen
Seite dieWelt als Materie, als Sto�. Zwischen beiden vermittelt der Logos,
der das Licht Gottes in die Welt bringt, als Sohn Gottes, als daímon, als
Gehilfe, wie man ihn schon im platonischen PHAIDON de�niert �ndet.

Durch dieses Licht, das Geist Gottes ist, kannWelt an Gott Anteil nehmen.

In Anlehnung an das wohl wichtigste Werk des NIGIDIUS FIGULUS, das
den Titel �de d	�s� = �Über Götter� trägt, soll hier mit dem Schlüsselbegri�
PHILONS begonnen werden:

Gott:

Welches Prädikat wir auch wählen � ewig, allmächtig, gut, vollkommen usw.,
es reicht nach Meinung des PHILON nicht hin, Gottes Wesen und Wirk-
lichkeit auszudrücken.

Wenn man überhaupt den Versuch macht, dann könnte man allenfalls sagen,
dass es ihn gibt, nicht aber, was er ist. Daher neigt PHILON dazu, ihn
�ápoios�, d. h. �qualitätslos� zu nennen, denn jede Quali�zierung träfe nicht
jene Qualität, die ihn ausmacht. Seine einzige benennbare Qualität ist das

152



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

�Sein�. Alle Realität der Welt ist in ihm; doch er selbst ist nicht die Realität
der Welt.

Er ist ganz anders, totaliter aliter [somn. I 184 �.], und die Welt ist nur
ein Tor zu ihm. Später wird man das �negative� oder auch in der Fortfüh-
rung dieses Gedankens z.B. durch den Marburger RUDOLF BULTMANN
�dialektische Theologie� nennen.

PHILON hat mit dieser Gottesvorstellung zunächst den Platonismus bis hin
zur Form des Neuplatonismus beein�usst, darüber hinaus die altkirchliche
und frühmittelalterliche Theologie (z.B. JOHANNES SCOTUS ERIUGENA).

Der Dualismus des Neupythagoreismus �ndet sich in seiner Au�assung,
dass es zwischen Gott und der Welt keine Vermischung gibt:

Gott ist nicht in der Welt, doch er wirkt unaufhörlich, belebt durchdringend
die Welt. Dieser Gedanke ist urstoisch und �ndet sich z.B. auch in der hun-
dert Jahre nach PHILON verfassten unter dem Namen des ARISTOTELES
überlieferten und bereits genannten Schrift �Über die Welt� [s.o.S. 125 �.].

Doch jüdischer Theologie entspringt die Au�assung, dass Gott eine Person
ist, zu der der Mensch eine persönliche, aber nicht verfügende Beziehung
aufnehmen und haben kann. Die von ihm Gott zugesprochene Transzendenz
ist die Transzendenz einer auch durch Opfer nicht verfügbaren Person,
nicht die unpersönliche eines ens absolutum bzw. eines on kech	orisménon (ab-
soluten, abgesonderten Seienden).

Damit stellt sich die Frage, mit welchem Instrument Gott wirkt. Den Wir-
kungsvorgang beschreibt PHILON, indem er ein Bild vom Wasser nimmt:

�Er beregnet die Welt� und �Gott ist die altehrwürdige Quelle�. Ein Wir-
kungs�uss verbindet, von Gott ab�ieÿend, Gott mit der Welt [apórrhoia,
ZELLER, 1963, III 2, S. 416]. Diese Lehre ist stoisch und kulminiert dort im
bereits genannten spermatikós lógos.

PHILON nennt als die drei obersten Kräfte Gottes,

- die Macht, in Aufnahme aus der platonischen Ideenlehre

- die Güte und als 3. Kraft

- den Logos:

Gottes Macht wirkt mit dem Logos als �órganon� (=Instrument). Als Güte
ist sie Theós selbst, als Macht ist sie Kulminationspunkt (nicht adonai oder
elohim, sondern kýrios = Herr). Logos ist die Mitte und Mittlerin zwischen
Gott und der Welt und wird als idéa ide	on oder als archétypon parádeigma
[de mundi op. 23 COHN], d. h. �urbildliches Muster�, verstanden, auch als
kósmos no	etós = durch Denken erfassbare Welt.

Logos wird sogar personi�ziert im Sinne der o�enbarten Schriften des Alten
Testaments als Erzengel,Hohepriester oder im Sinne der orphischen Lehre

153



GRIECHENLAND IN ROM

als �Erstgeborener Sohn Gottes� interpretiert. In der Stoa hingegen sind
lógos und theós ein und dieselbe Realität.

Wir sehen also PHILON als den Kenner der griechischen Philosophie, als
Anwender der Lehren des PYTHAGORAS, des PLATON und vor allem der
Stoa bei der Deutung der den Juden o�enbarten Weisheit Gottes oder bei
der Deutung griechischer Philosopheme aus dem Geiste der Thora und der
Schriften des Moses. Es handelt sich also um eine wechselweise angewandte
Allegorisierung.

Hervorgehoben werden muss auch sein folgenreiches Verständnis des göttli-
chen Logos und Gottes als eines �Urlichts� :

�Gott ist das Licht . . . und nicht nur das Licht, sondern von jeglichem
anderen Licht das Urmuster (archétypon), darüber hinaus aber ist es
noch altehrwürdiger und höher einzuordnen als ein Muster� [de somn.
I 13 COHN/WENDLAND].

Diese Lichtmetaphorik hat schon vor PHILON (seit PARMENIDES) einen
langen Weg hinter sich, wird aber einen noch längeren Weg nehmen bis zu
einem Gedicht aus des Knaben Wunderhorn und dessen Vertonung im 4. Satz
der 2. Symphonie von GUSTAV MAHLER; dieser trägt die Überschrift �Ur-
licht�:

Dieses Licht soll leuchten den Seelen der Menschen �bis in das ewig selig
Leben�.

Gottes strahlender Glanz bringt also Erleuchtung, den Menschen eben-
so wie der Welt. Daher soll jetzt davon gesprochen werden, wie sich nach
PHILON Gott der Welt vermittelt:

Gott selbst ist zwar �der eine und das Ganze� [leg. alleg. I 14 COHN/WEND-
LAND], doch ist er in seinem Wesen für sich. Mit dem Logos als Instrument
oder Boten, mit den Ideen als Kräften, wirkt er auf Welt ein; er scha�t aber
nicht die Welt, wie der Gott des Alten Testaments, sondern er bildet sie.
Das heiÿt, dass Gottes Wirken sich unablässig auf das bereits vorhandene
Material richtet und dieses ordnet.

Zweifach ist der Logos zu sehen [de vita Mosis II 127 COHN/WENDLAND]:

Zum einen ist da der, der sich auf die unkörperlichen Ideen bezieht,
die den kósmos no	etós (denkbare Welt) ausmachen, zum anderen ist er
derjenige, der sich auf die sichtbare Welt (kósmos horatós) bezieht und die
Abbildung der Ideen ist.

Wie im All, so werden auch im Menschen [a.a.O.] zwei Logoi gesehen.

Der eine heiÿt prophorikós = der in der Sprache Hervorbringende, der
andere heiÿt endiáthetos = der im Inneren entfaltet Bewahrte; damit ist
das Denken selbst gemeint.

Hier wird (wiederum dualistisch, wie die Stoa schon unterschied) zwischen
dem lógos als einer geistigen Sphäre und dem lógos als einer sinnlichen Sphäre

154



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

(gesprochenes Wort ist Schall und Sinn) unterschieden. In jedem Falle wirkt
Gott in der Welt durch den lógos.

Eine weitere Frage ist die nach Wirkungsgraden Gottes. Diese Frage wird
uns von PHILON an immer wieder begegnen, z.B. in der bereits vorgestellten
pseudoaristotelischen Schrift �Von der Welt�.

Es sind unterschiedliche Wirkungsgrade, wir könnten auch sagen �Feld-
stärken� , feststellbar. Das liegt aber nicht in der Entfernung der ungeschaf-
fenen, unvergänglichen Welt von Gott, sondern daran, dass Sto�iches unter-
schiedliche Grade der Empfängnisfähigkeit hat. Dieses wiederum äuÿert
sich in einer mehr oder weniger entwickelten Gottesferne der Materie.

Letztere als dualistischer Gegenpol zu Gott hat mit Gott eine Gemeinsamkeit:

Sie wird ebenfalls �ápoios� genannt, eigenschafts- und qualitätslos, formlos,
ungeordnet, wie das schon PLATON und die Stoa, die wichtige Quelle des
philonischen Denkens, lehrten.

Doch an dieser Stelle kommt der gläubige Jude heraus; denn er behauptete
[z.B. in de mundi op. 2 COHN], dass schon MOSES diese Erkenntnis ge-
wonnen habe: �MOSES . . . erkannte, dass mit Notwendigkeit allem, was ist,
eine aktive und eine passive Ursache innewohnt und dass die aktive Ursache
der Geist des Alls ist . . . die passive aber ist unbeseelt und unbewegt aus
sich selbst (d. h. träge), <jedoch> bewegt, geformt und beseelt (belebt) vom
Geiste . . . �

Daraus folgt, dass jetzt über Welt gesprochen werden muss:

Welt bedeutet ein durch Sympathie geordnetes Ganzes. Der Weltzusam-
menhang wird von PHILON durch eine sich schon bei PHYTHAGORAS
�ndende und von den Neupythagoreern seiner Zeit kultivierte Symbolik der
Zahlen ausgedrückt.

Ein Beispiel dafür nimmt PHILON aus Genesis 6, 3:

Dort wird für die Zeit nach der Sint�ut die Lebensdauer des Menschen mit 120
Jahre angegeben. Dahinter steht nach PHILON, dass die Summe der Zahlen
von 1 bis 15 120 ergibt und dass 15 die Zahl des Lichts ist, da 15 Tage nach
Neumond der Vollmond erscheint.

Oder: 120 ist Summe von 64 und 56.

64 ist die Summe aller ungeraden Zahlen von 1 bis 15, 56 die Summe aller
geraden Zahlen von 2 bis 14; 64 ist Quadrat- (8) und Kubikzahl (4) [ZELLER,
a.a.O., S. 440 (Anm.)].

Den Ein�uss pythagoreisch-platonischer Zahlensymbolik auf PHILONs Vor-
stellung von Ordnung der Welt kann man auch sonst an vielen Stellen des
philonischen Werkes �nden, z.B. in seiner frühen Schrift �Über die Scha�ung
der Welt gemäÿ MOSES� [de mundi op. 3 COHN]:

155



GRIECHENLAND IN ROM

�In 6 Tagen ist, sagt <MOSES>, die Welt gescha�en worden, nicht, weil
der Schöpfer diese Länge der Zeit benötigte, . . . , sondern weil alles, was
entsteht, einer Ordnung bedarf. Einer Ordnung aber ist die Zahl zu
eigen. Nach den Gesetzen der Natur der Zahlen ist die <Zahl> sechs
diejenige, die für eine Schöpfung (Zeugung) die am meisten geeignete
ist.�

Gott könnte also � allmächtig, wie er ist, � alles zugleich scha�en, ohne Befehl,
nur durch seine Macht; aber er bevorzugte bei der Scha�ung der Welt die Zahl
sechs; diese ist übrigens von den Pythagoreern als die erste vollkommene Zahl
erkannt worden.

Da aber von allem, was Gott schuf, die Welt das Vollkommenste ist, ist die
sechs der Welt angemessen:

Sie ist gerade-ungerade (artioperittós), weil sie, durch eine gerade (ártios)
Zahl geteilt, eine ungerade (perittós) Zahl ergibt und umgekehrt (6 : 3 = 2; 6
: 2 = 3). Sie ist auch männlich und weiblich zugleich, weil sie das Ergebnis
der Multiplikation der männlichen Zahl drei mit der weiblichen Zahl zwei ist.
In der Sechs ist also das männliche und weibliche Prinzip vereint.

Welt ist zwar (so heiÿt es einerseits) ungescha�en, dennoch ist sie eine
(im Sinne Gottes) gescha�ene, v. a. aber eine unvergängliche, und sie wird
bewegt und erhalten nur durch Gottes Handeln. Dieses ist, wie wir aus der
Schrift �Von der Vorsehung� wissen, ein fürsorgliches und vorausschauendes.

Wie man im Sinne der Stoa methodisch vom Teil auf das Ganze schlieÿen
kann, schlieÿt PHILON von der Vorsorge des einzelnen Hirten für die Herde
auf Gottes ganzheitliche Vorsorge für die Welt.

Seine Vorsorge liegt als Logos in uns und in der Welt.

Wenn nun die Teile der Welt (auch wenn sie nicht gescha�en sind) einen
Anfang haben, hat auch das Ganze � Kosmos genannt � einen Anfang und
Ende. Anfang heiÿt aber nicht Entstehen aus dem Nichts, wie Ende auch nicht
Vergehen in das Nichts bedeutet. Das mosaische Chaos und die Ur�nsternis
oder die Urmaterie des platonischen TIMAIOS stehen für das Verständnis des
PHILON im Hintergrund:

Er vermittelt uns die stoische Weltsubstanz als das samenhaltige Feuer
(p	yr spermatikón), aus dem sich nach Gottes Vorhersehung und Plan die Welt
bildet und wohinein sie vergeht. Der gedankliche Ansatz, dass überhaupt et-
was notwendigerweise entsteht und vergeht, überspringt die Jahrhunderte
zurück bis ANAXIMANDROS und zwei Jahrtausende nach vorn bis zu GOE-
THEs Faust.

Für diesen Zusammenhang wichtig ist, dass die Theologie PHILONs Stoisches
zur Erörterung bringt. Er behauptet, dass HOMER und andere eigentlich
bestraft gehörten, weil sie Gott lästern � doch meinten die Dichter etwas
anderes als ihre Worte vordergründig lauteten:

156



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

Nach PHILON sind ihre Worte nur ein anderer Ausdruck (eine all	egoría)
für eine hinter ihnen liegende phýsis, die ein Mysterium (Geheimnis) be-
deutet und nur von Mysten, also Geweihten, verstanden werden kann. Die
eben genannte Methode der allegorischen Textinterpretation hat PHI-
LON schon sehr früh entwickelt.

Es bleibt nur noch übrig, den Menschen aus der Sicht PHILONS darzustel-
len.

Immer wieder versucht PHILON, den Menschen nicht an eine bestimmte
Gruppe innerhalb der Menschheit zu binden, also an eine Familie, Polis, Kö-
nigreich, sondern, wie der Kyniker BION einst, an den Kosmos. Der Mensch
ist, allein oder nicht allein, Bürger des Kosmos, kosmopolít	es [de mundi
op. 1 COHN].

Mit dieser Au�assung zeigte sich PHILON als Kind der Griechen und des Hel-
lenismus; denn seit ALEXANDER dem Groÿen hat sich die kleinumgrenzte
Polis gröÿeren staatlichen Gebilden (z.B. einem Königreich oder einer Zen-
tralherrschaft) geö�net. Ihre Bürger wurden welt- und weitsichtig und v.
a. o�ener, wenn sich ihnen mit dem politischen Kosmopolitismus neue Mög-
lichkeiten religiöser Bindung auftaten.

Als Aus�uss Gottes �ndet sich im Menschen die Seele, die (wie PYTHA-
GORAS und PLATON schon lehrten) sowohl vor der Geburt (das Göttliche
schauend) existiert als auch nach dem Tode weiterlebt, wo sie das Höhere
für immer schauen darf oder auf eine weitere Wanderung geschickt wird.

Der Mensch selbst ist nach dem Bilde Gottes (kat' eikóna the - ú) gescha�en
[de mundi op. 6 COHN].

Neben der Seele wohnt im Menschen der n	us, die Vernunft, die ein Abbild
des göttlichen n	us darstellt und insofern von auÿen in den Menschen gelangt.
Auch das pneúma (Hauch, Atem, Leben) kommt von auÿen und ernährt die
Seele.

So wie Himmel und Gestirne aus dem Äther gebildet werden, ist auch der
Körper Aus�uss des Äthers. PHILON knüpft hier an das alt vertraute Denken
der Griechen, v. a. Dingen der Stoiker, an:

Sie sehen den Menschen als Welt im Kleinen, stellen also eine Analogie
zwischen Makro- und Mikrokosmos her. Der Mensch vollzieht im Kleinen
das nach, was sich im Stufenbau des Kosmos vollzieht.

Aus der Zweiteilung des Umgreifenden in Gott und Welt ergibt sich die Zwei-
teilung desMenschen in Seele und Leib. Wie die Sinnlichkeit dem Leibe, so
ist die Vernunft der Seele zugeordnet. Doch der Leib ist der Sarg der Seele;
diese wünscht, sich vom Leibe zu trennen wie das Volk Israel von Ägypten.

Leib und Seele widerstreiten sich wie Vernunft und Sinnlichkeit.

157



GRIECHENLAND IN ROM

Dahinter steht der für Gott und die materielle Welt festzustellende Dualis-
mus; PHILON [de mundi op. 23 COHN] formuliert eine einleuchtende Pro-
portion: �Es verhält sich der groÿe Lenker (= Gott) zum Weltall wie der
menschliche Geist (n	us) zum Menschen.�

Der Geist ist also der göttliche Teil in uns. Dieser schwingt sich auf und
dreht sich wie die Planeten auf ihren himmlischen Bahnen nach den Gesetzen
vollendeter Musik; getrieben von der Liebe zur Weisheit (ér	os sophías) strebt
er aus der Welt des Sichtbaren in die geistige Welt der Ideen und ist erfüllt
von �nüchterner Trunkenheit� (méth	e n	ephálios [ebendort]).

Bei solchen Worten fühlt man sich an die Schilderung des platonischen Eros
im PHAIDROS erinnert. Der jüdische Leser denkt vielleicht an Formeln aus
dem Talmud, wo es heiÿt:

�Wie Gott die ganze Welt erfüllt, erfüllt auch die ganze Seele den Kör-
per, wie Gott sieht und nicht gesehen wird, so sieht auch die Seele und
wird nicht gesehen�, [vgl. PHILON, übersetzt von Cohn/Heinemann/
Adler/Theiler, 1962, Bd. I S. 51, Anm. 1].

In der Bestimmung des Dualismus steckt zugleich ein Beziehungsproblem:
Wie verhält sich das eine zum anderen, insbesondere imMikrokosmos Mensch?

Wie kann dieses Problem � der Widerstreit der genannten Teile � gelöst wer-
den? Zum Beispiel werden von der griechischen Philosophie Unterdrückung
der sinnlichen Lust, Betonung der Lust und naturgemäÿes Leben als Maximen
empfohlen.

Doch seine in der Tradition der Pentateuch liegende jüdische Überzeugung
steht dem im Wege:

Seit Adam und Eva sind wir durch die Sünde gebrochen und werden als
Sünder geboren. Die Sünde folgt der Tatsache, dass die Seele eine Verbindung
mit dem Körper eingeht; also ist die Trennung beider notwendige Voraus-
setzung für die Freiheit von Sünde.

Doch die Trennung liegt nicht in meiner, sondern in Gottes Hand. Als Zwi-
schenlösung ergibt sich, dass wir in Ausübung unserer Willensfreiheit ver-
suchen, dem Hang des Leibes zum Bösen nicht nachzugeben. Das gelingt nicht
immer, aber in Verbindung mit Charakter und Erziehung immer öfter.

Ganz frei wird man nur durch Gottes Willen.

Pate für diese Au�assung ist die reine Lehre PLATONs, wie sie sich im PHAI-
DON �ndet. Dort wird übrigens die Philosophie als eine sehr gute Helferin
angesehen. Mit ihrer Hilfe können wir uns emporarbeiten zum reinen, unge-
trübten Glanze Gottes, von Sünde immer freier.

Wir sehen also einerseits, dass PHILON von seiner geistigen Grundsubstanz
Platoniker ist; andererseits erkennt er aber insbesondere die Stoa der griechi-

158



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

schen Philosophie als Instrument, das ihm helfen kann, dem geo�enbarten
Glauben der Väter treu zu bleiben.

PHILON knüpft Weisheitsdenken der Griechen an den Glauben seiner Väter
und bringt ein spekulatives Element in die philosophische Diskussion, bzw.
er verstärkt es so, dass er als Mittelplatoniker über PLATON den Weg zum
Neuplatonismus freimacht.

Wer vom Menschen spricht, muss sich zu dem äuÿern, was Inhalt seines Ver-
haltens ist. Damit sind wir jetzt schon in seine Ethik gelangt und �nden als
Kardinaltugenden

- die Frömmigkeit zu Gott und

- die Gerechtigkeit den Menschen gegenüber.

Erstere Kardinaltugend ist ein Schlüssel zu seinem Gesamtwerk. Sie ist als All-
Frömmigkeit zu verstehen; denn sie bezieht sich auf das Umfassende, Mensch,
Welt und Gott. Gott als ónt	os on, als eigentliches Sein, ist durch den Logos
präsent in der Welt. Wenn Frömmigkeit sich an den Logos wendet, wendet
sie sich an Gott und die Welt. Frömmigkeit ist insoweit kardinal, als an ihr
der Aufstieg der Seele zu Gott hängt.

An dieser Stelle liegt wohl das Zentrum des philonischen Denkens:

Durch unseren Logos gewahren wir den göttlichen Logos.

Frömmigkeit ist Ausdruck der Ernsthaftigkeit, mit der wir uns an die Welt
und an Gott wenden. Mit der Frömmigkeit gelingt es meiner Seele, in das
hinter den Texten und dem Wort der Bibel stehende Mysterium einzudringen
und mich auf meine Unsterblichkeit vorzubereiten.

Den Menschen der Gegenwart mag diese dem Glauben gewidmete, theologi-
sierende Variante der Philosophie befremden, vielleicht emp�ndet man den
religiösen Schwerpunkt als einseitig und unvereinbar mit griechischer Philoso-
phie. Man bedenke aber, dass der Mathematiker und Verfasser des TIMAIOS
zugleich auch den PHAIDON geschrieben hat. Hier hat Philosophie nur eine
Aufgabe: das Leben zu formen und der Unsterblichkeit zu dienen.

Was nun die Gerechtigkeit betri�t, so vereinte PHILON seine Theorie mit
der Praxis seines Volkes und zeigte und übte sie, indem er sich intensiv poli-
tisch betätigte. Er sah übrigens (wie CICERO) das kontemplative, der Philo-
sophie und dem Glauben geweihte Leben erst dann als gerechtfertigt an, wenn
man sich zuvor politisch betätigt hat:

Politik ist also Propädeutik für Kontemplation.

Übrigens sind für ihn die an den Griechen gewachsene enkýklios paideía
und die grundlegenden Fächer (Wissenschaften wie Mathematik, Astrono-
mie oder Dialektik) nur Ausschnitte der Wirklichkeit und der Welt und als
solche nur Vorübungen, wir würden ebenfalls sagen:

Propädeutik zur Weisheit.

159



GRIECHENLAND IN ROM

Man muss erst die die Fächer der enkýklios paideía repräsentierende Hagar
küssen, wenn man mit Sarah, die Weisheit verkörpert, schlafen und Kinder
zeugen möchte.

Die Vollendung des Wissens gelingt in der Weisheit; in der Weisheit aber
liegt das Heil der Menschen. Das Heil erfahren wir dadurch, dass wir uns
selbst aufgeben. �Wer sich selbst aufgegeben hat, erkennt den �wahrhaft� Sei-
enden (Gott)� [de somn. I 10 COHN/WENDLAND].

Heil liegt in der Gotteserkenntnis, zu der wir durch unsere Begabung,
durchUnterricht und fortwährendeÜbung gelangen, wiederum mitGottes
Hilfe.

An dieser Stelle leuchtet die peripatetische Pädagogik durch:

Dort sind Belehrung und Übung (Gewöhnung) Grundlagen jeder Erziehung.

Für diesen Zusammenhang wichtig sind PHILONs Gedanken über die Bil-
dung überhaupt. PHILON hat der Bildung eine eigene Schrift gewidmet: de
congressu eruditionis causa (= Über das Zusammenleben der Bildung wegen).

Man könnte das Wort Bildung auch durch das philonische Wort sophía (=
Weisheit) übersetzen. sophía ist Ziel der erzieherischen Arbeit. Der Weg zu
diesem Ziel führt durch die Fächer der Vorschule (propaideúmata):

�Dienerin der Bildung� (Weisheit) ist die durch die propaideúmata erfolgen-
de Kultur des Allgemeinen [de congr. erud. gratia, Kap. III (S. 64.2 �.)
COHN/WENDLAND]. PHILON greift hier den seit der platonischen Bil-
dungstheorie Allgemeingut gewordenen griechischen Gedanken auf, dass der
Weg zu geistiger Vollendung über die am Fächerkanon realisierte allgemei-
ne Bildung (enkýklios paideía) führt.

Wie sehr diese allgemeine Bildung etwas �Vor�- läu�ges ist, zeigt die Fortset-
zung des eben übersetzten Satzes:

�Denn wie bei Häusern vor den Flügeltüren ein Haus�ur oder Torweg
liegt, bei den Städten sind es die Vorstädte, durch die man in die Städte
gelangen kann, so liegt vor der Tugend die allgemeine Bildung.
Diese ist der Weg, der zu jener führt.�

PHILON folgt hier der mittelstoischen Au�assung, die in Aufnahme pla-
tonischer Gedanken die Fächer Grammatik, Dialektik, Rhetorik, Arithmetik,
Geometrie, Astrologie, Musik als notwendige Vorschule (propaídeuma) der
Philosophie ansah.

Die Rede ist vom Fächerkanon der so genannten septem artes liberales
(= �sieben freie Künste�), durch deren geistigen Erwerb ein Römer sich den
eigentlichen Zugang zum Kreise der �Freien� verscha�te.

Bildung kulminiert in Gotteserkenntnis.

Die Orthodoxie der Rabbiner wird später dieser Synthese von griechischer
Kultur und frommer jüdischer Theologie rücksichtslos und unversöhnlich ein

160



Griechische Philosophie und jüdische Theologie

Ende setzen [LÉVY bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 86]. Bis heute! Selbst
in Abhandlungen unserer gegenwärtigen Periode wird PHILON wie nebenbei
abgetan [z.B. von HAYOUN auf nur einer Druckseite und das im Rahmen
eines �Exkurses� � s.u.S. 164 �.]. Aber dennoch bleibt es unabweislich das
Verdienst des PHILON, dass er eigentlich sein durch Frömmigkeit ausgezeich-
netes umfangreiches Werk unter den Gedanken der Synthese der Kulturen
gestellt hat.

Inhaltlich ist die Erkenntnis Gottes zuerst das Wahrnehmen seiner dýnamis
(= lógos), danach seiner selbst. Die innere Form dieser Erkenntnis aber ist
nicht durch Verstandestätigkeit, sondern durch die Ekstase zu umschreiben.
Die äuÿere Form, in der sich ekstatische Gotteserkenntnis äuÿert, ist die Pro-
phetie.

Wieder wendet PHILON griechisches Denken, dem die �heilige� ékstasis
vertraut ist, auf den Glauben der Väter, wie er sich im Alten Testament
kundtut, an. In der Prophetie �ndet die Gotteserkenntnis als tatsächliche
Gemeinschaft mit Gott Vollendung.

PHILON vergleicht den Weg des einzelnen (wie SOKRATES im PHAIDON
[99 c 9 f.] seinen Weg) einer Seefahrt und nennt das Bemühen um die Wahr-
nehmung der göttlichen Kräfte, wie sie sich im Logos manifestieren, die �erste
Fahrt� (pr	otos pl	us), die erlangte ékstasis in der Nachfolge der Kureten, Ko-
rybanten oder Mänaden des griechischen Mythos die �zweite Fahrt� (deúte-
ros pl	us). Mit den beiden �Fahrten� versucht der Mensch, in der Gemeinschaft
mit Gott diesem ähnlich zu werden.

Zwei groÿe Verdienste des PHILON sind zu nennen:

Zum einen ist PHILON eine Art Garant für die Kontinuität des Platonismus
in der Antike. Er steht in der Mitte zwischen dem älteren Platonismus, der
noch in der Akademie selbst gep�egt werden konnte, und dem alles dominie-
renden Neuplatonismus. Das ist sozusagen das historische Verdienst.

Zum zweiten hat PHILON mit Hilfe der Griechen, insbes. der Stoa, eine
alles bis dahin revolutionierende Methode der Fundamentalinterpretation
ganzer Denksysteme gefunden:

Es ist die Methode der Allegorie.

Das gilt zunächst für den Binnenraum seiner eigenen jüdischen Kultur.

Z.B. deutet er die Beschneidung als ein anderes Wort (all	egoría) für die Aus-
rottung alles Sinnlichen und der Lust, ABRAHAMS Aufmerksamkeit auf das
Lied, das die Himmelskörper ertönen lassen, als anderes Wort für die vita
contemplativa (das geistiger Schau gewidmete Leben); oder wenn im Alten
Testament Gott �schwört�, dann ist das ein anderes Wort für die menschliche
Schwäche, die Gott angedichtet wird. PHILON spricht auch vom symbolik	os
philosopheín [de mundi op. 54. COHN], d. h. vom �symbolischen (im Sinne
der Allegorie sich vollziehenden) Philosophieren�.

161



GRIECHENLAND IN ROM

Von noch gröÿerer Bedeutung ist die Methode der Allegorie für denVergleich
der Kulturen und Denksysteme. Hier fand (und zeigte) PHILON etwas,
dessen Konsequenzen seine Zeitgenossen wohl nicht begri�en haben und das
bis heute nicht klar ausgesprochen worden ist [auch nicht von CARLOS LEVY
bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 70 �.]:

Griechische Philosophie ist eine Allegorie für die jüdische Weisheit
und für die Lehre der Thora. So konnte MOSES zum Vorgänger von
PYTHAGORAS, SOKRATES und PLATON und somit zum Philosophen
schlechthin werden, der die Ideenlehre entwickelt habe und Vater der Stoa
sei. Und das Buch Genesis der Pentateuch stand Pate für die Lehre des HE-
RAKLIT von der Einheit der Gegensätze [qu. rer. div. her. 503 M (S. 40.25
�. COHN/WENDLAND), vgl. ZELLER, a.a.O., S. 394, Anm. 1].

Griechische Philosophie ist also überhaupt so etwas wie eine Allegorie für
theologisches Denken der Thora. Wahrscheinlich zeigt sich damit bei PHILON
so etwas wie Stolz, der durch die schweren Lebensumstände seines Volkes
hervorgerufen ist:

Danach ist das jüdische Denken für das griechische vorlaufend und vor-
bildlich. Die gleiche paradoxe Wahrheit aus dem Binnenraum jüdischer
Kultur �ndet sich allegorisch für die Bedeutung des Auferstandenen in dem
Jesuswort: �Ehe denn ABRAHAM ward, bin ich� [Joh. 8, 58].

Hier muss nochmals innegehalten werden, damit ein Missverständnis verhin-
dert wird:

Die allegorische Methode der Textinterpretation ist nicht neu. LEISE-
GANG [RE 39, 1941, PHILON, Spalte 39] weist darauf hin, dass diese Me-
thode schon bei den frühen griechischen Denkern wie ORPHEUS und den
Vorsokratikern nachweisbar ist. Aber das m. E. Neue ist, dass PHILON mit
dieser system- oder kulturintern vor�ndlichen Methode den Vergleich der
Kulturen und ihrer Identitäten angeregt und ermöglicht hat und damit
etwas schuf, was �eine der groÿartigsten und folgenschwersten Synthesen der
Geistesgeschichte bedeutet� [LEISEGANG, a.a.O.].

Doch wie PHILON selbst sagt, ist die Allegorie nicht leicht zu verstehen.
Sie ist �physiología�, also Aussage zur phýsis � Wesensaussage, die nur der
versteht, der Augen hat zu sehen, also für den hor	atikós an	er [de plant., Kap.
9 (S. 131.28 �. COHN/WENDLAND)].

Das Wort der Allegorie ist O�enbarung des Geistes und führt zum hierós
gámos (zur heiligen Ehe), zur unio mystica, zur geheimnisvollen Vereinigung
mit der hinter dem Wort der Allegorie stehenden Wesenheit; die Allegorie
ist nur etwas für Eingeweihte (mýstai).

Dabei bleibt dasWort Vordergrund; doch wie jeder Vordergrund weist das
Wort auf etwas hin, was dahinter steht. Eigentlich ist das unausdrückbar
- wenn es aber dennoch von denen, die es gesehen haben (also von den Ein-

162



Die zweite Fahrt



GRIECHENLAND IN ROM

geweihten), ausgedrückt wird, dann unvollkommen und dem eigentlich nicht
angemessen, was es ausdrücken soll. Aber es gibt im Vergleich zum Wort
kein anderes oder besseres Instrument, was Menschen zur Verständigung
führt.

Ob die Worte nun die Gestalt haben, die uns vertraut ist oder als hebräisches,
indisches, arabisches oder hethitisches Gewand das Wahre eingehüllt halten
- sie halten es eben eingehüllt, und wir sind die verzweifelt Suchenden, bis
wir entzweifelt gefunden haben. Daraus unmittelbar ableitbar ist das Gebot
der Toleranz, jener Toleranz, die NATHAN der Weise einst benannte.

PHILONs Philosophie ist von seinen Zeitgenossen und den ihm nachfolgen-
den Philosophen bis heute weitgehend ignoriert worden [LÉVY bei ER-
LER/GRAESER, 2000, S. 89; GUTTMANN, 2000, S. 64 �.; v. a. HAYOUN,
2004, S. 55;], entweder weil man ihn nicht begri�, oder, falls man ihn begri�en
haben sollte, die Folgen für jeden sich eigenständig dünkenden Kulturraum
fürchtete; man fürchtete und fürchtet, dass die Anerkennung der Absolutheit
des jeweiligen Geltungsanspruchsverloren gehen könnte.

Vor allem von den alten Traditionsträgern der eigenen jüdischen Kultur wird
er weitestgehend totgeschwiegen. Zitiert wird er lediglich noch von dem anti-
ken Romanautor des 3. Jahrhunderts nach Chr. HELIODOROS.

Dass seine Gedanken überhaupt beachtet blieben, verdanken wir den frühen
christlichen Denkern (z.B. dem Alexandriner CLEMENS (um 150 n. Chr.))
und den Kirchenvätern wie AMBROSIUS von Mailand oder AUGUSTINUS.

Christlicherseits ging man sogar so weit, dass man PHILON zu den Kirchen-
vätern rechnete.

Die jüdische Variante seines Denkens, sein enger Bezug zur Theologie der Pen-
tateuch wurde zurückgedrängt bzw. es hielt sich im Gespräch das, was Ge-
genstand christlicher Theologie wurde, die Lehre vom persönlichen Gott.

Philosophiegeschichtlich einzuordnen ist er wie bereits gesagt in den sog.Mit-
telplatonismus, der im 1. Jahrhundert v. Chr. eine dominierende Stellung
einnahm und in Alexandria schon in der Person des EUDOROS (64 v. Chr. -
19 n. Chr.) greifbar wird. Dieser hat damals berühmte Kommentare zu PLA-
TON und ARISTOTELES geschrieben und Themen benannt (z.B. Ideen als
Gottes Gedanken, Gotteserkenntnis als gröÿtmögliche Annäherung an Gott
[vgl. Plat., Theait. 176 b]), die im Werk des PHILON eine groÿe Rolle spielen.
Insbesondere sei die pythagoreische Zahlensymbolik genannt. Auch PHILON
schrieb eine uns nicht erhaltene Abhandlung über die kosmische Bedeutung
der Zahlen. Wenn es aber einen nichtchristlichen Ort gibt, wo wir Gedanken
PHILONS wieder �nden, dann ist es die Philosophie des Neuplatonismus.

164



�physiologia�



GRIECHENLAND IN ROM

5. Der Platonismus

Wie man am Beispiel des PHILON, aber auch vieler anderer sehen kann, war
Ort der Beschäftigung mit der Lehre des PLATON nicht nur die Schule
der Akademie in Athen. Vielmehr war Platon weltweit in Verbindung mit
den Ideen des Peripatos, der Skepsis, der Stoa, des EPIKUR, vor allem aber
des PYTHAGORAS Gegenstand der Forschung.

In Abgrenzung zur Lehre und Forschung der Akademie im engeren Sinne
spricht man auch allgemein vom Platonismus [Röd, 1997, IV S. 17 �., auch
UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 342 f.], den man seinerseits in den äl-
teren Platonismus (bis ANTIOCHOS von Askalon, gest. 68 v. Chr.), den
(eklektizierenden sowie orthodoxen) mittleren Platonismus (von etwa 50 v.
Chr. - EUDOROS - bis um 200 n. Chr.) und den Neuplatonismus (um 250 -
600 n. Chr.) einteilt [Gesamtdarstellung bei DÖRRIE, HEINRICH/BALTES,
MATTHIAS: Der Platonismus in der Antike. Grundlagen, System, Entwick-
lung. Stuttgart 1987 �., 6 Bände].

a) Der mittlere Platonismus: PLUTARCHOS,
NUMENIOS

XENOKRATES, der zweite Nachfolger des PLATON in der Leitung der Aka-
demie, hat die Philosophie in einer für den gesamten Hellenismus programma-
tischen Weise in Physik, Ethik und Logik eingeteilt. Diese drei Teile blieben
die Schwerpunkte der nachfolgenden philosophischen Forschung. Dabei dran-
gen seit der Hinwendung des Akademikers ANTIOCHOS von Askalon zum
Dogmatismus der alten Akademie und seit seiner Feststellung, dass alle (sich
aus SOKRATES entfaltenden) Hauptsysteme einen einheitlichen Charakter
trügen, verstärkt andere Mythen [s.u.S. 171] in den Platonismus, die diesen
ganz stark pythagoreisch - noch über das schon von der alten Akademie her
bekannte Maÿ hinaus - beein�ussten.

DERKYLIDES (etwa nach 50 v. Chr.) interessierte sich ganz besonders für
Mathematik und Astronomie in PLATONs Werk - das zeigt stark den py-
thagoreischen Ein�uss. Der bereits genannte EUDOROS, der als Begründer
des Mittelplatonismus gilt, entfaltete ganz intensiv die Begründungen für
die genannte Einteilung der Philosophie und integrierte den Pythagoreismus
in den dogmatischen Platonismus.

Um weitergehende Di�erenzierungen z.B. der Ethik in einen theoretischen und
einen auf die allgemeine Motivation (�horm	e�) des Handelns bezogenen Teil
und schlieÿlich in die Handlung selbst bemühte sich die Stoa. Auf die Frage
nach dem letzten Ziel (télos) des Handelns nennt und verstärkt EUDOROS
den platonischen [THEAITETOS 176 b 1 - 2] Satz: �Angleichung an Gott,
so weit wie möglich.�

166



Der Platonismus

Daraus ergibt sich die Frage nach Gott. Diesen stellt EUDOROS als Einheit
(hen) dar, aus der als oberster Gottheit eine Zweiheit (dyás) hervorgeht. Im
Verlaufe des weiteren Di�erenzierungsprozesses entwickelt sich (oder wird ent-
wickelt) die Welt, so, dass diese sich aus der �Ein�-heit über die �Zwei�-heit
zur �Viel�-heit wendet.

Der bedeutendsteMittelplatoniker ist PLUTARCHOS (46 - 126 n. Chr.)
aus Chaeronea in Böotien (Mittelgriechenland). Er ist ein ungewöhnlicher
Autor, der der Nachwelt insgesamt etwa 250 Schriften hinterlieÿ; von etwa
zwei Dritteln der Schriften sind uns leider nur noch die Titel überliefert.

In Athen studierte er bei dem Platoniker AMMONIOS (gest. 80 n. Chr.), der
als besonderer Kenner der Mathematik bekannt war. PLUTARCHOS galt
als weit gereister Mann, der u. a. in diplomatischer Mission oft nach Rom
kam. Neben dem politischen Engagement -als Ergebnis stoischen Ein�usses
- wird noch sein religiöses (er war auch Priester) und sein philosophisch-
didaktisches Engagement hervorgehoben. UEBERWEG / PRAECHTER
[1953, S. 533] nennen ihn den �für die kulturelle Verbindung von Antike und
Gegenwart wertvollsten Autoren�.

Zu seinem Leben ist zu sagen, dass er - aus einer angesehenen Familie in
Chaeronea stammend - eine gründliche und vor allem anregende Ausbildung
erhielt und nach seinem Studium in Athen seinen Lebensmittelpunkt in dem
kleinen Chaeronea behielt.

Daselbst führte er eine glückliche Ehe, ein gastfreies Haus, das sich bald zu
einer Art schulischen Mittelpunkts entwickelte. Nicht nur als philosophi-
scher Lehrer engagierte er sich; er war auch in der Gemeindepolitik führend
tätig, wirkte als Priester am Heiligtum zu Delphi und erhielt das römische
Bürgerrecht.

Kaiser TRAJAN verlieh ihm die Würde eines römischen Konsuls und im
Jahre 119 soll er von Kaiser HADRIAN zum Statthalter von Hellas (= Grie-
chenland) ernannt worden sein. Abgesehen von Aufenthalten in Italien (um
80 und um 90 n. Chr.) unternahm er groÿe Reisen nach Asien und Afrika
(Alexandreia).

Sein umfangreiches Opus ist nur im Rahmen einer Literaturgeschichte zu wür-
digen. Ein schöner Satz aus der �Geschichte der Griechischen Literatur� von
ALBIN LESKY [Bern 1963, S. 876] soll hier doch zitiert werden:

�Sein Blick hat weite Räume gefasst, aber er ist sich stets der Grenzen bewusst
geblieben, von denen sein Wesen umschlossen war . . . Was nun PLUTARCH
so liebenswert macht, ist der menschliche Reichtum, der sich in solcher Be-
grenzung entfaltete.�

An dieser Stelle wird nur sein synkretistisches, die philosophischen und wissen-
schaftlichen Strömungen seiner Zeit zu einer �kulturellen Synthese� [FERRA-
RI bei ERLER/GRAESER, a.a.O., S. 114] vereinigendes Modell von Gott,

167



GRIECHENLAND IN ROM

der Welt und den Menschen dargestellt werden, wie wir es vor allem in den
Schriften �Über ISIS und OSIRIS�, �Über Gottes spätes Strafgericht�, �Über
das Gesicht im Monde�, �Über E am delphischen Tempel� und �Über die See-
lenlehre im platonischen TIMAIOS� �nden.

Ausgehend von der Analogie zwischen Mikro- und Makrokosmos, wonach
sich die makrokosmische Gliederung im Mikrokosmos Mensch wieder�ndet,
beschreibt PLUTARCH drei fundamentale Bereiche,

- die Sphäre des Göttlichen, unterhalb des Göttlichen

- die Sphäre der Fixsterne bis zum Mond, und unterhalb des Mondes

- die sublunare Sphäre bis zur Erde.

Diesen drei Sphären sind als metaphorische Leitgestirne

- die Sonne

- der Mond und

- die Erde zugeordnet.

Für die drei Bereiche sind drei Personen charakteristisch:

- Gott ist das personale Charakteristikum des obersten,

- Dämonen sind das Charakteristikum des mittleren und

- Menschen sind das Charakteristikum des unteren Bereichs.

Dem Platonismus [Pl. Sph. 254 b 8 �.] entstammen die 5 Grundgattungen
(mégista gén	e) Ruhe - Bewegung <- Sein -> Identität - Verschiedenheit.

Während dem Mittelbereich die (gleichförmige) Bewegung zukommt, ist be-
sonderes Merkmal des oberen Bereichs die Urlebendigkeit (zo	e), die gedanklich
aus der Ruhe abgeleitet ist. Ruhe (im Sinne von Urlebendigkeit) ist das mé-
giston génos (= �wichtigste Gattung� oder �Grundgattung�), das der Gottheit
zukommt.

Im unteren Teil des zweigeteiltenMakrokosmos entwickelt sich die gleichför-
mige Bewegung des Mittelbereichs zur ungleichförmigen Bewegung, die
sich alsWerden (also Entstehen und Vergehen) darstellt. Mit der gleichförmi-
gen Bewegung (Mittelbereich) und der Ruhe als Lebensprinzip (Oberbereich)
hängt zusammen die rationale Ordnung. Diese wächst im Maÿe des Auf-
stiegs zu Gott und verringert sich im Maÿe des Abstiegs und gerät im unteren
Bereich zur irrationalen Unordnung.

Der Raum zwischen Fixsternhimmel (jenseits dessen Gott angesiedelt ist) und
Mond ist der Raum des Rationalen und der geordneten (Stern-)Bewegungen,
zwischen Mond und Erde (also sublunar) wächst der Raum, der durch sich
mehrende Irrationalität und Unordnung ausgezeichnet ist.

Über dem zweigeteilten Makrokosmos steht, alles umfassend und umgreifend,
die Gottheit als eine Einheit (monás).

168



Der Platonismus

Im Fundamentalmodell des PLUTARCH ist der göttlichen Einheit als Bild die
Sonne und die Urlebendigkeit beigeordnet. Die Sonne ist bildlich gesprochen
der Körper Gottes; diesem stehen der absolute n	us - das auf die höchste
Höhe entfaltete göttliche Denken - und die Seele Gottes als überkosmi-
sche Kraft (dýnamis) gegenüber. Gott selbst ist die Einheit (monás) zweier
Wesenheiten; bei der einen handelt es sich um eine unpersönliche, die als Sum-
me ideeller Muster (idéai) sich in der göttlichen Seele �ndet; bei der anderen
handelt es sich um die göttliche Person, die als Schöpfer Vernunft (n	us) und
Seele (psych	e) hat.

Der vor- oder hyperkosmischen Seele Gottes entsprechen die Weltseele des
Makro- und die individuelle Seele des Mikrokosmos. Wir �nden für jeden
der Bereiche eine Dreiteilung:

Hyperkosmisch ist Gottes Sphäre, die gegliedert ist in die Sonne (das Leben
als Ruhe), den absoluten n	us und die Seele als Heim der Ideen, der Mittel-
bereich (der Fixterne bis zum Mond) ist gekennzeichnet durch den Mond
(als Leitkörper), die gleichförmige Bewegung - und den n	us Gottes, der Ober-
und Mittelbereich verbindet;

im unteren Bereich �ndet sich als Leitkörper die Erde, Entstehen und Ver-
gehen sowie die kosmische Seele, die - Aus�uss der dýnamis, die in Gottes Seele
beheimatet ist, - den mittleren und den unteren Bereich verbindet. Gottes n	us
und psych	e gewährleisten also die Einheit der kosmischen Bereiche.

Gott ist zwar die ferne Über-Wesenheit, doch sie wirkt durch die Einheit der
aus dem Guten ins Böse, aus dem geordneten Immateriellen ins ungeordnete
Materielle auseinanderstrebenden Teile.

Das chaotische Böse wird gebändigt durch das in Gottes dýnamis wohnende
Gute.

Die eben aufgeführten Vorstellungen könnte man wie folgt graphisch darstel-
len:

169



GRIECHENLAND IN ROM

Theologisches System des Seins
B

er
ei

ch
P

er
so

ne
n

"U
nt

en
"

"M
it

te
"

"O
be

n"

ge
is

ti
ge

L
ei

tb
il

d
L

ei
tg

es
et

z
(g

én
os

)
G

ru
nd

qu
al

it
ät

Q
ua

li
tä

t

G O T T
Hyperkosmos

Makrokosmos Makrokosmos

III Mikrokosmos

M E N S C H

S
ee

le
(h

yp
er

ko
sm

is
ch

e)
R

uh
e

(U
rl

eb
en

di
gk

ei
t)

D Ä M O N E N
(Einheit von)

m
it

un
d

(H
ei

m
 d

er
 I

de
en

)

S
ee

le
V

er
nu

nf
t

(n
us

 −
 h

öc
hs

te
s 

D
en

ke
n)

S
ee

le
(i

nd
iv

id
ue

ll
e)

S
ee

le
(k

os
m

is
ch

e)

S
on

ne

E
rd

e

O
rd

nu
ng

/
U

no
rd

nu
ng

M
on

d

un
gl

ei
ch

fö
rm

ig
e

B
ew

eg
un

g
(W

er
de

n,
 E

nt
st

eh
en

un
d 

V
er

ge
he

n)

B
ew

eg
un

g
gl

ei
ch

fö
rm

ig
e

un
pe

rs
ön

li
ch

er

sc
hö

pf
er

is
ch

er
 P

er
so

n

ab
so

lu
te

r 
V

er
nu

nf
t

S
ee

le
 (

al
s 

hy
pe

r−
ko

sm
is

ch
er

 d
ýn

am
is

)

ra
ti

on
al

e
O

rd
nu

ng

ir
ra

ti
on

al
e

U
no

rd
nu

ng

170



Der Platonismus

Wie bei anderen Griechen ist Kosmologie, wie wir sehen, Theologie:

Eine Aussage über Gott bleibt - auÿer wenn sie im Bilde geschieht - höchst
allgemein und wird erst konkretisiert, wenn Nachdenken über Gott sich der
Welt ö�net. Anders herum �nden wir das göttliche Sein durch die Betrachtung
der verschlungenen Pfade der Welt, indem wir von hier nach dort aufsteigen.

Eine zweite Hilfe bei der Suche nach Gott stellen die Mythen dar. PLUT-
ARCH äuÿert sich darüber sehr ausführlich in seiner Schrift über ISIS und
OSIRIS. Er vergleicht dort [Is. 20 (359 A1 �.)] die Mythen mit dem Regen-
bogen, der wie sie eine Widerspiegelung ist:

Der Regenbogen spiegelt die Sonne wieder, die Mythen bringen einen tieferen
Sinn (lógos tis) ans Licht und wenden unser Denken zu dem, was uns bisher
verborgen blieb. So ist hier der Mythos Abbild eines tieferen Sinnes; er lenkt
das Denken um auf Anderes (d.h. dahinter Liegendes).

Was bei PHILON auf der Ebene des Vergleiches der (griechischen und jü-
dischen) Denksysteme blieb - das eine ist nur der sprachliche Ausdruck des
anderen -, liegt bei PLUTARCH im System selbst:

DieMythen sind der andere Ausdruck einer Wahrheit, die wir durch deren
Interpretation �nden können. Daher sind die Mythen für den Philosophen eine
bedeutsame Quelle des Wissens.

Höchstes Ziel des Wissens ist das Denken über Gott und der sich ho�entlich
�ndende Gedanke Gottes. Doch irgendwann und irgendwo endet alles Denken,
das jedoch nur ein aktives Vortreiben des lógos bis zu einer Grenze bedeutet,
wo Sprache und Denken (also lógos) enden.

Unter glücklichen Umständen wird der Mensch dann empfänglich für Gottes
Botschaft, indem er, vom Sinnlichen abgelöst und in Ruhe wartend, vom
Blitze göttlichen Geistes getro�en wird.

Ziel aller Philosophie ist eine solche Einweihung in die göttliche
O�enbarung [Is. 77 (382 E2 f.)].

An dieser Stelle muss die Darstellung wenigstens kurz unterbrochen und dar-
auf hingewiesen werden, dass die Ausrichtung der griechischen Philosophie auf
Gott und die Theologie es christlichen Denkern leicht machte, die Philoso-
phie insgesamt später nur als �Magd� der Theologie anzusehen. Doch dass
die frühen Christen wie PAULUS und JOHANNES überhaupt theologisie-
ren und gedanklich die auf jüdischem Boden gewachsenen Vorstellungen von
Gottes ewigem Heilsrat ausweiten konnten auf eine eigene Christologie, ist
griechischer Philosophie zu verdanken. Und die relativ schnelle Verbrei-
tung der Christologie über den gesamten Mittelmeerraum war nur möglich,
weil die griechische Sprache das weltweite Verständigungsmittel war.

Die eben bei PLUTARCH vorgestellte O�enbarungslehre �ndet sich aber
schon bei den Stoikern. Die Steigerung der Vorstellung vom geo�enbarten
Wissen Gottes zur Ekstase werden wir bei den Neuplatonikern intensiv

171



GRIECHENLAND IN ROM

entfaltet �nden. Die Grundfrage, die wir beim Autor der Schrift �Über die
Welt� oder bei PLUTARCH als Grundanliegen des Nachdenkens �nden, ist
die: Wie kann es eine Verbindung zwischen dem jenseitigen, hyperkosmischen
Gott und der diesseitigen Welt geben? Immer wieder spielt hier der Dyna-
misbegri� die groÿe Rolle. Säkularisiert steht hinter dieser Vorstellung von
einer dýnamis der neuzeitliche Begri� �Feld� , wie wir ihn in der zeitgenössi-
schen Physik �nden.

Der mittlere Platonismus war über die Schulen des Mittelmeerraumes ver-
breitet und aktuell immer wieder diskutiert. Es gab auch eigens entwickelte
Schulbücher des Mittelplatonismus wie z.B. der sog. unter dem Namen des
Mittelplatonikers ALKINOOS überlieferte �didaskalikós�, der etwa um 150
n. Chr. weite Verbreitung fand und das wohl wichtigste Zeugnis des zeitge-
nössischen Platonismus darstellt.

Zur gleichen Zeit schrieb APULEIUS von Madaura (Nordafrika) sein Com-
pendium de Platone et eius dogmate (�Über Plato und seine Lehre�), von dem
2 Bücher (zur Naturphilosophie und zur Ethik) erhalten sind.

In Smyrna wirkte ALBINOS; dieser schrieb eine zusammenfassende Schrift
über PLATONs Lehren; die Vorlesungsnachschrift eines Schülers zu einer Ein-
führung in die platonische Lehre gibt Einsicht in den damaligen Schulbe-
trieb. ALBINOS wurde später von PROKLOS als �Spitzenplatoniker� [DÖR-
RIE/BALTES, 1993, III S. 18 (76.4)] gefeiert.

Kaiser MARCUS AURELIUS richtete übrigens 176 n. Chr. 4 Lehrstühle für
Philosophie in Athen ein. Einer davon war für die Erforschung des Plato-
nismus gedacht; erster Stelleninhaber war der Mittelplatoniker ATTIKOS.

Höhepunkt und Abschluss �ndet der Mittelplatonismus inNUMENIOS von
Apamea (in Syrien), der in der 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts n. Chr. lebte.
Den Platoniker erkennt man allein schon am Titel seines uns fragmentarisch
erhaltenen Hauptwerks �Über das Gute�.

NUMENIOS wirkt bis in die gegenwärtige Platonforschung, die sich um den
schriftlich nicht niedergelegten Teil der Lehre des PLATON bemüht. Aus dem
Titel eines seiner Werke �Über das bei PLATON Ungesagte� schlieÿen wir,
dass PLATON sich nach der Vorstellung des NUMENIOS auf einer Denkebe-
ne bewegte, die niemand - weder Hörer noch Leser - nachvollziehen konnte.
Auch PLUTARCHOS tat, wie wir sahen, dar, dass das höchste Ziel der Phi-
losophie die Begegnung mit Gott ist und in der ekstatischen Vereini-
gung möglich wird. NUMENIOS verehrte die platonische Philosophie ebenso
wie die Weisheit des Orients, letztere vielleicht noch stärker; denn er nannte
PLATON einen griechisch sprechenden MOSES.

Gott ist für NUMENIOS ein dreifacher:

Gott als oberster und erster ist gut an sich; er ist reiner n	us (reine Denktä-
tigkeit) und Urelement (arch	e) des Seins (t	es 	usí	as) [vgl. EUS., P. E. XI 22.3].

172



In den Mythos nicht eingeweiht



GRIECHENLAND IN ROM

Er ist �Vater� und �König� und �frei vom Werk�.

Als Zweiter ist er Schöpfer, Demiurg. Auf die Urbilder schauend gestaltet
er die Welt; er hat Anteil am ersten Gott und ist, selbst bewegt, seinerseits
Urelement der Bewegung.

Der dritte Gott aber, der Anteil hat am zweiten, ist die Welt alles dessen, was
gescha�en (poí	ema) ist; dieses ist der Aus�uss der Bewegung des 2. Gottes.
PROKLOS, der bedeutende Platonkommentator, über den im Folgenden zu
sprechen sein wird, stellt die Dreifaltigkeit des Göttlichen, wie sie NUMENIOS
sieht, so dar:

�Vater nennt er den ersten, Schöpfer (eig. Macher) aber den zweiten
und Schöpfung (eig. Das Gescha�ene) den dritten <Gott>; denn die
Welt ist nach seiner Ansicht der dritte Gott.�

Bewegung in der Welt aber ist Entstehen und Vergehen. Entstehen beim
Mikrokosmos Mensch ist das Eintreten der Seele in den Leib und damit ihre
Verunreinigung durch Materie. Hier liegt der Ursprung des Übels, das durch
das Vergehen (Sterben) als Trennung der Seele vom Leib aufgehoben werden
kann.

Es ist also alles Gott, in aufsteigender Linie stärker, schwächer aber von
oben nach unten.

Der oberste Gott ist also frei von Kontakt mit der Materie. Der zweite Gott
betrachtet den ersten Gott, wird mit Begehren erfüllt und sinnt, wie er Kosmos
als Abbild dessen, was er beim ersten Gott sah, geordnet scha�en kann. Erst
dieser dianoetische zweite Gott ordnet in Anlehnung an den kontemplativen
ersten Gott die Welt.

Denken über Gott läuft als Ergebnis in die Erkenntnis einer Dreieinheit
aus. Diese Dreieinheit ist wie die christliche Dreieinigkeit Gottes eine Me-
tapher, also Bild für das, was überhaupt nicht mehr gesagt und gedacht, viel-
leicht nur noch gelegentlich durch ekstatische Vereinigung mit Gott erfahren
werden kann. In Gebet und Opfer begleitet das Bild und führt den Gläubigen
(über das Bild) zu Gott selbst.

Religionsgeschichtlich ist daran interessant, dass sich das christliche Trini-
tätsdogma, wie es um 200 n. Chr. TERTULLIAN erstmals formuliert hat
[HEUSSI, 1991, S. 65], an den gezeigten mittelplatonischen Vorstellungen ori-
entiert:

Aus der dreifachen Entfaltung Gott - Logos -Geist in einem subordinativen
Sinne wird die Ausgliederung des Sohnes und Geistes aus dem Vater. Drei-
fache Entfaltung heiÿt aber nicht Entwicklung von Verschiedenheit, sondern
Ausfaltungen (und Entfaltungen) einer Wesenheit zu drei Hypostasen [s. u.
bei PLOTIN]; für den christlichen Dogmatiker wird dieses alles zu der For-
mel: una substantia - tres personae (ein Wesen, drei Personen) [BEYSCHLAG,
1988, I S. 204 f.; HEUSSI, 1991, S. 66; auch LOOFS, 1968, S. 120 �.].

174



Der Platonismus

b) Der Neuplatonismus: PLOTIN (205 � 270)

Mit NUMENIOS stehen wir auf der Schwelle zum Denken des PLOTINOS:

Was immer dieser Philosoph geschrieben hat, wir wüssten nicht das Geringste
über seine Person und sein Leben, wenn nicht sein Schüler PORPHYRIOS
(234 - 305) eine Schrift verfasst hätte, in der das Leben und die Ordnung der
Schriften des PLOTIN dargestellt ist.

Der erste Satz der Biographie erklärt die genannte Au�älligkeit:

�PLOTINOS, unser Zeitgenosse und Philosoph, war wie ein Mann, der sich
dafür schämte, dass er sich in einem Körper be�nde. Auf Grund einer solchen
Au�assung mochte er sich nicht dazu verstehen, etwas über seine Familie oder
über seine Eltern oder über seine Heimat zu erzählen.�

Auch ein Bild lieÿ er nicht von sich malen; denn dieses sei doch nur ein uner-
trägliches Abbild eines Abbildes.

Hervorzuheben ist, dass PLOTIN erst sehr spät (im Alter von 28 Jahren) zur
Philosophie kam und nach etwa 50 Lebensjahren zu schreiben begann.

Man könnte hier auf HANS-GEORG GADAMER schauen: Sein erstes groÿes
Werk �Wahrheit und Methode� erschien, als er schon 60 Jahre alt war.

PLOTIN verstand seinen Tod als ein Hinau�ahren des Göttlichen in ihm zum
�Göttlichen im All� [PORPH. Plot. 2, 25 f. HENRY/SCHWYZER]. Nach
einem ereignisreichen Leben starb er im Jahre 270 im italischen Minturnae
(Kampanien) auf dem Gut eines Freundes.

Zu seinem Lebensweg sei nur dieses gesagt:

Er studierte 11 Jahre lang (von 232 � 243) in Alexandria bei dem genialen
Gründer der neuplatonischen Schule AMMONIOS SAKKAS. Nach der Teil-
nahme an einem Feldzuge des römischen Kaisers GORDIANUS III gegen die
Perser ging er 244/245 im Alter von 40 Jahren nach Rom, gründete eine
Schule und lehrte dort 26 Jahre bis zu seinem Tode die neuplatonische
Philosophie seines Lehrers und führte den Neuplatonismus so zum Höhe-
punkt, dass sein Denken die Philosophie bis ins 7. Jahrhundert bestimmte.
Die Philosophie PLATONs wurde auf diese Weise rund 600 Jahre nach dem
Tode des Philosophen noch einmal zu Ansehen und Geltung gebracht.

Die Schriften des PLOTIN, die ursprünglich in chronologischer Ordnung vor-
lagen [Leben des PLOTIN, 24, 11 �.], sind von seinem Schüler PORPHYRIOS
posthum in 6 Gruppen zu je 9 Schriften geordnet worden. Man spricht von
Enneaden, abgeleitet vom griechischen Wort ennéa, was 9 bedeutet; dement-
sprechend wird im Folgenden zitiert:
Eine römische Zahl bezeichnet die Enneade, eine arabische die jeweilige Einzelabhandlung
(z.B. I 3), dazu kommt noch die Angabe über Kapitel und ggf. Zeile (z.B. I 3, 3 (5)) in der
Ausgabe der Werke des PLOTIN von HENRY/SCHWYZER [Oxford 1964 �., 3 Bände].

175



GRIECHENLAND IN ROM

Diese Ordnung ist nicht chronologischer, sondern systematischer und auch zahlensym-
bolischer Natur.

In Abweichung davon folgt die deutsche Übersetzung (mit griechischem Lesetext) von RI-
CHARD HARDER [Hamburg, 1956 �., 6 Bände] der Chronologie, zu der sich PORPHY-
RIOS in seiner Biographie des PLOTINOS im Einzelnen äuÿert.

Die 1. Enneade behandelt ethische Probleme, naturphilosophische und kosmo-
logische Fragen werden in der 2. und 3. Enneade abgehandelt; die 4. Enneade
wendet sich der Seele, die 5. dem Geiste (n	us) zu, die 6. schlieÿlich kommt zum
Höhepunkt und zum Höchsten und stellt das Eine, das Seiende, die Zahlen
und das Gute dar.

Die Schriften sind zwischen den Jahren 254 (1. Regierungsjahr des Kaisers
GALLI	ENUS) und 270 (Todesjahr des PLOTIN) verfasst.

Die Lehre des PLOTIN soll hier so dargestellt werden, dass zunächst seine
Fundamentalfrage angesprochen wird:

Als was und wie darf ich mir das erklären, was sich meinen Sinnen und meinem
Denken präsentiert, wobei meine Mittel - die Sprache - dort auf Grenzen
stoÿen, wo das Unaussprechliche - Gottes Feld also - beginnt.

Als Antwort �ndet er eine Metapher, von der schon PHILO IUDAEUS sprach;
es ist das Bild vom Flieÿen über Stufen. Dieses Bild wird in ein groÿes Sy-
stem eingebaut. PLOTIN nennt insgesamt 5 Stufen, denen der Fachausdruck
Hypostase (hypóstasis) gegeben ist.

Bevor die Hypostasen erläutert werden, seien sie genannt:

An der Spitze und auÿerhalb dessen, was man das Gebiet des uns selbst und
unsere Umgebung umfassenden Wirklichen bezeichnen kann, steht als erste
Hypostase das Eine, das Göttliche.

Demgegenüber steht ganz auf der tiefsten Stufe das Materielle als fünfte
Hypostase.

Dem Göttlichen als der ersten Hypostase folgen zwei weitere Hypostasen,
der Geist (n	us) als die zweite und die Seele, auch Weltseele (psych	e), als
die dritte Hypostase.

Diese ist die Mitte und Mittlerin zwischen dem Göttlichen und dem Geist ei-
nerseits und der sinnlichenWelt (vierte Hypostase) sowie der Materie (fünfte
Hypostase) andererseits.

PLOTIN sieht also im Sein eine aus Stufen bestehende Ordnung, die aus
insgesamt 5 Stufen (Hypostasen) besteht.

Ontologisch führt der Weg dieses hierarchischen Systems von oben nach unten
im Sinne einer Wertigkeit (und �Ablagerung�, was hypóstasis eigentlich be-
deutet). Erkenntnistheoretisch hingegen führt der Weg von unten nach oben;
denn wir beginnen mit unseren Sinnen und enden im Denken und Aufstieg
des Menschen zum Höchsten.

176



Plotin jetzt



GRIECHENLAND IN ROM

Wir stellen also wie bei seinen Vorgängern (insbesondere bei PLATON, als
dessen Interpreten schlechthin sich PLOTIN und der Neuplatonismus über-
haupt verstehen) einen dynamischen Stufenbau fest, wobei die Hypostasen
1 - 3 die geistige Welt und die restlichen Gegebenheiten die uneigenständige,
sinnliche Welt umfassen [IV 8, 7, (1); VI 5, 2, (8 �.)].

Da der Begri� Hypostase nicht angemessen übersetzt werden und von den
verschiedenen Philosophenschulen auch nicht genau de�niert werden kann,
soll an dieser Stelle zunächst der Versuch einerUmschreibung unternommen
werden [zur Begri�sgeschichte vgl. DÖRRIE, 1976, S. 13 �., insbesondere S.
45 �.].

Wir wollen von der Vorstellung des AUGUSTINUS [trin. V 1, 2] ausgehen,
der von der Unmöglichkeit spricht, mit der Sprache unserer Erfahrungswelt
etwas über Gott zu sagen oder unsere Kategorien auf die Welt Gottes zu
übertragen.

Von ANAXIMANDER über viele andere (z.B. PHILON) bis PLOTIN �ndet
sich das Ringen um das rechte, angemessene Wort. Letzteres ist ja ein
Geschöpf der Welt und soll uns etwas näher bringen, was die Welt und
jegliche Abstraktion, die man �Sein� nennen könnte, überragt.

Es �nden sich zwei Hilfen.

Die eine besteht darin, dass man sagt, was Gott (bei PLOTIN auch �das
Eine�, �das Gute� genannt) nicht ist. Diese negative Theologie fanden wir
schon bei PHILON ausgeprägt.

Die andere Hilfe durchzieht ebenfalls das griechische Denken; es ist das
Bild:

�Denke dir eine Quelle, die keinen anderen Ursprung (als nur sich selbst)
hat; sie ergieÿt sich selbst ganz in Flüsse hinein, wird <aber> von den
Flüssen nicht verbraucht; vielmehr hat sie in Ruhe Bestand; die Flüsse,
die aus ihr hervorgegangen sind, bleiben, bevor sie sich trennen, noch
<ein Wenig> zusammen.

Oder <stelle dir> einen Riesenbaum <vor>, dessen Lebenskraft ihn
ohne Unterbrechung durchläuft; es hat aber Bestand sein ursprüngli-
cher Sitz, und er verästelt sich nicht gleich ganz und gar (denn sein
Stamm hat am Wurzelwerk festen Halt)!� [III 8, 10 (5 �.)].

Beide Bilder stehen für etwas Unaussprechliches, das sich kontinuierlich [V 2,
2] von oben nach unten ergieÿt:

Aus dem Einen als Quelle �ieÿt es und lagert sich ab als Geist (n	us), aus dem
Geiste �ieÿt es und lagert sich ab als Seele (Weltseele) usw. bis in die Materie.
Dieses Flieÿen nennt man Emanation (von lat. emanare = aus�ieÿen).

Das Bild des Baumes aber soll vor allem auf Folgendes hinweisen:

178



Lichtwasser



GRIECHENLAND IN ROM

Wie der Standort (besser: Urgrund) Bestand hat und dem Baume die Fülle
des Lebens verleiht und in den Ästen die schier endlose Menge der Di�eren-
zierungen, ohne selbst diese Di�erenzierung zu sein, so stellt das schlechthin
Eine Urgrund (arch	e), Quelle (p	eg	e

	
) und Kraft (dýnamis) alles dessen dar,

was ist, also Geist, Seele, Form/Körper, Materie, ohne dass es selbst dieses
ist.

Das schlechthin Eine ist über alles erhaben, �nichts kann von ihm ausgesagt
werden, nicht Sein, nicht Wesen, nicht Lebenskraft� [III 8, 10 (29 - 31)].

Das Gute aber ermöglicht dieses Eine geistig wahrzunehmen. Dieses Gute,
das auch mit dem Einen und Gott gleichgesetzt wird [II 9, 1, (5�.)], ist et-
was, das sich jeglichem Zusatz durch das Denken entzieht und deswegen nicht
de�niert werden kann.

Während das Gute den Hypostasen Attribut ist, das sich im Wege des Ab-
stiegs abschwächt (bis hin zu dessen Gegenteil in der Materie), entzieht es
sich selbst jeder Beschreibung und verwehrt auch ein Schreiten darüber hin-
aus. Sonst weist im Bereiche des Seins das eine Gute auf ein anderes hin;
hier aber ist das Ende des Verweisens:

Es ist es selbst, eben das Gute, das Eine, die Gottheit - darüber hinaus ist
nichts denkbar.

Ein weiteres Bild ist das von der Sonne [V 3, 12 (40 f.); II 3, 18 (19-22)]:

Sie gibt allem unter ihr und allem Nachgeordneten Licht, ohne selbst an Kraft
etwas zu verlieren. Sie ist wie das Eine unerschöp�ich.

Alles, was Licht erhält, ist diesem ähnlich, oder so ausgedrückt:

Es ist Abbild eines höheren Vorbildes (parádeigma); unsere Welt ist
nur ein Bild; je höher ich steigen kann, um so höher die Wirklichkeit, welche
letztere die unter ihr liegende Wirklichkeit von sich abhängig macht.

Zugleich hat alles Untere am Oberen Anteil, wie bei PLATON das Sinnliche
am Ideellen Anteil hat. Die Anteilhabe (méthexis) an etwas heiÿt aber nicht,
dieses Etwas selber sein [III 2, 2 (31 �.)]:

Materie hat an der Form, Form an der Seele, Seele am Geiste, und der Geist
hat Anteil am Einen [V 4, 1, (5 �.); V 9, 2 (15 �.); I 7, 2 (1 �.)].

Es stellt sich die Frage, warum es überhaupt zur Ausdi�erenzierung aus dem
Einen, das übrigens auch das Schöne genannt wird, kommt. Warum bleibt
das Eine als das Gute und Schöne nicht bei sich selbst? Die Antwort gibt
PLOTIN mit einem schon in PLATONS Timaios sich �ndenden Axiom [V, 1,
6, (38 f.)]:

�Alles Vollkommene zeugt. Was aber für immer vollkommen ist,
zeugt immer und immer Seiendes.�

Die 1. Hypostase Gott (das Gute, das Schöne, das Eine) [V 1, 8 (1 �.)]zeugt
also die 2. Hypostase, den Geist (n	us). Dieser ist kósmos no	etós (geistige

180



Der Platonismus

Welt), sozusagen Gottes Sohn [V 1, 7 (36 �.)], der seinem Vater, Gottvater,
als Abbild noch sehr nahe ist. Er ist Geist Gottes und steht im Sein, ist aber
nicht mit Gott identisch. Gott steht jenseits des Seins.

PLATON verwendet übrigens anstelle des kósmos no	etós den Begri� tópos
no	etós (geistiger Bereich) [vgl. R. 517 b 5].

Als Demiurgos scha�t Gottes Geist (aus den in ihm liegenden Ideen) die
Welt der Formen und des Sto�es, wozu z.B. Menschen und Tiere und über-
haupt die Erde gehören (platonisch gesprochen: den kósmos hor	atós).

Es sind wohl zwei Zeugungsakte festzustellen, nachdem der Geist als Gottes
Sohn durch Gott in das Sein ge�ossen war:

1. �. . . entstanden nunmehr zeugte er mit sich selbst alles Seiende, die Fülle
der in den Ideen liegenden Schönheit und alle in den Gedanken liegenden
Götter.� [V 1, 7, (28 �.)].

Der Geist als Sohn des Gottes zeugte also mit sich selbst die Ideen und
Götter, zu denen wir re�exiv gelangen können; doch zunächst liegen Ideen
und die Götter in ihm. Er ist �voll� davon, denn �. . . er behielt es in sich
und lieÿ es nicht in die Materie hinausgleiten . . . � [a.a.O.].

In ihm (wie in KRONOS) geborgen ist die Welt der uns durch Denken
zugänglichen Ideen und unserer Götter [DÖRRIE, 1976, S. 49 �.].

Vielleicht sieht man hier, dass die konventionelle Glaubenswelt der Helle-
nen nicht verworfen, sondern geborgen und abgehoben wird von sich selbst;
sie mündet für den, der denkt, in den einen Gott.

2. Doch musste Gottes Sohn schlieÿlich ein zweites Mal zeugen.

Nach der Binnenzeugung mit sich selbst kommt die Auÿenzeugung,
man könnte auch �Freigabe� sagen:

Der Geist gibt ins Leben des Seins die dritte Hypostase, das Organ
unseres Denkens:

die Seele, als Weltseele und individuelle Seele, so, wie es die allgemeinen
und (in Abweichung von PLATON) die speziellen/individuellen Ideen gibt.

Der Geist ist also Gottes Sohn, als solcher zeugt er nach innen und auÿen:

Als Auÿenzeuger ist er DEMIURGOS, Schöpfer, der nach der Vorgabe
der in ihm liegenden Ideen die Welt scha�t.

PLOTIN bewegt sich in der Traditionslinie, in der PARMENIDES und
PLATON stehen [V 1, 8 (23 �.)]. Er bezieht sich auch auf andere Philoso-
phen wie ANAXAGORAS, EMPEDOKLES und HERAKLIT.

Die Seele alsWeltseele ist das erste von Welt, was der Geist scha�t. Sie steht
als Mittlerin zwischen dem Reich des Einen und des Geistes einerseits und
der Welt andererseits. Als Weltseele entfaltet sie das, was an Einzelseele in
ihr vorhanden ist:

181



GRIECHENLAND IN ROM

Die Einzelseelen �ieÿen aus ihr heraus, sie emanieren aus der Weltseele, wie
diese aus dem Geist und dieser wiederum aus dem Einen. Indem es aus der
Weltseele ausströmt, �ieÿt es in die Einzelbereiche und Teile:

Das Viele und Di�erenzierte entsteht und der Prozess des Werdens und
Vergehens wird in Gang gesetzt. �<Seele> wird teilbar in den Körpern� [IV 2,
1, (33 f.)]. Von den Engeln und Dämonen �ieÿt es in die Tiere und P�anzen,
auch (als Einzelseelen) in die Menschen. Ohne sich zu verzehren[DÖRRIE,
a.a.O., S. 50], hat sich das Eine (die erste Hypostase)auf den Weg gemacht
und �ieÿt als Geist und Weltseele (2. und 3. Hypostase) in die Natur (vierte
Hypostase) und endet in der Materie (fünfte Hypostase), die selbst Prinzip
des Bösen ist.

Das ist insgesamt der 1. Teil des Weltprozesses.

Den zweiten Teil könnte man verstehen und darstellen, wenn man den Stand-
ort des Menschen im Weltprozess bedenkt:

Während die anderen Teile des der Weltseele nachfolgenden Weltprozesses
diesem Prozess passiv ausgeliefert sind, hat der Mensch die Freiheit der
Wahl - also Willensfreiheit. Er kann entscheiden zwischen Gut und Böse.

Im Unterschied zu den Seelen der Tiere und P�anzen liegt in der Menschen-
seele ein rationaler Bereich, der sich in der Überlegung und in Abwägen [I 1,
7 (14 �.)] äuÿert, auch darin, dass er eine eigene Meinung [V 3, 9 (20 �.)]
hervorbringen kann.

Des Menschen Seele kann abgleiten zum Körperlichen (d. h. Bösen) oder
aufsteigen auf eine höhere Stufe und sich mit der Weltseele oder dem Geiste
verbinden oder weiterschreitend Geist werden und schlieÿlich mit dem Einen
sich zusammen�nden. Dieses ist der 2. Teil des Weltprozesses, der zu höchster
Glückseligkeit (eudaimonía) führt.

DerWille [VI 8] zu solch einem Aufstieg ergibt sich aus der Tatsache, dass im
inneren Menschen die drei ersten Hypostasen (Gott, Geist, Seele) vorhanden
sind. Die Einheit der drei Hypostasen begründen den Willen als Wirkung
in Richtung auf den Aufstieg, der Rück- und Heimkehr (epistroph	e) bedeutet.

HIRSCHBERGER [1979, I, S. 309] hat wohl als erster die Bedeutung dieser
Erkenntnis verstanden. Er zeigt, dass in VI 8 der Bruch mit dem grie-
chischen Intellektualismus manifestiert wird und spricht von einer neuen
Denkdimension, die er �Willensmetaphysik� nennt.

Es gibt keine Wirkung ohne das Wollen. Es gibt nicht nur die ratio divi-
na allein, sondern ratio divina (göttlicher Geist) verbindet sich mit voluntas
dei (göttlichem Willen). Diese bei AUGUSTINUS und Ps.- DIONYSIOS sich
�ndende Erkenntnis gründet auf PLOTINs Satz [VI, 8, 13, (7 f.)]:

�. . . Wille und Seinsheit werden dasselbe sein.�

182



Der Platonismus

PLOTINs Willensmetapyhsik und seine Lehre von der Einheit der drei Hy-
postasen (das Eine, der Geist, die Seele) haben die christliche Dreieinig-
keitstheologie stark beein�usst. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden in
Anlehnung daran sogar �drei Hypostasen� genannt [Ar. Ep. Alex.].

Der Wiederaufstieg der Hypostasen als notwendige Ergänzung ihres als
Emanation sich darstellenden Abstiegs wiederholt sich in der Einzelseele.
Auch diese strebt nach dem Einen, Guten und Schönen, also zu Gott, zu-
rück, von dem sie sich durch die Emanation und die entfremdende Individua-
tion gelöst hat. Sie trennt sich aus dem Zustand der Vereinzelung und drängt
zum Allgemeinen, das Gottes Freiheit zum Inhalt hat.

Einheit, Allgemeinheit, Freiheit bedeuten das Glück, das Gegenstand der
Willensentscheidung des Einzelnen ist. Insofern ist die ethische Entschei-
dung Bestandteil eines ontologischen Prozesses [HIRSCHBERGER,
a.a.O., S. 310].

Die beiden genannten Prozesse - als Makro- und Mikroprozesse - begründen
die Einheit der Welt, die sich sonst in Materie zerlegte. Auch die Einheit
der Person wird so begründet:

Der Emanation, dem Abschwung also, folgt die Rückkehr (epistroph	e) oder
auch der Aufstieg (horm	e) zum Einen. Die Vollendung �ndet sich nach der
Reinigung (vom Bösen des Körpers) und Erleuchtung in der ekstatischen
Vereinigung � der unio mystica - mit Gott [ELSAS, 1975, S. 262].

In der Vereinigung wird der Mensch gottähnlich, nicht gottgleich. Die Nähe
zu Gott hat der einzelne Mensch in der Welt nie verloren. Gott ist in ihm
erhalten und wirkt wie der Punkt im Zentrum des Kreises [VI 8, 18 (7�.)].
Der Zusammenhang mit dem Einen (méthexis ganz in einem platonischen
Sinne) geht nicht verloren.

Wirkungsgeschichtlich könnte man bemerken, dass daran die mittelalter-
liche Mystik anknüpft, wenn sie vom Seelenfunken (scintilla animae) spricht.

Darüber hinaus ist PLOTINs Ein�uss auf die christliche Theologie erheb-
lich:

Die Trinitätslehre entwickelt sich auf dem Hintergrund seiner Hypostasenleh-
re, das beschriebene Verhältnis zwischen Welt und Einzelseele greift ein in die
Erörterung des Verhältnisses zwischen Christus und Leib Christi.

AUGUSTINUS studierte den PLOTINOS in den lateinischen Übersetzungen
des 355/356 zum Christentum konvertierten Neuplatonikers MARIUS VIC-
TORINUS. Auszüge aus den Enneaden werden ins Syrische, von da ins Ara-
bische und schlieÿlich vom Arabischen ins Lateinische übersetzt.

Für die Neuzeit seien die englischen christlichen Platoniker J. SMITH und H.
MORE und Dichter wie W. BLAKE und Chr. MORGAN genannt.

183



GRIECHENLAND IN ROM

Im deutschen Sprachraum war der Ein�uss sehr stark auf GOETHE, FICHTE,
NOVALIS und SCHELLING.

GOETHES Gedicht[s.o.S. 66], �Wär' unser Aug' nicht sonnenhaft,// wie könnt'
es je die Sonn' erblicken? . . . � geht direkt auf PLOTINOS [II 4, 5 (9 �.); I 6,
9 (31 �.)] zurück.

Als PLOTIN 270 in Minturnae (südöstlich von Rom) in Gegenwart seines
Schülers EUSTOCHIOS starb, war ihm als einem der Wenigen gelungen, seine
Ideen mit seinem Leben in Einklang zu bringen; es heiÿt sogar, dass er einige
Male die ekstatische Vereinigung seiner Seele mit dem Einen vollzogen habe.

PLOTINOS hat den Platonismus, insbesondere den Neuplatonismus sowohl
auf den Höhepunkt geführt als auch zu der in den folgenden Jahrhunderten
vorherrschenden philosophischen Richtung gemacht. UBERWEG/PRAECH-
TER sprechen [1954, S. 590] von der �Herrschaft des Neuplatonismus etwa
von der Mitte des 3. bis zur Mitte des 6. . . . Jahrhunderts�.

Es handelt sich dabei um ein geschlossenes, einheitliches System, das ei-
nerseits in der Transzendenz der Gottheit kulminiert, andererseits eine di�e-
renzierte Stufenontologie entwickelte. Imponierend dabei ist die intensiv be-
schriebene Vorstellung von der Einheit und Göttlichkeit der Welt.

UEBERWEG/PRAECHTER [S. 590] nennen das einen �dynamischen Pan-
theismus� , dessen Quelle die monistische Stoa darstellt.

Unschwer wird man als ein�ussreiche Vorläufer auch die bereits besprochene
aristotelische Schrift �Von der Welt� und NUMENIOS erkennen. In Bezug auf
NUMENIOS wird sogar behauptet, PLOTIN habe ihn kopiert.

c) Schulen und Gestalten des Neuplatonismus

Der starke Ein�uss des Neuplatonismus und insbesondere des POTINOS zeigt
sich in der Herausbildung einer Reihe von Schulen über den gesamten Mittel-
meerraum. In der Literatur unterscheidet man [UEBERWEG/PRAECHTER
a.a.O. S. 591] drei Richtungen und sechs Schulen. Hier sind wie bei allen sol-
chen Einteilungen weitere Di�erenzierungen und auch andere Zuordnungen
möglich. Damit eine Erörterung auf festerem Grunde stehen kann, sollen die
Konzepte und Schulen an Personen, d. h. philosophischen Vertretern, gebun-
den sein.

PORPHYRIOS (234 � 305 n. Chr.)

Da ist zunächst ein Repräsentant zu nennen, der dem PLOTINOS am näch-
sten steht, sein Schüler und für 6 Jahre Wegbegleiter sowie Herausgeber seiner
Schriften:

PORPHYRIOS aus Tyros.

184



Wär' unser Aug' nicht sonnenhaft



GRIECHENLAND IN ROM

Seine Lebendaten können wie bei vielen anderen nicht genau angegeben wer-
den. Er studierte in Alexandria und Athen und kam 263 zu PLOTINOS.
Wir verdanken ihm eine sehr ausführliche Darstellung des Lebens des scheuen
PLOTINOS und die Gliederung und (posthume) Herausgabe seiner Abhand-
lungen, auch Kommentare zu einigen Schriften des Philosophen.

Insgesamt umfasst die Schriftenliste 77 Zi�ern: Inhaltlich weist die Liste den
PORPHYRIOS als einen äuÿerst vielseitigen Gelehrten aus, der sich in
fast allen Wissenschaften seiner Zeit umgetan hat, seien es die Grammatik
und die Geschichte oder die Mathematik und die Astrologie. Weltberühmt,
bis in den syrisch-arabischen Kulturraum übersetzt und verbreitet und
im europäischen Mittelalter viel gelesen und fast kanonisch verehrt war seine
�Einführung� (eisag	og	e

	
) in die Kategorienschrift des ARISTOTELES. Seine

fast unverwechselbare Lehre, mehr Theologie als Philosophie, geht über PLO-
TIN insoweit hinaus, als er die Seele [Marc. 29] und damit den Menschen
(nicht die Materie) als Ort des Bösen ansieht. Also muss der Seele alle
philosophische Re�exion gelten.

Durch diese Re�exion und durch Askese kommt es zur Rettung der See-
le. Letzteres ist seines Erachtens das besondere Anliegen und die besondere
Aufgabe der Philosophie.

Daher ist die Philosophie bzw. der in die Philosophie eingetauchte Glaube der
Weg der Erlösung des Menschen; doch die mit Hilfe der Philosophie erfol-
gende ekstatische Vereinigung mit dem Einen ist nur wenigen Menschen
vorbehalten oder möglich. Sie (die hén	osis) ist die höchste Form der Rettung;
der Glaube (bzw. die Religion) hingegen bereitet Rettung durch Bild und
Kultus [vgl. ZELLER, 1963, III 2 S. 721 �.].

Während bei PLOTIN die christliche Theologie keine Rolle spielt, hat sich
PORPHYRIOS (sein semitischer Name ist MELEK oder MALCHOS, was
�König� bedeutet) mit ihr intensiv befasst. Wir schlieÿen das aus der 15 Bü-
cher umfassenden Abhandlung �Gegen die Christen� . Leider ist uns davon
so gut wie nichts erhalten, zumal da Kaiser THEODOSIUS II im Jahre 448
die Abhandlung hat verbrennen lassen. PORPHYRIOS soll Christos als einen
frommen Mann geachtet, die Christen aber, die diesen zum Gott erhoben, ver-
achtet haben. Die Weissagungen z.B. aus dem Buche DANIEL hat er ebenso
wie das Buch selbst als eine Fälschung angesehen.

IAMBLICHOS (240 � 330 n. Chr.)

Ein Schüler des PORPHYRIOS in Rom ist IAMBLICHOS aus Chalkis (einer
nordsyrischen Stadt westlich des Euphrat, heute Quinnasrin). Nachdem sich
IAMBLICHOS von seinem Lehrer im Streit getrennt hatte, ging er wohl zu-
rück und gründete in seiner Vaterstadt eine Schule, eben die syrische Schule
des Neuplatonismus.

186



Der Platonismus

Andere sagen, IAMBLICHOS soll diese Schule im syrischen Apameia geführt
haben.

Wie PLATON und die Platoniker ist auch IAMBLICHOS vom Pythagoreis-
mus stark beein�usst.

So kann es nicht wundern, dass er (abgesehen von einer aus neuplatonischem
Geiste verfassten Biographie des PHYTHAGORAS) ein groÿes zusammenfas-
sendes Werk über die pythagoreischen Lehren (von den 10 Büchern sind die
Bücher 1 - 4 und 7 noch erhalten) verö�entlichte. Wie hoch die Verehrung des
Pythagoreismus geht, kann man aus den Untertiteln entnehmen, z.B. �Theolo-
gie der Arithmetik�, oder �Über die Zahl in der Natur� und �Über die ethische
und theologische Arithmetik�.

Fragmentarisch erhalten sind �Über die Seele�, �Über die Götter�, 19 Briefe
(u.a. einer über das Schicksal) und Kommentare zu PLATON und ARISTO-
TELES. Um orientalische Weisheiten geht es in dem umfangreichen Werk
�Über die Mysterien der Ägypter� und �Über die chaldäischen Orakel�.

IAMBLICHOS interessiert sich so sehr für okkulte Phänomene, dass er in
der Nachfolge des Neupythagoreismus die Philosophie mit dem Okkultis-
mus verbindet.

Wie schon PORPHYRIOS ist er der Meinung, dass als Quellen unseres Wis-
sens in der Metaphysik Geister und Dämonen in Frage kommen. Diese
bewohnen den Luftraum und nehmen auf unsere Seele Ein�uss. Sie geben
aber auch das Göttliche preis in den Orakelsprüchen und der Mantik. Also
muss der Philosoph sich auch damit beschäftigen.

Besonders hoher Verdienst kommt ihm um die Platoninterpretation zu:

Eine Wahrheit kann in den drei groÿen Bereichen der Philosophie erscheinen,
in der Ethik, Physik und Metaphysik. Also muss derjenige, der an einem ethi-
schen Dialog PLATONs forscht, zugleich auch in den beiden anderen Ebenen
suchen. Es könne aber auch sein, dass PLATON auf der einen Ebene nur in
Rätseln spreche; daher müsse man erst recht die Lösung des Rätsels auf den
anderen Ebenen suchen.

Die Platonerklärung wird deswegen auf feste Füÿe gestellt, weil sie aus dem
Zustande beliebiger Assoziationen und des Zufalls in eine �Einheitlichkeit und
konsequente Systematik� [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 615] über-
geleitet wird.

In der Metaphysik �nden wir die Tendenz zu einer Vervielfältigung und
Verfeinerung der Hypostasen und deren di�erenzierte Beschreibung. Das
könnte belegt werden mit der Lehre, dass über dem Einen ein gänzlich un-
aussprechliches Urprinzip (pánt	e árr	etos arch	e) steht. Das Eine ist das Gute
und schöpft das Sein als das intelligible (kósmos no	etós = die Ideen) und als
das intellektuelle (kósmos no	erós). Zwischen beiden steht n	us.

187



GRIECHENLAND IN ROM

Die Di�erenzierung erfolgt nach dem Triadenschema: IAMBLICHOS unter-
scheidet sieben Triaden. Jeweils drei Triaden von Göttern sind zu nennen,
deren letzte KRONOS, RHEA und ZEUS umfassen.

ZEUS nun wird als der DEMIURGOS angesehen. Der griechische Volks-
glaube und seine Götter gehen also in das groÿe Hypostasensystem ein; sie
werden um des Einen oder des gänzlich unaussprechlichen Prinzips willen
nicht verworfen. Griechischer (und übrigens auch orientalischer) Polythe-
ismus erhält seinen Platz im Neuplatonismus des IAMBLICHOS. Es wird
neben der Philosophie die Theurgie gep�egt, in der man sich mit geheimnis-
vollen Riten und Zauberpraktiken direkt an die Götter wenden, sie beein�us-
sen und die eigentlich vollkommen mit dem Körper vereinte Seele zu den
Göttern aufsteigen lassen kann.

IAMBLICHOS hatte einen starken Ein�uss auf die Schule von Athen, vor
allem auf PROKLOS.

PROKLOS (08.04.412 � 17.04.485)

Die Entwicklung des Neuplatonismus, die mit dem Lehrer des PLOTINOS
AMMONIOS SAKKAS begann, erreichte in Athen mit PROKLOS einen zu-
sätzlich durch Gelehrsamkeit ausgezeichneten Gipfelpunkt.

Geboren ist er zu Konstantinopel (Byzanz), heute Istanbul, als Sohn eines
Rechtsanwalts; er wuchs in Xanthos (im kleinasiatischen Lykien) auf, studier-
te in Alexandria zunächst Rhetorik und römisches Recht, dann nach einer
Vision, in der ihm die Göttin Athene dazu riet, Philosophie bei OLYMPIODO-
ROS dem Älteren; schlieÿlich ging er (430) nach Athen und studierte weiter
Philosophie bei dem gefeierten Schuloberhaupt des athenischen Neuplatonis-
mus SYRIANOS, der in einem propädeutischen Sinne ARISTOTELES lehrte
und in harmonistischer Weise PLATON mit PYTHAGORAS, mit der Leh-
re des ORPHEUS und der chaldäischen Theologie zusammengebracht hatte.
Schlieÿlich wurde 437 PROKLOS Haupt der athenischen Schule des Neu-
platonismus und starb 485, nachdem er lange Jahre die Geschicke der Schule
bestimmt hatte.

Man glaubt übrigens, in der Nähe des athenischen DIONYSIOS-Theaters Re-
ste des Hauses des PROKLOS gefunden zu haben.

Hier muss nochmals wiederholt werden, dass der in Athen gep�egte Neupla-
tonismus auÿerhalb der Akademie gelehrt wurde; denn diese war als schu-
lische Institution längst erloschen [s.o.S. 47, vgl. auch: ERLER/GRAESER,
2000, S. 192]. Es handelte sich dabei um einen Platonismus, der schon durch
IAMBLICHOS eine stark religiöse und didaktisch-methodische Prägung er-
halten hatte. Diese Prägung bedeutete, dass, nachdem propädeutisch ARI-
STOTELES abgeschlossen war, das PLATON-Curriculum begann. IAMB-
LICHOS hatte dieses didaktisch orientierte Curriculum entworfen und für die

188



Der Platonismus

Dialoge bestimmte Interpretationsweisen gefunden und für die Ausbildung
verbindlich gemacht.

Das Werk des PROKLOS umfasst mehr als 50 Schriften. Das Gros dessen,
was uns erhalten ist, sind Platonkommentare. Dazu kommen Traktate
zu Einzelthemen, zur Theologie, zur Theologie Platons, zur Vorhersehung,
zum Schicksal und zu den bösen Hypostasen. Zum Teil liegen uns die Schrif-
ten nur in der lateinischen Übersetzung des Ordensmanns WILHELM von
MOERBEKE (13. Jahrhundert) vor; letzteres zeigt die Bedeutung und den
groÿen Ein�uss, den dieser enzyklopädische Denker und Systematiker auf die
folgenden Jahrhunderte in Europa, Byzanz/Konstantinopel bis zum deutschen
Idealismus hat.

PROKLOS verband eine umfassende, enzyklopädische Gelehrsamkeit,
insbesondere tiefgehende Kenntnisse über PLATON und ARISTOTELES mit
Einfühlungsvermögen und mit der Fähigkeit, unterschiedliche Traditionslinien
(griechische, ägyptische und chaldäische) einzuordnen und zusammenzufüh-
ren. UEBERWEG/ PRAECHTER [1953, S. 626] nennen ihn bewundernd �den
groÿen Scholastiker des Altertums�, der die bis zu seiner Zeit ins Uner-
messliche gewachsene Traditionsmasse des Wissens in ein System und in die
Interpretation PLATONS einbrachte, wobei die Methodik des IAMBLICHOS
ihm Vorbild war.

Das System sei kurz vorgestellt:

PROKLOS verzichtet auf das Übereine des IAMBLICHOS und beginnt
den kosmischen Prozess mit dem Einen, das er das Selbst- oder Ureine
nennt. Dieses ist als das Urgute zugleich Fundamentalursache des Seins. Man
kann sich diesem nur durch Negativaussagen (im Sinne der späteren negativen
Theologie) nähern, also durch Aussagen darüber, was es nicht ist.

Das zeigt sich an der Formulierung dessen, was eben positiv Ursache genannt
wurde.

Es ist anaití	os aítion = in nicht ursächlicher Weise ursächlich [Theol. Plat. II
4]. Unser bzw. das griechische Wort für Ursache (aítion) könnte eine falsche,
eine säkulare Vorstellung hervorrufen. Das Eine ist Ursache nicht im Sinne
dessen, was wir Ursache nennen. Es ist mit den Sinnen nicht erkennbar und
sprachlich nur unzureichend ausdrückbar [in Prm. VI 87, vgl. auch BEIER-
WALTES, 1979, S. 339 �., insbesondere 334, Anm. 5].

PROKLOS gibt also seiner rationalen Philosophie (die mit Hilfe der Logik in
der Physik alles erkennen und die unermessliche Fülle des Seins streng rational
systematisieren und ordnen möchte) eine überrationale Schau der Dinge
bei und somit der Philosophie eine starke religiöse Komponente zur Seite;
diese Komponente verbindet wiederum die irrationale (d. h. intuitive) Schau
mit der Ethik, die als Handlungsanleitung Wege zum Aufstieg zeigt.

189



GRIECHENLAND IN ROM

Der Aufstieg vom Vielen zum Einen, von unten nach oben ist der Weg der
Rettung der Seele in das Gute, das das Eine ist.

Das Gute aber ist von seiner Natur so, dass es, ohne sich selbst aufzugeben,
von sich neidlos abgeben oder Anteil an sich geben möchte auch [PL. Phdr.
246 a 3 �].

Aufstieg oder auch Rückkehr (epistroph	e) ist jeweils der dritte Schritt in
dem Triadenschema der Entwicklung des Verursachten aus dem Verursachen-
den und des Niederen wieder zum Höheren.

Der erste Schritt zuvor ist das Verbleiben (mon	e) des Verursachten in dem
Verursachenden;

der zweite Schritt ist das Hervorgehen (próhodos) desselben aus dem
Verursachenden, indem es aus�ieÿt (Emanation);

es folgt als dritter Schritt der Aufstieg.

Zur Emanation:

1. Aus der ersten Hypostase (das Eine) �ieÿt die zweite (der Geist)
und aus dieser die dritte (die Seele); das sahen wir bereits bei PLOTIN.
Zwischen der ersten und der zweiten Hypostase lässt PROKLOS Hena-
den (�Einheiten�) als Mittelwesen entstehen, die eine sehr groÿe Nähe zum
Einen haben. Diese Henaden sind Götter, die aber wie das Eine nicht aus-
sprechbar und eigentlich auch nicht erkennbar sind. Sie sind voll des Guten
und Quell der Vorsehung. Soweit die Henaden nach der ersten Hypostase.

2. Es folgt die (zweite) Hypostase Geist mit der triadischen Gliederung in
Sein (das Intelligible), Leben (das Intelligibel/Intellektuelle) und Den-
ken (das Intellektuelle). Es �nden sich noch weitere triadische Gliederun-
gen [Theol. Plat. III 12 �.], aber auch die Einteilung des Intellektuellen in
Siebenereinheiten (Hebdomaden) und weitere Unterhebdomaden, wobei 7
als heilige Zahl verwendet wird.

3. Zwischen der übersinnlichen oder der sinnlichen Welt liegt als Brücke das
Seelische als dritte Hypostase; wie zwischen den Hypostasen selbst
sind auch innerhalb der sonstigen Triaden die Übergänge gleitend, weil
eine universale Verwandtschaft vorliegt [vgl. ERLER/GRAESER, a.a.O.,
S. 197]. In den Bereich des Seelischen werden die Götter der Griechen,
die Dämonen und die menschlichen Seelen eingegliedert. Das Seelische
als Ganzes steht als Sein zwischen dem wahrhaft Seienden und dem Wer-
denden [BEIERWALTES, 1965, S. 93 �.; S. 196 �.].

Wie schon im Anfang der Odyssee von HOMER [Buch 1, 32 �.] wird auch
von PROKLOS nach der Herkunft des Bösen gefragt.

Das Böse, das übrigens nach PROKLOS nie nur eine Ursache hat, ergibt sich
aus der entstandenen Ferne derWelt vom Einen. Die wachsende Ferne vom
Guten verursacht das wachsende Böse.Das Böse kann nur in der Vielfalt und

190



Lichtleib in Dodona



GRIECHENLAND IN ROM

im Werden liegen und damit Ausdruck der Unvollkommenheit der Welt
sein.

Unvollkommenheit (und damit das Übel) ist eine metaphysische Notwendig-
keit. Wir würden das Unvollkommene wohl eher im logischen Sinne als not-
wendig bezeichnen; denn das Höhere ist ohne das Niedere, das Sein ist ohne
das Werden, der Geist ist ohne die Materie logisch nicht vorstellbar.

Zurück zur Einzelseele.

Sie steht zwischen dem Materiellen (= Körper) und dem Immateriellen und
hat einen strahlenartigen (augoeidés) Leib, einen �Lichtleib� oder auch �äthe-
rischen Leib� [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 629] der als Vehikel den
Einzelnen nach oben führen kann.

Angesprochen ist aber nicht nur die Heimkehr (epistroph	e) der Seele, sondern
auch die Gotteserkenntnis.

Wenn Gott erscheint, kann die Seele des Einzelwesens mit den Augen ihres
Lichtleibes Gottes Gegenwart sehen; das Einzelwesen kann aber auch mit den
Augen seines Lichtleibes die Seelen anderer wahrnehmen. Der Lichtleib der
Seele steht also in der Nähe zum Lichte Gottes, der Körperleib der Seele
dagegen hat die Nähe zum eigentlichen körperlich-materiellen Leib.

Doch es bleibt beim Lichtleib nur die Nähe zu Gott.

Wie sind nun die ekstatische Versenkung und Vereinigung, die zugleich Ret-
tung der Seele bedeuten, möglich? Wie schon andere (z.B. IAMBLICHOS),
greift PROKLOS auf die religiöse Praxis seiner Zeit zurück.

Da sind zunächst Opfer und Gebet, denen PROKLOS eine Heil bringende
Eigenschaft zuschreibt; dann ist die Umwendung zu Weissagungen (Mantik)
und zur theurgischen Praxis zu nennen. Doch diese sind nur �ankierend zu
Eros, Wahrheit und Glauben.

Der Eros verbindet (im Sinne PLATONS) das Verursachte (z.B. den Men-
schen) mit dem Schönen (als dem Urschönen) und mit dem Urguten, das sich
mir gegeben hat und dem ich mich zurückgebe (epistroph	e).

Die Wahrheit ist die göttliche Weisheit, nach der mich dürstet.

ImGlauben aber liegt die Ruhe und das Schweigen, das Sprache nicht mehr
zulässt; denn sie ist unnötig, unmöglich und auch dem Zustand der Versenkung
unangemessen.

Hinzu kommt noch die Ho�nung [vgl. UEBERWEG/PRAECHTER, 1953,
S. 630, Anm. 1]. Wenngleich der Gedanke an den Apostel PAULUS [1. Kor. 13,
13] nahe liegt, sollte man doch eher an dieGleichheit der geistigen Grund-
situation denken, die PAULUS und PROKLOS zu ihren gleich klingenden
Äuÿerungen führte [vgl. UEBERWEG/PRAECHTER, a.a.O.].

192



Der Platonismus

Es ergibt sich für den Betrachter die Erkenntnis, dass PROKLOS bei sei-
ner höchst beeindruckenden wissenschaftlichen Tätigkeit als methodenbe-
wusster Kommentator der platonischen Abhandlungen ein hohes Maÿ an
Frömmigkeit und theologischer Durchdringungmit dieser Tätigkeit ver-
bindet [vgl. insbes. HADOT, 1991, passim].

PROKLOS hat indirekt (über die lateinische Version des PS.- DIONYSIOS
AREOPAGITA - um 500 in Syrien -) und direkt Ein�uss auf die Entwicklung
der christlichen und islamischen Theologie. Ein lateinischer Auszug aus
seinen �Elementen der Theologie� war unter dem Namen des ARISTOTE-
LES (als institutio theologica) kanonischer Bestandteil des Lehrprogramms
der mittelalterlichen Universitäten.

Der letzte bedeutende Neuplatoniker der athenischen Schule war der bereits
erwähnte SIMPLIKIOS. Als 529 Kaiser JUSTINIAN in einem Edikt be-
stimmte, dass niemand in Athen Philosophie lehren dürfe, bedeutete das
für SIMPLIKIOS ein Berufsverbot, so dass er sich mit anderen entschloss,
Athen zu verlassen und in Persien weiter seiner Philosophie zu leben.

533 kehrte er, wie es heiÿt, enttäuscht über das Niveau nach Athen [anderer
Meinung ist ILSETRAUT HADOT, DNP 11 S. 578 f.] zurück, zumal da 531
ein Friedensvertrag zwischen Ostrom und Persien zustande gekommen war,
der ihm Glaubens- und Lehrfreiheit zusicherte.

So sind denn auch alle seine uns erhaltenen Werke nach 533 verfasst. Seine Ari-
stoteleskommentare - herausgegeben Ende des 19. Jahrhunderts im Auftrage
der Preuÿischen Akademie der Wissenschaften - gehören zu den wertvollsten
Stücken, die uns der Neuplatonismus hinterlassen hat.

Darüber hinaus sind sie eine unschätzbare Quelle für die Erforschung des
frühgriechischen Denkens. Nur durch SIMPLIKIOS sind uns längere Passagen
u. a. aus den Werken des PARMENIDES und des EMPEDOKLES, aber auch
des ANAXIMANDROS erhalten.

Seine Au�assung war, dass alle Philosophen (nur mit unterschiedlichen Wor-
ten) das Gleiche sagen wollen, dass es also auch zwischen PLATON und
ARISTOTELES keine groÿen Unterschiede gebe.

Dass er keine Platonkommentare, sondern nur Aristoteleskommentare
verfasst hat, passt zu der Tatsache, dass er in Alexandria als Schüler des
Aristoteleskommentators AMMONIOS (Sohn des HERMEIAS) studiert hat.

d) Neuplatonismus in Alexandria

Die alexandrinische Schule unterscheidet sich von den anderen Schulen
durch die starke Betonung und P�ege der Fachwissenschaften. Das hat in
Alexandria eine gute und lange Tradition.

193



GRIECHENLAND IN ROM

Weltberühmt war die Bibliothek, in der bis zu dem groÿen Brande 48 v.
Chr., das gesamte Schrifttum der antiken Welt vereint war. Weltbekannt und
über die Jahrtausende wirkend waren die alexandrinischen Fachwissenschaft-
ler, Mathematiker, Astronomen, Geographen, Mediziner, Grammatiker, Inge-
nieure usw.

So spielte dieMetaphysik keine so groÿe Rolle wie in den anderen Schulen,
die die polytheistische Religion der Griechen in die metaphysischen Systeme
integrierten. Die Entwicklung in Alexandria verlief eher so, dass die Schule
sich fürs erste am Kanon der enkýklios paideía orientierte und sich dann
dem Christentum näherte.

Leider verlief diese Annäherung nicht ohne Kampf und Opfer.

Die neuplatonische Philosophin HYPATIA, eine ungewöhnlich faszinieren-
de, begabte und auch ein�ussreiche Frau (wohl die einzige Philosophin
der nichtchristlichen Antike), wurde vom aufgehetzten christlichen Mob 415
in einer Kirche mit Ziegelsteinen erschlagen, andere sagen mit Folterkrallen
zer�eischt; der christliche Bischof KYRILLOS soll dabei seine Hand im Spiel
gehabt haben.

HYPATIA lehrte mit groÿem Erfolg ö�entlich (als Inhaberin des platonischen
Lehrstuhls) PLATON, ARISTOTELES und andere und schrieb Kommentare
zu DIOPHANTOS (alexandrinischer Mathematiker um 250 n Chr.) und zu
den �Kegelschnitten� des APOLLONIOS von Perge (260 - 190 v. Chr.).

Ihre Faszination wirkte durch die Jahrtausende bis in unsere Zeit:

CHARLES KINGSLEY machte sie zur Titel�gur eines Romans, der 1853 in
London erschien und sie damals weithin bekannt machte. Man befasste sich
mit ihr in gelehrten Monographien [Stephan WOLF: Hypatia, die Philosophin
von Alexandria, Czernowitz, 1879; Wolfgang Alexander MEYER: Hypatia von
Alexandria, ein Beitrag zur Geschichte des Neuplatonismus, Heidelberg 1886]
und Aufsätzen [Richard HOCH: Hypatia, die Tochter Theons, Philologus,
15. Jahrgang, 1860, S. 435-474] und noch in unserer Zeit verfasste ARNULF
ZITELMANN den Roman �Hypatia� [Weinheim, 1988]. Auch eine Zeitschrift
der feministischen Philosophie trägt heute ihren Namen.

Ihr Schüler war der spätere ägyptische Bischof SYNESIOS von Kyrene (411
zum Bischof geweiht). Dieser hat den alexandrinischenNeuplatonismus mit
dem Christentum verschmolzen.

JOHANNES PHILOPONOS (490 - 575) trat als Neuplatoniker zum Chri-
stentum über und wurde von SIMPLIKIOS scharf attackiert; nach seinem To-
de wurde er sogar o�ziell alsMonophysit verdammt. Er verfasste eine Reihe
noch erhaltener bedeutender Aristoteleskommentare und zwei Monogra-
phien �Über die Ewigkeit der Welt� jeweils gegen PROKLOS und Aristoteles,
auÿerdem eine Schrift �Über die Scha�ung der Welt�.

194



Hypatia



GRIECHENLAND IN ROM

Seine Überzeugung (aus PLATONS Timaios) ist, dass die Welt einen Anfang
und ein Ende hat, so wie ein Stoÿ (Schöpfungsakt Gottes) eine Wirkung (6
Tage) und mit sich abschwächender Wirkung ein Ende hat (7. Tag). Er pole-
misiert gegen die Kreisbewegung des Äthers, die, wie bereits gezeigt, durch-
gängige Lehrmeinung seit ARISTOTELES war. Die wirkungsgeschichtliche
Bedeutung besteht wohl darin, dass er eine Emanzipation von dem alle bis-
herige Philosophie dominierenden ARISTOTELES eingeleitet hat [vgl. DNP,
Bd. 9, Sp. 861].

Mit STEPHANOS von Alexandria, der in der 1. Hälfte des. 7. Jahrhunderts
von Alexandria an die Universität zu Konstantinopel berufen wurde, läuft der
Neuplatonismus des griechischen Sprachraums aus. Zugleich wird STE-
PHANOS (in Konstantinopel lehrend) für den Platonismus Bindeglied zwi-
schen der Antike und dem christlichen Mittelalter [UEBERWEG/PRAECH-
TER, a.a.O., S. 644].

Nur Weniges ist von ihm erhalten: Ein Kommentar zur aristotelischen Schrift
�Über den Aussagesatz� und eine Schrift zu Fragen der Astronomie und Chro-
nologie.

e) Neuplatonismus in Pergamon

Der Vollständigkeit halber soll auch noch die pergamenische Schule vor-
gestellt werden. Pergamon war nach Alexandria das zweite bedeutende fach-
wissenschaftliche Forschungszentrum des Mittelmeerraumes (v. a. die
Medizin hatte durch GALENOS Weltruf gewonnen), doch in der Philosophie
beschränkte es sich auf die Übernahme des Neuplatonismus der syrischen
Schule und damit auf die einer starken religiösen Komponente.

Religionspolitisch aber wandte sich die Schule in bewusster Abwendung vom
Christentum dem griechischen Polytheismus zu. Für diese Richtung steht
Kaiser JULIANUS. Dieser, christlich erzogen, wandte sich unter dem Ein�uss
des Neuplatonikers MAXIMOS vom Christentum ab und ö�nete sich wieder
dem Polytheismus und heiÿt seitdem �JULIANUS der Abtrünnige (JULIA-
NUS APOSTATA). Als römischer Kaiser wollte er die überkommene Religion
auf der Grundlage des Neuplatonismus wiederherstellen (361), zunächst durch
Toleranzedikte, dann aber durch Unterdrückung und Lehrverbote für Chri-
sten.

Der Ein�uss der Lehre des IAMBLICHOS auf JULIANUS APOSTATA war
so groÿ, dass er den damals verbreiteten Sonnenkult in die neuplatonische
Metaphysik einbezog, das heiÿt:

Die Sonne (h	elios) wird in seiner Rede auf König HELIOS [or. 4] als Mittler
zwischen dem Intellektuellen und dem Sinnlichen gepriesen; zugleich verbin-
det der König diese Bereiche (das nannte IAMBLICHOS syndesmós).

196



Der Platonismus

Fragmentarisch erhalten ist sein Werk �Gegen die Galiläer�, das seine Position
in Bezug auf die Christen deutlich macht.

Bisher haben wir nur die griechisch-östliche Variante des Neuplatonismus ken-
nen gelernt. Der Blick wendet sich jetzt dem lateinischen Westen zu.

f) Neuplatonismus im Westen: BOETHIUS (480 � 524)

Zunächst muss einiges zur politischen Entwicklung gesagt werden:

Das römische Reich (Imperium Romanum) war allein schon durch seine ge-
waltige Ausdehnung (von anderen Ursachen abgesehen) in eine schwere Krise
geraten. Daher ernannte der römische Kaiser DIOCLETIANUS 285 den MA-
XIMINIANUS zum Mitregenten und teilte 293 unter Berufung der Caesaren
CONSTANTIUS und GALERIUS das Riesenreich in vier Teile (Tetrar-
chie).

Die Grenze zwischen Ost und West verlief über den Balkan, dort, wo sie
heute noch alsReligionsgrenze zwischen Römisch-katholisch (Kroatien) und
Serbisch-orthodox (Serbien) verläuft.

Der Sohn des CONSTANTIUS wurde am 25. Juli 306 in York (nordöstliches
England) als Erbe und Kaiser (AUGUSTUS) ausgerufen:

C. FLAVIUS VALERIUS CONSTANTINUS (der Groÿe genannt).

Ab 324 regierte er als Alleinherrscher und weihte am 11. Mai 330 die Stadt
Byzanz in deutlicher Absetzung vom ersten �heidnischen� Rom als zweites
Rom (auch Neurom, Roma nova, genannt) zur christlichen Reichshaupt-
stadt; diese erhielt den Namen Constantinúpolis, �Stadt des KONSTANTIN�.

Auf dem Sterbebett wurde er 337 christlich getauft.

391 wurde das Christentum Staatsreligion unter gleichzeitigem Verbot aller
heidnischen Kulte. 476 wurde der letzte weströmische Kaiser von dem Germa-
nen ODOWAKAR abgesetzt und ins Kloster geschickt. 493 errichteteTHEO-
DERICH der Groÿe, nachdem er ODOWAKAR in Ravenna am 15. März hat
totschlagen lassen, das Ostgotenreich in Italien, das im scharfen Gegensatz
zu Konstantinopel stand.

In diesem Umfeld ist der wohl bekannteste weströmische Neuplatoniker
ANICIUS MANILIUS SEVERINUS BOETHIUS zu Hause:

Geboren ist er um 480. Sehr früh (um 487) verlor er in Rom seinen Vater. So
wuchs er im Hause des hoch angesehenen SYMMACHUS auf (dessen Tochter
er später heiratete) und genoss eine vorzügliche Erziehung und Bildung, nicht
nur im Lateinischen, sondern auch im Griechischen.

197



GRIECHENLAND IN ROM

Von den beiden Vermutungen, er habe seine philosophische Ausbildung ent-
weder in Athen bei ZENODOTOS oder in Alexandria bei AMMONIOS, dem
Sohne des HERMEIAS, erhalten, spricht vieles für seine Ausbildung in
Alexandria. Denn im späteren Gesamtwerk des BOETHIUS (vor allen Din-
gen bei der Darstellung der Willensfreiheit), ist der Ein�uss des AMMONIOS
so stark, dass dieser nicht nur literarisch, sondern auch persönlich gewesen
sein muss.

Jedenfalls erwarb er ungewöhnlich intensive Kenntnisse der Werke PLATONs,
der Neuplatoniker und des ARISTOTELES und galt in Rom sehr schnell als
bedeutender Gelehrter.

THEODERICH wurde auf ihn aufmerksam und zog ihn in die Politik. Schnell
kletterte er die Karriereleiter nach oben und erklomm in der Beamtenhierar-
chie die Spitze. Doch wie sein groÿes Vorbild PLATON war er kein Intrigant,
daher das geborene Opfer.

Auch fehlte ihm am ostgotischen Hof eine Hausmacht.

So wurde denn auch aus dem hochbegabten Aufsteiger ein Opfer.

Man verdächtigte ihn der Zusammenarbeit mit dem byzantinischen Kaiserhof,
d. h. des Hochverrats.

Ohne Anhörung lieÿ ihn THEODERICH zum Tode verurteilen und nach lan-
ger Haft im Kerker grausam töten (Herbst 524). Seine Gebeine ruhen in Pavia
in der Kirche San Pietro in Ciel d'Oro, wo er heute alsMärtyrer verehrt wird.

Sein Lebensweg und seine erst spät einsetzenden literarischen Tätigkeiten sind
mit denen des CICERO vergleichbar:

Mit diesem teilt er ein hohes Interesse für die Philosophie, eine ungewöhn-
liche Sprachbegabung und ein politisches Engagement, dessen Wurzeln in
der Verbindung von konservativem, altem Römertum mit neuplatonischem
Denken liegt.

Besonders au�ällig ist in seinem literarischen Scha�en sein pädagogisches
Interesse:

Er begann seine Verö�entlichungen, die von Anfang an fast wie nach einem
Gesamtplan verlaufend erscheinen, mit �enzyklopädischen� Darstellun-
gen des Wissens seiner Zeit für Anfänger, jedenfalls desjenigen Wissens,
das er in Bildung und Erziehung für wichtig hielt.

Zu nennen sind die nur teilweise erhaltenen �Einführungen� in die Arith-
metik (nach NIKOMACHOS von Gerasa, der um 100 nach Chr. lebte), in die
Musik, Abhandlungen über die Astronomie und Geometrie.

BOETHIUS fand für die vier genannten Fächer den Fachausdruck �quadru-
vium� (= Vierweg), der (in der neueren Form �quadrivium�) fast über 1500
Jahre Fachausdruck der Lehrplantheorie war und auch in unseren Tagen
noch Fachausdruck der Lehrplanforschung ist.

198



Dennoch



GRIECHENLAND IN ROM

Das bis heute Lehrreiche daran ist, dass er die bildende Wirkung der Fä-
cher des schon von PLATON und seiner Akademie entwickelten Lehrplans
(später artistischer Lehrplan genannt, abgeleitet von �artes liberales� =
�Fächer für die Freien�) als Ergebnis des Zusammenwirkens dieser Fächer
sah.

Daher �nden wir in Fortsetzung dessen, was BOETHIUS und die platonische
Schule entwickelt haben, auch heute noch auf der Oberstufe des Gymnasiums
nicht nur Fächer, sondern für den Bildungsabschluss als notwendig angese-
heneAufgabenfelder wie z.B. das sog. mathematisch-naturwissenschaftliche
Aufgabenfeld nach der Vereinbarung der Kultusminister vom 07. Juli 1972.

Im engeren Sinne fachwissenschaftlich sind seine Übersetzungen und Kom-
mentare zu Schriften des ARISTOTELES und zur �Einführung� des POR-
PHYRIOS in die Kategorienschrift des ARISTOTELES.

Wir wissen nicht nur von seinem Plan, alle Werke des PLATON und des
ARISTOTELES zu übersetzen und zu kommentieren [ERLER/GRAESER,
2000, S. 213], sondern auch von seiner Absicht (wie schon von Vorgängern vor
ihm), die Übereinstimmung beider zu beschreiben.

BOETHIUS hat als Kenner des christlichen Theologen AUGUSTINUS auch
theologische Werke verfasst, so eines, dessen Titel übersetzt lautet:

�Inwiefern die Dreieinigkeit einen Gott umfasst und nicht drei Götter�;
zitiert wird diese Abhandlung unter dem Titel �de trinitate� (= �über die
Dreieinigkeit�).

Sein besonderer Verdienst ist es, dass er der philosophischen und dogmatischen
Diskussion des Mittelalters das sprachliche Fundament bereitete und übrigens
die alleinige Quelle für den Aristotelismus darstellte. Wie einst CICERO sei-
nen Zeitgenossen die Griechen zugänglich machte, so bereitete BOETHIUS im
engeren Sinne dem Aristotelismus den Weg ins Mittelalter, indem er grundle-
gende Begri�e des ARISTOTELES ins Lateinische und damit in die Sprache
der Scholastik einführte; z.B.:

- actus für enérgeia (= entfaltete Wirklichkeit),

- potentia für dýnamis (= Möglichkeit),

- universale für to kathólu (= das Allgemeine) und viele mehr.

Der mittelalterliche Universalienstreit nimmt seinen Ausgang von seinem
zweiten Kommentar zur sog. �Einführung des PORPHYRIOS�. Diesen Kom-
mentar hat der Didaktiker BOETHIUS eigens für Anfänger geschrieben und
zuvor noch eine eigene Übersetzung verfasst.

Die seit ARISTOTELES immer wieder gestellte Frage nach dem Verhältnis
des Allgemeinen zum Besonderen beantwortet BOETHIUS in diesem 2. Kom-
mentar so, dass er demAllgemeinen keine eigene Realität zugesteht, sondern
dieses nur als ein Produkt gedanklicher Abstraktion (species intelligibi-

200



Der Platonismus

lis) betrachtet - das aber sehr wohl einen realen Hintergrund hat. Das der
Natur nach Frühere aber ist nach seiner Au�assung das Einzelne.

Andererseits �ndet er in dem Produkt gedanklicher Abstraktion eine unkör-
perliche Natur (natura incorporea), die als Idee nun wieder in die Körperdinge
hineinragt, so dass man zu der Au�assung gelangen könnte, das Allgemeine
(die Idee) sei doch der Natur nach das Frühere. HIRSCHBERGER sieht in
dieser Zwiespältigkeit die Möglichkeit, eine Synthese platonischer und aristo-
telischer Philosophie zu �nden [HIRSCHBERGER, 1979, I S. 381 f.].

Dasjenige Werk aber, mit dem BOETHIUS einen Beitrag zur Weltliteratur ge-
leistet hat, heiÿt �Trost durch die Philosophie� (consolatio philosophiae).
Die Schrift ist im Gefängnis verfasst. Hier erscheint die Philosophie als eine
Person, die mit BOETHIUS Gespräche führt; Poesie und Prosa wechseln sich
ab.

Die Philosophie tröstet (in 5 Büchern) den unschuldig leidenden BOETHI-
US, indem sie auf die Wechselhaftigkeit und Launen des Schicksals (Glücks)
und die Gerechtigkeit der göttlichen Vorsehung hinweist.

Wenn man �sein� Glück in Gott sucht (nicht aber in äuÿeren Glücksgütern),
dann wird man im festen Bezug auf Gott auch �glücklich�.

Gleichwohl stellt er sich die Frage nach den Ursachen des Bösen, das das
Glück so vieler schon getrübt hat. BOETHIUS steigert sich von Buch zu
Buch schlieÿlich bis in platonische Höhen, indem er das Böse zu dem Nicht-
Seienden rechnet. Dann ist das (besonders au�ällige) Glück der Bösen, was
die redlichen Menschen oft traurig stimmt, nur ein Schein - sie werden ihre
Strafe schon erhalten. Unglück für den Guten kann, wenn es überhaupt für
den Guten ein Unglück gibt, nur den Charakter einer Prüfung haben.

Von hier gelangt BOETHIUS zur Frage nach der Willensfreiheit:

Wenn das Böse nur Schein ist oder als Laster die Menschen unfrei macht, kann
nur die feste Orientierung auf Gott frei machen. Vielleicht versteht man
aus solchen Gedankengängen, dass die Menschen der Folgezeit (z.B. ELISA-
BETH, die Königin von England, die diese Schrift sogar übersetzt hat,) den
BOETHIUS hoch geschätzt haben.

BOETHIUS [UEBERWEG/PRAECHTER, a.a.O., S. 655] erweist sich durch
seine zum Christentum führenden Gedanken und durch die Kraft seiner Spra-
che alsMittler zwischen Altertum und lateinischem Mittelalter. Man
nannte ihn daher auch �den letzten Römer� und �den ersten Scholastiker�.

Daher schlieÿt diese Darstellung antiker Philosophie dort, wo griechisches und
römisches Denken an seine Grenzen gelangt:

Gemeint ist das Christentum, das zwar Grenzen zieht, doch nur dadurch
Format gewinnt, dass es die griechisch-römische Substanz in sich aufnimmt.

201





Wer hat die Kraft, das Ende an den Anfang zu binden?





E ANHANG

1. Werke und Literatur

Albrecht von, Michael: Geschichte der römischen Literatur. Darmstadt
1994, 2 Bände

Anonymus: s. unter Pseudo-Aristoteles und Strohm 1984

Arnim von, Hans: Stoicorum veterum fragmenta. 4 Bände, 1903 - 1905,
Nachdruck: München und Leipzig 2004

Baigen, Michael/ Leigh, Richard: Verschlusssache Jesus. München 1991

Barth, Paul: Die Stoa. 5. Au�age völlig neu bearbeitet von Albert Goe-
deckemeyer. Stuttgart 1941

Beierwaltes, Werner: Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik. Frankfurt/
Main 1965

Bengtson, Hermann: Griechische Geschichte von den Anfängen bis in die
römische Kaiserzeit. München 1969.

Beyschlag, Karlmann: Grundriss der Dogmengeschichte. 2 Bände, Darm-
stadt 1988

Boethius: Trost der Philosophie. Deutsch von Karl Büchner, mit Einführung
von Friedrich Klingner. Leipzig (ohne Angabe des Erscheinungsjahres)

Burckhardt, Jacob: Griechische Kulturgeschichte. 3 Bände, herausgegeben
von Rudolf Marx, Leipzig 1929

Capelle, Wilhelm: Die Schrift von der Welt, ein Beitrag zur Geschichte der
griechischen Popularphilosophie . . . , Leipzig 1905

Christiansen, Irmgard: Die Technik der allegorischen Auslegungswissen-
schaft bei Philon von Alexandrien. In: Beiträge zur Geschichte der bibli-
schen Hermeneutik, Bd. 7, Tübingen 1969

Cicero, Marcus Tullius: Akademische Abhandlungen. Lucullus. Text und
Übersetzung von Christoph Schäublin, Einleitung von Andreas Graeser und
Christoph Schäublin, Anmerkungen von Andreas Bächli und Andreas Grae-
ser, Hamburg 1995

205



ANHANG

Diogenes Laertios: Leben und Meinungen berühmter Philosophen. Aus
dem Griechischen übersetzt von Otto Apelt . . . 3. Au�age mit neuem Vor-
wort von Günter Zekl. Hamburg 1990

Dolch, Josef: Lehrplan des Abendlandes, Darmstadt 1982

Dörrie, Heinrich: Hypostasis. Wort- und Bedeutungsgeschichte. In: Nach-
richten der Akademie der Wissenschaft zu Göttingen, phil.-hist. Klasse 3: S.
35 - 92. (Reprinted in: Dörrie, Heinrich: Platonica minora. München 1976,
S. 13 �.)

Dörrie, Heinrich: Platonica minora. München 1976

Dörrie, Heinrich/ Baltes, Matthias: Der Platonismus in der Antike.
Grundlagen, System, Entwicklung. 6 Bände. Stuttgart-Bad Cannstatt 1987
�.

Eliade, Mircea: Geschichte der religiösen Ideen. 4 Bände, Freiburg 1994

Elsas, Christoph: Neuplatonische und gnostische Weltablehnung in der
Schule Plotins. In: Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten; Band
XXXIV, Berlin 1975 [Diss. Göttingen 1971]

Epiktet: Wege zum glücklichen Handeln. Aus dem Griechischen von Wil-
helm Capelle mit einem Nachwort von Manfred Fuhrmann. Frankfurt/M.
und Leipzig 1995

Epikur: Wege zum Glück. Griechisch - lateinisch - deutsch. Herausgegeben
und übersetzt von Rainer Nickel. Düsseldorf, Zürich 2003

Erler, Michael/ Graeser, Andreas (Hrsg.): Philosophen des Altertums
vom Hellenismus bis zur Spätantike. Darmstadt 2000

Graf, Fritz: Eleusis und die orphische Dichtung Athens in vorhellenistischer
Zeit. Berlin, 1974

Guckes, Barbara (Hrsg.): Zur Ethik der älteren Stoa. Göttingen 2004

Guttmann, Julius: Die Philosophie des Judentums mit einer Standortbe-
stimmung von Esther Seidel und einer biographischen Einführung von Fritz
Bamberger. Berlin 2000

Hadot, P.: Philosophie als Lebensform. Berlin 1991

Hayoun, Maurice-Ruben: Geschichte der jüdischen Philosophie. Darm-
stadt 2004

Heinemann, Isaak: Philons griechische und jüdische Bildung. Hildesheim
und New York 1973

Heussi, Karl: Kompendium der Kirchengeschichte. Tübingen 1991

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Freiburg 1949 �., 11.
Au�age 1979, 2 Bände

Hossenfelder, Malte: Antike Glückslehren . . . Quellen in deutscher Über-
setzung mit Einführungen. Stuttgart 1996

206



Werke und Literatur

Jamblich: Pythagoras: Legende, Lehre, Lebensgestaltung. Eingeleitet, über-
setzt . . . von Michael von Albrecht et al. Darmstadt 2002

Hossenfelder, Malte: Epikur. München 1998

Klingner, Friedrich: De Boethii consolatione philosophiae. Hildesheim 2005

Kobusch, Theo/ Mojsisch, Burkhard.: Platon in der abendländischen
Geistesgeschichte. Darmstadt 1997

Lesky, Albin: Geschichte der griechischen Literatur. Bern 1963

Loofs, Friedrich: Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte. 1. und 2.
Teil, herausgegeben von Kurt Aland, Tübingen 1968

Long, A. A./ Sedley, D. N.: Die hellenistischen Philosophen. Texte und
Kommentare, übersetzt von Karlheinz Hülser. Stuttgart/Weimar 2000; die
griechischen und lateinischen Quellentexte, die von Hülser übersetzt sind,
�nden sich in:

Long, A. A./ Sedley, D. N.: The Hellenistic Philosophers . Volume 2,
Greek and Latin Texts with Notes and Bibliography, Cambridge 1987

Lukrez: Titus Lucretius Carus - de rerum natura -, Welt aus Atomen. Latei-
nisch und deutsch, übersetzt und mit einem Nachwort herausgegeben von
Karl Büchner. Stuttgart 1994

Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Wiesbaden 2004

Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Übertragen und mit Einleitung von Wil-
helm Capelle. Stuttgart 1973 (12. Au�age)

Marrou, H.I.: Geschichte der Erziehung im klassischen Altertum. München
1957

Maurach, Gregor: Geschichte der römischen Philosophie. Darmstadt 1976
�.

Maurach, Gregor: Seneca. Leben und Werk. Darmstadt 2000

Mehlig, Johannes: Weisheit des alten Indien. 2 Bände. Leipzig undWeimar
1987

Meyer, Eduard: Ursprung und Anfänge des Christentums. 2 Bände. Berlin
1920

Nestle, Wilhelm: Die Sokratiker, in Auswahl übersetzt und herausgegeben.
Jena 1922, Nachdruck: Aalen 1968

Nestle, Wilhelm: Die Nachsokratiker, in Auswahl übersetzt und herausge-
geben. 2 Bände. Jena 1923, Nachdruck: Aalen 1968

Niehues-Pröbsting, Heinrich: Die antike Philosophie. Schrift, Schule, Le-
bensform. Frankfurt/M. 2004

Nilsson, Martin P. : Geschichte der griechischen Religion. 2 Bände, Mün-
chen 1992

207



ANHANG

Norden, Eduard: Die Antike Kunstprosa vom 6. Jahrhundert v. Chr. bis
in die Zeit der Renaissance. 2 Bände. Darmstadt 1958 (5. unveränderte
Au�age)

Philonis Alexandrini: Opera quae supersunt. rec. Leopoldus Cohn et Pau-
lus Wendland. 6 Bände (editio minor) Berlin 1896 �.; Band VII ist ein
Indexband, erstellt von Johannes Leisegang;

Philo von Alexandria: DieWerke in deutscher Übersetzung, hrsg. von Leo-
pold Cohn, Isaak Heinemann, Maximilian Adler und Willy Theiler, 7 Bän-
de. Berlin 1962 (Nachdruck); Band VII: 1967

Plotini opera - ediderunt Paul Henry et Hans-Rudolf Schwyzer. Oxonii
1964. � (3 Bände)

Plotin: Plotins Schriften - übersetzt von Richard Harder. Neubearbeitung
mit griechischem Lesetext und Anmerkungen. 6 Bände. Hamburg 1956 �.

Plotin: Ausgewählte Schriften. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert
von Christian Tornau. Stuttgart 2001

Plutarch: Drei religionsphilosophische Schriften: Über den Aberglauben,
über die späte Strafe der Gottheit, über Isis und Osiris. Griechisch. Deutsch.
Übersetzt und herausgegeben von Herwig Görgemanns. Düsseldorf, Zürich
2003

Plutarch: Lebe im Verborgenen? Eingeleitet, übersetzt . . . von Ulrich Ber-
ner, Reinhard Feldmeier et al., Darmstadt 2001

Pohlenz, Max: Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. Göttingen
1948 �., 1992 (7. Au�age)

Pohlenz, Max: Stoa und Stoiker. Göttingen/Zürich 1964

Popper, Karl: Logik der Forschung. Tübingen 1969

Pseudo-Aristoteles: Aristotelis qui fertur libellus De mundo. Ed. W. L.
Lorimer . . . germanice versa, Paris 1933

Pseudo-Skymnos: Die Weltrundreise im Versmaÿ der Komödie. Einleitung,
Text, Übersetzung mit Kommentar von Martin Korenjak; Hildesheim, Zü-
rich, New York 2003

Röd, Wolfgang (Hrsg.): DerWeg der Philosophie. 2 Bände, München 1994

Röd, Wolfgang (Hrsg.): Geschichte der Philosophie. Band III: Die Philo-
sophie der Antike 3; Stoa, Epikureismus und Skepsis von Malte Hossenfel-
der, München 1995, Band IV: Die Philosophie der ausgehenden Antike und
des frühen Mittelalters, von Wolfgang L. Gombocz, München 1997

Rösel, Martin: Bibelkunde des Alten Testaments, die kanonischen und apo-
kryphen Schriften. Darmstadt 2002 (3. Au�age)

Rostovtze�, Michael: Geschichte der Alten Welt. 2 Bände, deutsch von
Hans Heinrich Schaeder, Bremen 1961

208



Werke und Literatur

Rostovtze�, Michael: Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte der helle-
nistischen Welt. 3 Bände, Darmstadt 1998

Schmidt, Arno: Ps.-Galeni liber de humoribus critice editus, adnotationi-
bus instructus. Diss. Göttingen 1964

Schmidt, Arno: Das Gymnasium im Aufwind. Aachen 1994

Schmidt, Arno: Die Geburt des Logos bei den frühen Griechen. Berlin 2002

Schmidt, Henrich: De Hermino Peripatetico. Dissertation Marburg 1907

Seneca: Philosophische Schriften. Lateinisch und Deutsch. Hrsg. von Man-
fred Rosenbach. 5 Bände. Darmstadt 1995

Sextus Empiricus: Grundriss der pyrrhonischen Skepsis. Eingeleitet und
übersetzt von Malte Hossenfelder. Frankfurt/M. 1968 �. [die Einleitung
auf den Seiten 9 - 90 ist für die Skepsis grundlegend]

Siegfried, Carl: Philon von Alexandria als Ausleger des A. T., Dissertation
Jena 1975

Städele, Alfons: Exempla - Vorbilder. Anekdoten . . . erzählt vom Philoso-
phen Seneca. Egelsbach, Frankfurt/M., München, Bremen, New York 1999

Strohm, Hans: Aristoteles - Meteorologie, Über die Welt. Berlin 1984. In:
Aristoteles: Werke in deutscher Übersetzung, herausgegeben von Ernst
Grumach, fortgeführt von Helmut Flashar, Band 12

Ueberweg, Friedrich / Flashar, Helmut (Hrsg.): Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie, begründet von Friedrich Ueberweg, Band 3 und
Band 4 (1. und 2. Halbband), Basel/Stuttgart 1983 und 1994 - Standard-
werk ebenso wie:

Ueberweg,Friedrich / Praechter, Karl.: Die Philosophie des Altertums.
Tübingen 1953

Ulansey, David: Die Ursprünge des Mithraskults - Kosmologie und Erlö-
sung in der Antike. Aus dem Englischen übersetzt von Gabriele Schulte-
Holtey. Stuttgart 1998

Usener, Hermann: Epicurea. Leipzig 1887 �., Nachdruck 2002 (Mailand),
besorgt von Giovanni Reale

Völker, Walther: Fortschritt und Vollendung bei Philon von Alexandrien,
eine Studie zur Geschichte der Frömmigkeit. Leipzig 1938

Wassmann, Herbert: Ciceros Widerstand gegen Caesars Tyrannis - Un-
tersuchungen zur politischen Bedeutung der philosophischen Spätschriften.
Dissertation Hannover 1996, Bonn 1996

Weinkauf, Wolfgang: Die Philosophie der Stoa. Ausgewählte Texte, über-
setzt und herausgegeben von Wolfgang Weinkauf. Stuttgart 2001

Zeller, Eduard/ Nestle, Wilhelm: Grundriss der Geschichte der griechi-
schen Philosophie, in neuer Bearbeitung von Wilhelm Nestle, Leipzig 1928

209



ANHANG

ZELLER, Eduard: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen
Entwicklung. 3. Teil, 1. und 2. Abteilung: Die nacharistotelische Philoso-
phie. Hildesheim 1963, Standardwerk

210



Register

2. Register

a) Namen; Personen, Gottheiten, geographische
Bezeichnungen

Die Lebensdaten sind sehr oft nur Näherungswerte, die einen Anhalt geben
sollen

Ábd	era - Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort
von Demokrit und Protagoras

Achäer - anderes Wort für Griechen (auch Danaer oder Argi-
ver)

Achaía - Landschaft in der nördlichen Peloponnes

Achilleús - griechischer Held vor Troia, s. Thetis

Aétios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Ád	onis - Gott der Vegetation, der Jugend und Schönheit, aus
Phönizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Göttin der Liebe Aphrodite

Ägäis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Agamémn	on - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkom-
mandierender der Griechen vor Troia

Ájas, auch Áias - Sohn des Telamon, König von Salamis, nach Achilleus
der Stärkste der Griechen

aid	os - w. Schamgefühl, zu einer göttlichen Person erhöht:
AID	OS

Aígisthos - Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Mör-
der; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, ge-
tötet (Blutrache), s. Klytaimestra

Ain	esíd	emos - griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

aith	er - w. das strahlende Himmelslicht (Äther), zur göttli-
chen Person erhöht: AITH	ER

Akád	emos - Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wur-
de; nach diesem wurde die platonische Schule Akade-
mie benannt.

Akrágas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Alexandría - Stadt im heutigen Ägypten, 331 v. Chr. von Alex-
ander dem Groÿen gegründet, in der Antike Stand-
ort einer einmaligen Forschungseinrichtung (Museion)

211



ANHANG

und einer alles Schrifttum der Vergangenheit und Ge-
genwart erfassenden riesigen Bibliothek, von der römi-
schen Soldateska unter Caesar verbrannt

alexandrinisch - wie in Alexandria üblich

Aléxandros - auch Alexander, �der Groÿe� genannt, 356 � 323 v.
Chr.

Aléxandros - von Aphrodisias (Ort östlich von Milet in Kleinasien),
griech. Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

Amasis - auch Ahmose, ägyptischer Pharao, 570 � 526 v. Chr.,
Freund der Griechen

Ambr	osius - von Mailand, Kirchenlehrer, 340 � 397 n. Chr.

Amm	onios - Platoniker in Athen, gest. etwa 80 n. Chr.

Amm	onios Sakk	as - platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexan-
dria von 232 � 243 n. Chr., geb. um 175, gest. um 243

Amos - ältester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.

anánk	e - w. Zwang, Notwendigkeit

Anaxagór	as - griechischer Philosoph, um 499 � 428 v. Chr., lehrt
die endlose Vielfalt der Sto�e und den n	us (Geist) als
Bewegungsursache

Anaxímandros - auch Anaximander, um 611 � 546 v. Chr., griechischer
Philosoph

Anaximén	es - griechischer Philosoph, um 585 � 528 v. Chr., lat. Ana-
xímen	es

Andrónikos - von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Ari-
stoteles, Leiter der Schule des Aristoteles von 70 � 50
v. Chr.

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 � 1109 n. Chr., früh-
scholastischer Philosoph, lehrt die Identität von Glau-
ben und Wissen (credo, ut intelligam � ich glaube, da-
mit ich verstehe)

Antiochien - griech. Antiócheia, lat. Antiochía, damalige Haupt-
stadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der römi-
schen Kaiser, am Orontes (heute Asi Nehri) gelegen,
heute Antakya (südöstl. Türkei),

Antíochos - aus Askalon (Palästina), Begründer der 5. Akademi-
schen Schule, ca. 130 � 68 v. Chr.

Antiph	o
	
n - griech. Tragödiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 �

367 v. Chr.

212



Register

Antoninus Pius - lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus,
römischer Kaiser von 138 � 161, verlegte den nordeng-
lischen Hadrianswall weiter nach Norden, 19.09.86 �
07.03.161., s. Hadrian

Apam	ea - griech. Apámeia, bedeutende hellenistische Stadt am
Orontes (in Syrien), s. Antiochien

Aphrodisiás - Ort östlich von Milet in Kleinasien

Aphrodít	e - T. des Zeus, Göttin der Liebe, Helferin des Paris und
der Troer

aphthitóm	etis - w. mit unzerstörbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

Apollód	oros - Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

Apóll	on - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Arte-
mis; sendet die Pest in das Lager der vor Troia kämp-
fenden Griechen, weil deren Ober-Kommandeur Aga-
memnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

Appelik	on - um 80 v. Chr., rettete die Manuskripte des Aristoteles

Apuleius - lat. Lucius Ap(p)uleius, römischer Schriftsteller, lebte
in Karthago, platonischer Philosoph (legte den Grund
für die Platonrezeption im lat. Westen), vom christl.
Theologen geschätzt, geb. um 125 n. Chr.

Archim	e
	
d	es - griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus le-

bend, ca. 285 � 212 v. Chr.

Ar	es - S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund
der Troer, lat. Ár	es

Argiver - s. Achäer

Arístarchos - auch Aristárch von Samos, griech. Astronom, entwarf
das heliozentrische System, bestimmte Entfernungen
zwischen Himmelskörpern, ca. 310 � 230 v. Chr.

Aristéas - 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes über
die Entstehung der griechischen Übersetzung der 5 Bü-
cher Moses (s. Pentateuch und Thora)

Aríst	on - von Chios, Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhun-
derts, geistiger Lehrer des Mark Aurel

Aristophán	es - athenischer Komödiendichter, 445-385 v. Chr., schrieb
z.B. �Die Vögel�, �Die Wolken� und �Lysistrát	e�

Aristotél	es - griech. Philosoph, 384 � 322 v. Chr., Verfasser u. a.
der Physik, Metaphysik, Nikomachischen Ethik, lat.
Aristótel	es

213



ANHANG

Aristóxenos - von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des
Peripatos, geb. um 376 v. Chr.

Arkesíl	aos - griech. Platoniker, ca. 316 � 241 v. Chr., Begründer
der mittleren Akademie

Askál	on - Stadt in Palästina, heute Israel, nördl. Gaza gelegen

Askra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am
Berge Helikon gelegen

Assos - Stadt im nordwestlichen Kleinasien

át	e - w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur göttlichen Per-
son erhöht: ÁT	E

Ath	en	a
	

- auch Ath	e
	
n	e, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia

auf Seiten der Griechen; Odysseus und Achilleus sind
ihre besonderen Lieblinge

Áth	os - Berg und eine nach diesem benannte Halbinsel in
Nordgriechenland, heute autonome Mönchsrepublik

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Átropos - griech. Göttin (die �Unabwendbare�), eine der drei
Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie durchtrennt den Le-
bensfaden eines Menschen

Áttalos II - König von Pergamon an der kleinasiatischen Küste,
210 � 138 v. Chr., König seit 159

Attís - s. Kybele

Augustinus - Bischof von Hippo in Nordafrika, 354 � 430 n. Chr.,
Philosoph der Patristik, Kirchenlehrer

Augustus - eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster
römischer Kaiser, regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr.,
geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar im Jahr 45 v. Chr.

Benedikt - lat. Benedictus, begründete das abendländische
Mönchstum, gründete 529 das Kloster auf dem Monte
Cassino, 480 � 547

Bí	on - von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der
Mündung des heutigen Dnjepr (Borysthenes) gelege-
nen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335-245 v.
Chr.

Bithynien - historische Landschaft (in der heutigen Türkei gele-
gen) westlich von Pontos (s. dort) am Schwarzen Meer/
Marmarameer

214



Register

Bo	ethós - von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentar-
werk zu Aristoteles, um 50 v. Chr.

Bo	ethius - Anicius Boethius, Staatsmann und weströmischer
Platoniker, 480 � 524

Böotien - landwirtschaftlich geprägte Landschaft in Mittelgrie-
chenland

Borysthén	es - s. Bion

Brahe, Tycho - Astronom, konstruierte Präzisionsgeräte von bis da-
hin unbekannter Genauigkeit, 1546 � 1601

Bris	e-ís - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia;
Agamemnon nimmt sie dem Achilleus weg und erregt
so die Wut (m	enis) des Achilleus

Britannicus - lat. Tiberius Claudius Caesar Britannicus, 41 n. Chr.
- 55, wurde vergiftet auf Befehl seines Stiefbruders Ne-
ro von Locusta und Pollio

Bultmann, Rudolf - ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie
in Marburg, 1884 � 1976

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

Byzántion - auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von
Griechen gegründet, später Konstantinopel, danach
Istanbul genannt

Caesar - lat. Gaius Julius Caesar, römischer Feldherr, Massen-
mörder, Staatsmann, Schriftsteller, 100 � 44 v. Chr.

Caesar	ea - s. Kaisáreia

Caligula - Spitzname des römischen Kaisers Gaius Julius Caesar
(�Soldatenstiefelchen�), Nachfolger des Tiberius, gei-
stesgestörter Gewaltherrscher, regierte von 37 bis 41
n. Chr.

Chaer	on	e
	
a - griech. Chair	oneia, mittelgriechische Stadt, strate-

gisch günstig gelegen, Ort einiger Entscheidungs-
schlachten

Chaldäer - Priester in babylonischen Städten, die besondere
Kenntnisse in der Zauberkunst (Magie), Astrologie und
Astronomie hatten

Chalk	ed	o
	
n - auch Kalch	ed	o

	
n, heute Kadiköy, östlicher Stadtteil

von Konstantinopel (Istanbul)

Cháos - w. das Auseinanderkla�en, der Spalt, zur göttlichen
Person erhoben: CHAOS

215



ANHANG

Chrónos - w. Zeit, zur göttlichen Person erhoben: CHRONOS,
Beiname: Aphthitometis (s. dort)

Chrys	e-ís - Priesterin des Apollon (s. dort)

Chrýsippos - griechischer Stoiker der alten Schule, 277 � 208 v. Chr.

Churriter - s. Hurriter

Cícero - lat. Marcus Tullius Cicero, römischer Politiker, Staats-
mann, Jurist, Redner, Philosoph, 106 � 43 v. Chr.

Claudius - lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, römischer
Kaiser, regierte von 41 � 54 n. Chr.

Cl	e
	
m	ens - v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theo-

loge, 150 � 215 n. Chr.

Damáskios - neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des
Lehrstuhls für platonische Philosophie, ca. 462 � 530 n.
Chr.

Danaer - s. Achäer

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Da-
niel; dieses geht zurück auf den Weisen Daniel, der im
2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte; verfasst ist das
nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl
um 167 v. Chr.

Delphi - Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig;
seine Priesterin heiÿt Pythia; als Orakel mit mehrdeu-
tigen Sprüchen weltberühmt

D	em	e
	
trios - von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripate-

tischer Philosoph, ca. 360 � 280 v. Chr.

D	emókritos - griech. Philosoph, um 460 � 370 v. Chr., Vertreter der
Atomtheorie

D	emoph	o
	
n - Tafelmeister Alexanders des Groÿen

Descartes - Begründer des neuzeitlichen Rationalismus (cogito,
ergo sum = ich denke, also bin ich), 1596 � 1650

dík	e - w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Buÿe, Strafe, zur göttlichen Person erhoben: DIK	E

Diocl	eti	a
	
n - lat. C. Aurelius Valerius Diocl	eti	anus, etwa von 230

- 3. Dezember 313, römischer Kaiser

Diódotos - stoischer Philosoph, väterlicher Freund des CICERO

Diogén	es - v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand,
um 440 v. Chr.; die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert
(Kreta?)

216



Register

Diogén	es - von Sinope (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph,
Kyniker (s. dort), ca. 412 � 324

Diogén	es Laértios - Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

Diónysos � S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche ver-
ehrt; daher spricht man auch vom orgiastischen Dinoy-
soskult; bei Homer unbekannt

Droysen, - bedeutender deutscher Historiker, 1808 � 1884, füh-
Johann Gustav rendes Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

eir	e
	
n	e - w. Friede, zur göttlichen Person erhoben: EIRENE

Eléa - Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegründet, Wie-
ge der eleatischen Philosophie

Eliade, Mircea - Religionswissenschaftler, 1907 � 1986 (s. Literaturver-
zeichnis)

	Elis - historische Landschaft auf der Peloponn	es (Olympia
liegt in der Landschaft Elis)

Empedokl	es - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend,
ca. 483 � 423 v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Tren-
nung der Elemente als Grundlage allen Geschehens,
lat. Empédocl	es

	e	o
	
s - auch hé	os, w. Morgenröte, zur göttlichen Person er-

hoben: 	E	O
	
S, Gattin des Titonos

Éphesos - kleinasiatische Küstenstadt (s. Ionien)

Epíkt	etos - auch Epikt	et, jüngere Stoa, 55 � 135 n. Chr.

Epíkuros - auch Epikúr, Begründer der nach ihm benannten Phi-
losophenschule, 341 � 272 v. Chr.

Epim	etheús - Br. des Prometheus (s. dort)

Eratosthén	es - griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaft-
ler, Philologe und Bibliothekar in Alexandria, entwarf
eine Erdkarte, ca. 286 � 206 v. Chr.

érebos - w. Finsternis, zur göttlichen Person erhoben: ÉRE-
BOS, s. nyx

éris - w. Streit, zur göttlichen Person erhoben: ÉRIS

ér	os - w. Begehren, Trieb, zur göttlichen Person erhoben:
ÉROS, Beiname: Pr	otógonos = der Erstgeborene, auch
Phanes genannt

Eúboia - Insel östlich von Griechenland

Eúd	emos - von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Pe-
ripatos, Schüler des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

217



ANHANG

Eúdoxos - von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und
Philosoph, etwa 400 � 350 v. Chr.; postulierte die Ku-
gelgestalt der Erde; berechnete die Maÿe der damals
bewohnten Welt

Eukleíd	es - auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach
ihm ist die euklidische Geometrie benannt

eunomía - w. Rechtsstaatlichkeit, zur göttlichen Person erhoben:
EUNOMIA

Eurydík	e - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Mu-
sik leider erfolglos aus dem Reiche des Todes zu holen
versuchte

Eusébios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Palästina, frucht-
barer Kirchenschriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio
Evangelica, ca. 263 � 339 n. Chr.

Faust, Johannes - etwa 1480 � 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als
Geisterbeschwörer; wurde von Goethe zur Haupt�gur
seines gleichnamigen Dramas gemacht

Friedrich II - auch �der Groÿe� genannt, König von Preuÿen, 1712-
1786

Fronto - lat. Marcus Cornelius Fronto, berühmter Redner der
Kaiserzeit, 2. Jahrhundert n. Chr.

gaía - auch g	e, w. Erde, zur göttlichen Person erhoben:
GAIA

Gal	enós, Klaudios - auch Gal	en, berühmter griech. Arzt und Philosoph,
Verfasser bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutz-
ter medizinischer Lehrbücher, etwa 129 � 216 n. Chr.

Galli	enus - lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus,
218 � 268, römischer Kaiser von 260 bis 268

Gassendi, Pierre - französischer Physiker, Philosoph, Professor für Ma-
thematik in Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem
christlichen Glauben in Einklang zu bringen, Erneuerer
des Atomismus; Epikureer, 1592 � 1655

Gerasa - Ort nördlich vom heutigen Amman, Geburtsort des
Mathematikers Nikomachos

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kämpfen
gegen Zeus und die olympischen Götter

Gordi	anus - lat. Marcus Antonius Gordianus, römischer Kaiser
von 238 � 244, geb. 225, unterwarf Mesopotamien

218



Register

Gorgí	as - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt:
�Alles ist falsch�, etwa 480 � 375 v. Chr., lat. Górni	as

hád	es - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur göttlichen
Person erhoben: HÁDES (Gott der Unterwelt)

Hadri	an - eig. Publius Aelius Hadrianus, römischer Kaiser 117 �
138, lieÿ im Norden der Provinz Britannia (heute nörd-
liches England) den nach ihm benannten Grenzwall
bauen, UNESCO -Welterbe, geb. 76 n. Chr.

Halikarnassós - heute Bodrum (s. Ionien)

Hálys - Grenz�uss in Kleinasien, s. Lydien

Harmonía - s. Kádmos

Heidegger, Martin - deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom
Sein, Hauptwerk: Sein und Zeit, 1889 � 1976

Heisenberg, - Physiker, Begründer der sog. Quantenmechanik, No-
Werner belpreisträger, 1901 � 1976

Hékt	or - S. des Priamos, stärkster Soldat der Troer,v. Achilleus
getötet

Helén	e - auch Hélena, Frau des Königs Menelaos (Br. des Aga-
memnon), von Paris als seine Frau nach Troia entführt

Helik	o
	
n - Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg,

an dem Hesiodos zum Sänger berufen wurde

h	elios - w. Sonne, zur göttlichen Person erhoben: HÉLIOS,
Beiname: Hyperí	on = in der Höhe wohnend, Sohn der
Höhe

H	e
	
phaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst

und des Feuers

H	e
	
r	a - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

H	erákleitos - auch H	eraklít, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos
(Kleinasien) lebend, etwa 545 � 480 v. Chr., lehrt den
unablässigen Wandel der Dinge

Herder, - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 � 1803 -
Johann Gottfried

Herm	e
	
s - S. des Zeus, Bote der Götter

Herm	�nos - griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexan-
dros von Aphrodisias, 2. Jahrhundert n. Chr.

H	er	o
	
d	es - jüdischer König, Freund der Römer, soll den Kinder-

mord in Bethlehem befohlen haben, 72 v. Chr. � 4 n.
Chr.

219



ANHANG

H	eródotos - auch H	erodót, Begründer der wissenschaftlichen Ge-
schichtsschreibung, 484 � 430 v. Chr.

H	e
	
r	on - von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker,

1. Jahrhundert n. Chr., seine umfangreiche Schrift heiÿt
pneumatiká und behandelt die Druck- und Saugwir-
kung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

H	esíodos - auch H	esiód, Verfasser der �Theogonie� und der �Wer-
ke und Tage�, um 700 v. Chr.

Hetither - zur indoeuropäischen Sprachgruppe (�watar� = Was-
ser) gehörendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien
nachweisbar, bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln;
um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma II) zu-
sammen; s. auch Hurriter

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Te-
stament (etwa um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein
frommer Dulder

Hípparchos - aus Nikaia (heute Iznik in der nördlichen Türkei),
Astronom und Geograph, ca. 191 � 126 v. Chr., berech-
nete mit hoher Genauigkeit das Sonnenjahr

Hippokrát	es - von der Insel K	os vor der kleinasiatischen Küste,
griech. Arzt, Begründer der Medizin als Wissenschaft;
die Sammlung der unter seinem Namen überlieferten
Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460 � 370 v. Chr., auch lat. Hippócrat	es

Hippólytos - christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

Hóm	eros - auch Hom	er, Epiker; unter seinem Namen sind u. a.
die Ilias (etwa um 750 v. Chr.) und die Odyss	ee (etwa
um 720 v. Chr.) überliefert

Hor	az - lat. Quintus Hor	atius Flaccus, römischer Dichter, 65 �
8 v. Chr.

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen
dem Mittelmeer und dem im südwestlichen Iran ge-
legenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr.
durch die Hethiter besiegt; ihre Götter: Himmel - Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in
die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethitischen
Sukzessionsmythos �nden wir in H	esiods Theogonie
wieder

Hypatía - platonische Philosophin in Alexandria, 370 � 415, von
Christen ermordet

220



Register

Hyperí	on - Sohn der Höhe, Beiname des Helios

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heu-
te Izmir) bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend;
Ephesos und Miletos liegen in Ionien; die Stadt Teos
gegenüber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehörig; Thales, Anaximander und Anaxi-
menes sind ionische Philosophen

Isíd	oros - auch Ísid	or von Sevilla, Kirchenlehrer, 560 � 636 n.
Chr.

Isis - ägypt. Göttin, Schwester und Frau des Osiris; sie ent-
spricht der griechischen Göttin Demeter

Isokrát	es - berühmter griech. Redner, 436 � 338 v. Chr., lat. Isó-
crat	es

Ithaca - griech. Ithák	e, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher,
ob das Ithaka des Odysseus mit der heutigen Insel Itha-
ka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland gele-
gen) identisch ist

Jamblích - griech. Iámblichos, Neuplatoniker, etwa 240 � 325

Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie,
Geschichtsphilosoph, 1883 � 1969

J	ohánn	es - der Apokalyptiker (w. Enthüller), Verfasser der sog.
Johannesapokalypse des Neuen Testaments, nicht iden-
tisch mit dem Verfasser des Johannesevangeliums

J	ohánn	es - der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums

J	ohánn	es Scottus - Philosoph der Frühscholastik, aus Irland (= Scotia
Eriúgena maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Überset-

zungen den Neuplatonismus in die Scholastik ein

J	ohánn	es - von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Samm-
lung<ausgewählter Lehrsätze> zur Naturphilosophie,
um 400 n. Chr.

J	ohánn	es Philóponos - neuplatonischer Philosoph, 490 � 575

J	ohánn	es Roscell	�nus - scholastischer Philosoph, Vertreter des Nominalis-
mus, geb. um 1050

J	ohánn	es, - Begründer der jüngeren Franziskanerschule der Hoch-
Duns Scotus scholastik, 1266 � 1308

Juli	anus Apóstata - lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apo-
stata (�der Abtrünnige�) genannt, römischer Kaiser
(361 � 363), geb. 331 n. Chr.

221



ANHANG

Justini	an - lat. Flavius Justini	anus, byzantinischer Kaiser, von
527 � 565 n. Chr., geb. 482

Kádmos - phönizischer Königssohn; heiratet Harmonia und hat
als Enkel den Dionysos; gilt als Gründer Thebens in
Mittelgriechenland und soll das phönizische Alphabet
nach Griechenland gebracht haben

Kaisáreia - 1. heute Kayseri in der Türkei
- 2. ehemalige Hafenstadt in Palästina (jetzt Israel)

Kalch	ed	o
	
n - s. Chalkedon

Kallióp	e - s. Musen

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 � 1804

Karneád	es - griechischer Platoniker, 214 � 129 v. Chr., Begrün-
der der neueren Akademie, Schuloberhaupt 156 � 137
v. Chr.

Kérberos - der Höllenhund; lässt jeden in die Unterwelt hinein,
aber keinen heraus; Orpheus soll ihn durch seine wun-
derbare Musik besänftigt haben

Kilikien - historische Landschaft (heutige Türkei) nordöstlich
von Zypern

Klazomenaí - Stadt an der Küste Kleinasiens (in Lydien)

Kleánth	es - griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 � 230 v. Chr.

Kleitómachos - Leiter der Akademie 127 � 109 v. Chr., geb. 187 v.
Chr.

Kl	oth	o
	

- griech. Göttin (die �Spinnerin�), eine der drei Schick-
salsgöttinnen (Moirai), sie spinnt den Schicksalsfaden
eines Menschen

Klytaim	e
	
stra - auch Klytaimn	estra, Frau des Agamemn	on; tötet zu-

sammen mit ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann
nach dessen Rückkehr von Troia

Knidos - Stadt in der westlichen Türkei (südl.Halikarnassos,
östlich von Kos)

Koloph	o
	
n - griech. Stadt, nordöstlich Samos auf dem kleinasiati-

schen Festland

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt)
ist das heliozentrische, 1473 � 1543

Kor�, Hermann - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: �Geist der Goe-
thezeit�, 1882 � 1963

Korybanten - s. Kureten

222



Register

Krát	es - von Mallos (heute Karataschan an der südwesttür-
kischen Küste bei Adana), Stoiker, Grammatiker, 2.
Jahrhundert v. Chr.

Kroisos - lat. Croesus, letzter König von Lydien (Kleinasien),
595 � 545 v. Chr., unermesslich reich durch Steuern und
Bodenschätze (vor allem Gold, 546 v. Chr. vom Per-
serkönig Kyros II besiegt

Kron	�den - Söhne und Töchter des Kronos, z.B. Zeus, Hera, Ha-
des, Poseidon

Krónos - Titan, jüngster Sohn des Uranos und der Gaia

Kumarbi - ursprünglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Grie-
chen entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um
1500 v. Chr. in hethitischer Sprache auf der sog. Ku-
marbi-Tafel überliefert; s. Hurriter

Kurasch - Perserkönig (= Kyros II); besiegt 546 v. Chr. den
märchenhaft reichen König der Lyder Kroisos

Kur	eten - griech. Kur	etes, Wesen aus dem Mythos, sie schützten
den neugeborenen Zeus, werden oft mit den Koryban-
ten gleichgesetzt

Kybél	e - im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Türkei)
als Muttergottheit verehrt, Geliebte des Attis

Kyr	enáika - griech. Kyr	enaik	e
	
, lat. Cyr	enáica, historische Land-

schaft (heute Libyen), Hauptstadt Kyr	e
	
n	e

Kyr	e
	
n	e - griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach

ist die Küstenlandschaft Kyrenaika benannt

Láchesis - griech. Göttin(die den Lebensfaden �Bestimmende�),
eine der drei Schicksalsgöttinnen (Moirai), sie legt den
Lebensfaden eines Menschen fest

Laért	es - s. Odysseus

Lakýd	es - griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akade-
mie, starb 207 v. Chr., das nach ihm benannte Lehr-
gebäude hieÿ Lakydeíon

Lámpsakos - Stadt an der Südostküste der heutigen Dardanellen
(zwischen Ägäis und dem Marmarameer), heute Lap-
seki

Lárissa - Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)

Leibniz, - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 � 1716
Gottfried Wilhelm

223



ANHANG

L	et	o
	

- Mutter des Apollon und der Artemis

Leúkippos - begründet die Atomtheorie; sein Schüler ist D	emokrit,
1. Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

Locke, John - Begründer und Vertreter der englischen Aufklärung
1632-1704

Lukr	ez - lat. Titus Lucretius Carus, römischer Dichter, etwa
99 � 55 v. Chr.

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr östlicher Grenz�uss
hieÿ Halys

Lykien - Landschaft an der kleinasiatischen Westküste (östlich
von Rhodos)

Mänáden - Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dio-
nysos

Mahler, Gustav - österr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien,
1860 � 1911

Makedonien - heute Mazedonien, antike Landschaft (Königreich) im
Norden Griechenlands gelegen

Mallós - Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

Mark Aur	el - lat., ursprünglich lautet der Name Marcus Annius Ve-
rus, nach seiner Adoption: Marcus Aur	elius Anton	�nus,
römischer Kaiser und Stoiker, 121 � 180 n. Chr., Kaiser
seit 161

M	eder - indoeuropäisches, stark expandierendes Reitervolk im
Nordwesten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich er-
wähnt; 585 war der Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr.
von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk in-
tegriert

Mélissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein,
um 450 v. Chr.

Ménandros - auch Menánder, bedeutender Dichter der Neuen Ko-
mödie, 342 � 291 v. Chr.

Menél	aos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena,
König von Sparta

Meléagros - Königssohn; tötet den kalydonischen Eber

Ménippos - von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Sa-
tiren, Kyniker, 3. Jahrhundert v. Chr.

Míl	etos - auch Mil	et; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

224



Register

Míthr	as - iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr
Kult drang bis Zentraleuropa vor

Mithridát	es - eig. Mithridates VI Eupát	or, um 130 � 63,König von
Pontos (Südküste des Schwarzen Meeres)

moíra - w. Schicksal, zur göttlichen Person erhoben: MOÍRA
(Schicksalsgöttin)

Mól	on - berühmter griechischer Redner an der Wende vom 2.
zum 1. Jahrhundert v. Chr.

Musen - Töchter des Zeus, Beschützerinnen der Künste unter
Führung des Apollon; Kalliope z.B. gilt als Mutter des
Orpheus

Natorp, Paul - Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus,
1854 � 1924

Nausiphán	es - griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demo-
krit, Lehrer des Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4.
Jahrhundert v. Chr.

némesis - w. Unmut; zur göttlichen Person erhoben (NÉMESIS)
gilt sie als Tochter der Nacht; sie rächt Hochmut

Nero - römischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius
Domitius Ahenobarbus, später nach seiner Adoption
Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n. Chr., wegen
seiner Grausamkeit berüchtigt

Nietzsche, - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 � 1900
Friedrich

Nigidius - lat. Publius Nigidius Figulus, römischer Naturfor-
scher und Philosoph, befreundet mit Cicero, etwa um
100 v. Chr. geb., 45 gestorben

Níkaia - auch Nikaía, lat. Nica	ea, Stadt in Bithynien (südöstl.
von Konstantinopel) s.Hipparchos

Nikólaos - von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker,
Diplomat, geb. 64 v. Chr.

nyx - w. Nacht, zur göttlichen Person erhoben: NYX, ne-
ben EREBOS (s. dort)

Odysseús - Sohn des Laertes, König von Ithaka; nur widerwillig
nimmt er � jung verheiratet � am Krieg gegen Troia
teil

	Okéanos - Titan, ältester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann
der Tethys

225



ANHANG

Ólympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Götter

Orést	es - S. des Agamemnon; rächt den Mord an seinem Vater,
indem er die Mörder, seine eigene Mutter Klytaimestra
und den Aigisthos, deren Liebhaber, erschlägt

Orónt	es - 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und
ins Mittelmeer mündend, heute Asi Nehri

Orpheús - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Le-
benszeit ist nicht gesichert (vielleicht schon das zweite
Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus

Osiris - ägyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Toten-
gott

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 � 1937, bekann-
testes Werk: �Das Heilige�

Pallas - Beiname der Ath	en	a
	
(= Mädchen)

Pan - S. des Herm	es; stark behaart am ganzen Körper und
mit Ziegenfüÿen und Ziegenhörnern ausgestattet, ge-
hört er zum immer lüsternen Gefolge des Dionysos,
Wald- und Weidegott

Panaítios - griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185 � 109

Páris - S. des Priamos v. Troia; entführt die Helena aus Spar-
ta und löst den Krieg zwischen Griechen und Tr	oern
aus

Parmeníd	es - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertre-
ter der eleatischen Schule; lehrt die Unmöglichkeit des
Werdens, etwa 514 � 445 v. Chr.

Parsismus - nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion
der Parsen, gestiftet von Zarathustra; sie denkt duali-
stisch und sieht Welt als Kampf zwischen dem guten
Gott (Ahura Mazda) und dem bösen Gott (Ahriman)

Pátroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fällt vor Troia im
Kampf gegen Hektor

P	eleús - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

Perikl	es - athenischer Staatsmann, 490 � 429 v. Chr.; schuf die
die materiellen Grundlagen und gestaltete das geistige
Klima der griechischen Klassik

Perípatos - griech. Wandelhalle, Schule des Aristoteles

Persephón	e - T. des Zeus und der Demeter, Göttin der Unterwelt

226



Register

Phaidros - Epikureer, ca. 138 � 70 v. Chr.

Phal	eron - der westliche Hafen Athens

Phán	es - eine orphische Gottheit, s. eros

Pheidías - lat. auch Phídias, aus Athen, berühmter Bildhauer;
5. Jahrhundert v. Chr.

Phílippos - auch Philipp II, König von Makedonien, Vater des
Alexander, einte Griechenland unter makedonischer
Führung, 382 � 336 v. Chr., König seit 359

Phíl	on - Alexandrinus (aus Alexandria in Ägypten), Vertreter
des Mittelplatonismus, 25 v. Chr. � 45 n. Chr.

Phíl	on - von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begrün-
der der 4. akademischen Schule, etwa 158 � 84 v. Chr.

Phoín	�x - Lehrer des Achilleus

Ph	otios - Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-
orthodoxen Kirche) von Konstantinopel, der bedeu-
tendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820 � 897 n. Chr.

Píndaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des
erhabenen Stils, ca. 522 � 445 v. Chr.

Planck, Max - deutscher Physiker, Begründer der Quantentheorie,
1918 Nobelpreis, 1858 � 1947

Plát	on - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 �
347 v. Chr.

Pl	otin - griech. Pl	ot	�
	
nos, neuplatonischer Philosoph um 205 �

270 n. Chr., in Rom lebend, aber griechisch schreibend

Plútarchos - auch Plutárch philosophischer Schriftsteller, Vertre-
ter des mittleren Platonismus, um 46 � 126 n. Chr.; do-
xographische Werke (unter vielen anderen):
a) placita philosophorum (= Lehrsätze der Philoso-
phen), gelten als unecht, sind vermutlich dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. zuzuordnen
b) stromateís (= Teppiche), gelten ebenfalls als unecht,
bei Eusebios z. T. erhalten

Polém	on - konservativer Philosoph aus der Schule des Platon,
später Leiter der Schule (Akademie), betont die Ethik
als Schwerpunkt der Philosophie, etwa 350 � 275 v. Chr.

Polýkl	etos - auch Polykl	et, aus Argos, berühmter griech. Bildhau-
er und Kunsttheoretiker, 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts
v. Chr.

Pomp	eius - lat. Cn. Pomp	eius Magnus, hoher römischer O�zier,
Gegner Caesars, 106 � 48 v. Chr.

227



ANHANG

Póntos - historische Landschaft (in der heutigen Türkei) an der
Südküste des Schwarzen Meeres (Póntos Eúxeinos)

Porphýrios - Neuplatoniker, Schüler und Biograph des Plotin, 234 �
305 n. Chr., seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen
Schule zu Rom, Lehrer u. a. des Jamblichos

Poseid	on - S. des Kronos, Gott des Meeres

Poseid	onios - griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geo-
graph und Historiker hoch angesehen, ca. 135 � 50 v.
Chr.

Príamos - König von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris

Próklos - neuplatonischer Philosoph, berühmter Kommentator
platonischer Dialoge, 412 � 485 n. Chr.

Prom	etheús - S. des Titanen Iapetós, w. der Vorausdenkende (i. U.
zu Epim	etheús, der erst denkt, wenn das Kind in den
Brunnen gefallen ist); kämpft mit List und Geist gegen
Zeus

Pr	otagór	as - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Ver-
treter der Sophisten, ca. 480 � 410 v. Chr. Sein Lehr-
satz: �Der Mensch ist Maÿ aller Dinge.�

Pseudo-Dionýsios - neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich
Bischof von Athen (d. h. sein Beiname �Areopagítes� =
Mitglied des Areopag, eines athenischen Gerichtshofs,
der sich nach seinem Sitzungsort dem Areopaghügel
nannte)

Ptolemaíos - griech. Klaúdios Ptolemaíos, Geograph, Astronom,
Mathematiker, ca. 100 � 160 n. Chr.; nach ihm benannt
ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zen-
tralgestirn, lebte in Ägypten, ansonsten häu�g verwen-
deter Name bei den Griechen

Pýrrh	on - Begründer der Skepsis, um 365 � 275 v. Chr.

Pythagór	as - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter
in Unteritalien, etwa 570 � 496 v. Chr.; vertritt unter
anderem die Lehre von der Seelenwanderung und die
Au�assung, dass alles Zahl sei

Pythía - Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskünfte

Rhé	a - auch Rheí	a, Rheí	e; Frau des Kronos

Rh	egion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

228



Register

Rostovtze�, - Althistoriker, 1870 (Kiew) � 1952 (New Haven, Conn.);
Michael Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hel-

lenismus

Satyr - Satyrn sind ständig lüsterne Begleiter des Dionysos,
als Pferde in Menschengestalt erscheinend (mit Pfer-
deohren, Pferdeschwanz und Hufen)

Scipio - lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der
Jüngere), römischer Staatsmann, Feldherr, Schöngeist,
nach ihm ist der Scipionenkreis benannt, 185 � 129 v.
Chr.

Schadewaldt, - bekannter Homerforscher, 1900 � 1974
Wolfgang

Seleuc	�a - oder Seleuc	ea, griech. Seleúkeia, Stadt am Tigris, 35
km südlich von Bagdad, antikes Handelszentrum mit
fast 600000 Einwohnern

Séneca - lat. Lucius Annaeus Seneca, römischer Staatsmann
und Philosoph, jüngere Stoa, 4. v. Chr. � 65 n. Chr.

Septimius S	ev	e
	
rus - lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, rö-

mischer Kaiser 193 � 211, geb. 146

Sextus Emp	�ricus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hälfte des 2. Jahr-
hunderts n. Chr., wohl in Alexandria lebend

Sid	on - Hafenstadt südlich von Beirut

Simoníd	es - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simplíkios - platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator,
6. Jahrh. n. Chr.

Sin	o
	
p	e - heute Sinop (Türkei) an der Küste des Schwarzen

Meeres

Smyrna - heute Izmir, Hafenstadt in der Westtürkei am Ägäi-
schen Meer

S	okrát	es - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Plat	on,
Dialektiker, Methodiker (er entwickelte die Methode
der Induktion bis zur Vollendung), 469 � 399 v. Chr.

Sóloi - a) Stadt an der Nordküste Zyperns
- b) Stadt in Kilikien

Sól	on - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa
640 � 561 v. Chr.

S	otí	on - a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen
Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.
- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

229



ANHANG

Spengler, Oswald - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: �Der Untergang des
Abendlandes�, 1880 � 1936

Stoá - griech. Säulenhalle, in Athen Tre�punkt von Philoso-
phen, die danach Stoiker genannt werden

Stobaíos - Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

Strát	on - von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269
v. Chr. 3. Oberhaupt der Schule des Aristoteles

Styx - eines der Gewässer, die die Unterwelt umgeben; man
leistete den ernstesten aller Eide bei der Styx

Sulla - lat. Lucius Cornelius Sulla, römischer Feldherr, Staats-
mann und Mörder, 138 � 78 v. Chr.

Syrianós - der Groÿe genannt, neuplatonischer Philosoph und
Oberhaupt der Schule von Athen, gest. etwa 437 n.
Chr.

Tártaros - tief in der Erde, noch unter dem Had	es gelegener Ort,
an dem sich Schwerstverbrecher aufhalten mussten und
gequält wurden; das Wort wird auch allgemein für �Un-
terwelt� verwendet, s. Had	es

Té	os - s. Ionien

Telám	on - Vater des Ajas

Terénz - lat. Publius Terentius Afer, römischer Komödiendich-
ter, etwa 195 � 159 v. Chr.

Tertulli	an - lat. Quintus Septimius Florens Tertulli	anus, etwa
150 � 225 n. Chr., bedeutender frühchristlicher Theo-
loge

Tethýs - Frau des 	Okéanos

Thal	es - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 �
546, lat. Thál	es

Theodósius I - genannt �der Groÿe�, römischer Kaiser von 379 � 395,
erklärte das Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

Th	eben - Stadt in Mittelgriechenland

Theod	o
	
r	etos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschrift-

steller, etwa 393 � 466 n. Chr.

Théognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland),
6. Jahrhundert v. Chr.

Theómn	estos - platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.

230



Register

Theóphrastos - auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schü-
ler und Nachfolger des Aristoteles, universaler Wissen-
schaftler, etwa 372 � 285 v. Chr.

Thetís - Mutter des Achilleus

Thomas - a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der
Hochscholastik, 1224 (oder 1225) � 1274 n. Chr.
- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner;
versuchte, 1518 in Augsburg Martin Luther zum Wi-
derruf zu bewegen, 1469 � 1534 n. Chr.

Thukydíd	es - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg,
um 460 v. Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

Tibérius - lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, römischer Kai-
ser, Nachfolger des Kaisers Augustus, regierte von 14
bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

Tím	on - aus Phleí	us (südwestlich von Korinth), fruchtbarer
Schriftsteller von Komödien, Tragödien und philoso-
phischen Abhandlungen, insbes. von Spottversen (sil-
loi), ca. 320 -230 v. Chr.

Titanen - die 6 Söhne und 6 Töchter von Uranos und Gaia, u.
a. Kronos und 	Okeanos

Tith	onós - Mann der Eos (s. dort)

Traján - lat. Marcus Ulpius Trai	anus, römischer Kaiser 98 �
117, geb. 53 n. Chr.

Tr	oer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Troía - Stadt im nördlichen Kleinasien

Tyranní	on - griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Na-
men als Grammatiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

Uranós - w. Himmel, zur göttlichen Person erhoben: URANÓS

Valla, Lorenzo - italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 �
1457

Wilamowitz-Moellen- - berühmter Gelehrter in den alten Sprachen, von
dor�, Ulrich von groÿer Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, 1848 � 1931

Wittgenstein, Ludwig - österreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 � 1951

Xenokrát	es - griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon,
396 � 314 v. Chr.

231



ANHANG

Xenophán	es - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Au�assung,
dass das, was ist, nicht werden kann, ca. 570 � 470 v.
Chr., erster Religionskritiker

Zarathustra - auch Zoroaster, Begründer des Parsismus (s. dort),
Vertreter des Dualismus (Kampf des Guten gegen das
Böse); Lebenszeit ist wie bei Orpheus unsicher; sie wird
zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

Z	e
	
n	on - a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise für die

Unmöglichkeit der Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh.
v. Chr.
- b) von Kition (Zypern) Begründer der stoischen Schu-
le, ca. 333 � 262 v. Chr.
- c) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikure-
er, ca. 150 � 75 v. Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhea, Vater der Götter und
der Menschen, Wettergott, auf dem Olympos wohnend,
oberster Gott der letzten Göttergeneration

b) Fachausdrücke (Fremdwörter)

agonal - griech., kampfbezogen

akm	e - griech., Blütezeit <des Lebens>, auf das Alter von
40 gesetzt

Akzeptanz - lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung

alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria üblich war

Allegorie - griech., w. �andere Bezeichnung�, z.B. ein sprachliches
Bild für etwas, was man anders nicht ausdrücken kann

Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph - griech., menschengestaltig

apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv

Aporie - griech., Ausweglosigkeit

Apothe	ose - griech., Vergöttlichung

Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stück Menschheitserfah-
rung vor jeder individuellen Erfahrung liegt

232



Register

archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ur-
sprünglich

árch	on - griech., Herrscher, hoher staatlicher Würdenträger

Ask	ese - griech., Übung, Enthaltsamkeit

Ästhetizismus - griech., etwas, was man für s c h ö n hält, als bedeu-
tend für das eigene Denken angeben

átomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z.B. ein Bild
wird einem Ereignis als ursächlich zugeordnet � Posei-
don dem Erdbeben)

Autarkie - griech., Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit

authentisch - griech., echt, glaubwürdig, original

Axi	om - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht be-
darf, weil er unmittelbar einleuchtet

causa �nita - lat., eig.: Roma locuta causa �nita, d. h.: wenn Rom
gesprochen hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem
katholischen Kirchenrecht entnommen; gemeint ist,
dass die Diskussion beendet ist, wenn Rom entschie-
den hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten
und geschichtlichen Daten

c	ons	e
	
nsus - lat., Übereinstimmung

Corpus - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Hippocraticum Schriften, die unter dem Namen des Hippokrates über-

liefert sind, s. Hippokrates

daím	on - griech., göttliches Wesen, zwischen den Göttern und
den Menschen stehend i. U. zu theos (= göttliche Per-
son)

daktylisch - griech., s. daktylos

dáktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaÿ, bestehend aus einer
Länge und zwei Kürzen: � ∪ ∪

dekuktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz
ausgehend und zu einem besonderen Satze kommend

d	emos - griech., Volk

Determinismus - lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Gesche-
hens, auch des Willens

233



ANHANG

Diadochenstaat - griech., Nachfolgestaat

Dialog - griech., Gespräch, auch Zwiegespräch und Wechselre-
de

diano	etisch - griech., dianoeísthai = durchdenken, nachdenken; ge-
danklich nachvollziehend, einen Gedanken nachdenkend

Diatribe - griech., diatrib	e, Zeitvertreib, Studium, auch: popu-
lärwissenschaftlicher Vortrag, prägnante Predigt (z.B.
die christliche), Fachausdruck für Moralpredigt oder
kritische Darstellung

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h. �Kunst des Unterrich-
tens�; gemeint ist die Befähigung und z. T. auch er-
lernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwissenschaf-
ten auszuwählen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein
Handwerk wie das des Bäckers, Schreiners oder Chir-
urgen

didaskalikós - griech., Lehrbuch

Diskontinuität - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbre-
chungen, s. Kontinuität

Diskurs - lat., ein methodisch geführtes wissenschaftliches Ge-
spräch unter gleichberechtigten Teilnehmern

dógma - griech., Lehre, auch Lehrsatz

dogmatisch - griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

Dogmatismus - griech., die Haltung dessen, der unter allen Umstän-
den an der (reinen) Lehre (dogma) festhält

dóxa - griech., Lehrmeinung, Meinung

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen
(dóxai) anderer aufgeführt und beschrieben werden.

Dualismus - lat., Zweiheit (duo = zwei), auch Gegensätzlichkeit
zweier Faktoren, s. Monismus

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder
Form (eidos) betre�end

Eklektizismus - lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht
und neu zusammengefügt werden

Elegie - griech., ursprünglich Klagelied, dann auch Lied be-
liebigen Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Aus�uss, das Hervorgehen

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwängen (z.B. der Anschauung)

234



Register

enkýklios paideía - griech., allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion
an bestimmten Fächern (Grammatik, Dialektik (auch
Logik oder Kanonik), Rhetorik, Arithmetik, Geome-
trie, Astrologie (=Astronomie) und Musik) vollzog; das
Konzept ist platonischen Ursprungs und ist später in
den septem artes liberales (�7 Fächer für die Freien�)
der Römer und des Mittelalters und in den Aufgaben-
feldern der heutigen gymnasialen Oberstufe fassbar

Entelechie - griech., Vollendung, das Sich-im-Ziel(télos)-Be�nden

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopädie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer
oder vieler Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein längeres ei-
ne Heldensage erzählendes (narratives) Dichtwerk, das
aus daktylischen Hexametern besteht; narrative Epen
sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen
des Hom	er überliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten
Dingen

Ethik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten,
Normen und Zielen menschlichen Verhaltens beschäf-
tigt

Eudämonie - griech., eudaimonía = Glück

Evolutionstheorie - lat./griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch
allmähliche Entwicklung vom Niederen zum Höheren

Ex	eg	e
	
se - griech., Erklärung, Erläuterung

Fächerkanon - (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Fächern, die
in der Schule für die Erziehung und den Unterricht be-
sonders wertvoll sind

gámos - griech., Ehe

Genealogie - griech., Lehre von den sich ablösenden Generationen
bei Menschen und Göttern

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (g	e) als Mittelpunkt (kén-
tron) des Weltalls; s. Heliozentrik

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z.B. in
der Physik die drei Hauptsätze der Thermodynamik

235



ANHANG

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im
Planetensystem die Sonne (h	elios) ist � von Aristarchos
von Samos 265 v. Chr. postuliert; 1543 n. Chr. von
Kopernikus verö�entlicht

Hellenismus - griech., von den Griechen (Hellenen) geprägter Zeit-
raum zwischen 360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne
auch darüber hinaus bis in die römische Kaiserzeit)

Hexameter - griech., Sechsmaÿ, episches Versmaÿ, das 6 Versfüÿe
(z.B. Daktylen � ∪ ∪) umfasst; der letzte Versfuÿ ist
gekürzt (� ^)

hierarchisch - griech., durch Unter- und Überordnung gekennzeich-
net

hierós - griech., heilig

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als
geschichtlich gewachsen betrachtet und insofern ein-
seitig Geschichtliches überbewertet und die Gegenwart
unterbewertet nach dem Spruch: �Es ist alles schon da-
gewesen�

hýl	e - griech, Sto�, Materie

hýmnos - griech., Gesang, Loblied, Festlied

hyperkosmisch - griech., über (hypér) den Kosmos hinausgehend

hypokeímenon - griech., Zugrundeliegendes, Substanz

Hypostase - griech. hypóstasis, w. Bodensatz, in der griechischen
Medizin verwendet für Sediment (z.B. bei Urin), seit
dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer Fachausdruck
für Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie
sind Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

hypostasieren - griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu göttlichen
Personen gestalten, diese personi�zieren (z.B. dík	e zu
DÍK	E

induktiv - lat., w.: hinführend, d. h. vom empirischen Einzelfall
zum allgemeinen Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Re�exion gewon-
nene Eingebung bezogen

Kan	on - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zu-
sammenstellung von Ideen und Autoren, die für einen
bestimmten Bereich repräsentativ sind

236



Register

Kanonik - griech., Lehre von den Wahrheitskriterien, s. auch
Logik

Kategorien - griech., w.: kategoría = Aussage, Urteil; Kategorien
sind nach Aristoteles Urbestimmungen des Seins, die
sich in Sätzen ausdrücken, z.B. in Aussagen zu Ort,
Zeit, Bescha�enheit usw.

k	epos - griech., Garten, Bezeichnung für den Tre�punkt der
Epikureer und für die Schule des Epikur

kontemplativ - lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschau-
lich, in sich gekehrt dem Geiste lebend

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuität - lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Ent-
wicklung, die Sprünge nicht zulässt [vgl. Arist. Phys.VI
1 �.]

Kontinuum - lat., der zusammenhängende, mit den Sinnen erfassba-
re Raum

Kosmogonie - griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Ent-
wicklung)

Kosmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Kriterium - griech., Maÿstab

Kyniker - griech., eine Gruppe von Philosophen, die bedürfnis-
los wie ein Hund (ký	on) leben wollte

Logik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zu-
standekommen von Urteilen beschäftigt

lógos - griech.; 1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand
3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die
Erscheinungen und Ereignisse nicht durch
bildgefüllte oder bildhafte Zuweisungen von
Geschichten (mythoi), sondern mit Hilfe des
Denkens (lógos) aus sich selbst heraus er-
klärt

Mantik - griech., Weissagekunst

Maxime - lat., oberster Satz, Leitsatz

Metaphorik - griech., der Gebrauch von bildhaften Übertragungen

237



ANHANG

Metaphysik - griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rho-
dos (1. Jahrhundert v. Chr.) ordnete aus bibliotheka-
rischen Gründen eine Reihe von Schriften des Aristo-
tel	es �nach der Physik� desselben ein; der Fachausdruck
metaphysiká erscheint zum ersten Mal im vierten Jahr-
hundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappado-
kien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt
allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet
der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.)
Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philosophische
Grundwissenschaft (�erste Philosophie�), die
a) über die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als
solches hinausgeht und
b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften ge-
meinsam ist und diese begründet; insofern ist sie die
Wissenschaft von der Wissenschaft.

Mine - griech. mn	a, antike Münze, Wert: etwa wie 436 g Sil-
ber

Modell - lat.,
1. Entwurf,
2. ein Gebilde, das a) ein natürliches Objekt maÿstabs-
gerecht vergröÿert (z.B. ein Atom) oder verkleinert
(z.B. eine Landkarte) oder b) unanschauliche Kom-
ponenten eines gröÿeren theoretischen Komplexes und
deren Beziehungen anschaulich macht (z.B. ein didak-
tisches Modell)

Monade - griech. monás = Einheit; Kernbegri� der Philosophie
von Leibniz: Urträger substantiellen Seins

Monismus - s. Dualismus

Monophysit - griech., Vertreter der Au�assung (Monophysitismus),
dass Christus �nur eine Natur� hat; das Konzil von
Chalkedon hat 451 diese Lehre verdammt

motorisch - lat., die Bewegung betre�end

Mysterium - griech., ein religiöses Geheimnis; eine Mysterienreli-
gion ist eine solche, die von religiösen Geheimnissen
ausgeht und diese nur auserwählten Menschen, die ih-
rerseits zur Verschwiegenheit verp�ichtet sind, erö�net

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Ari-
stotel	es auch philomythisch genannt), die Ereignissen
der Welt zu ihrer Erklärung Geschichten (mythoi) zu-
weist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erklären versucht

238



Register

mythos - griech., Geschichte, Erzählung, auch geistige Haltung,
die Phänomene durch Geschichten zu erklären sucht

narrativ - lat., s. re�exiv

Neuplatonismus - (250 � 600 n. Chr.); im 18. Jahrhundert geprägter Be-
gri� für die letzte Denkrichtung platonischer Philoso-
phie

Nominalismus - lat., die Au�assung, dass die allgemeinen Begri�e (wie
z.B. Vielfalt, Einheit) nur Begri�e (nomina) sind, dass
ihnen aber in der Wirklichkeit nichts entspricht, s. Jo-
hannes Roscelinus

Objektivität - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefühlen
und Vorurteilen nicht bestimmen lässt

Okkultismus - lat., Lehre, die sich mit übersinnlichen Kräften be-
fasst

Orphik - griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 2 a)

Orthodoxie - griech., Zustand der Rechtgläubigkeit (die, geistig
eng, andere Ansichten nicht duldet)

paideía - s. enkýklios paideía

Papyrus - griech., pápyros; ägyptisches Staudengewächs, das
zum Herstellen von Schreibpapier (daher �Papier�) ver-
wendet wurde

Parádigma - griech., 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen; 3. die sich
in Lehrmeinungen ausdrückende fundamentale geistige
Haltung

parádoxon - griech., das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersin-
niges

Paraphrase - griech., Umschreibung, freie Übersetzung

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische
Religion der Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher
Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr. �ohen die Parsen
vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

Partizip - lat. participium, Mittelwort, z.B. v. lesen: lesend

passim - lat., an vielen Stellen

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater
(pater) als Herrscher (árch	on) bezogen

239



ANHANG

Pentateuch - griech., h	e pentáteuchos bíblos = das fünf Kapitel
umfassende Buch, gemeint sind die fünf Bücher des
Moses aus dem alten Testament; das Wort ist weibli-
chen Geschlechts, es heiÿt also die Pentateuch

Peripatetiker - s. Peripatos

Perípatos - griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spa-
zieren geht; Name der Schule des Aristoteles; davon
abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder Anhänger) der
Schule des Aristoteles

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung
des Aristotel	es (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige
geistige Haltung, die es liebt (philein), Phänomene in
der Natur und Gesellschaft durch Zuweisung von Ge-
schichten (mythoi) ursächlich zu erklären

Philosoph	em - griech., philosophischer Lehrsatz

phrón	esis - griech., Verständigkeit; gemeint ist ein seelisches Ver-
mögen, das sich auf Handlungen bezieht

Physik - griech., Teil der Philosophie, der sich mit der Na-
tur und ihrer theoretischen Durchdringung befasst; ge-
meint ist nicht nur die anorganische Natur, um die
(und deren Mathematisierung) sich die moderne Phy-
sik bemüht

phýsis - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt,
auch Bescha�enheit, Gestalt, Lage (z.B. geographische
Lage), natürliche Ordnung, Natur, das Geschöpf

plausibel - lat. plausibilis = einleuchtend

pólis - griech., Stadt(-staat), eig. Burg; z.B. Athen oder heu-
te Bremen und Hamburg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Über-
einstimmung mit diesem Raume gestaltet, auch poli-
tog	en

Primat, der - lat., Vorrang

proconsul - lat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz
den Consul (den höchsten römischen Beamten) vertrat,
also Statthalter

Prolegómenon - griech., (Plural: Prolegomena) Einleitung, Vorbemer-
kung(en) � oft mehr als nur eine dem Hauptteil vor-
gelagerte Bermerkung (z.B. bei Immanuel Kant oder
Friedrich August Wol�)

Prooímion - griech., Vorspiel, Einleitung

240



Register

Propädeutik - griech., Einführung in Vor-(Pro) und Grundkenntnis-
se einer Wissenschaft, z.B. übergeordnetes Bildungsziel
der gymnasialen Oberstufe (�Wissenschaftspropädeu-
tik�)

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch ö�entliche Verkün-
digung einer besonderen Wahrheit, ö�entliche Ermah-
nung

protreptikós - griech., Lehrschrift, die den Leser für den jeweiligen
Gegenstand gewinnen will

re�exiv - lat., nicht nur vordergründig beschreibend (narrativ),
sondern den gedanklichen Hintergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zurückblickend, die Verhältnisse oder Ansichten
der Gegenwart auf die Vergangenheit Zurücklenkend,
auch: die Vergangenheit aus der Sicht der Gegenwart
bewertend

R
,
gveda - altindisch, abgeleitet von veda = �Wissen�; R

,
gveda

bedeutet �Verswissen�; der R
,
gveda umfasst 10642 Verse

an einzelne Götter, Dämonen und Könige und ist der
älteste Text der vedischen Literatur; vor der schrift-
lichen Abfassung wurde der R

,
gveda 2000 Jahre nur

mündlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000
und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, I S. 32 f.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem
durch das Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

säkularisiert - lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen

Scholarch - griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

Scholastik - griech., scholastikós: das Studium betre�end; christli-
che Philosophie des Mittelalters, bes. Grundlage: Ari-
stoteles, etwa 800 � 1400

Schólion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erläuterung

Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z.B. Himmel, Erde, Meer)

sensorisch - lat., die Emp�ndung betre�end

Sképsis - griech., w. Betrachtung, Überlegung, Bedenken; als
Fachausdruck: Bezeichnung für die Denkrichtung
(�Schule�) der Skeptiker

Skeptizismus - griech., Haltung, die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z.B. einer der 7 Weisen),
im engeren Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der

241



ANHANG

herumzog und gegen Bezahlung Unterricht erteilte; die
Sophisten wandten sich vom Denken in naturphiloso-
phischen Dimensionen ab und stellten den Menschen
in den Mittelpunkt ihres Denkens (daher anthropolo-
gische Wende)

Stádion - griech., Maÿ für 180 m

Stoá, die - griech., Halle ( in der sich Philosophen einer bestimm-
ten Richtung trafen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist
die zusammenfassende Bezeichnung für die Schule der
Stoiker

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbe-
wusstsein unabhängige Erkenntnisse bestreitet

sublunar - lat., unterhalb des Mondes (luna)

subordinativ - im Sinne einer Unterordnung

Sukzession - lat., Abfolge

sukzessiv - schrittweise nachfolgend

Synkretismus - lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

Teleologie - griech., télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der
Zielbestimmtheit einer Entwicklung

télos - griech., Ziel, Zweck

términus technicus - Abkürzung: t.t. � lat., Fachausdruck (z.B. Ontologie)

Theodiz	ee - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der
Welt

Theogonie - griech., Entstehung der Götter

Theokrasie - griech., w.: Göttermischung; diese liegt dort vor, wo
die Person eines einzelnen Gottes (z.B. des Zeus) so
erweitert wird, dass auch andere göttliche Personen in
ihr aufgehen.

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme
unter dem Gesichtspunkte der Wärmezufuhr und des
Wärmeentzuges untersucht, s. Hauptsatz

Theurgie - griech., ein Verhalten (z.B. Zauber), mit dem man
sich an Götter wenden kann

Thora - hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Bücher des Moses
(griech., die Pentateuch, s. dort)

Tri	ade - griech., Einheit von drei Komponenten, �Dreiheit�,
z.B. Gruppe von drei Göttern

242



Register

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendental- - lat./griech., s. Metaphysik
philosophie

Trigonometrie - griech., Lehre vom Dreieck (in der Ebene), spezi-
ell: sphärische Trigonometrie; sie befasst sich mit Drei-
ecken an einer Kugel (sphaira)

Upanischaden - altindisch, von upani³ad = verehren, 108 theologi-
sche Abhandlungen des altindischen Brahmanismus in
Prosa und Versen; sie behandeln die Entstehung der
Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlösung (Nirva-
na) durch die Einheit von Individualseele (atman) und
Weltseele (brahman)

Universalien - lat., Allgemeinbegri�e wie z.B. Gattung, Art insbes.
in der Scholastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel
erörtert; die Frage war, welchen Wert die Universalien
im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

Vivisektion - lat., die Ö�nung eines lebenden Menschen zum Zweck
des Experimentierens (im Hellenismus)

243



c) Sachindex

Abbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90, 154, 174
Abdrücke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Aberglauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
Abwägen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
adiáphora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
A�ekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .82, 95, 110, 148
A�ektfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
agáp	e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
aísth	esis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .101
Akademie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .40, 43, 47, 111, 113, 152
Akkumulation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Akzeptanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 83
All . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
Allegorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .152, 154, 162
Allgemeinbegri� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Allgemeinbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Allgemeine, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
Allnatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .92
Analogie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157, 168
Angleichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
Angst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Anteil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
anticipatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Aporie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Arbeitsteilung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Aristotelismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124f., 135, 139f., 152, 200
Art . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
artes liberales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Askese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
Astronomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
Atome . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63�66, 78
Aufgabenfelder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Aufstieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176, 190
Augenscheinlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
augoeidés . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Ausdrucksformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Ausschnitte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
Autarkie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
Autoritätsglauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

Begabung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Begegnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172

244



Register

Begierde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Begrenztheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
Begri� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Belehrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Beliebigkeitsdenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .36
Bereiche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .168
Berufsverbot . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193
Besonnenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64, 168
Bewegungsformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Bibliothek . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .194
Bild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178, 180
Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14, 22, 77, 84, 128, 138, 160, 197f.
Böse, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190, 201
Bruder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
Bürger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

Christen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78, 194, 196f., 201
Curriculum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .188

Dämonen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148, 187
De�ation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
DEMIURGOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .181
Demokratie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .15
Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .38, 66, 70, 121, 132, 139, 150, 154, 171
Depression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Determinismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65, 99, 121
Diadochenstaaten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Diatribenliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Dichtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104, 125
Di�erenzierungsgrad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .19
Diktatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
Dogmatiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Dogmatismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
Dreieinigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .174, 183
Dualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152, 158
Dunkelheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
dýnamis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161, 169, 172, 180

Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
Eindruck . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .41, 68, 101
Einführungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80f., 89, 94, 99, 112, 168, 182f.

245



ANHANG

Einstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Einzelne, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
Eklektizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .84, 109
Ekstase . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Elemente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
Elend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16, 24, 36, 40
Emanation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178, 183, 190
Emanzipation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
Empfängnisfähigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .155
Emp�ndung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .60, 66, 70
Emp�ndungslosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
Empirie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
enkýklios paideía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151, 159
Enneaden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
Entstehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .121
epistroph	e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182f., 190, 192
epoch	e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Erbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Erde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126, 135
Erdkugel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Erfahrungsrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Erfolgsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
Erkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 60, 109
Erkenntnisinteresse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
Erkenntnisprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Erleuchtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126, 154
Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
Eros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Ersatzreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Erscheinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
Erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14, 66, 158, 197f.
Ethik . . . . . . . . . 11, 23, 38, 55, 72, 78, 80, 85, 91, 96, 104, 116, 121, 144, 159,

166, 189
eudämonistisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
eudaimonía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91, 182
Ewigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .88

Fachwissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19, 122, 136, 193
Fächerkanon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 22, 77, 159f., 200
falsi�zierbar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
Feld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Feuer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 99

246



Register

Flieÿen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176, 178
Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147, 182
Freude . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Freundschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Frömmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
Frühscholastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .125
Führer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Führung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
Fülle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
Fundamentalinterpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Furcht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .63

Ganze, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
Gattung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .139
Gattungsbegri�e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Gebet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Gegensätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Gegensätzliche, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .130
Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .88, 140, 155, 182, 187
Geistseele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Geldwirtschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Gelehrte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .47
Gemeingriechische, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22, 150
Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12
Genügsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
Genuss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
Geographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .136
Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26, 77, 93, 96, 159
Gesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88�.
Glauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Glaubhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .48
Gleichgültigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 37, 40
Gleichheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
Gleichmut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Globalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 29
Glück . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14, 24, 29, 64, 183
glücklich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Glückseligkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .40, 72
Götter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Göttliche, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
Gott . . . . . . . . . 63, 76, 78, 88, 90, 119, 132, 140, 145, 147, 152, 154, 159, 167,

171, 174, 201
gottähnlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Gottes Sohn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .181

247



ANHANG

Gotteserkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Gottesvorstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Gottheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .138, 168
gottlos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
Grenzüberschreitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
Griechen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 18, 151
Groÿstaat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15f.
Grundfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
Grundsätze, stoische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Güte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Gute, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .94, 150
Gymnasium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40, 46, 93
Harmonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130, 132
Hauptlehren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Hedonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
Hellenismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11, 14f., 23, 62, 103, 122, 148
Henaden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
Hochscholastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
Hölle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Ho�nung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147, 192
Humanität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22, 26, 84, 145
Hypostasen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .174, 176, 182, 187�190

idéai . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
Ideenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Imperialismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Imperium Romanum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .103, 122, 197
Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Individuation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .183
Individuum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .99
In�ation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .19
Initiation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .144
Innerlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74, 94
Intellektualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Interesse, praktisches . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Judentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Kanon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
Kanonik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68, 101
Kardinaltugenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
katál	epsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

248



Register

Kinetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .64
Körper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64f., 188
Kon�ikte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Kontemplation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150, 159
Kontinuität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Konzept, geozentrisches . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Kopie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88, 100
Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .171
Kosmopolitismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16, 98, 157
Kosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98, 104, 126, 130, 154, 157, 174, 180, 187
Kraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132, 140, 150, 161
Krankheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Kreisbahn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Kriegstechnologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .18
Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Kugel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104, 126, 135
Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Kyniker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28, 79

Lage des Judentums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Laster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 159
Leben, kontemplatives . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .159
Lebensführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .42, 148
Lebensgenuss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Lebenshandlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
Lebenspraxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 72
Lehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Lehrplan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Lehrplan, artistischer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Lehrsätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .80
Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .157
Leid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Leidenschaftslosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .37
Leitgestirne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Licht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
Lichtleib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Lichtmetaphorik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120, 154
Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 23, 68, 80, 101, 114, 124, 166
logikón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48, 88f., 91, 94, 99, 145, 147, 152�., 159, 171
Lust . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55f., 60, 62, 158
Lustkalkulation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .58

Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58, 153

249



ANHANG

Magd . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Makrokosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88, 168
Materie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .152, 155, 174
Mathematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Medizin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Meinung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Meinungsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28, 36, 63
Menschenbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 21
Menschenliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
Menschenrechte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Menschenrechtsdebatte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22, 98
Menschheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .147
Metadenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Metaebene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Metapher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Metaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .187, 194
méthexis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180, 183
Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 84, 162
Metropathie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
Mikrokosmos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Milde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145f.
Mittelpunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126, 135
Modell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
monás . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .169
mon	e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .190
Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Mühsal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Musiktheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Mythos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .134, 171

Nachfolge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26f., 63, 88, 97
naturgemäÿ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Naturphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Naturrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
Naturwissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Neupythagoreismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152f.
Nominalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101, 139
nómos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
Not . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
nützlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Nützlichkeitserwägungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
n	us . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169, 172, 176, 180

250



Register

Oberschicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148, 151
Ö�entlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .146
O�enbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .162
O�enbarungswissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Ordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Original . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Orthodoxie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Pädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145, 160
paideía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
parádeigma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
Perioden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Peripatetiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Peripatos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111, 138, 166
Persönlichkeit, autonome . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
Person . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132, 168
P�ege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
P�icht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .28
P�ichtgedanke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .96
P�ichtvorstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
philanthropía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Philosoph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
philosophari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Philosophenschule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .34, 38, 43, 52, 83, 106
Philosophin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
Physik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 23, 63, 80, 98, 116, 121, 166
physiología . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
phýsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134, 140, 152, 157
PLATON-Curriculum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
Platonerklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187
Platoniker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28, 158
Platoninterpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .187
Platonismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47, 141, 152, 166, 168
Plausibilität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48, 112
Polis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .115, 141, 144f., 151
praenotio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70
Praxisorientierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Predigt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Prinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
próhodos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
pról	epsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
prol	epsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .69, 101
Propädeutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77, 159

251



ANHANG

Prophetie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
psych	e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .169, 176
Psychologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .65
Pythagoreismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

quadrivium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .198
Qualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 37
Quantensprungtheorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Raum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Reaktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Recht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26, 76, 134
Rechtszustand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Re�exion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
Reformation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
Reife . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Reinigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
religio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119, 121, 148
Republik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
Rettung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186, 192
Rom . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .82, 103
Romerlebnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

Samen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Sarg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157
Schau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Schicksal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82, 99
Schlechte, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
Schlüsselrolle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Schmerz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62, 110
Schmerzemp�ndungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Schöne, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
Schöpfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Schöpfung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Scholastiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Schülerschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Schulbücher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
Schulpolitik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Schwächen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
Schwerpunkte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
Scipionenkreis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83, 104
Seefahrt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63, 65, 72, 100, 126, 139, 157, 186, 188, 190
Seelenruhe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37, 40, 56, 60, 76

252



Register

Sehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Seiende, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
Selbstaufgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
Selbstbeherrschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Selbstbewusstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
Selbsterhaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .97
Selbsterkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Selbstfürsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
Selbstgenügsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .110
Selbstliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
Selbstsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Selbstverantwortung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 78
Selbstverwirklichungsdenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Sendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Setzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Sicherheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .16, 76
Sinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .88
Sinneswahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Skepsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33, 47, 50, 166
Skeptiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Skeptizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
Sklaven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18, 98
Sklaverei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Sohn des Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
s	oma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
Sorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .76
Spaÿkultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
Spezialwissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Sphärenharmonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132, 136
spontan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 146
Staat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12, 16, 76, 79
Staatsämter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Staatsreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Standards, technologische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Sterben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
Sterblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Strafe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .34
Stufen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .176
Stufenbau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178
Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
Synkretismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29, 148
Synthese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152, 201

253



ANHANG

Synthese der Kulturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .161
System . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112, 148
System, heliozentrisches . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Systemkritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

Tätigkeit des Verstandes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Tapferkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Technik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Teilbarkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Teleologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
Telos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 91
Textinterpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124, 157
Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .110, 121, 134, 145, 171, 178, 193
Theologie, dialektische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Thermodynamik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 110
Todesfurcht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 66
Toleranz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
tópos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .181
Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
Traditionslinie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .124
Träumen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Transzendenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .153, 184
Trauer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Triadenschema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
Trinitätsdogma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Tugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92�.
Tun . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

Übereinstimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
Überlieferungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Überzeugungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .101
Übung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Unbegrei�ichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Unerschütterlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92, 148
Universalienstreit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101, 200
Universitäten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .193
Unordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89, 168
Unruhe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .60
Unschärferelation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .65
Unsterblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
Unterdrückung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119, 158
Unterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .124
Unterschicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
Unvernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

254



Register

Unvollkommenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Urmonade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
Ursache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Urteile . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Verantwortung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Verbund . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .96
Vereinigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183, 192
Vergangenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Vergehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Vergleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
Vermittlungsproblem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Vermutungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 55, 157
Verschiedenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .94
Versenkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Verständigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Verständigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106, 164
Verständigungsmittel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Verstehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
Verzwei�ung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24, 40, 120
Vierweg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
Volksreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160f.
Vorbegri�e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Vorbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Vorbilder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63, 144
Vorschule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Vorsehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99, 140
Vorsehungsglauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
Vorsokratiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33, 152
Vorstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .62, 70, 76, 101
Vorwegnahmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

Wärmetod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Wahre, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38, 40f., 68, 72, 101, 112f., 192
Wahrheitskriterien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .68
Wahrheitsliebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Wahrnehmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Wahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42, 63, 66, 68f., 101
Wahrscheinliche, das . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .46, 113
Wahrscheinlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Weise, der . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28, 96, 98
Weisheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14, 24, 154, 158�., 162

255



ANHANG

Weitsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63, 98f., 140, 154f., 158, 174, 180
Welt-Logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
Weltanschauungswissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Weltbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
Weltbürger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
Welten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Welterklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
Weltgesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26, 115, 132, 147
Weltkugel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Weltkultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .29, 103, 148
Weltordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Weltseele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
Weltsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
Weltsprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Weltsubstanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .156
Weltvernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Weltzusammenhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Wende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62, 109, 113
Wende, ethische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Wende, realistische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Wert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41, 112
Wertungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
Wesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41, 70, 132
Wesenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Wesensaussage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
Wiederaufstieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Wiederkehr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Willen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 62, 140, 182
Willensentscheidung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
Willensfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60, 65, 110, 121, 158, 182, 201
Willensmetaphysik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Wirken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
Wirkungs�uss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Wirkungsgrade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Wirtschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18f.
Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34, 69, 101, 138
Wissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15, 104
Wissensgesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
Wissenslücken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Wort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Wortbedeutung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .70
Würde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

256



Register

Wunden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

Zentrallage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
Zerfall . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .16
Ziel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .115, 166, 172
z	oon politikón . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Zugri� . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Zurückhaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28, 37, 40
Zusammenhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Zustand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Zuverlässigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
Zweiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .167
Zwischenzustand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

257





A R N O S C H M I D T

DIE GEBURT DES LOGOS
B E I D E N F R Ü H E N G R I E C H E N

MIT RADIERUNGEN

VON ERNST MAROW

λογος

Die Geburt des Logos
bei den frühen Griechen

Arno Schmidt

Mit Radierungen von Ernst Marow

Erscheinungsdatum: Dezember 2002

200 Seiten, ISBN 3-89722-941-2

Preis: 23,00 EUR

Dieses Buch handelt vom Dichten und
Denken der Vorsokratiker.

Arno Schmidt beginnt seine Darstel-
lung jedoch nicht erst bei Thales von
Milet: Er widmet sich ausführlich den

Gedanken des Homer, Hesiod und Orpheus, die in ihren Werken über die Ent-
stehung der Welt, der Götter und über das Verhältnis der Menschen zur Welt
und zu den Göttern nachsannen. Es entstanden die Mythen vom Kampf der
Kroniden gegen die Titanen und vom Kampf der Griechen gegen die Troer,
aber auch Mythen über die Geburt und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie
entwickelten Gedanken, die in der Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit
hinein wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, legten sie den Grund-
stein für Philosophen wie Thales, Anaximander und Anaximenes. Deren sa-
chorientiertes Denken ebnete schlieÿlich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu
wissenschaftlicher Forschung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

�Die Geburt des Logos� wendet sich an alle philosophisch Interessierten, die
versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu verstehen und ihren eigenen
Standort darin. Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen
von Ernst Marow.





Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-1007-9

Die spätantike Philosophie ist einerseits durch große Vielfalt, an-

dererseits aber auch durch die Beschränkung auf drei Disziplinen

gekennzeichnet: Ethik, Physik und Logik.

Im Ganzen überwiegt das lebenspraktische Interesse als Leitmo-

tiv der Erkenntnis. Eingebettet ist diese Philosophie in die geistig-

kulturell und politisch hochinteressante und bis heute nachwir-

kende Epoche des Hellenismus, die in der Einleitung beschrieben

wird.

Ausführlich werden die großen Schulen der Epikureer und Stoiker

sowie die von der griechischen Philosophie geprägten römischen

Philosophen behandelt. Arno Schmidt stellt immer wieder die Wir-

kungsgeschichte der philosophischen Lehren heraus: Er diskutiert

z.B. die Nachwirkung der Lehren der Epikureer und Stoiker auf die

heutige Menschenrechtsdebatte und schildert die Entwicklung

des Christentums und seiner Dogmen aus der griechisch-römi-

schen Philosophie heraus.

Das durch Radierungen von Ernst Marow bereicherte Buch wen-

det sich an philosophisch interessierte Leser.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als Universitätsprofessor

lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg und

an der Martin-Luther-Universität in Halle. Gegenwärtig hält er

Vorlesungen am Institut für Philosophie an der Philipps-Universität

Marburg über die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre

Wirkungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Künstler und lebt in Peetsch in

Mecklenburg. Seine Arbeiten wurden vielfach ausgestellt und

ausgezeichnet. Unter anderem erhielt er 1981 für sein zeichne-

risches Werk den Sprengel-Preis. Schwerpunkt seines gegenwärti-

gen Schaffens ist die Radierung.


	A VORWORT 
	1. Vorbemerkung 
	2. Handreichung für die Lektüre 

	B EINFÜHRUNG 
	1. Hellenismus oder: Geist und Politik 
	2. Hellenismus allgemeine Charakteristik 

	C PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN 
	1. Skepsis 
	2. EPIKUR 
	3. Die Schule der STOA 

	D GRIECHENLAND IN ROM 
	1. Das Vermittlungsproblem 
	2. Die Entwicklung des PERIPATOS 
	3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom 
	4. Griechische Philosophie und jüdische Theologie 
	5. Der Platonismus 

	E ANHANG 
	1. Werke und Literatur 
	2. Register 


