ARNO SCHMIDT
DAS ELEND DES LOGOS

— ANTIKE PHILOSOPHIE NACH ARISTOTELES —

MIT  RADIERUNGEN.
VON ERNST MAROW

NS




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1007


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1007

Arno Schmidt

Das Elend des Logos

— antike Philosophie nach Aristoteles —

(360 v. Chr.—500 n. Chr.)

mit Radierungen von Ernst Marow

ANOYOCL




Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

Umschlag, Satz & Layout: Nicole Puder

(©Copyright Logos Verlag Berlin 2005
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-8325-1007-9

Logos Verlag Berlin
Comeniushof © Gubener Str. 47
10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92
http://www.logos-verlag.de



discipulis
V1VIS
mortuis

VIVIS






Inhaltsverzeichnis

A VORWORT 7
1. Vorbemerkung . . ... ... ... ..o oo Lo 7
2. Handreichung fiir die Lektiire . . . . . ... ... ... ... ... 9
B EINFUHRUNG 11
1. Hellenismus — oder: Geist und Politik . . . . . ... ... ... .. 11
2. Hellenismus — allgemeine Charakteristik . . . . . . ... ... .. 14

C PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIE-

CHEN 33
1. Skepsis . . . . o v 33
a) Allgemeine Entwicklung . . . . . . ... ... ... ... 33

b) Skepsis und platonische Akademie . . . . ... ... ... ... 43

2. EPIKUR . . . . . o e 51
a) Leben und Schaffen . . . .. ... ... o oL 51

b) Philosophie . . . . . . . ... 55
Ethik . ... ... oo 55
Physik, Seele, Wahrnehmung . . . . . . .. .. ... ... .. 63
Kanonik . . . ... . 68
Lebenspraxis, Bildung, Wirkung . . . . .. .. ... ... .. 72

3. Die Schule der STOA . . . . . . ... ... .. ... ... 79
a) Epochen und Gestalten . . . . .. .. ... ... ... ... .. 79

b) KLEANTHES: Ethik, Wissen und Welt . . . . ... ... ... 85

D GRIECHENLAND IN ROM 103
1. Das Vermittlungsproblem . . . .. ... ... ... ........ 103
a) die Vermittler . . . . . ... ... Lo Lo 106
MARCUS TULLIUS CICERO . . . .. ... ... ...... 106



Inhaltsverzeichnis

LUKREZ . . . . .. .o 116

2. Die Entwicklung des PERIPATOS . . ... ... ... ...... 122
a) ANDRONIKOS, BOETHOS, NIKOLAOS . . ......... 122

b) Pseudo-ARISTOTELES: Uber die Welt . . . . ... ... ... 125

c) HERMINOS, PTOLEMAIOS, GALENOS, ALEXANDROS . 134

3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom . .. ... .. 141
a) SENECA . . . . . . . . 141

b) MARK AUREL . . ... ... ... .. . ... ... . .... 145

4. Griechische Philosophie und jiidische Theologie . . . . . ... .. 148
a) PHILO ITUDAEUS (ALEXANDRINUS) . . . . . ... ... .. 148

5. Der Platonismus . . . . ... ... o o 166
a) Der mittlere Platonismus: PLUTARCHOS, NUMENIOS . . . 166

b) Der Neuplatonismus: PLOTIN . . . . .. ... ... ...... 175

c¢) Schulen und Gestalten des Neuplatonismus . . . . . . . .. .. 184
PORPHYRIOS . ... .. ... . .. . . .. 184
TAMBLICHOS . . . . . . . .. o 186
PROKLOS . . . . . . 188

d) Neuplatonismus in Alexandria . . . . .. ... ... ...... 193

e) Neuplatonismus in Pergamon . . . . . . . ... ... . ..... 196

f) Neuplatonismus im Westen: BOETHIUS . .. ... ...... 197

E ANHANG 205
1. Werke und Literatur . . . . . ... ... .. ... ........ 205
2. Register . . . .. . .. e 211
a) Namen; Personen, Gottheiten, geographische Bezeichnungen . 211

b) Fachausdriicke . . . . .. .. ... ... ... .. 232

c) Sachindex . . . ... ... ... 244



A VORWORT

1. Vorbemerkung

Das vorliegende Biichlein mochte einen Weg weisen, den man beschreiten
kann, wenn man sich mit der spadtantiken Philosophie beschéftigen mdchte.
Wie bei vielen Wanderungen werden wir auch hier auf stindig wechselnde und
oftmals auch ungewohnte Bilder stoffen. Manchmal bieten sich abseits von
den gewohnten Wegen nur kleine Ausschnitte dem Betrachter dar, manchmal
fithrt der Weg auch zu Aussichtspunkten, von denen der Blick iiber eine weite
Landschaft gleitet. Aber ein Wanderfiihrer kann nicht alles bieten und der
Wanderer kann auch nicht alles wahrnehmen.

Manches, vielleicht sogar schon Vertrautes werden der Leser und die Leserin
vermissen, manches wird moglicherweise iiberfliissig oder ersetzbar erschei-
nen. In aller Regel aber werden sich Hinweise finden, die begriinden und wei-
terfiihren. Dieses Biichlein als Ganzes ist wiederum aus Vorlesungen an der
Philipps-Universitét zu Marburg und anregenden Gespréchen mit Kolleginnen
und Kollegen sowie Studierenden hervorgegangen.

Besonderen Dank mdchte ich meinem Sohn Hans-Jorg Schmidt aussprechen.
Er hat mit den Augen des Naturwissenschaftlers diese Darstellung gelesen
und mir zu kiirzen und zu prézisieren geholfen.

Zwei Freunden seit den Zeiten des Studiums der alten Sprachen in Halle an
der Saale bin ich zu besonderem Danke verpflichtet:

Martin Lenz hat wiederum die Entwicklung der Gedanken und ihre sprachliche
Fassung aufmerksam begleitet. Wolfgang Luppe hat mir z.B. bei Kleanthes
und Lukrez wichtige philologische Anregungen gegeben. Wir alle fithlten und
fithlen uns in besonderer Weise der Vermittlung von Gedanken verpflichtet,
wie sie sich auch in diesem Biichlein finden.

An vielen Stellen dieser Darstellung geht es um die Entwicklung und Proble-
me des Rechts. Hier war mir Herr Rechtsanwalt Gtz Michaelis aus Werne
eine grofse Hilfe. Das gleiche gilt fiir Frau stud. phil. Ina Frenzel. Sie hat das
Manuskript kritisch durchgesehen und wertvolle Anregungen gegeben. Frau
Sabine Schlincke danke ich ganz besonders fiir die Geduld und Schreibarbei-
ten am Manuskript. Letztlich sei dem Verlag gedankt. In diesen wirtschaftlich



VORWORT

schwierigen Zeiten ist er das Wagnis eingegangen, eine solche nicht gerade
dem Zeitgeist gerechte Darstellung zu verdffentlichen.

Niemals wunschlos wird ein Autor eine Darstellung wie diese auf den Weg
schicken. Es ist der Wunsch, dass Lesende auf Philosophie stofen, die wie ein
Seismograph auf etwas aufmerksam macht, was sich - noch - direkt den Sinnen
verschliefit; das Gegenwirtige gerdt dann zum Zeichen fiir Kommendes, Ver-
gangenes kann dann als Zusammenfiithrung von Ende und Anfang verstanden
werden. Das ist die Quelle fortwihrender Lebendigkeit.

Unabhéngig von diesem Biichlein und kiinstlerisch ganz eigenstindig hat
Ernst Marow wiederum Radierungen komponiert und ins Werk gesetzt, die
am Text eine besondere Lebendigkeit entfalten und ihrerseits fiir den Text ei-
ne besondere Bedeutung gewinnen. Dieser Parallelismus der Ausdrucksformen
soll einem Gesamtversténdnis den Weg bereiten und Lesern und Leserinnen
einen Standort zeigen und zu sich selbst fiihren.



Handreichung fiir die Lektiire

2. Handreichung fiir die Lektiire

Das Altgriechische bietet dem Leser durch Akzente den Vorteil, dass man beim
Lesen eines Wortes zugleich weif, auf welcher Silbe es betont wird. Von diesen
Akzenten wird im laufenden Text aber nur der Akut (acutus) verwendet, wie
er sich z.B. bei philésophos, philia oder agathén findet.

Dort, wo es aus Griinden der Aussprache oder der Betonung zweckmafsig
erscheint, tragen lange Vokale einen Balkenstrich wie z.B. das letzte e bei
Perikles. Wenn in einem Wort nicht eine andere Silbe betont ist (7 ), liegt die
Betonung auf der Silbe mit dem langen Vokal wie bei Perikles. Wenn mehrere
Silben einen langen Vokal haben, findet sich zusétzlich ein Balken unter der
betonten Silbe, wie das z.B. bei episteme (= Wissen) der Fall ist.

Balkenstrich oder acutus finden sich bei lateinischen Wortern nur in beson-
deren Féllen und ausnahmsweise.

Bei Namen (von Gottern und Menschen) sowie auch bei geographischen Be-
zeichnungen finden sich die beiden Zeichen fiir Linge ~ und Betonung ~ nur im
Register beim jeweiligen Stichwort, nicht im laufenden Text. Das Gleiche gilt
fiir das Verzeichnis der Fremdwdrter bzw. Fachausdriicke. Ausnahmen werden
unmittelbar einleuchten wie z.B. die Akzentuierung bzw. das Langenzeichen
bei Eupator unter dem Stichwort Mithridates.

Die Lebenszeiten vieler Personen kdnnen meistens nur ndherungsweise ange-
geben werden. Abweichungen bis zu einigen Jahrzehnten sind moglich. Sie
finden sich in aller Regel nicht im laufenden Text, sondern nur im Register.
Die Lektiire dieses Buches setzt Kenntnisse der alten Sprachen, insbesondere
des Altgriechischen und Lateinischen, nicht voraus. Die ausgewahlten Texte
sind ausnahmslos iibersetzt; es handelt sich um eigene Ubersetzungen, wenn
nichts anderes angegeben ist. Textkritische Erérterungen bleiben hier ausge-
schlossen.

Unvermeidlich ist, dass in diesem Buch Fremdworter und besondere Fachaus-
driicke verwendet werden. Diese Worter und Ausdriicke sind am Ende des
Buches im Register [Anhang E 2 b)] erklart. Das Gleiche gilt fiir alle Namen
und geographischen Bezeichnungen [Anhang E 2 a)]. In den Sachindex [E 2 ¢)]
sind vorwiegend wichtige Begriffe aufgenommen. Der Sachindex kann zugleich
Auskunft iiber die Entwicklung eines Wortes geben.

Abkiirzungen sind entweder unmittelbar einleuchtend (z.B.; u.; v. a.; usw.),
oder es wird bei griechischen Autoren das Lexikon von H. G. Liddle/R. Scott
[Oxford 1934 ff, Anhang I-V] herangezogen. Sonst sind Abkiirzungen ver-
wendet, die ,Der Neue Pauly — Enzyklopéddie der Antike*, herausgegeben von
HUBERT CANCIK und HELMUT SCHNEIDER, Stuttgart/Weimar 1996 ff.,
Band I S. XII ff., auffiihrt.

Die Vornamen der Buchautoren des deutschsprachigen Raums sind ausnahms-
los ausgeschrieben. Bei den Autoren anderer Sprachraume, v. a. des englischen
Sprachraums, bleibt es bei den von diesen selbst gewihlten Abkiirzungen.



VORWORT

Ich folge den Anregungen aus Rezensionen und fithre im Literaturverzeichnis
Werke und Sekundérliteratur zusammen. Wie immer kann es sich nur um eine
kleine Auswahl handeln. Aber jedes Buch ist fiir seinen Bereich signifikant
und unter der Fragestellung ausgewihlt, ob es sich eignet, eigenes Denken
weiterzufiihren.

Aus, wie ich glaube, guten Griinden bin ich der Sitte nicht gefolgt, moglichst
oft und vollstdndig auf eigene Verdffentlichungen hinzuweisen. Selbstdarstel-
lung ist nicht Anliegen dieser Verdffentlichung.

10



B EINFUHRUNG

1. Hellenismus — oder: Geist und Politik

Der Gegenstand dieser Darstellung erstreckt sich iiber zwei geschichtlich be-
deutsame Riaume:

Der eine beginnt etwa mit ALEXANDER dem Grofsen (356323 v. Chr.)
und endet im Jahre 30 v. Chr. In diesem Jahre eroberte OCTAVIANUS, der
spétere romische Kaiser AUGUSTUS, Alexandria, die Hauptstadt Agyptens,
des letzten Diadochenstaates nach Alexander dem Grofen.

Der zweite wiachst aus diesem heraus und iiber diesen hinaus bis in das 5.
Jahrhundert nach Chr. Als besonderes Datum ist in diesem Jahrhundert das
Jahr 476 zu nennen.

In diesem Jahre wurde der letzte Kaiser ROMULUS AUGUSTULUS abge-
setzt; dadurch endete formell das westromische Kaiserreich; doch der Ein-
schnitt war nicht so dramatisch, dass er das Ende des genannten geschichtli-
chen Raumes bedeutet.

Beide Rdume konnen zusammengefasst als Hellenismus bezeichnet werden,
weil die Sprache der Hellenen und ihre Kultur den Zeiten das Geprage gegeben
haben. Man spricht allerdings vom zuerst genannten Raum als Hellenismus
im engeren Sinne und folglich vom zweiten Raum als Hellenismus im
weiteren Sinne. Hier kommen neben den noch zu beschreibenden Schulen
wie z.B. Skepsis und Stoa ganz neue Gedanken auf, die schlieflich im Neu-
platonismus kulminieren. Mit diesem endet die Darstellung, d. h. mit dem 6.
nachchristlichen Jahrhundert.

Begonnen werden soll mit der Darstellung des Hellenismus im engeren Sinne,
hier geht es etwa um die Zeit von 360—-30 v. Chr.

In der Philosophie dieses Abschnittes sind inhaltlich drei Schwerpunkte
erkennbar:

- die Ethik, d. h. die Lehre von den Werten und Normen, die menschli-
ches Zusammenleben kennzeichnen und prégen, die Verhaltenslehre, die
Rechts- und Staatsphilosophie;

11



EINFUHRUNG

- die Logik, insbesondere die Kanonik und die Erkenntnistheorie und
schliefilich

- die Physik, d. h. die Naturphilosophie, die Metaphysik, die Kosmologie
und die Theologie [s.u.S. 166 ff.].

Insgesamt wird in der Forschung der hellenistischen Philosophie ein ausge-
prigtes praktisches Interesse (episteme peri ton bion) zuerkannt [S. E., M.
XT 180, 184, 187; vgl. auch ZELLER, 1963, passim].

Praktischen Wert hat all das, dessen ich mich bediene, iiber das ich verfiigen
kann. Das Unverfiigbare hingegen, das sich meiner handelnden Einwirkung
entzieht, besitzt keinen besonderen Erkenntniswert; mein Erkenntnisinteresse
ist so gering, dass ich mich diesem gedanklich nicht ndhere, zumal es mich aus
der erstrebten Ruhe und Gliickseligkeit werfen konnte. Es ist mir gleichgiiltig
[ein adidphoron; vgl. ROD, 1995, III, S. 24]. In einer spiteren Phase des
Hellenismus wird sich diese Auffassung radikal dndern:

Mit einem neuen Menschenbild stellt sich auch eine neue Bewertung der
Geistigkeit des Menschen ein. Wird in der sog. klassischen Zeit und auch
noch von ARISTOTELES der Mensch als Wesen gesehen, das nur von der
Gemeinschaft und der Einbindung her in diese gesehen und verstanden werden
kann (er ist von Natur aus ein zoon politikon [Arist., Pol. 1253 a 1-4]), wendet
sich die Auffassung zum Menschen als nicht mehr aufteilbares (d&tomon =
individuum) Einzelwesen, fiir das die Gemeinschaft (polis) und der Staat keine
besondere Bedeutung mehr haben.

Nur die Philosophie der Stoa hat dazu eine die Jahrhunderte iiberdauernde
Alternative entwickelt, wie wir noch sehen werden, und dadurch fand griechi-
sches Denken bei den Romern Akzeptanz.

Wenn man die Befriedigung der Bediirfnisse als Grundziel menschlichen
Lebens setzt, dann sind zur Realisierung zwei Wege denkbar:

Der eine fiihrt {iber die entsprechenden Wiinsche zur sofortigen Befriedigung
aller Wiinsche:

,Ich mochte alles, und zwar subito!“

Der zweite hellenistische Weg fiihrt den Einzelnen zur Besinnung iiber sich
selbst — es ist der Weg nach innen, und das Ziel ist, moglichst wenig Wiin-
sche zu haben; dann sind in der Lebenspraxis die Enttduschungen klein,
und das Gliick ist grofs. Man nennt das auch Weisheit.

Hier liegt die Legitimation fiir die folgende Darstellung:

Vielleicht kann sich dann mancher (vielleicht auch eine ganze Gesellschaft)
schmerzensreiche Umwege ersparen. Schmerzensreich sind diese Umwege auch
deswegen, weil sie mit enormem Konsum, insbesondere mit Naturverbrauch
oder Missbrauch der Natur, verbunden sind.

12



Der Weg nach innen



EINFUHRUNG

Ob und wie weit der hellenistische Weg nach innen Ausdruck einer umfassen-
den gesellschaftlichen Praxis ist, bleibt hier unberiicksichtigt. Wichtig scheint
zu sein, dass von Anfang an individuelles Gliick, das nicht auf Kosten an-
derer erstrebt werden sollte, Gegenstand des Nachdenkens war. Weisheit ist
sein Ergebnis.

Sicherlich waren die dufleren Lebensumstéinde, das Sein in dieser Zeit, Grund,
den Logos in die Verzweiflung zu tauchen. So erklirt sich vielleicht die
religiése Grundstimmung, die in der Spitzeit des Hellenismus im Neupla-
tonismus gipfelte.

Soeben wurde von duferen Lebensumstinden gesprochen. Diese sollen im Fol-
genden néher dargestellt werden, da sie den Grund fiir das Denken legten und
ihrerseits von dem genannten Denken Anstdfe erhielten.

2. Hellenismus — allgemeine Charakteristik

Wir pflegen nach iibereinstimmender Meinung in der Geschichtswissenschaft
den Zeitraum von etwa 360 bis 30 vor Christus als die Zeit des Hellenismus
(im engeren Sinne) zu bezeichnen. Dieses Wort bezeichnete urspriinglich die
Tatsache, dass ein Satz in vorbildlichem attischen Griechisch formuliert ist.

Der Politiker der 1848er Revolution und grofe Historiker Johann Gustav
DROYSEN hat diesen Ausdruck dahingehend geprégt, dass damit ein Zeit-
raum und dessen Kultur benannt werden. Dabei handelt es sich um die Zeit,
in der unter ALEXANDER dem Grofen ein griechisches Grofireich von
Nordgriechenland bis Nordafrika und weiter bis in das heutige Indien, Afgha-
nistan und Usbekistan geschaffen wurde.

Nach dem Tode ALEXANDERs zerfiel dieses Reich in eine Reihe von Teil-
staaten (Diadochenstaaten genannt), von denen der letzte und wohl auch
bedeutendste im Jahre 30 vor Christus (1. August: Fall von Alexandria in
Agypten) von den Rémern zerschlagen wurde.

Wir wissen heute iiber den Hellenismus sehr viel, und unser Wissen weitet sich
téglich allein schon dadurch, dass im Sande Nordafrikas bei den Grabungen
gut konservierte Dokumente (Papyri) gefunden werden. Wenn wir heute in
hervorgehobener Weise iiber den Hellenismus sprechen, dann deswegen, weil
er bis in unsere Zeit Historiker (ROSTOVTZEFF) und Philosophen (SPENG-
LER, JASPERS) angeregt hat. Auch ist unsere heutige Vorstellung von Er-
ziehung und Bildung bereits im Hellenismus angelegt und der Philosophie
entwachsen.

Die hellenistische Erziehungs- und Bildungsstruktur einschliefilich des Lehr-
planes und seiner Philosophie wirkte im westlichen Teil des Mittelmeeres zu-

14



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

néchst bis in das 5. Jahrhundert nach Christus und dariiber hinaus im 6stli-
chen Teil so lange, wie es in Konstantinopel ein griechisches Kaisertum gab,
also bis ins 15. Jahrhundert (1453: Fall von Konstantinopel).

Insgesamt hatte dieser hellenistische Lehrplan im engeren Sinne 800 (von
350 v. Chr. bis 450 n. Chr.), wenn man den Osten einbezieht, 1800 Jahre
Bestand.

Im weiteren Sinne wirkt er bis heute in den padagogischen Strukturen, z.B.
wenn wir den Unterricht in bestimmten Fachern, man spricht auch vom Fa-
cherkanon, als fiir das moderne Gymnasium konstitutiv betrachten [Dolch,
1982, S. 24 ff. et passim; Schmidt, 1994, S. 33 {.].

Doch jetzt wollen wir uns zunéchst kurz mit dem Phinomen ,,Hellenismus‘
auseinandersetzen.

Als erstes fallt auf, dass die griechische Polis, einst Zentrum und Norm des
politischen Denkens, durch einen Groftflichenstaat abgelost worden ist, der
seinerseits nach dem Tode des genialen Alexander, Schiilers des Aristoteles,
in bedeutende, selbstéindige Teilstaaten zerfiel. An der Spitze dieser Staaten
standen die ehemaligen Heerfithrer des ALEXANDER bzw. deren Nachkom-
men als Koénige. Mit dem Untergang der Polis im alten Sinne war auch die
Demokratie untergegangen.

Das politisch Besondere an dieser Entwicklung war, dass die Griechen sich
nun weiter als je zuvor ausbreiteten. Wihrend sie bisher allenfalls die Kiisten
des Mittelmeeres und des Schwarzen Meeres bewohnten, drangen sie nun weit
in Asien und Afrika hinein.

Und mit den Griechen dehnte sich auch die griechische Sprache (das in
Attika gesprochene Griechisch) iiber die damals bewohnte Welt aus. Diese
hiefs oikuméne; das Wort ist ein Partizip und bedeutet soviel wie ,.die bewohnte
<Welt>“; wir sagen heute Okumene.

Doch die Einheit, die ALEXANDER sich ertraumt hatte, stellte der von den
Griechen eroberte und hellenisierte Raum nicht dar. Die Rivalitdt unter den
Nachfolgemonarchien bedeutete vor allem fiir Griechenland, das ohnehin un-
ter Landnot und Ubervélkerung litt und auf Importe angewiesen war, wirt-
schaftlichen Riickgang und allméihliche Verarmung.

Andererseits bauten die Monarchien von Afrika {iber Syrien bis Asien auf
der Grundlage der bereits vorhandenen Infrastruktur die Verkehrswege, Ha-
fen und Stidte an den Hifen aus und dominierten (zuerst in Agypten unter
den Ptoleméern) Handel und Wandel. Der Fluss- und Landverkehr bliihte
von Afrika bis Mesopotamien. Dieser Prozess der wirtschaftlichen Globa-
lisierung fithrte auch zu einer Globalisierung des Wissens, insbesondere
des Denkens in Wissenschaft (z.B. in der Geographie) und Philosophie.

Aber der historische Prozess, der durch permanente Kriege und durch leider
nur 50 Jahre (von Rom als neuer Ordnungsmacht erzwungenen) Frieden ge-

15



EINFUHRUNG

kennzeichnet werden kann, brachte der Bevilkerung Elend, Verarmung und
daraus sich ergebend Unsicherheit, Depression und Apathie [ROSTOVT-
ZEFF, 1998, 11, S. 815].

Es sind die schweren politisch-sozialen Konflikte, aber auch die kulturel-
len Konflikte zwischen Ost und West, an denen der Hellenismus allgemein
litt und die romische Weltmacht speziell zerbrach.

Der kulturelle Konflikt schwelt bis in unsere Tage; der politische hitte
spétestens nach dem 2. Weltkriege gelost werden konnen [s.u.S. 26]. Aber
dazu fehlten der Elite der beiden Fiihrungsmaichte historisches Wissen, sich
daraus ergebendes Einfiihlungsvermogen und Visionen. Vor allem war den
beiden Weltméchten nicht klar, dass sie selbst die letzten Représentanten
des hellenistischen Konfliktes waren. Wenn dann noch Okonomie und Militéir
nicht Instrumente bleiben, sondern zu einer Ersatzdroge geraten, ist die Folge
eine Art gegenwartsgebundener und kurzsichtiger Cowboymentalitdt. Diese
Mentalitdt aber ist alles andere als der Nahrboden fiir Welt- und Weitsicht.

Was nun die hellenistische Polis betrifft, so ist es keineswegs so, dass mit de-
ren Zerfall der einzelne Grofistaat bzw. die einzelne Monarchie Mittelpunkt
politischen Denkens wurde. Nach alledem, was wir wissen, gab es bei den Biir-
gern dieser Staaten iiberhaupt nur eine sehr geringe Bindung an den Staat;
allenfalls gab es die enge Bindung des jiingst entstandenen Beamtenstandes
an den Staat; mit diesem Beamtenstand und natiirlich auch mit der Armee
stand und fiel der jeweilige Grofstaat.

Man fiihlte sich aber nicht als ein Biirger Asiens, Agyptens oder Syriens,
sondern als Biirger der Welt, man bezeichnete sich als ,,JKosmopolit“. Friihes
Beispiel, sozusagen der erste bewusste Weltbiirger, war der Philosoph BION
aus Olbia an der Miindung des Dnjepr. Eng mit der Idee des Kosmopolitis-
mus héngt auch die eines alle umfassenden grofen Friedens in einer Welt
zusammen, die von der panhellenischen Idee geprigt ist.

Die genannten sozialen Spannungen fiihrten dazu , dass die Griechen konti-
nuierlich wie frither auswanderten, ihre Sprache und Kultur mit sich in die
Fremde trugen und, wie sie es von zu Hause aus gewohnt waren, wiederum
Siedlungen griindeten, denen sie den Namen Polis gaben. Nach wie vor
bedeutete Polis ein Stiick Sicherheit, aber auch Reprisentanz des Griechen-
tums in der Welt. Hier waren die Griechen weniger Griechen als Biirger einer
Welt.

Eine wichtige und interessante Griindung aus der Zeit ALEXANDERs des
GROSSEN ist die Stadt, die heute noch den Namen des Heerfiihrers tragt,
Alexandria. Es gab aber auch sonst, weit iiber den Mittelmeerraum verstreut,
mehr als 70 Stéddte mit dem Namen des ALEXANDER. Auch seine Heerfiihrer
gaben vielen Stddten ihren Namen (z.B. Seleukeia, Antiocheia usw.). Jede
dieser Stidte und auch Flichenstaaten wie Agypten unter den Ptolemiern und

16



Ich aber zahle den Preis



EINFUHRUNG

Syrien unter den Seleukiden setzten sich, sozial gesehen, aus drei Schichten
zusamien, aus

- den freien Griechen (Makedonen),

- den freien Einheimischen und (dies ist ein sehr dunkles Kapitel der
Geschichte des Altertums)

- den Sklaven, von denen es Hunderttausende oder gar Millionen im ge-
samten Mittelmeerraum gab. Die Sklavenmirkte des Mittelmeerraumes
waren voll von Menschen, die durch personliches Missgeschick oder durch
das Los der Kriegsgefangenschaft Sklaven wurden oder sonst von iiberall
vorhandenen Sklavenhindlern als Freie entfiihrt und als Sklaven auf den
Mérkten des Mittelmeeres verkauft worden sind. Beriichtigt waren vor
allem die Sklavenhindler des Schwarzen Meeres.

Wenn es ein Zeitalter der Menschheitsgeschichte gibt, das sich vor dem un-
seren durch hohe technologische Standards auszeichnete, dann ist es das
Zeitalter des Hellenismus.

Beziiglich der Kriegstechnologie sind hervorzuheben die Entwicklung von
Grofskampfschiffen (120 m lang, 15 m breit, Bug und Heck ragten 23 m aus
dem Wasser heraus) mit bis zu 4.000 Mann Besatzung (und Soldaten), die
Entwicklung einer hochwirksamen Artillerie mit Geschossen bis zu 50 Pfund
und Belagerungsgerédt (Tiirme), das von 3.400 Mann bedient wurde und in
jede beliebige Richtung gedreht werden konnte.

Besonders erwidhnenswert sind aus anderen Technologiebereichen die Entwick-
lung von Drehbidnken, Webstiihlen, insbesondere aber die Entwicklung der
Dampfmaschine 2000 Jahre vor JAMES WATT durch HERON aus Alexan-
dria .

Genannt werden sollen auch Konstruktionen wie der iiber 100 m hohe Leucht-
turm auf der Insel Pharos (vor dem #gyptischen Alexandria) und das Stand-
bild des Sonnengottes HELIOS, genannt der Koloss von Rhodos, eine Art
Freiheitsstatue an der Einfahrt zum Hafen. Beide Grofbauwerke galten als
Weltwunder; sie waren sozusagen die Kathedralen des Gréfsenwahns wie die
Zwillingstiirme des Welthandelszentrums zu New York, die in der ,New York
Times“ hochmiitig und zutreffend ,Kathedralen des Kapitals“ genannt wur-
den.

Ungeheuerlich wie in der Technologie war die Entwicklung auch in der Wirt-
schaft. Die Geldwirtschaft und der Reichtum an Kapital waren entfaltet
wie zu keinem Zeitpunkt zuvor und wie iiber keinen Raum der antiken Welt
sonst. Wir finden eine hoch differenzierte Arbeitsteilung, die die Bewohner
der damaligen Welt in Staunen versetzte. Es gibt Zeugnisse fiir dieses Stau-
nen in den antiken Komddien. Man zeigte sich und seinen Reichtum so, dass
Zeitgenossen sich sogar dariiber aufregten, dass andere zum Essen irgendwo

18



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

hingehen und Geld verschwenden, statt zu Hause zu bleiben und billiger zu
essen, was die Hausfrau bietet.

Wir haben fiir diesen Zeitraum intensive Perioden der Inflation [ROSTOVT-
ZEFF, 1998, 11, S. 563 ff., 1038 ff.] festzustellen, aber auch der Deflation, wor-
aus wir zusétzlich auf den hohen Differenzierungsgrad der Wirtschaft schliefsen
konnen.

Insgesamt prégte natiirlich der hohe Standard in Technik und Wirtschaft das
Bewusstsein der Menschen in Richtung auf eine geradezu gigantomane und
groteske Uberschitzung der Technik, wie wir sie schon in folgendem Satz
des ANTIPHON finden:

,Durch Technik iiberwinden wir <das>, worin wir von Natur unterle-
gen sind.“[vgl. BENGTSON, 1969, S. 297]

In einem archetypischen Sinne haben Menschen schon immer versucht, sich
Natur dienstbar zu machen. ,Macht Euch die Erde untertan, heifst es im
Alten Testament [Genesis I 28]. Doch dieses Untertanmachen stellte keinen
Selbstzweck dar, sondern sollte nur das eigene Uberleben sichern und zu-
gleich das Leben z.B. durch das Feuer, durch Instrumente oder durch die
Erfindung des Rades leichter machen. Natur und Technik waren also stets
im Leben der Menschen verbunden. Im Hellenismus entfaltet sich aber eine
ungehemmte Verselbstindigung der Technik, und mit deren Hilfe wurde
eine Ausbeutung der Natur vorgenommen, deren Folgen sich in den Landern
des Mittelmeeres bis heute zeigen (z.B. der fehlende Wald, Wassermangel und
Uberschwemmungen).

Aber nicht nur in Technik und Wirtschaft haben wir die ungebremste Ent-
wicklung zum Uberdimensionalen und Gigantomanischen festzustellen.

Geradezu dramatisch ist die Entwicklung in den einzelnen Fachwissenschaf-
ten zu nennen.

Die folgenreiche Wende von der Spekulation zur empirischen Forschung, die
so genannte realistische Wende, von HIPPOKRATES in der Medizin ein-
geleitet, wurde durch ARISTOTELES in der Breite der Praxis und Theorie
vollzogen und strahlte in den Mittelmeerraum aus:

Glanzvoller Mittelpunkt von Forschungen in den Wissenschaften — und ne-
benbei auch der Lehre — war die damals und heute noch so genannte Stadt
Alexandria in Agypten. Das Museion und die viele hunderttausend Papyros-
rollen umfassende Bibliothek waren Anziehungspunkte fiir die angesehensten
Forscher der damaligen Zeit [BURCKHARDT, 1929, Bd. III S. 446 ff.].

Oben wurde der gelehrte HERON genannt, der iiber die Entdeckung der Wir-
kungsmechanismen beim Dampfdruck eine Dampfmaschine konstruierte.

ARCHIMEDES (von einem romischen Soldaten 212 v. Chr. bei der Eroberung
von Syrakus getotet), der mit seinen Entdeckungen und Konstruktionen bei

19



EINFUHRUNG

der Verteidigung von Syrakus auf Sizilien den rémischen Angreifern das Leben
auferordentlich schwer gemacht haben soll, ist heute noch u. a. durch das nach
ihm benannte Prinzip in der neuzeitlichen Physik bekannt:

Ein in eine Fliissigkeit vollstdndig eingetauchter Korper verliert so viel an Ge-
wicht, wie die von ihm verdringte Fliissigkeitsmenge wiegt. Oder: Der Auf-
trieb eines in eine Fliissigkeit getauchten Korpers ist gleich dem Gewicht der
von ihm verdréngten Fliissigkeitsmasse.

ARCHIMEDES konstruierte Konkav- und Konvexlinsen, und bis zur Entwick-
lung des Mikroskops bzw. des Fernrohrs war es nur noch ein kleiner Schritt.

EUDOXOS von Knidos stellte den ersten Fixstern-Katalog auf und be-
rechnete zum ersten Mal mit erstaunlicher Genauigkeit, fast metergenau, den
Erdumfang.

ERATOSTHENES entwarf schon Ende des 3. Jahrhunderts eine Karte der
Erde und entwickelte zur Orientierung ein Koordinatensystem. Dieser Gedan-
ke wird in der Neuzeit durch die Festlegung von Léngen- und Breitengraden
fortgesetzt.

HIPPARCHOS aus Nikaia verfasste einen etwa 850 Sterne umfassenden Ster-
nekatalog und verfeinerte die Moglichkeiten, mit der dioptra, einem Visierge-
rét der Feldmesser, Abstand und Ausdehnung entfernter Objekte zu bestim-
men. Sehr genau war seine Bestimmung der Entfernung des Mondes von der
Erde. Wie ERATOSTHENES war er Vertreter der mathematischen Geogra-
phie und ist Begriinder der sphéarischen Trigonometrie. Zum Zwecke der Kar-
tographie verfeinerte er die Positionsbestimmungen von Orten und nahm eine
Breitenbestimmung von Indien vor. Aber gegen ERATOSTHENES bezwei-
felte er die Existenz eines einheitlichen Weltmeeres und anderer Kontinente,
und er gibt sogar geographischen Vorstellungen des HOMER den Vorrang
[HUEBNER in DNP, V, S. 571].

Auch auf die Kugelgestalt der Erde war man bereits gekommen, ausgehend
von der Beobachtung, dass die Schatten gleich langer Stidbe zur selben Zeit
an verschiedenen Orten (z.B. in Rom und Alexandria) verschiedene Linge
aufweisen.

ARISTARCH von der Insel Samos entwickelte bereits um die Mitte des 2.
Jahrhunderts v. Chr. die Hypothese, wonach sich die Planeten um die Sonne
als Zentralgestirn (Heliozentrik) drehen!

Eine unglaubliche Entfaltung erlebte die Mathematik in hellenistischer Zeit.
Nur kurz soll bemerkt werden, dass das Hauptwerk des EUKLID die ,Elemen-
te' iiber zwei Jahrtausende in den Schulen Europas das Lehrbuch der Geo-
metrie gewesen sind. Hinzugefiigt werden kann, dass der bereits genannte
ARCHIMEDES ein System formulierte, das der modernen Differenzialrech-
nung nahe kam.

20



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

Gewaltig waren die Forschungsergebnisse aus dem Bereich der Biologie und
Medizin. Den Grund hierfiir legte bereits ARISTOTELES mit seinem uni-
versalen Forschungsansatz und Forschungsdrang. Hervorgehoben zu werden
verdient die Entdeckung der Nervenfunktion und des Blutkreislaufs; bis
zu diesem Zeitpunkt glaubte man zum Beispiel, dass die Arterien Luft trans-
portieren. Man hatte gelernt zwischen sensorischen und motorischen Nerven
zu unterscheiden.

Viele Anstofe kamen sehr friith schon aus den grofen von ALEXANDER er-
oberten Raumen. ALEXANDER liefs systematisch alles sammeln, was er fand
und auch alles vermessen. Hier sehen wir wohl den Einfluss seines Lehrers
ARISTOTELES.

THEOPHRASTOS, ebenfalls ein Schiiler des ARISTOTELES und zugleich
Nachfolger des ARISTOTELES in der Fiihrung des Peripatos in Athen, schrieb
auf der Grundlage der von ALEXANDER gesammelten Beobachtungen und
des von ihm gesammelten Materials eine weit beachtete, 9 Biicher umfassende
,Pflanzenkunde”, die als die bedeutendste Darstellung der Botanik vor unserer
Zeit gilt.

Nach der Befreiung von der gewiss auch einengenden religiésen Bindung durch
die Polis entwickelte sich ein neues Menschenbild und auch ein neues, gera-
dezu erstaunlich iiberhchtes Selbstbewusstsein, das sich z.B. darin deutlich
macht, dass ein Arzt namens MENEKRATES einen Brief mit MENEKRA-
TES/ZEUS unterschrieb. Den Zweitnamen Jahwe wiirde sich wohl auch heute
noch keiner geben, aber wir finden jetzt schon Beispiele dhnlicher Selbst-
einschétzung bei den sidkularen Titeln ,Generalissimus®, ,,grofiter Fiihrer aller
Zeiten“ oder in Vermischung der sikularen und religiosen Ebene ,Schwert des
rechten Glaubens” oder ,Erwéhlter”, der sich anschickt, einen ,Kreuzzug zu
fithren“.

Das Bewusstsein des Gottmenschentums und der Personlichkeitskult sind
degenerative Erscheinungen der Entwicklung des individuellen Selbstbe-
wusstseins; ihre Grundlage ist bei Staatsminnern ein unvorstellbares milita-
risches Machtpotential, iiber das sie verfiigen kénnen.

Vorbereitet wurde diese Entwicklung schon durch die Sophisten des 5. Jahr-
hunderts. Bei PROTAGORAS [80 B1 DK] heifst es, dass ,aller Dinge Maf der
Mensch® sei.

Von hier bis zur Apotheose ist es in der Tat nur ein kleiner Schritt.

Doch schimmert selbst in dem degenerierten Menschenbild etwas Neues
hindurch, das, in der Renaissance neu aufgenommen, fester Bestandteil des
abendlindischen Menschenbildes geworden ist:

Es ist das Ideal einer selbstbestimmten und autonomen Personlichkeit, der
es aufgetragen ist, sich selbst gemif dem aufgegebenen Seinsziel zu vollenden;
insofern ist diese Personlichkeit fiir ihr Handeln selbst verantwortlich.

21



EINFUHRUNG

Instrument zur Erarbeitung dessen, woran der Mensch in der Zeit zerbrechen-
der Werte sich noch halten kann, wurde die paideia, die Erziehung; gebunden
war diese paideia an einen Facherkanon; zu diesen Fichern gehdrten Gram-
matik, Arithmetik, Astronomie, Musik u. a..

Neben ARISTOTELES ist ISOKRATES geistiger Wegbereiter des Helle-
nismus. Seine Definition dessen, was ein Grieche ist, zeigt den Umbruch im
damaligen Denken. In einer grofen Festrede [Panegyrikos, Kap. 50], die wohl
380 v. Chr. veroffentlicht worden ist, {iberwindet er die traditionelle Vorstel-
lung, dass die Staatsbiirgerschaft an die Zugehorigkeit zu einem bestimmten
politischen Verband (z.B. die Polis Athen) gebunden ist. ISOKRATES 16st
diesen Gedanken der Bindung des Biirgerrechts an eine bestimmte Polis ab

durch die Vorstellung, dass eine Person iiber ihre Bildung definiert ist. Es
heifst:

,- - - Griechen werden eher die genannt, die an unserer Bildung als die,
die an unserer gemeinsamen Herkunft (physis) teilhaben.”

Grieche ist man also nicht durch Rasse (oder Religion), sondern durch seine
geistige Kultur, seine paideia, die PLATON [Lg. 644 a 8 fI.] das hochste
Gut nennt, das dem Menschen gegeben ist:

,»--- man darf also in keinem Falle Bildung verachten; denn sie ist die
Bedeutendste der Kostbarkeiten, die den Besten zuteil wird.“

Wenn wir das Ziel von paideia in das Lateinische {ibersetzen, dann kdnnen wir
es mit shumanitas“ wiedergeben. Damit stehen wir, was das Bildungsideal
in der spateren sprachlichen Vermittlung durch die Rémer betrifft, an der
Schwelle dessen, was wir heute als Humanitét bezeichnen.

Wabhrscheinlich hétte das auf Bildung zielende Humanitétsideal eine so
weite Verbreitung nicht gefunden, wenn nicht eine sprachliche Trégersubstanz
vorhanden gewesen wire; gemeint ist die so genannte griechische Gemein-
sprache (koine). Der Dialekt der Landschaft, von der Athen die Hauptstadt
ist, Attika, wurde durch die Dichter und Philosophen Grundlage der griechi-
schen Weltsprache, die von Samarkand bis nach Nordafrika und von Sizilien
bis Siidfrankreich gesprochen worden ist. Die Ausbreitung der Lehre des Jesus
von Nazareth ist {iberhaupt nicht vorstellbar, wenn es nicht diese Weltspra-
che gegeben hitte, in der die Apostel sowohl in Syrakus wie in Kyrene, Athen
oder Pergamon hitten predigen koénnen. Die Vereinigung der hellenistisch-
romischen paideia — humanitas — mit der Lehre des JESUS von Nazareth
fiihrt direkt in die gegenwértige Mlenschenrechtsdebatte, ohne dass es den
Debattierenden klar ist. Die Idee, dass Menschen unaufhebbare Rechte haben,
hat eine derartige Spannweite, dass sie heute Christen wie Nicht-Christen
vereinen kann. Das ist ohne Zweifel ein Verdienst des hellenistischen
Denkens.

22



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

Nun koénnte man fragen, wie sich denn diese Humanititsidee mit der Pra-
xis der Sklaverei in der Antike vereinbaren lasse. In der Tat scheint hier
ein Widerspruch vorzuliegen. Wir diirfen jedoch vergangene Zeiten, d. h. hier
den Hellenismus, nicht mit den unserer sozialen Wirklichkeit innewohnenden
Regeln des Verstandnisses messen, sondern wir miissen nach den Mafsstdben
urteilen, die dem Hellenismus selbst innewohnen. Zeiten haben aber ihr ei-
genes, inneres Mafs.

Zum einen ist festzustellen, dass das Bewusstsein der Griechen merkwiir-
dig gespalten ist. Dieses duflert sich bereits in dem griechischen Wort fiir
Sklave: andrapodon. Ins Deutsche iibersetzt heifst das soviel wie Mann- oder
Menschen-fiifiler. Dabei ist dieses Wort weder mdinnlichen noch weiblichen
Geschlechts, es ist ein Neutrum. Die extreme Auffassung geht dahin, dass
im Offentlichen Bewusstsein dem Sklaven oder der Sklavin die Qualitdt des
Menschseins iiberhaupt abgesprochen wurde. Im rémischen Recht z.B. fallen
Sklaven unter das Sachenrecht. Wenn ich also einen Sklaven erschlage, so
ist das eine Sachbeschédigung.

Zum anderen muss man aber auch sehen, dass die sich im Hellenismus
herausbildenden Philosophenschulen eine andere Sicht der Sklaverei gelehrt
haben.

Das Beispiel der Sklaverei soll dazu dienen, vorab einige grundsétzliche Be-
merkungen zur Philosophie des Hellenismus zu machen [vgl. HIRSCH-
BERGER, 1976, I S. 245 f.; ROD, 1994, I S. 189 ff.; ROD, 1995, III S. 11 ff;
BENGTSON, 1969, S. 295 ff.; ROSTOVTZEFF, 1998, IT S. 811 ff.; NILSSON,
1992, 1T S. 249 ff.; ZELLER, 1963, TIT 1 S. 1 ff.].

Erst im Hellenismus wird die Philosophie zu dem, was wir heute noch unter
Philosophie verstehen, ndmlich zu einer Spezialwissenschaft neben ande-
ren Wissenschaften. Wéhrend noch im 6. und 5. Jahrhundert unter dem Dach
der Philosophie alles vereint war, was iiberhaupt durch das Denken oder dem
Denken zuginglich war, haben sich im Hellenismus des 4. Jahrhunderts die
Einzelwissenschaften ausgegrenzt und eine eigenstindige Entwicklung genom-
men, z.B. in den Forschungszentren in Alexandria, Pergamon, auf Rhodos und
in Antiochien. Auch die Philosophie ging so ihren eigenen Weg und konzen-
trierte sich auf die von XENOKRATES ihr zugewiesenen Gegenstinde, die
Ethik, die Logik und die Physik, wobei die Ethik den hochsten Stellenwert
einnimmt.

Letztlich wird die Philosophie dadurch zu einer Art Weltanschauungswis-
senschaft, oder wenn man den Handlungsaspekt hervorhebt, so etwas wie
ein wissenschaftliches Instrument zur Lebensfiihrung, eine ars vitae (téchne
peri tén bion). Als ars vitae (,,Lebenskunst®) ist sie Ethik und, sofern sie den
zerbrochenen Glauben der Polis zu ersetzen versucht, ist sie so etwas wie eine
Ersatzreligion, die in Seelsorge miindet.

23



EINFUHRUNG

Bisher wurde das Neue nur beschrieben, doch jetzt entsteht die Frage, wie
es zu dieser fast von Schwermut und immer wieder auch von Weisheit
getragenen Wende kommen konnte.

Pessimismus dem Leben gegeniiber gehort vielleicht von Anfang an zur
Grundstruktur griechischen Denkens. Dass Pessimismus nicht zur allgemei-
nen Verzweiflung geriet, verhinderte wohl Weisheit und die Reste der fe-
sten Bindung des Einzelnen an die Polis und ihre emotionalen Werte, auch an
religitse Normen der Volksreligion, wie sie HOMER den Griechen als Muster
gab.

Doch die politischen, sozialen und geistigen Umbriiche seit ALEXANDER
brachten eine neue Lage, deren Charakteristikum ein Leben ohne Halt war.
Haltlosigkeit ist die Mutter der Verzweiflung, aber auch der Suche nach einer
festen Grundlage fiir die eigene geistige Existenz. Doch immer wieder behiel-
ten mehr oder weniger die Verzweiflung und das Elend iiber den Logos
die Oberhand, was sich in den entsprechenden Handlungen niederschlagt:

Gerade die exponierten Vertreter der Philosophie sterben von eigener Hand
nach einem Leben, das von permanenten Pendelschligen zwischen Verzweif-
lung, Elend und neuer Hoffnung gekennzeichnet ist. Die Hoffnung aber richtet
sich darauf, dass es vielleicht doch eine solide, gute und gliickvolle Lebens-
grundlage gibt. Immerhin:

Philosophen sind wie alle kiinstlerischen Menschen sozusagen Seismogra-
phen, die empfindlich auf Bewegungen und kiinftige Katastrophen schon im
Jetzt reagieren.

Neben den bereits genannten Schulen des ARISTOTELES (Peripatos) und
PLATON (Akademie) und ihrer Nachfolger entstehen andere Philosophen-
schulen. Diese haben ein anderes Selbstverstindnis. Im Mittelpunkt der
Fragen dieser Schulen steht die Frage nach dem Guten und nach dem, was
wir das Gliick nennen, Gliick als Lebensziel.

Gliick (eudaimonia) ist immer etwas sehr Individuelles. Damit fassen wir den
wichtigsten und auch {iber die Jahrhunderte giiltigen Bestandteil des helleni-
stischen Menschenbildes:

Die von Zwingen befreite Individualitit, die sich auf den verschiedenen
Ebenen der Gesellschaft als solche ausdriickt bis hin zur bereits genannten
Selbsterhohung des Einzelnen und auch seiner Vergottlichung durch sich selbst
oder durch andere.

Das den Vertretern der offiziellen Philosophie Gemeinsame ist der Primat
der praktischen Vernunft [ROD, 1995, IIT S. 19]. Theorie hat demnach
nur dort Sinn und Berechtigung, wo sie in Handlung miindet oder diese be-
griindet. Diese Besonderheit oder Eigenheit ist den drei bedeutenden Schulen
des Hellenismus gemeinsam, den Stoikern, den Epikureern und den Skepti-
kern. Daher stehen die drei Schulen als Richtungen des Denkens auch im

24



Das Wabhre liegt in mir.



EINFUHRUNG

Mittelpunkt dieser Darstellung. Sie beginnt mit einer kurzen Skizze und l&uft
in eine ausfiihrliche Beschreibung aus.

Begonnen werden soll mit der Skizzierung der Stoa:
Zwei Formeln begegnen uns:

Die eine finden wir in der Definition des Gliickes als einer naturgemaéfien
Lebenshandlung; die andere lautet:

Gut ist das, was im Tun sich schickt.

Der Romer CICERO hat den im Schicklichen der Stoa steckenden Handlungs-
aspekt erkannt, wenn er das griechische Wort té kathekon mit officium iiber-
setzt. Darin steckt ndmlich das lateinische Verbum facere = machen, tun,
handeln. Der lateinische Fachausdruck fiir das Sich-Schickende ist officium.
Officium oder t6 kathekon ist eine der verniinftigen Menschennatur angemes-
sene, ordentlich begriindete Handlung.

Das Humanititsideal aber (das Tun dessen, was zu tun fiir Menschen sich
schickt) ist Bestandteil des Naturrechts. Dieses ist seinerseits ableitbar aus
dem ewigen mit Gott identischen Weltgesetz. Hier kénnte man den noch zu
behandelnden CHRYSIPPOS zitieren:

»<Ein und dasselbe> wird ZEUS genannt, die gemeinsame Natur von
allem, Schicksal, Notwendigkeit; und so auch die Gerechtigkeit und
das Recht, die Einheit und der Friede und all das, was damit zusam-
menhéngt.“

[SVF II S. 315 (1076), 8 1]

Hellenistisches Denken kreist um die Idee eines allgemeinen, alle umfassen-
den Friedens (koine eirene) auf der Grundlage geistiger Strukturen. Dieses
politische Denken hat aber nicht nur eine naturgesetzliche, sondern eine
religiése Dimension.

Die roémische Friedensidee (pax Romana) ist abgekoppelt von der religitsen
Idee und sdkular bis AUGUSTUS.

Die pax Sovietica war imperialistisch und verband eine starke soziale Kom-
ponente mit dem Anspruch auf weltweite Geltung; sie war wie die romische
Variante riicksichtslos.

Die pax Americana beansprucht 6konomisch und militarisch weltweite Fiih-
rung ohne Riicksicht auf andere, ohne Sensibilitdt und vor allem ohne geistige
Kultur. Amerikanische Panzer schiitzten in Bagdad das Erd6lministerium —
das Nationalmuseum (mit grofartigen Beispielen aus dem Weltkulturerbe!)
lieff man ungeriihrt pliindern. Beiden Friedensideen, der pax Sovietica und
der pax Americana, gemeinsam ist ein aggressives Heils- und Sendungsbe-
wusstsein.

26



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

Aus dem hellenistischen Konzept hingegen folgt,

- dass wir Menschen, weil wir denselben Ursprung haben, Briider sind
und

- gegeniiber anderen Volkern, auch gegeniiber Frauen und Sklaven, human
zu denken und zu handeln haben.

- Und mit dem naturgeméifien Leben findet schlieflich der Mensch seine
eudaimonia.

Die Frage nach dem Wesen des Gliickes wird dahingehend beantwortet, dass
wir versuchen, in Ubereinstimmung mit der Natur, unserer Natur, die
zugleich Abbild der gottlichen Natur ist, zu leben.

Aus der Pflichtvorstellung der stoischen Philosophie ergibt sich, dass wir
nicht fiir uns allein leben, sondern, anderen unserer Gesellschaft zugewandt,
fiir diese auch einstehen miissen. Die Stoiker sind es, die die allgemeine, im
Individualismus ruhende Abkehr des Einzelnen vom Staat iiberwinden wollen
und geradezu die Verpflichtung zur Teilnahme am 6ffentlichen Leben
formulieren.

Und in dieser Anteilnahme vollzieht der Einzelne seinen g6ttlichen Auftrag.

Hier wird man leicht verstehen, dass gerade diese Philosophenschule in be-
sonderer Weise geeignet war, mit ihren dem Monotheismus nahe kommenden
Vorstellungen in das Christentum und das romische Staatsdenken einzudrin-
gen bzw. bei den Romern als etwas Griechisches tiberhaupt Akzeptanz zu
finden.

Der romische Kaiser MARK AUREL, der stoische Philosoph auf dem Kai-
serthron, sagt:

wFrithmorgens, wenn du miithsam erwachst, sollst du dir vorhalten: nur
als Mensch zu wirken, wache ich auf. Und da will ich noch verdrieflich
sein, wenn ich daran gehe, das zu tun, weswegen ich geworden und um
dessentwillen ich in die Welt gerufen bin?

Oder bin ich etwa dazu geschaffen, auf dem Lager zu liegen, um mich
zu warmen? — ,Aber das ist angenehmer!‘ —

Also um das Angenehme zu geniefsen, bist du geworden und nicht zum
Schaffen und zur Betétigung? Siehst Du nicht, wie die Pflanzen, die
Sperlinge, die Ameisen, die Spinnen, die Bienen ihr bestimmtes Werk
tun und fiir ihr Teil ein Stiick Weltordnung schaffen?

Und du willst Dein Menschenwerk nicht tun? Du eilst nicht zu dem,
was deiner Natur entspricht? “ [V 1]

Sitze wie diese haben in der Folgezeit viele Politiker mitgerissen, ich nenne
als Beispiel nur den Preufsenkénig FRIEDRICH II.

Die eudaimonia hat aber noch eine zweite Komponente: Sie ist mit dem grie-
chischen Wort ataraxia (= Unerschiitterlichkeit) zu umschreiben.

27



EINFUHRUNG

Ich zitiere noch einmal aus den ,Selbstbetrachtungen“ des MARK AUREL
[IV 49]:

,Wie ein Fels sein, an dem alle Wogen sténdig sich brechen. Er steht,
die Brandung aber wird miide.“

Der wahre Mensch und Philosoph wird sich von Emotionen nicht rithren las-
sen; natiirlich ist damit nicht etwa das Mitleid gemeint, sondern die Emotionen
wie Zorn, Wut, Begierde und auch Furcht. Der feste Glaube an die gottliche
Weltvernunft, von der der Mensch ein Teil ist, ldsst ihn nicht fiirchten. Und
wer dieses Mafs an Selbstbeherrschung in der Pflicht und in den Emotionen
erreicht hat, der wird von den Stoikern ein sophés genannt, ein Weiser.

An zweiter Stelle stehe die Schule des EPIKUR. Sie stellt sozusagen den
Gegenpol zu den Stoikern dar.

Wihrend die Stoiker den Gedanken der an das Gemeinwohl gebundenen Pflicht
betonen, lautet der individualistische Grundsatz der Epikureer:

,Lebe im Verborgenen, zieche Dich zuriick!*

Mit dem Staat will man nichts zu tun haben, man mdochte sich nur in ei-
nem engen Kreise dem heiteren Lebensgenuss hingeben und insofern seine
eudaimonia und die Ubereinstimmung mit seiner eigenen Natur finden. Diese
Haltung weitet sich dann schlieflich im Verlaufe der Jahrhunderte zu einer
Erscheinung, die viele Zeitgenossen, darunter auch Manner wie CICERO, zu-
tiefst erschreckte, andere aber auch zur Nachahmung aufforderte. Sie findet
sich in dem Ausspruch eines Romers:

,Was ich liebe, das sind meine Fischteiche, sonst nichts!“

Die Schule der Skeptiker ist die dritte, die hier zu nennen ist. Die skeptike
philosphia oder die skeptikoi philésophoi (wie sich die Vertreter dieser Rich-
tung selbst nannten) zogen die Bilanz aus der Entwicklung vor ihnen; diese
prasentierte eine grofe Fiille von Meinungen und Lehrsétzen (dégmata), so
dass man sich fragen musste, was denn nun richtig sei. Drum neigten die
Skeptiker zum Zweifel. Sie waren ,skeptisch® gegeniiber allen Auerungen der
Dogmatiker — z.B. der Platoniker oder Peripatetiker — und gelangten zu der
Ansicht, dass man eigentlich nur Empfindungen und Meinungen zu den
Dingen haben, nicht aber diese selbst wahrnehmen kénne. Wer also in Ru-
he leben wolle, der sollte sich mit Urteilen zuriickhalten, an sich halten. Die
gliickliche Lebenshaltung sei die der Zuriickhaltung (epoche).

Neben diesen drei Denkrichtungen oder Schulen kénnte man noch eine weitere
nennen: Es ist die der Kyniker. Sie sahen ihr Gliick darin, so bediirfnislos zu
leben wie ein Hund (kyon); daher bekamen sie von ihren Zeitgenossen auch
den Namen Kyniker.

28



Hellenismus — allgemeine Charakteristik

Thr Griinder ist der Philosoph DIOGENES aus Sinope. Auch der bereits ge-
nannte BION war ein Kyniker; er wollte mit seinen Diatriben (predigtahnli-
chen Vortrigen) zeigen, wie Menschen gliicklich leben konnen, auch wenn
sie vielfdltiges Leid erfahren. Mit diesen Diatriben wurden die Kyniker Vor-
bilder fiir die christliche Predigt. Uberhaupt ist der Typ der christlichen
Predigt [vgl. die Areopagdiatribe des Paulus, Apg. 17] auf die kynische Phi-
losophie zuriickzufiihren.

Christentum und seine Ausbreitung sind ohne den entfalteten Hellenismus
nicht denkbar.

Schlieflich ist als besonders Merkmal des Hellenismus das zu nennen, was man
Synkretismus nennt:

Fiir damalige Verhéltnisse unvorstellbar weit waren die Griechen unter ALEX-
ANDER in geographische Rdume vorgedrungen, die bisher jedem Bewusstsein
verschlossen waren. Doch auch in diesen Rdumen lebten Menschen, und mit
deren Denken, v. a. dem religiosen, waren die Griechen konfrontiert. Grie-
chisches Denken vermischte sich mit dem Denken des fernen Orients;
beide wuchsen zusammen — man spricht daher vom religiésen Synkretis-
mus, der die Polisreligion ergénzte und auch zum Teil ersetzte. MIRCEA
ELIADE spricht sogar gewichtend vom religiésen Synkretismus als einem do-
minierenden Kennzeichen des Hellenismus [1994, Bd II S. 239]; dieser Syn-
kretismus ragte {ibrigens in die Epoche der rémischen Kaiserzeit hinein und
manifestiert sich in vielen Kulten, z.B. den Mysterien der ISIS und des OSI-
RIS (4gyptisch), des ADONIS (phonizisch), der KYBELE sowie des ATTIS
(phrygisch) und des MITHRAS (iranisch). Die genannten Mysterienkulte und
Religionen gewannen zunehmend an Kraft, dehnten sich weit aus (der irani-
sche MITHRAS-Kult bis nach Kéln) und dominierten das religiose Denken
der rémischen Kaiserzeit. Hieran zeigt sich auch die Globalisierung des
Religitsen:

Die Polisreligion kam nach Asien, asiatische Kulte drangen bis Zentraleuropa
vor.

Die romische Kaiserzeit ist die zweite Epoche, in der sich philosophisches
Denken in bedeutenden Autoren manifestiert. Der politische Hellenismus en-
dete zwar am 1. August des Jahres 30 v. Chr., als OCTAVIANUS Alexandria
und damit das ptolemsische Agypten, den letzten Diadochenstaat, erobert
hatte. Doch geistig, religios und kulturell wurde der Hellenismus in der rémi-
schen Kaiserzeit fortgesetzt.

Die griechische Kultur wurde unter den réomischen Kaisern zur Kultur des
Imperium Romanum und somit zur Weltkultur. Wir kénnen also nicht nur
von der Globalisierung des Religiosen, sondern auch von einer Globalisie-
rung der griechischen Kultur sprechen, vorangetrieben nun nicht mehr von
Griechen, sondern von Romern, die die griechisch sprechenden Patrone der

29



EINFUHRUNG

griechischen Kultur wurden. Hermann BENGTSON [1969, S. 454] spricht von
der ,Weltherrschaft des griechischen Geistes®.

Freilich zerfiel das Romische Reich; der Westteil erlosch endgiiltig 476 mit der
Absetzung des letzten westromischen Herrschers ROMULUS AUGUSTULUS.
So blieb der Ostteil des Reiches Tréger der griechischen Kultur:

In der Hauptstadt Constantinopolis setzte die dortige Universitét (seit 425 n.
Chr. an das Capitol verlagert) die Tradition griechischer Kultur in Forschung
und Lehre bis zum 29. Mai 1453 fort; an diesem Tage wurde die Stadt nach
langer Belagerung durch die Truppen des Sultans Mehmed II erobert.

In Griechenland selbst wurde schon 529 durch Kaiser JUSTINIAN der Schluss-
strich gezogen:

Die Professoren fiir die Philosophie des PLATON und des ARISTOTELES in
Athen erhielten Berufsverbot, schulisches Vermogen wurde beschlagnahmt.

In demselben Jahr wurde iibrigens auf dem Monte Cassino von BENEDICTUS
das erste Kloster des Abendlandes gegriindet. Hier kulminierte eine Entwick-
lung, die damit begann, dass Kaiser THEODOSIUS I am 24. Februar 391 das
Christentum zur Staatsreligion erklérte und alle heidnischen Kulte verbot.

30



Ich urteile nicht.






C PHILOSOPHEN UND
PHILOSOPHENSCHULEN
DER GRIECHEN

1. Skepsis

a) Allgemeine Entwicklung

In den einschlidgigen Philosophiegeschichten behandelt man die Skepsis zu-
meist nach anderen hellenistischen Philosophen(-schulen) [ROD, 1995, Bd.
ITT S. 39], obwohl diese zeitlich davor liegt; ihr Griinder heift PYRRHON.
Dieser lebte etwa von 365 bis 275, EPIKUR hingegen lebte von 341-272.
ZENON, der Griinder der Stoa, lebte von 333 bis 262.

Da sich aber die Skepsis so ganz und gar nicht als Schule présentiert, sondern
als eine Denkrichtung (agoge), die einzelne Schulen durchdringt, soll diese hier
an den Anfang gestellt werden.

Sie ist zudem ein signifikanter Ausdruck griechischen Denkens iiberhaupt
und unschwer in den Traditionsstrom seit HERAKLIT und PARMENIDES
einzuordnen. Doch zunéchst soll etwas zur Quellenlage [ROD, a.a.0., S.
41 ff.], die fiir die Uberlieferung wichtig und typisch zu sein scheint, gesagt
werden.

Man kann die Uberlieferungsgeschichte der hellenistischen Philosophen vor
allem der vorchristlichen Zeit (bis ins 2. Jahrhundert) mit derjenigen der Vor-
sokratiker vergleichen:

Wir besitzen nur Bruchstiicke, so dass wir auf die Methode der Rekonstruk-
tion angewiesen sind. Einiges ist uns aus Papyri, die uns das konservierende
Klima des Mittelmeerraumes beschert hat, iiberliefert. Sehr umfangreich hin-
gegen und sachverstandig sind die Autoren, die sich iiber die dlteren Helleni-
sten auslassen. Begonnen werden kann im 1. Jahrhundert v. Chr. mit CICE-
RO, der seinen Landsleuten griechische Bildung und Philosophie vermittelt
hat.

PLUTARCH ist dann zu nennen. Als von Kaiser TRAJAN eingesetzter Statt-
halter von Griechenland verband er mit seiner Tétigkeit in der Politik Nach-

33



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

denken und intensives Schreiben iiber die Philosophenschulen und ihre
Bedeutung fiir die Menschen seiner Zeit.

Schliefklich ist DIOGENES LAERTIOS hier anzufiihren. Er verfasste eine Ge-
schichte der griechischen Philosophen bis ins dritte Jahrhundert n. Chr. und
trug dabei vieles, was uns sonst nicht erhalten geblieben wére, zusammen.

Fiir die Darstellung der Skepsis ist besonders wichtig der Autor SEXTUS
EMPIRICUS, der die Lehre des PYRRHON und anderer sehr ausfiihrlich
und mit grofem Einfiithlungsvermdgen vorgetragen hat. Heranzuziehen sind
auch noch doxographische Abhandlungen und Zitatensammlungen, z.B. die
des AETIOS und STOBAIOS.

Das Beeindruckende an der griechischen Philosophie ist, dass schon die friih-
griechischen Denker sich nicht nur umfassend und systematisch um die Er-
kenntnis Gottes, der Welt und des Menschen bemiihten, sondern auch um
die Methoden, die zu Erkenntnissen fiihren, und um Qualitit und Struk-
tur dessen, was erkannt ist und landldufig Wissen genannt wird.

Nehmen wir als Beispiel HERAKLIT [22 B 107 DK].

Dieser sagte, dass Augen und Ohren des Menschen unzuverléssige Zeugen
seien. Erst 2000 Jahre spéter konnten wir die Bedeutung dieses Satzes fiir die
Entwicklung eines Paradigmas oder eines Weltbildes ermessen; denn wir sehen
z.B., wie sich im Unterschied zur Erde die Sonne am Himmel bewegt, und doch
bewegt sie sich in Bezug auf die Erde eben nicht; sondern die Erdbewegung ist
es, die uns die Tages- und Jahreszeiten bringt. Die Bewegung der Sonne ist nur
eine scheinbare. Wir denken aber in dieser Hinsicht noch nicht heliozentrisch,
sondern immer noch ptolemaisch-geozentrisch. Zum Begriff ,,Wissen* miisste
noch einiges gesagt werden:

Das deutsche Wort erscheint in sprachlichem Austausch als einfach und so,
als gibe es keine unterschiedlichen Arten des Wissens. Im Griechischen sieht
das ganz anders aus.

Begonnen sei gleich mit dem Verbum fiir ,lernen* (manthénein). Das Substan-
tiv mathesis steht fiir ein Wissen, das man durch bewusstes, rein rezeptives
Lernen erwirbt; man kénnte an einen Schiiler denken, der Vokabeln lernt, oder
an den Studenten, der die Grundbegriffe der Anatomie erlernt.

Es gibt auch ein Wort fiir Wissen, das durch Erfahrung gewonnen wird (em-
peiria) oder fiir ein Wissen (sophia), iiber das ein Spezialist (z.B. ein Schreiner)
oder ein &lterer, gesetzter Mensch verfiigt. In letzterem Fall spricht man auch
von Weisheit.

Man findet einen Wissensbegriff (eidénai), der auf den Ursprung des Wissens
aus der sinnlichen Wahrnehmung zuriickgeht.

Es gibt ein Wissen (grammata), das schriftlich niedergelegt ist oder ein solches,
das im Prozess der Erziehung und Unterrichtung gewachsen ist (paideia und
paideuma); letzteres Wort meint sowohl den Prozess als auch dessen Ergebnis,

34



Das Mafs aller Dinge



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

das vermittelt wurde, also Unterrichtsgegenstand oder Fach, sofern es fiir die
Bildung kanonisch, d. h. mafgebend ist.

Wenn man nicht nur den mechanischen Lernprozess als Voraussetzung des
Wissens (mathesis), sondern den oft beschwerlichen, den Charakter fordern-
den und prigenden Denkprozess meint, dann verwendet man gnosis oder
gnome.

Wenn das abstrakte Wissen der hochsten Seinsgriinde gemeint ist, dann kann

im Griechischen gnosis, aber auch episteme verwendet werden [Pl., R. 477 a
9 ff]

An dieser Stelle soll auf eine weitere Behandlung griechischer Wissensbegriffe
verzichtet werden; denn aus den wenigen Hinweisen wird das differenzierende
Denken der Griechen deutlich.

Doch schon sehr frith wurde, wie man am oben aufgefiihrten HERAKLITfrag-
ment sehen kann, die Zuverléssigkeit des gewonnenen Wissens in Frage
gestellt.

PARMENIDES hob hervor, dass das Seiende, erfassbar nur durch das Den-
ken, sich vom Scheinenden, wie es sich den Sinnen dartut, deutlich abhebt
und als solches Gegenstand der Philosophie ist. Dieser Gedanke ist spéter
von PLATON aufgenommen und entfaltet worden. Die Wirkungsgeschichte
dieses erkenntnistheoretischen Dualismus ragt bis in unsere Zeit und wird
noch an dem Neuplatoniker PLOTIN darzustellen sein.

Eine extreme, unser postmodernes Beliebigkeitsdenken (anything goes)
vorwegnehmende Position vertritt der Sophist PROTAGORAS mit dem sog.
homo-mensura-Satz: ,Der Mensch ist das Maf§ aller Dinge, der seienden,
dass (wie) sie sind, der nicht seienden, dass (wie) sie nicht sind“ [80 B 1 DK].

Sein Hauptwerk, das den Titel ,,Wahrheit“ trigt, beginnt mit diesem Satz und
lduft erkenntnistheoretisch in Beliebigkeit aus; so weit geht die spitere Skepsis
nicht — doch PROTAGORAS meint:

Was der eine so sieht, sieht ein anderer anders. Alles ist richtig, so wie ein
jeder es sehen kann.

Alle Uberlegungen treffen sich in diesem erkenntnistheoretischen Focus, und
sie zeigen, wie intensiv und wie resignierend man sich um die Sicherung der
Gewissheit des Erkennens und Wissens bemiiht hat. Légos im Elend!

An der Schwelle zur neuen Zeit aber steht der genannte PYRRHON (365 —
275 v. Chr.).

DIOGENES LAERTIOS berichtet, dieser sei im Heere des ALEXANDER bis
nach Indien gekommen und habe sich mit den dortigen Denkern, Priestern
(mégoi) und nackt lebenden Weisen (gymnosophistai) auseinandergesetzt [IX
61]. Abgesehen von der Tradition griechischen Denkens war er offensichtlich
auch mit ganz anderen Kulturen konfrontiert. Diese Situation brachte in sein

36



Skepsis

Denken so etwas wie Welt- und Weitsicht. Daraus folgte, so berichtet DIO-
GENES LAERTIOS [a.a.0.], dass er die Unbegreiflichkeit (akatalepsia)
der Dinge und die sich daraus ergebende Notwendigkeit der Zuriickhaltung
(epoche) des Urteils lehrt. ,Denn nichts, sagte er, ist schon oder hésslich,
gerecht oder ungerecht ... Nach Gesetz und Gewohnheit vollziehen die Men-
schen alles ...“

Man bedenke, dass allein schon die Tradition griechischen Denkens vor ihm
zu einer Akkumulation eines gewaltigen Wissens gefiihrt hat. Jetzt kommt
noch der fiir den Griechen ferne Osten dazu. Beides fiihrt nun zu einer neuen
Qualitit.

Diese soll jetzt mit Hilfe spiterer Autoren (v. a. des SEXTUS EMPIRICUS
und des DIOGENES LAERTIOS) beschrieben werden, da PYRRHON selbst
wie SOKRATES nichts Schriftliches hinterlassen hat [D.L., IX 102], son-
dern nur miindlich wirkte und durch seine Person auf seine Schiiler Einfluss
nahm. Was wir von ihm wissen, stammt v. a. von seinem literarisch hochbe-
gabten Schiiler TIMON aus Phleius und findet sich schriftlich bei den eben
genannten Autoren niedergelegt.

Zu seinem Leben ist des Weiteren zu sagen [D.L., IX 61 ff.], dass er nach
seiner Riickkehr aus Indien in seiner Vaterstadt Elis unter &rmlichen Ver-
hiltnissen und sehr zuriickgezogen gelebt hat; man sagt, er habe sich als
Anstreicher und Maler betédtigt und u. a. ein Gymnasion in Elis mit Wandge-
mélden versehen. Seine Schwester, mit der er zusammen lebte, war Hebamme;
er soll ihr den Haushalt gefiihrt haben und sich nicht zu schade gewesen sein,
das Haus zu putzen oder die Schweine zu waschen und auf dem Markte zu
verkaufen.

Als er nun doch einmal in Wut iiber seine Schwester geriet, soll er einem
Kritiker gesagt haben, dass sich Frauen doch nicht so gut dafiir eigneten,
philosophische Seelenruhe einzuiiben. Und als er einmal seine Fassung verlor,
weil ihn ein Hund ansprang, soll er gesagt haben, es sei doch schwer, ,den
Menschen vollstindig abzulegen®.

Andererseits werden fiir seine gewonnene Seelenruhe Beispiele gegeben, so,
dass er einem ihm entgegenkommenden Lastkarren oder vor ihm liegenden
Schluchten nicht auszuweichen bereit war und nur durch seine Schiiler (z.B.
EURYLOCHOS, PHILON, HEKATAIOS von Abdera, TIMON aus Phleius
und NAUSIPHANES aus Teos, bei dem auch EPIKUR gehort haben soll)
vor Schaden bewahrt worden ist. Insgesamt war er so geachtet, dass seine
Vaterstadt ihn zum Oberpriester und Ehrenbiirger machte.

Die hier angefiihrten Begebenheiten mégen im Einzelnen zu bezweifeln sein,
sie belegen aber in der Darstellung spéterer Autoren, in welche Grundrichtung
sein Denken ging: Es ist sein stindiges Bemiihen um Seelenruhe (ataraxia),
Leidenschaftslosigkeit (apatheia) und Gleichmut (adiaphoria) bzw. Gleichgiil-
tigkeit. Philosophie wird also eher praktisch aufgefasst:

37



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Indem sie den Einzelnen von allem Auferen wegfiihrt, leitet sie ihn zu sich
selbst. Was immer dem Einzelnen begegnet, es wird unter dem Gesichts-
punkt vermessen, ob es diesen zu sich selbst und in den Zustand subjektiven
Gliicks fiihren kann.

So kann es nahe liegen, die Ethik als besonderen Teil der praktischen Philo-
sophie zu wihlen, um den Zugang zu PYRRHON, seinen Schiilern, v. a. aber
zur Skepsis als einer Denkstruktur im Rahmen der Philosophenschulen des
Hellenismus zu finden [ROD, 1995, III S. 149].

Der andere Zugang ist wissens- und erkenntnistheoretischer Art. PYRRHON
hat wohl auf seinem Wege bis Indien, aber auch auf seinen Wegen in der
griechischen Denktradition so ungeheuer viel erfahren, dass er die Moglichkeit
des sicheren Wissens und Erkennens {iberhaupt bezweifeln musste.

Sein Schiiler TIMON [EUS., PE. XIV 18,2] nennt drei pyrrhonische Grund-
fragen, die man im Auge behalten muss:

1. Wie sind die Dinge beschaffen?
2. Wie miissen wir uns zu ihnen verhalten?

3. Was wird dabei fiir diejenigen herauskommen, die sich entsprechend ver-
halten?

Diese drei aus der pyrrhonischen Haltung formulierten Fragen, die vielleicht
erst einige Jahrhunderte spiter aus der Gesamtkenntnis der Skepsis heraus
so ausgedriickt worden sind, kénnen mit dem Wenigen, das wir mit einiger
Sicherheit von Pyrrhon kennen, so beantwortet werden:

1. Wir wissen nichts von der Beschaffenheit der Dinge.
2. Aus diesem Grunde ist Zuriickhaltung (epoche) des Urteilens geboten.

3. Wie der Schatten dem Korper folgt"der Zuriickhaltung die ,,Seelenruhe
(ataraxia) in den auf dogmatischer Uberzeugung beruhenden Dingen ...“
[S. E., P.125-30; D.L., IX 107].

Festgestellt wird also, dass die Wahrheit alles dessen, was uns umgibt und
was wir selbst darstellen, nicht erkennbar ist. Das bedeutet nicht zwangs-
ldufig, dass es iiberhaupt keine Wahrheit gibt — es konnte aber doch so
sein, dass es Wahrheit nicht gibt.

Allerdings ist es notwendig, dass die Sétze 1 und 2 inhaltlich ein bestimmtes
Maf an Unbestimmtheit aufweisen. So klug war PYRRHON gewiss zu sehen,
dass man den Satz: ,Es gibt keine Wahrheit“ auch auf diesen selbst beziehen
und damit in sein Gegenteil kehren miisste bzw. kdnnte. So sagte er: ,Wenn
wir sagen, dass wir nichts bestimmen, so driicken wir eben diese Auferung
mit Nichtbestimmtheit aus®, bzw. ,,... es handelt sich um Einrdumungen® [D.
L., IX 104].

38



Der Weg nach dort



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Satz 3 hat die ethische Wende zum Inhalt. Wenn man, wie immer man
sich wendet, doch keine eindeutige Festlegung machen kann, braucht man
nicht mehr beunruhigt zu sein, dass man es nicht kann. Man gelangt dann in
den Zustand, der ataraxia genannt wird. Und diese fithrt in die eudaimonia,
die wahre Gliickseligkeit als h6chsten Wert, der aber fiir den Skeptiker nicht
erstrebenswert ist:

Handlungs- oder Erziehungsziele sind nur die epoche, die Zuriickhaltung im
Urteilen [D.L., IX 61 und 107], die sich daraus ergebende Seelenruhe [EUS.,
PE. XIV 18,4] und Lust.

Es ist nicht der Bereich des Ethischen, die ethische Wende also, die ihrerseits
erkenntnistheoretische Einsichten und Fundamentalauffassungen herauffithren
kann, [ROD, 1995, ITI S. 152], sondern die prinzipielle Aporie beim Suchen
nach der Wahrheit erzwingt als Lebensziel die ataraxia als Selbstschutz; sonst
kénnte man sich aus Verzweiflung am bestehenden Elend des logos gleich
umbringen. Aus der Erkenntnis folgt also das Handeln.

Dieses sei kurz zu den Anfingen der prinzipiellen Skepsis gesagt; jetzt soll
dariiber hinausgegangen und versucht werden, die Skepsis ndher zu entfalten.

Nach PYRRHON und vor allem TIMON wurde es rund 200 Jahre still um
die Skepsis, bis AINESIDEMOS aus Knossos um 40 v. Chr. in seinen (8 Bii-
cher umfassenden) ,,Pyrrhonischen Untersuchungen® die sog. jiingere auf PYR-
RHON sich beziehende Skepsis errichtete. Anderer Meinung war CICERO: Er
hielt [de orat. III 62] die Skepsis, wie er sagt, fiir iiberwunden und lingst in
Vergessenheit geraten.

Durch den genannten AINESIDEMOS lebte diese Richtung im ersten Jahr-
hundert vor Christus wieder auf, und das in einem systematisierten Gewande;
vielleicht spielt, was den Willen zur Systematik betrifft, der Einfluss der neue-
ren platonischen Akademie eine gewisse Rolle [s.u.S. 46].

Die Gedanken und die aus der Intuition geborenen Auferungen des PYR-
RHON (und vor allem des TIMON) konnte man folgendermafen mit vier
Satzen auf den Punkt bringen:

1. Die Wahrheit ist nicht erkennbar; Vernunft und sinnliche Erkenntnis
bringen kein sicheres Wissen. Daher halte ich mich zuriick und erklire
zudem, dass

2. die Wahrheit mir gleichgiiltig ist.

3. Wenu Wahrheit (und Werte) gleichgiiltig sind, finde ich mein Gliick;
aber auch dieses ist nicht erstrebenswert, weil es als Wert mir gleichgiiltig
ist.

4. Wenn es ein Motiv des Handelns gibt, dann folgt dieses aus der gesell-
schaftlichen Konvention, wie sie sich in den Gesetzen und Gewohnheiten
niederschlégt [D. L., IX 61].

40



Skepsis

Der Weg zur eudaimonia fiihrt also iiber die erkenntnistheoretische Skepsis
und eine Haltung, in der alle Werte und Lebensinhalte gleichgiiltig (adia-
phora) sind. Was mir aber gleichgiiltig ist, beunruhigt mich auch nicht; ich
befinde mich im Zustande der Seelenruhe (ataraxia). Das soll jetzt noch weiter
erlautert werden, doch gibt es da eine grofte Schwierigkeit; diese liegt in der
liickenhaften Uberlieferung, die dazu fiihrt, dass man zwischen PYRRHON
und seinen Nachfolgern nicht exakt unterscheiden kann. Spétere Autoren
(wie SEXTUS EMPIRICUS oder DIOGENES LAERTIOS) wollten einfach
nur summarisch die Lehre der Skepsis darstellen und haben uns mit 10 Wen-
dungen (tropoi) die Lehre der Skepsis anders als PYRRHON in einer festen
Gestalt iiberliefert. [vgl. ZELLER, 1963, IIT 1. Abteilung S. 502, auch Anm.
5 daselbst]. Wie DIOGENES LAERTIOS sagt, handelt es sich bei den sog.
tropoi pyrrhoneioi darum, deutlich zu machen, wie wir unsere Uberzeugun-
gen gewinnen und wie dann gleich eben diese Uberzeugungen durch andere
Wahrnehmungen widerlegt werden koénnen [D.L., IX 79 ff. |. Die zehn trépoi
sind:

1. Tropos: Dielebenden Wesen insgesamt empfinden Lust, Schmerzen, Scha-
den und Nutzen ganz unterschiedlich. Zum Beispiel fressen Ziegen
Laub mit Lust, wir hingegen miissten uns sehr iiberwinden, Laub zu
essen. Wer von uns Laub mit Lust isst, diirfte verwirrten Geistes sein
oder Hunger leiden. Ein Schwein frisst Kot, ein Pferd niemals. Die
Wachtel kann sich vom Schierling erndhren; Menschen erleiden den
Tod, wenn sie davon essen. Daraus folgt, dass man sich mit einem
Urteil zuriickhalten muss.

2. Tropos: Wenn man aus den Lebewesen den Menschen herausgreift, wird
man auch hier grofie Unterschiede finden. Der eine friert in der Son-
ne und schwitzt im Schatten, wie DEMOPHON, der Tafelmeister des
ALEXANDER. Der eine liebt den Beruf des Mediziners, der andere
den des Kaufmanns. Ein Dritter ist gern Bauer. ,Was den Einen niitzt,
schadet den Anderen“ [D.L., IX 81].

3. Tropos: Die Eindriicke von einem Gegenstand sind unterschiedlich und
abhiingig vom Sinnesorgan, das den Eindruck vermittelt. Fiir das
Auge erscheint ein Apfel griin, fiir den Geschmack siif-sauer und fiir
die Nase wohlriechend. Daraus folgt, dass es keinen Vorrang unter den
Erscheinungen der sinnlichen Wahrnehmung gibt. ,Das Erscheinende,
wo immer es <uns vor Augen> kommt, hat uneingeschrankte Giiltig-
keit* [D.L., IX 105], so lautet der Satz, den DIOGENES einem Werk
des TIMON entnommen hat. Den Apfel selbst (also das, was man in
der Denktradition Wesen oder Wahrheit nannte und nennt) kann
niemand fassen; was wir fassen kénnen, ist die Erscheinung, also wie
sich etwas zeigt. Schon PYRRHON soll die Erscheinungswelt akzep-
tiert haben, er hat aber nichts ,,dogmatisch“ (was andere Schulen tun)
ydefiniert (horizein) [D.L., IX 104]. Noch deutlicher wird das Gemeinte

41



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

an einer anderen Stelle in demselben Kapitel der Philosophengeschich-
te des DIOGENES; dort lésst dieser den PYRRHON sagen, er wolle
nicht die sinnliche Wahrnehmung aufheben, wohl aber bekennen, dass
er liber den Prozess dieser sinnlichen Wahrnehmung nichts wisse:

Es gibt also die sinnliche Wahrnehmung, aber ich weifs nicht, wie sie
eigentlich zustande kommt,.

4. Tropos: Was immer wir als Zustand greifen, unterliegt dem Wechsel z.B.
der Schlaf und das Wachen, Gesundheit und Krankheit, Mangel und
Fiille, Freude und Leid, Jugend und Alter. Ja, oftmals sind diese und
noch andere Zusténde zum Verwechseln. Wer sagt denn, ob es sich z.B.
beim Irrsinn um einen widernatiirlichen Zustand handelt? Kénnte das
Widernatiirliche nicht eher auf uns sog. ,,Normale“ zutreffen? Wer ist
denn nun im Zoo Gegenstand der Prisentation, der Affe, der uns den
Po zeigt, oder wir, die wir diesem Affen Bananen reichen wollen?

5. Tropos: Dieser bezieht sich auf die in der Ethik vorhandenen Werte und
Normen der Lebensfiihrung, der Gesetze, des Glaubens und sonstiger
,dogmatischer Annahmen*:

Es gibt Volker, die balsamieren ihre Toten ein, andere verbrennen sie,
andere werfen sie in die See; die Perser halten es fiir gut und richtig,
dass Viter mit ihren Tochtern schlafen, die Griechen halten das fiir
eine Siinde. Bei einigen Volkern gehoren alle Frauen allen Mannern, an-
dere haben die Einehe als feste Institution. So folgert AINESIDEMOS
auch im 5. Tropos: ,,Unser Grundsatz sei: Zuriickhaltung des Urteils
iiber die Wahrheit.

6. Tropos: Nichts erscheint als rein und unvermischt; alles scheint unter-
schiedlich je nach Einfliissen des Lichts, der Luft, der Warme, Kélte
und Bewegung. Die Farbe Rot erscheint am hellen Tage anders als bei
Nacht oder bei Lampenlicht. Sogar das menschliche Auge kann ,Rot*
als ,Blau“ wahrnehmen. Wir selbst sehen mittags anders aus als bei
Sonnenuntergang.

7. Tropos: Je nach Lage und Situation erscheint das Viereckige als rund, das
Grofte als klein, das Blasse farbig, die hiigelige Fliche als eben. Da
unsere Kenntnis der Dinge von Raum und Lage abhiingig ist, bleibt
uns das eigentliche Wesen verborgen.

8. Tropos: Ebenso geht es mit der Qualitdt und Quantitit. Wein in Mafen
genossen stirkt, in grofsen Mengen getrunken macht er schlapp.

9. Tropos: Hier geht es um Alltigliches und Ungew6hnliches: Ein Erd-
beben ruft in bestimmten Regionen Angst und Schrecken hervor; dort,
wo sie hadufiger vorkommen, regen sich solche Gefiihle nicht.

10. Tropos: Dieser handelt vom Vergleich bzw. von komparativen Beziehun-
gen. Was grof$ ist, erscheint klein, wenn es neben einem noch grofieren

42



Skepsis

Gegenstand steht; rechts ist je nach Standort links. So sind ,Vater“
und ,,Bruder Komparationsbegriffe. ,Das Relative an sich aber ist
unerkennbar [D.L., IX 88] — es erscheint nur in wechselnden Gestalten
bis hin zu Denkformen.

Andere Skeptiker haben innerhalb dieser dem AINESIDEMOS zugeschriebe-
nen zehn tréopoi Umstellungen vorgenommen, wie uns DIOGENES LAER-
TIOS berichtet [IX 87], oder haben diese noch ergénzt, z.B. der Skeptiker
AGRIPPA um weitere 5 [IX 88|, doch diese werden durch die 10 genannten
groflenteils abgedeckt, wie diese selbst (z.B. der 6. und 7. Tropos) ineinander
greifen.

Insgesamt aber konnte man den Eindruck gewinnen, dass die Kategorienlehre
des ARISTOTELES bei den 10 (bis 15) Tropoi Pate stand; denn dieser un-
terschied bei den Aussagen die zur Substanz, Quantitit, Qualitét, Relation,
Ort, Zeit, Lage, Haben, Tun, Leiden, also insgesamt 10, die auch Kategorien
genannt werden [Arist., Cat. 1 b 25 ff.].

Nun ist aber kein Mensch von Wertungen ganz frei oder so frei, dass sie ihm
als neutral erscheinen kénnen. Das konnte erreicht werden bei Werten wie
Freundschaft, Ruhm, Reichtum, Gerechtigkeit und Tapferkeit zum Beispiel.
Hier (also bei den freiwilligen Wertungen) kann dadurch, dass etwas gleich-
giiltig wird, ataraxia erreicht werden. Anders ist das bei den aufgezwungenen
Affekten wie Lust und v. a. Schmerz. Hier kann das Gleichgewicht nur gehal-
ten werden, wenn geistige Anstrengung einen mittleren oder mafvollen Affekt,
Metropathie genannt, erreicht. SEXTUS EMPIRICUS [P. I 25| nennt zu-
sammenfassend ,die ataraxia in den auf Glauben beruhenden Dingen und
Metropathie in den aufgezwungenen® als Ziele des Skeptikers.

PYRRHON und seine Schiiler, v. a. TIMON, scheinen nicht darauf hingear-
beitet zu haben, dass ihr Denken und ihre Denkrichtung (agoge) im Rahmen
einer eigenen Philosophenschule weiter vorangetrieben wurde. Thr Einfluss
war aber doch so stark, dass die Wege und Ergebnisse ihrer Untersuchungen
in andere Schulen eindrangen.

Das soll an der Akademie, der Schule des PLATON, und ihrer Geschichte ein
wenig erldutert werden.

b) Skepsis und platonische Akademie

Die Akademie als Institution hat ein merkwiirdiges Schicksal und eine durch-
aus umstrittene Geschichte [GORLER bei UEBERWEG /FLASHAR, 1994,
IV S. 779, ff.; SLEZAK in: DNP. I, 1996 Sp. 381 ff.], iiber die hier berichtet
werden soll; denn zwischen Legende und Wirklichkeit tut sich eine tiefe Kluft
auf.

43



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Gegriindet wurde die Akademie 387/386 von PLATON nach seiner Riick-
kehr von einer Reise nach Sizilien und Unteritalien. PLATON kaufte eine
aus Park, Kultstdtten und einem Gymnasion bestehende grofe Liegenschaft
im Nordwesten Athens, etwa drei Kilometer von der Akropolis entfernt vor
den Toren der Stadt gelegen. Nach einem dort verehrten Schutzpatron na-
mens AKADEMOS wurde die Schule Akademeia = Akademie genannt. Dazu
kam noch ein Wohnhaus fiir den Leiter mit einem Garten. Die Kenntnis der
Rechtsform dieser Einrichtung ist nicht gesichert. Verbreitet ist die Meinung,
es handele sich um eine private Stiftung PLATONS.

Die Akademie verstand sich als Forschungs- und Lehreinrichtung, in der
Lehrer und Schiiler gemeinsam forschten, lehrten und lernten — unentgeltlich
fiir Schiiler. Schwerpunkte waren die Mathematik und die Kosmologie. Mit
dieser Einrichtung kniipfte PLATON an das an, was er in Unteritalien von
den pythagoreischen Lebensgemeinschaften gelernt hatte; er unterschied sich
freilich von den Pythagoreern dahingehend, dass Forschung und Lehre 6f-
fentlich, nicht geheim waren, so wie sein Lehrer SOKRATES stets in der
Offentlichkeit gelehrt hatte.

Die Akademie hatte auch ,,Aufienstellen”, z.B. im kleinasiatischen Assos, wur-
de zunehmend international und (in den Hellenismus hineinwachsend) glo-
bal. Thre Mitglieder waren in den Staaten der Welt viel gesuchte und geschétz-
te Berater.

Bereits in der Antike hat man versucht, die Geschichte der Institution Aka-
demie in Perioden einzuteilen:

Aufzufiithren ist zunéchst die sog. dogmatische Periode von PLATONs Tod
(347) bis 268 — das ist das Jahr, in dem ARKESILAOS die Schulleitung iiber-
nahm und bis zu seinem Lebensende behielt. In dieser Zeit versuchte man
die platonische Tradition zu sichern und fortzuentwickeln, auch so, dass nur
attische Biirger Leiter der Akademie sein durften.

Mit ARKESILAOS, der als Begriinder der Mittleren Akademie gilt [vgl.
GORLER, a.a.0., S. 776 ff.], gab es die Wende von einer den Griechen ver-
trauten propadeutischen zu einer prinzipiellen Skepsis. Fiir die Forschungs-
methode heifst das konkret, dass ein Philosoph eine These so intensiv priift,
dass es zu einem Gleichgewicht (isosthéneia) der Argumente fiir und gegen
eine solche These kommt. Am Ende steht die Erkenntnis, dass man nichts
sicher wissen kann:

Selbst iiber den sokratischen Satz ,Ich weiff, dass ich nichts weif“, habe man
kein sicheres Wissen [CIC., ac. 1,45]. Im Unterschied zur platonisch-dogma-
tischen spricht man jetzt von der skeptischen Akademie, was aber nicht
bedeutet, dass die dogmatisch-platonische Richtung intolerant unterdriickt
oder aufgegeben wurde. Wie wir von CICERO wissen [ac. 2,66], geht es darum,
,,das Wahre zu erblicken* und nicht ,Falsches fiir wahr zu halten. Das
heifst, dass man sich wenigstens um das Wahre bemiiht, wenn man das Falsche
zu meiden trachtet.

44



Das Gewohnte umbrechen



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Der unmittelbare Nachfolger des ARKESILAOS war LAKYDES, der in dem
nach ihm benannten Lakydeion, errichtet mit Hilfe von Geldern des Konigs-
hauses von Pergamon [D.L., IV 60], Schule hielt. Dieser gilt als derjenige,
der der skeptischen (also der ,,Mittleren*) Akademie, die als ohne festen
Halt oder Standpunkt, unstet und unzuverléssig genannt wurde, ,,Halt gab*
[ACAD. IND. XXI 37 ff. = GORLER a.a.O., S 779] und die Neuere Aka-
demie herauffiihrte, indem er Dogmatik und Skepsis mischte. Erkenntnis-
theoretisch konnte man sich das so vorstellen, dass zwischen der These der
absoluten Unerkennbarkeit des Wirklichen und der These der Erkennbarkeit
ein Mittelweg gefunden wurde, der zur Moglichkeit der Erkenntnis fiihrt.

Andere Autoren nennen KARNEADES (Scholarch 156 -137 v. Chr.) den ei-
gentlichen Begriinder der Neueren Akademie [S.E., P. I 220; vgl. ZELLER,
1963, IIT 1. Abteilung S. 517], die gelegentlich dritte Akademie genannt
wurde. [EUS., PE. XIV 7, 15].

Dieser KARNEADES war 155 v. Chr. Mitglied einer athenischen Philosophen-
gesandtschaft, die in Rom zu verhandeln hatte. In der Freizeit hielt KAR-
NEADES in Rom Vortréige, an einem Tage fiir den Wert der Gerechtigkeit,
an anderen Tagen wider deren Wert, so dass er die Wahrheit eines Satzes
und dessen Gegenteils darlegte und die rémische Jugend sehr beeindruckte.
Diese Reden wurden fiir die Einbiirgerung der Philosophie in Rom von fun-
damentaler Bedeutung. Doch KARNEADES und seine Philosophenkollegen
wurden zunéchst ganz schnell aus Rom herauskomplimentiert, da ihr Einfluss
auf die Jugend den konservativen Senatskriften zu grof erschien. Zudem war
es ohnehin seit 168 Philosophen und Rhetoren verboten, Rom zu betreten.

Immerhin sah KARNEADES, wie wir es vom Hellenismus kennen, seinen
Schwerpunkt in der Handlungsorientierung. Und fiir das Handeln reicht
allein schon das Wissen um das Wahrscheinliche, wenn sichere Erkenntnis
nicht moglich ist.

Wie schon ARKESILAOS hat auch KARNEADES nichts schriftlich hinter-
lassen. Was wir von ihm wissen, kennen wir durch KLEITOMACHOS, der
19 Jahre bei KARNEADES gehort hatte und spater (nach KARNEADES
dem Jiingeren und KRATES von Tarsos) 127 Haupt der Akademie wurde. Er
leitete die Akademie bis zu seinem Tode (109) mit konsequentem Skepti-
zismus. Nach KLEITOMACHOS begann sich die Akademie langsam von der
Skepsis abzuwenden.

Den Ubergang bildete der Griinder der vierten Akademischen Schule PHI-
LON aus Larissa.

PHILON war noch Anhénger eines methodischen, aber kein Anhidnger eines
prinzipiellen Skeptizismus, d. h., dass er mit wechselnden Positionen [GOR-
LER, a.a.0., S. 920 ff.] den Platonismus vertrat. Das Schuloberhaupt floh 88
v. Chr. vor den Truppen des MITHRIDATES aus Athen und begab sich nach
Rom, wo CICERQ ihn horte.

46



Skepsis

Doch mit der Akademie als Institution ging es dem Ende zu:

Romische Truppen zerstorten 86 v. Chr. das Gelédnde. Etwa 84 starb PHILON,
das letzte offizielle Schuloberhaupt, in Rom. Die Akademie PLATONSs als
Institution hatte zu bestehen aufgehort. Nicht aufgehort hingegen hat die
Beschéftigung mit PLATON und dem Platonismus, und damit blieb uns
das Bemiihen um weitere Periodisierungen erhalten:

So glaubte man gefunden zu haben, dass eine fiinfte Akademie errichtet
worden ist: Als Griinder galt der dogmatische ANTIOCHOS von Askalon [S.
E., P. T 220 und 235]; dieser soll die Periodisierung iiberhaupt erst angestofien
haben, indem er seine Akademie auf die eigentliche, alte und somit erste
zuriickfiihrte und programmatisch ,,Alte Akademie“ nannte [GORLER, a.a.O.,
S. 779].

Er lehrte die Einheit der Philosophenschulen (Akademie, Peripatos, Stoa) und
begriindete eine Lehre, die in der Folgezeit [s.u.S. 175 f.] grofles Ansehen ge-
wann und die noch Gegenstand der Darstellung werden soll. Vorweggenommen
sei nur gesagt, dass sein Einfluss auf M. TULLIUS CICERO, den wohl bedeu-
tendsten rémischen Vertreter griechischer Philosophie in lateinischer Sprache,
sehr grofs war.

Wir erfahren [PLU., Brut. 24.1 (= 224.8 Lindskog-Ziegler) ], dass BRUTUS,
der CAESAR-Morder, 44 v. Chr. noch in Athen Vorlesungen bei einem Aka-
demiker namens THEOMNESTOS gehort hat. Dann gibt es fiir 100 Jahre
keine Nachrichten iiber die Beschéftigung mit PLATON in Athen.

Zur Wirkung bzw. Denkweise der platonischen Akademie als Institution soll
nachgetragen werden, dass in der Periode des Hellenismus nur Gelehrte aus
dem Ausland, also iiberhaupt kein Athener mehr, Scholarchen geworden sind.
Auch die Schiilerschaft war international [GORLER, a.a.0., S. 777]:

Unter 15 namentlich bekannten Schiilern des ARKESILAOS gab es keinen
Athener; unter den 40 uns bekannten Schiilern des KARNEADES waren zwei
Athener. Die Akademie PLATONSs war also auch personell der Welt geoff-
net und global, d. h. den Mittelmeerraum umfassend. Diese geistige Haltung
und die Intensitét der akademischen, zunéchst an die Institution gebundenen
Forschung und Lehre schlugen so durch, dass die Ergebnisse als Platonis-
mus im Auslande (also aufierhalb Athens) reiche Frucht trugen und im sog.
Mittelplatonismus, der noch darzustellen sein wird, eine neue Bliite erfuh-
ren. Aber das alles vollzog sich auferhalb der Institution und der Mauern der
Akademie; diese hatte mit PHILON zu existieren aufgehort. Es gab nur noch
Triimmer.

Nach diesem kurzen mehr geschichtlichen Abriss sind einige Worte zur aka-
demischen Skepsis selbst nachzutragen:

Dass die Skepsis iiberhaupt in die Akademie Einzug halten konnte, hat wohl
vier Griinde:

47



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Zum Einen war erkenntnistheoretische Skepsis Allgemeingut der griechischen
Denktradition.

Zum Zweiten kam es mit Beginn des Hellenismus zu einer Wissensexplosion,
die — wie auch sonst — Orientierungslosigkeit zur Folge hatte und Philosophie
geradezu herausforderte.

Zum Dritten brachte die Orientierungslosigkeit eine existentielle Verunsiche-
rung, die durch den Individualismus nur noch gesteigert wurde. Logos geriet
ins Elend.

Zum Vierten waren die bis zum Hellenismus prasentierten gedanklichen Mo-
delle zur Lésung der Probleme so vielféltig, dass die Frage aufkam, was denn
nun richtig und wahr sei, und ob das, was ich als wahr erkenne, auch wirklich
wahr ist und schlieflich, ob ich auch sicher sein kann, ob meine Erkenntnis
richtig und wahr ist.

PYRRHON hat mit seiner (ausschlieflich miindlich-persénlichen) Form der
Skepsis einen radikalen Schnitt vollzogen, indem er alles fiir richtig und da-
mit fiir gleichgiiltig erklirte. Dieses folgt aus den Darlegungen, auf die sein
Schiiler TIMON sich beruft:

JEr (PYRRHON) zeigt auf, dass die Dinge in gleicher Weise ununter-
scheidbar, nicht abwigbar und nicht beurteilbar sind* [EUS., PE. XIV
18]. Wenn dem so ist, dann ,darf man {iber das andere keine Betrach-
tungen mehr anstellen“ [EUS. a.a.0.]

Aber eine Schule wie die Akademie konnte so weit nicht gehen — dann hétte sie
ihre Tore gleich schliefsen kénnen. Es musste ihr vor allem darum gehen, dem
geistigen Klima der Zeit des kommenden Hellenismus Rechnung zu tragen
und zugleich die Denkergebnisse der platonischen Schule in die neuere Zeit zu
retten. Wie man sieht, spielt das, was man heute Schulpolitik nennt, eine
grofe Rolle. Dem ARKESILAOS kommt die Schliisselrolle fiir die Rettung
der Akademie zu:

Er fand, wie es in den 10 Tropen [s.0.] schon ausgedriickt ist, dass es zwar keine
wahre Vorstellung gébe, die nicht zugleich auch als solche die Beschaffenheit
einer falschen haben kdnnte, dass es aber zum Handeln in der Welt nicht eines
mit wahren Vorstellungen versehenen Wissens bediirfe, sondern eines Wissens,
das eine gewisse Wahrscheinlichkeit oder Glaubhaftigkeit (pithanotes)
habe.

Wer auf das Vernunftmifig-Plausible (etlogon) achtet, wird richtig
handeln und gliicklich sein“ [S.E., M. VII 158, vgl. ZELLER, 1963, III
1. Abteilung S. 513].

ARKESILAOS wendet zwar die Denkmethode des PYRRHON an, eine Sache
nach beiden Seiten (in utramque partem, wie Cicero iibersetzt) zu untersu-
chen. Doch sein Ziel ist es, weniger die Wahrheit als dasjenige zu finden, das
die grofite Plausibilitét hat. Die gedankliche Arbeit daran fand etwa 100

48



Die Wahrheit liebt es, sich zu verbergen



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Jahre nach ARKESILAOS unter KARNEADES den Hohepunkt der Ausfor-

mung.

Hier soll nur die Theorie der Wahrscheinlichkeit behandelt werden; denn
mit dieser Theorie kann das platonische Gedankengut in die neue Zeit geret-
tet werden, vielleicht nicht in Einzelheiten; diesen gilt die skeptische epoche
(Zuriickhaltung des Urteils). Aber das Ganze kann gehalten werden, weil hier
die Erkenntnis zuverléssiger ist als beim Erforschen des Einzelnen.

KARNEADES entwickelte drei Stufen des Wahrscheinlichen [S.E., M. VII
166 ff.].

Er nennt eine Vorstellung
- einfach wahrscheinlich (pithane) oder
- wahrscheinlich und unumstritten bzw. unwidersprochen oder
- wahrscheinlich, unwidersprochen und gepriift.

Den hochsten Grad des Wahrscheinlichen hat letztere Vorstellung.

Damit ist gemeint, dass im ersten Fall (das ist die unterste Stufe) etwas un-
mittelbar und allein fiir sich einleuchtet und wahrscheinlich ist, im zweiten
Fall, dass es neben dem Wahrscheinlichen nicht noch andere Vorstellungen
gibt, die dem Wahrscheinlichen ernsthaft widersprechen; im dritten Fall, dass
eine systematische Untersuchung (perihodeuméne) nichts Anderes ergab. Die
Moglichkeit eines Irrtums ist damit zwar nicht ausgeschlossen, aber doch auf-
steigend unwahrscheinlich.

Ein Beispiel aus der heutigen Sicht mag das noch etwas erldutern:

Wenn ich mich mit jemandem verabredet habe, dann ist es einfach wahr-
scheinlich, dass er sich auf der Fahre befindet, deren Ankunft ich erwarte.

Wenn ich ihn an Bord vor dem Auslaufen der Fiahre telefonisch erreiche, dann
ist die Wahrscheinlichkeit noch grofser, dass ich nicht vergebens warte.

Wenn ich nun zusitzlich den Kapitin anrufe und mich vergewissere, dass
die Fiahre mit dem Besuch an Bord wirklich ausgelaufen ist, dann ist die
Wahrscheinlichkeit, dass ich den Freund mit Erfolg abholen kann, am grofiten.

Wir werden an anderer Stelle noch von KARNEADES horen.

Hier ist nur festzustellen, dass die Skepsis als akademische Skepsis zugleich
mit der Institution in der 1. Hélfte des 1. Jahrhunderts vor Christus auslauft
und dass einige Jahrzehnte spiter die allgemeine oder auch pyrrhonische Skep-
sis durch AINESIDEMOS zu neuem Leben erweckt wird, genauer:

Im Unterschied zu den Vorgéangern (vor allem PYRRHON) ist es AINESIDE-
MOS, der iiberhaupt erst die Skepsis als eine eigenstéindige Schule griindet.

Die 10 Hauptargumente fiir die pyrrhonische Skepsis, von denen wir schon
horten [s. u.S. 41], entstammen hochstwahrscheinlich seinem 8 Biicher umfas-
senden Werk iiber die Lehre des PYRRHON; von diesem Werk ist direkt nur

50



EPIKUR

Weniges erhalten, dieses Wenige in der sog. Bibliothek des PHOTIOS [UE-
BERWEG/ PRAECHTER, 1953, S. 582].

Die weitere Entwicklung findet ihren Niederschlag in dem umfangreichen Werk
des bereits genannten Arztes SEXTUS EMPIRICUS, der um 150 n. Chr. in
Alexandria lebte. Er schrieb die sog. ,,Pyrrhonischen Hypotyposen® (= pyrrho-
nische Skizzen) und legte die Skepsis von Pyrrhon bis in seine Zeit ausfiihrlich
dar und ist eine wichtige Quelle auch fiir andere philosophische Richtungen,
kurz ,Dogmatiker von ihm genannt; vor allem seine zwei anderen Schrif-
ten richten sich gegen die Dogmatiker und gegen die Mathematiker, wor-
unter die Vertreter und Befiirworter der damals gingigen Unterrichtsfiacher
(mathemata) an den Schulen zu verstehen sind.

Ein Beispiel fiir das skekptische Denken des SEXTUS EMPIRICUS ist seine
Widerlegung eines Syllogismus, wie wir ihn seit ARISTOTELES kennen und
als Muster aufgefiihrt finden:

Alle Menschen sind sterblich, SOKRATES ist ein Mensch, also ist SOKRA-
TES sterblich.

Das ist nach S. E. ein so genannter tropos diallelos, ein Zirkelschluss; denn der
zu beweisende Satz, SOKRATES sei sterblich, sei schon im Obersatz enthal-
ten. Auferdem kénne der Obersatz nur durch eine vollstandige Induktion, (d.
h. durch die Auffiihrung jedes einzelnen Falles) gesichert werden. Das aber sei
unméglich; denn es konnte eine Ausnahme (die wir jetzt vielleicht noch nicht
kennen) von der Erfahrungstatsache geben, dass Menschen sterblich sind.

Als Schwerpunkt der jiingeren Skepsis, die im 2. Jahrhundert nach Chr. aus-
lauft, konnte die Auffassung von der Begrenztheit allen Urteilens und
Meinens genannt werden.

2. EPIKUR (341-272)

a) Leben und Schaffen

Oft kann man bei Menschen, die durch ihr Denken {iber Jahrhunderte ge-
wirkt haben, aus dem Wenigen, was iiber ihren Lebenslauf bekannt ist, auf

ihr intensives Wirken schlieffen. Daher soll zundchst etwas iiber das Leben
des EPIKUROS gesagt werden.

EPIKURs Vater war Biirger Athens und ist mit seiner Frau, der Mutter des
EPIKUROS, 352 von Athen nach Samos {ibergesiedelt. Dort ist EPIKUR
Mitte Februar des Jahres 341 als athenischer Biirger geboren worden.

Besonders begiitert waren die Eltern wohl nicht, denn sonst hitten sie das
damals schéne Athen und den im Nordosten der Stadt gelegenen Stadtteil

ol



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Gargettos nicht verlassen. Spatere Gegner und vielleicht auch Neider [ERLER
bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV S. 65] haben dargestellt, der Vater
sei ein armes Schulmeisterlein, die Mlutter eine Kriuterhexe gewesen. Er
selbst habe z.B. der Mutter beim Aufsagen von Zauberversen geholfen. Im-
merhin haben beide, Vater und Mutter, viel zur Ausbildung des EPTIKUROS
beigetragen.

Letzterer war hochbegabt und hat schon sehr friih, noch als Elementarschiiler,
angefangen, sich mit Philosophie zu beschiftigen. Im Alter von 14 Jahren
brach er aus der Schule aus [D. L., X 2|; denn sein Lehrer konnte ihm den
Chaos-Mythos des HESIOD nicht hinreichend erkldren. CICERO berichtet
andererseits sogar [fin. I 26], EPIKUR sei gar nicht gebildet (indoctum)
gewesen.

Etwa von 327-324 war er in der kleinasiatischen Hafenstadt Teos (nordlich
von Samos) Schiiler des NAUSIPHANES, der zusammen mit PYRRHON am
Zuge des ALEXANDER nach Indien teilgenommen hatte, selbst die Atom-
lehre des DEMOKRIT vertrat und insgesamt bevorzugt die Vorsokratiker
lehrte. Wenngleich sich EPIKUR spéter von seinem Lehrer distanzierte, so
sind doch die starken Einfliisse (vor allem ist die Lehre des DEMOKRITOS
zu nennen) nicht zu tibersehen.

Von 323 bis 321 leistete er in Athen das ab, was man heute Militdrdienst nennt.
Wir haben zwar keine oder kaum Zeugnisse, diirfen aber vermuten, dass er zu
den athenischen Philosophenschulen Kontakt hatte, nicht mehr zu ARI-
STOTELES personlich (der musste aus politischen Griinden nach Chalkis auf
der Insel Eubda flichen), aber wohl zu XENOKRATES, dem damaligen Leiter
der platonischen Akademie. 321 verliely EPIKUROS Athen und ging zuriick
zu seinen Eltern. Diese lebten, aus Samos vertrieben, nunmehr in Kolophon
an der kleinasiatischen Kiiste.

Man sieht, dass schon im friithen Europa Vertreibung, Flucht und die damit
zusammenhingende Gewalt iibliches Schicksal vieler Menschen war.

Uber die 10 Jahre von 320310 gibt es wenig zu berichten, da die Quellen
nur spérlich fliefen. Mit einiger Sicherheit darf man vermuten, dass EPIKUR
in Kolophon Schiiler gesammelt und eine Schule, die aber nur einen geringen
Organisationsgrad aufwies, gegriindet hat.

32 Jahre war er alt, als er (etwa 310 oder 309) Kolophon verlieft und fiir 5 Jahre
(bis etwa 306/305) sich erst in Mytilene auf Lesbos und dann in Lampsakos
niederliefs.

In Lampsakos gewann er die fiir die Verbreitung seiner Lehre wichtigen Schii-
ler METRODOROS, HERMARCHOS und POLYAINOS, und er gliederte
sich in die politische Gemeinde dort so ein, dass man ihn einen ,Lampsake-
ner [STRABO, XIII 589, Kap. 18] nannte. Hier in Lampsakos entwickelte er
in intensiver Auseinandersetzung mit anderen Richtungen die Grundlinien
seiner Philosophie. Starken Einfluss hatten die Atomlehre des DEMO-

92



Epikur heute



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

KRITOS und der Materialismus (hier machten sich wohl die Einfliisse des
STRATON, Leiters der Schule des ARISTOTELES, aber auch des ANAXA-
GORAS bemerkbar). Der Eindruck, den die Lehre des DEMOKRIT bei ihm
hinterliefy, war so stark, dass er sich diesem vollinhaltlich und ohne eigene
Beitriige anschloss [233 US (S. 174)].

EPIKURs Lehre gewann bereits dort legendéren Ruf; seine Vorlesungen wur-
den wegen ihres Zaubers und ihrer Unwiderstehlichkeit mit den Gesédngen
der homerischen Sirenen [D. L., X 9] verglichen.

Zwischen 307 und 304 kehrte EPIKUR nach Athen zuriick, wohl auch deswe-
gen, weil inzwischen das Gesetz iiber die Genehmigungspflicht von Philoso-
phenschulen aufgehoben war. Dort erwarb er ein Grundstiick; dieses Recht
war nur athenischen Biirgern vorbehalten, und er war athenischer Biirger! Das
Grundstiick gab seiner Schule den Namen: Kepos, was soviel wie ,Gar-
ten“ heifit. EPIKUR wurde bald eine in der Stadt bekannte Personlichkeit
und, wie das so der Brauch war (z.B. bei SOKRATES in den ,Wolken“ des
ARISTOPHANES), in der Komddie verspottet.

Das Besondere an seiner Schule war das gemeinsame Philosophieren [D.
L., X 17] und iberhaupt die Gemeinschaft von Ménnern und Frauen, auch
Sklaven, die durch bestimmte Ideale verbunden waren und die in EPIKUR
ihren fast wie einen Gott verehrten Meister sahen. Sie konnten das auch,
denn sein Einsatz (materiell und geistig) fiir die Schule verdient héchste Be-
wunderung. Zwischen Lehre und Leben gab es eine Ubereinstimmung, die er
bis zu seinem letzten Brief [D. L., X 22| an seinem Todestage unter Beweis
stellte:

Unter schwersten Schmerzen schreibt er an seinen Schiiler IDOMENEUS; er
empfinde in der Erinnerung an viele Gespréache freudige Erhebung der Seele.

Zu seiner schriftstellerischen Tétigkeit soll gesagt werden, dass er einer
der produktivsten Philosophen iiberhaupt war. Wie DIOGENES LAER-
TIOS [X 26] berichtet, seien an die 300 Papyrusrollen erhalten. Im Altertum
galten seine Schriften als sehr nachlissig verfasst. Heute [Norden, 1958, I S.
123 f.] hebt man ,,jene wundervolle Natiirlichkeit* hervor, ,die so ganz der
Ausdruck eines zart und warm empfindenden Herzens ist.“

Sein Hauptwerk mit dem Titel ,,Uber die Natur“ umfasste 37 Biicher und
ist bis auf Reste leider verloren. Diese Reste finden sich auf Buchrollen, die
zwischen 1752 und 1754 in Herculaneum am Vesuv aus der verschiitteten Villa
eines Epikureers wieder ausgegraben worden sind.

DIOGENES LAERTIOS iiberliefert uns neben dem fiirsorglichen Testament
drei Lehrschriften (von denen eine — an PYTHOKLES — wohl unecht ist) und
die ,Hauptlehren* ( kyriai doxai“, nach den Anfangsbuchstaben daher K.D.
abgekiirzt), die Schiiler wie einen Katechismus auswendig zu lernen hatten.

Im Jahr 1884 wurde in Oinoanda (Kleinasien) die Inschrift des Epikureers

o4



EPIKUR

DIOGENES (2. Jahrh. n. Chr.) entdeckt; sie enthilt die Grundziige der epi-
kureischen Ethik und Naturphilosophie.

1888 fand man in der Bibliotheca Vaticana eine Sammlung von 81 Lehrsétzen,
die die bereits genannten Hauptlehren erginzen und unter der Bezeichnung
gnomologicum Vaticanum (= Vatikanische Spruchsammlung) gefiihrt wer-
den. Sie werden auch als ,Sententiae Vaticanae“ bezeichnet und dementspre-
chend Sent. Vat. abgekiirzt.

Daneben gab es schon in der Antike eine grofse Menge Sekundérliteratur,
verfasst von griechischen und rémischen Autoren; hier seien CICERO, PLUT-
ARCH, v. a. aber LUCRETIUS CARUS (LUKREZ) erwéhnt.

b) Philosophie
Ethik

Als Schwerpunkt des hellenistischen Programms wurde bereits die sich an der
praktischen Vernunft orientierende Ethik genannt. Und so soll bei EPIKUR
mit der Ethik begonnen werden:

Wie wir sahen, hat EPIKUR etwa 306 in Athen ein Haus und vor den To-
ren (fiir 80 Minen) einen Garten erworben. Dies ist der beriihmte ,Garten®
(,kepos®), in dem er mit seinen Vertrauten und Schiilern lebte und gemeinsam
philosophierte, wobei es weniger um die Vermittlung von Wissen, sondern um
Anwendung und Bewihrung des Gelernten ging. Der Garten EPIKURs
fiihrt uns mitten hinein in das hellenistische Programm praktischer Ver-
nunft, die sich in der Ethik duffert und entfaltet.

Die Grundfrage dieser hellenistischen Ethik zielt auf Motiv und Ziel menschli-
chen Lebens. EPIKUR nennt ,die Lust Anfang und Ende (Ziel) des gegliickten
Lebens [D. L., X 128]. Gliicklich ist das Leben, das man lusterfiillt nennen
darf. Eine solche Ethik heifit ,,euddmonistisch*, und diese findet sich in allen
hellenistischen Philosophenschulen.

Dabei haben wir zu bedenken, dass man mit ,,gliicklich leben* sowohl , gliickse-
lig leben® als auch ,,gelungen leben‘ verstehen kann. Gelungen ist dasjenige
Leben, das zugleich im Sinne selbst gesetzter Ziele verlduft. Da die Festlegung
auf ,gliicklich und gelungen unmittelbar einleuchtet, bedarf das Ziel (in
Lust sich erfiillende eudaimonia) keines Beweises, wohl aber der Erlduterung,
so wie es keines Beweises bedarf, dass Schnee weifs ist und Feuer heif [CIC.,
fin. I 29 ff.]. Das Kriterium also dafiir, dass der oberste Satz der Ethik wahr ist,
liegt in der Wahrnehmung (aisthesis) durch die Kérperorgane und im Gefiihl
(pathos).

35



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Zum Lustbegriff schreibt EPIKUR im Brief an seinen Schiiler und Freund
MENOIKEUS [D. L., X 131-132]:

sWenn wir die Lust als Endziel nennen, so meinen wir nicht die Lust
der Prasser ..., wie manche Gegner ... meinen, sondern die Freiheit
von korperlichem Schmerz und von Stoérung der Seelenruhe. Denn
nicht Saufgelage ... machen das lustbetonte Leben aus, auch nicht
die Liebe mit schénen Knaben und Frauen ..., sondern ein niichter-
nes Abwiigen (logismos), das ... mit allen Wahnvorstellungen bricht,
die den obersten Grund zu Storung der Seelenruhe darstellen ... Ein
lustbetontes Leben ist nicht mdglich ohne ein sittliches ... und ein
. sittliches ... Leben nicht ohne ein lustbetontes.“

Lust wird also verstanden als Freisein von Schmerzen (aponia) und von
Stérungen der Seelenruhe (ataraxia) und hat hichsten sittlichen Wert.

Dabei steht EPIKUR in einer bestimmten Tradition. Seine Vorginger und
Vorbilder sind z.B. DEMOKRITOS, NAUSIPHANES sowie PYRRHON und
EUDOXOS aus Knidos.

Doch gibt es auch durch ihn prinzipiell Neues:

EPIKUR unterscheidet zwischen der kinetischen (en kinesei) und der ka-
tastematischen Lust (katastematike hedone) [D. L., X 136]. Letztere ist
der kinetischen iibergeordnet und meint den ausgeglichenen und festen Zu-
stand der Seelenruhe und der Freiheit von Miihsal und Schmerz; Kennzeichen
der kinetischen Lust aber sind Frohlichkeit und Freude. Frohlichkeit und Freu-
de sind Affekte, die wie alle Affekte stets in Bewegung (en kinesei), aber leider
nicht von Dauer sind. Daher eignen sie sich fiir die Konstituierung der Eudé-
monie als des auf Dauer angelegten Zustandes der Gliickseligkeit nicht so sehr,
wie die katastematische Lust, von CICERO [fin. IT 32] ,;stabilis voluptas*
(,yuhende Lust®) genannt.

Nun kann Lust nicht ohne die Befriedigung von Begierden gedacht werden.
Also miissen auch die Begierden untersucht werden. EPIKUR teilt diese in
seinen Hauptlehren [K.D. XXIX] ein in solche, die

- natiirlich und notwendig sind und in solche, die

- natiirlich und nicht notwendig sind und andererseits in solche, die

- weder natiirlich noch notwendig sind; diese entstammen einer falschen
Meinung, bzw. sie sind nur eingebildet.

Natiirliche und notwendige Begierden, so lautet eine spatere Erklarung zu
diesem Hauptsatz Nummer XXIX, sind z.B. Durst und Hunger. Trinken und
Essen befreien von Schmerzen. Natiirliche, aber nicht notwendige Begierden
sind solche, deren Grundlage differenzierte Lustempfindungen sind — wie es
beim Luxus der Fall ist; weder natiirlich noch notwendig sind diejenigen, die
mit Auszeichnungen anderer (z.B. Bekrénzungen oder der Errichtung von
Statuen) zusammenhéngen, also irgendwie von aufien bestimmt sind und im
Bereiche des Gesellschaftlichen und insbesondere des Politischen liegen.

96



kinetische Lust



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wir bleiben zunéchst bei den natiirlichen Begierden. EPIKUR ist Realist
genug, um festzustellen, dass die natiirlichen und notwendigen Begierden be-
friedigt werden miissen, damit das Gliicksgefiihl auf Dauer sich einstellt;
dessen Grundlage sind gewiss im korperlichen Bereich die Gesundheit und
im seelischen Bereich die Ruhe (ataraxia).

Dariiber hinaus gibt es Bereiche, fiir die man kalkulieren muss. So ist das vor-
iibergehende Aushalten von Unlustgefithlen manchmal Quelle groferer Lust
oder die Befriedigung von Lustgefiithlen ohne das Mafy der Vernunft (sym-
métresis) Quelle groferer Unlust. Insgesamt aber, so sagt EPIKUR, ist ,,jede
Lust ein Gut, weil sie etwas ist, was uns angemessen ist; doch ist nicht eine
jede <fiir uns> akzeptabel, wie denn auch jeder Schmerz ein Ubel ist; aber
nicht jeder ist in jedem Falle zu vermeiden. Nur durch Kalkulation und im
Hinblick auf das, was zutriglich und was nicht zutréiglich ist, kann das alles
beurteilt werden* [D. L., X 129-130].

Die Helferin bei der Lustkalkulation ist die Philosophie; sie ist aber auch
Helferin bei der Kalkulation der Unlust. Sie liefert durch entsprechendes Nach-
denken bzw. durch die Hilfen fiir das Nachdenken Kriterien fiir die Einschét-
zung der jeweiligen Situation:

Wenn ich mich z.B. in einer Situation befinde, in der eine bestimmte Lust
nicht mehr gesteigert werden kann, dann bescheide ich mich; denn ich kann
mein Gliick mit Uberfluss nicht erreichen. Daraus folgt die Geniigsamkeit
als Forderung philosophischer Ethik.

Situationsbezogenes Handeln, das die Philosophie lehrt, kann aber auch so
vorgenommen werden, dass ich aktuelle Unlust (z.B. starke Schmerzen) durch
geistige Diskurse (oder durch die Erinnerung daran) ertriglich gestalte oder
aus der Erfahrung heraus handele und so lebe, dass zwischen dem Schmer-
zensgrad und der Dauer des Schmerzes das Verhéltnis umgekehrter Propor-
tionalitit besteht:

»oi gravis, brevis; si longus, levis“ so finden wir EPIKURs Satz bei
CICERO [fin. IT 22] iibersetzt, d. h.: ,Wenn <der Schmerz> schwer
<ist, ist er> kurz; wenn <er> lang <ist, ist er nur> leicht.”

Es gibt aber auch [K. D. XXX] solche natiirlichen Begierden, die keinen
Schmerz verursachen, wenn sie nicht befriedigt werden. Von diesen meint EPI-
KUR, sie seien Erzeugnisse leeren Wahnes. Wenn diese nun nicht befriedigt
werden, liegt die Tatsache, dass sie sich nicht auflosen, nicht in ihnen selbst,
sondern eben im leeren Wahn (kenodoxia) des Menschen.

Doch kénnen Wahn und falsche Meinungen bei denen, die damit leben, zu
Schmerzen fithren. Zu solchen Begierden kénnen gerechnet werden:

Ansehen, Ehre, Ruhm [D. L., X 121], Luxus, aber auch Macht in Gesell-
schaft und Politik. Ob und in welchem Umfang wir diesen Begierden erliegen,
liegt nun nicht an den Begierden, sondern an uns selbst.

98



Wahn



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

In diesem Zusammenhang ist die Frage der Willensfreiheit und der mensch-
lichen Selbstverantwortung angesprochen.

EPIKUR und seine Schule sind entschiedene Vertreter der Auffassung, dass
wir einen freien Willen haben [D. L., X 133] und auch fiir uns selbst verant-
wortlich sind. Wir koénnen also frei (und nicht fremdbestimmt) entscheiden,
wie weit wir die Phinomene der Welt und die Phénomene in uns als tatsichlich
ansehen und wirken lassen wollen. Hier steckt mehr oder weniger offen Kritik
an PYRRHON und seiner Skepsis, die die Unsicherheit der Erkenntnisse und
Urteile verallgemeinerte.

Nun finden wir bei dem bereits genannten LUCRETIUS CARUS |[III 59 ff.]
die interessante und weiterfiithrende Bemerkung, dass Begierden wie Habgier
(avarities) und ,das blinde Begehren nach Macht” ,,Wunden des Lebens*
sind und in der Todesfurcht ihre Nahrung finden. Diese Begierden sind zwar

Ausdruck einer falschen Meinung und leeren Wahnes, doch sind sie zusammen
mit dem Tode zentrales Thema der Lehre des EPIKUR.

Aus der ETHIK abgeleitet, finden wir auch theologische Gedanken iiber den
Tod, denn der Gedanke an den Tod unterliegt unserer Willensentschei-
dung:

,2Der Tod hat keine Bedeutung fiir uns; denn was aufgelost ist,
hat keine Empfindung; was aber keine Empfindung hat, ist fiir uns ohne
Bedeutung® [D. L., X 139 = K.D. II].

Diese Behauptung ist die Konsequenz der Erkenntnis, dass ein gliickliches Le-
ben in der ungestorten Seelenruhe und letztere in der Lust, d. h. im Meiden
des Schmerzes und in der Absicht ruht, sich nicht aus der Fassung bringen
zu lassen [Brief an MENOIKEUS = D. L., X 124 ff.; ERLER bei UEBER-
WEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 159].

Tod wird als Zustand der Empfindungslosigkeit verstanden, die das Ergeb-
nis der Auflésung einer Verbindung ist. Wenn also im Zustand der Empfin-
dungslosigkeit nichts Schreckliches liegen kann, kann auch der Gedanke
daran nichts Schreckliches sein; vielmehr wird dann die Sterblichkeit des Le-
bens zu einer Quelle der Lust, weil sie dem Verlangen nach Unsterblichkeit
und damit nach einer unsicheren und ungewissen Zukunft und der damit ver-
bundenen Unruhe ein Ende macht.

Aber:

Zwischen Leben und Tod gibt es eine Schnittstelle; sie ist das Sterben
selbst, also der Ubergang von dem Zustand lusterfiillter Gegenwart zur emp-
findungslosen Zukunft oder Auflssung, die man Tod nennt. Dieser Ubergang
ist sehr oft mit quilenden Schmerzen verbunden. Leben und Tod bewertet
EPIKUR als reale und ernstzunehmende, voneinander getrennte Zusténde.

Wenn aber der Tod, das angeblich schaurigste aller Ubel, auf uns keinen Ein-
druck macht und dieser selbst keine tatséchlichen Schmerzen bereiten kann,

60



katastematische Lust — ich aber bleibe!



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

weil er mit Empfindungen nicht verbunden ist, so kann der genannte Zwi-
schenzustand auch ,keinen anderen als nur eingebildeten Schmerz berei-
ten“ [a.a.0.].

Die Argumentationskette schliefit sich: Eingebildete Schmerzen stehen wie
falsche Meinungen oder der Wahn zu unserer Disposition:

Wir kénnen unsere Lust kalkulieren, und wir konnen den Schmerz kal-
kulieren; denn wir haben einen freien Willen. EPIKUR, bezieht hier also
Stellung gegen den physikalischen und logischen Determinismus und gibt uns
die Philosophie als kalkulierende Helferin an die Hand. ,,... Besser wére
es, sich dem theologischen Mythos anzuschlieffen als Sklave ... der Physiker
zu sein“ [D.L., X 134].

Die Folge dieser Auffassung vom Tode ist aber auch, dass jeder Tag des
Lebens zihlt und dass es nicht so sehr um die Linge, sondern um die Qua-
litdt geht. Dem Weisen, so sagt EPIKUR, kommt es darauf an, das Leben in
grofter Annehmlichkeit zu genieflen [X 126].

Der rémische Dichter HORATIUS FLACCUS verstand allerdings EPIKUR
so, dass man jeden Tag geniefsen soll, als konnte er der letzte sein. Der Ge-
danke an den Tod beeintrichtige danach den Lebensgenuss, und die Zukunft
(nach dem Tode) sei ungewiss und vielleicht mit gottlicher Strafe verbun-
den — daher sei der prisentische Genuss ein trotziges ,,Dennoch‘ oder
,Gerade-Deswegen®.

Das driickt HORAZ mit ,carpe diem!“ = ,Pfliicke den Tag* aus [Od. I 11,8].

Aber EPIKUR dahingehend zu deuten, ist eine Fehldeutung. Das ange-
messene Verstdndnis fiir seine prisentische Daseinsauffassung ergibt sich aus
seiner Sicht Gottes.

EPIKUR &ufsert sich freimiitig und ablehnend zum Volksglauben seiner Zeit:
»Es gibt Gotter, eine Tatsache, die <unmittelbar> einleuchtet; doch sie sind
nicht von der Art, wie die grofe Menge sie sich vorstellt [D.L., X 123].

Der Philosoph geht zwar noch nicht so weit, dass er bereit ist, darauf zu
verzichten, sich iiberhaupt ein Bild von Gott zu machen. Aber er nennt die
Vorstellungen, die seit Jahrhunderten (also seit HOMER) umlaufen, Ver-
mutungen, denen es an Wahrheit gebricht.

Natiirlich hat auch er Vorstellungen — doch diese sind auf die Attribute ,un-
sterblich und ,,gliickselig“ reduziert; er nennt sogar diejenigen, die iiber die
Gotter wahrheitswidrige Vorstellungen entwickeln, ,gottlos‘{a.a.0.]. Damit
steht er systemintern in einer Traditionslinie, die mit der Religionskritik des
XENOPHANES beginnt.

Hier kénnen wir die geistige Wende wahrnehmen, die mit dem Hellenismus
der griechischen Gesellschaft entwuchs:

62



EPIKUR

SOKRATES ist noch fiir ahnliche Gedanken, die in der Kritik an der Volks-
religion kulminierten, hingerichtet worden; ANAXAGORAS oder ARISTO-
TELES hitten das gleiche Schicksal gehabt, wenn sie nicht geflohen wiren.
EPIKUR reduziert die Gétter auf eine unsterbliche, gliickselige und v. a.
in Bezug auf Welt, Geschichte und Menschen wirkungslose Existenz; sie wir-
ken nicht wie die Gotter der griechischen Volksreligion, die Menschen im Tode
belohnen oder strafen, je nach dem, wie sie sich im Leben verhalten haben:

Im Leben Furcht vor den Gé&ttern zu haben, ist also ebenso unangebracht wie
darauf zu hoffen, dass sie sich um die Welt und ihre Geschicke kiimmern.

Sofern die Gotter ihr gliickseliges Leben (in Unvergénglichkeit) kultivieren,
sind sie fiir uns Menschen Vorbilder. Unsere Gebete und unsere Frommigkeit
erfiillen sich nicht darin, dass wir von ihnen etwas wollen, sondern darin, dass
wir uns ihnen als Vorbildern angleichen wollen. Ihre Existenz ist unmit-
telbar evident und ergibt sich zudem daraus, dass alle Menschen Vorstel-
lungen von Gott/Gottern (communis opinio; vgl. LUCRETIUS, I 422, auch
CICERO, nat. deor. I 44 und 46), haben.

Von hier lasst sich die Argumentationskette bis in die dritte Meditation von
DESCARTES verfolgen. Ihre Uberschrift lautet: ,,Uber die Existenz Gottes* —
De Deo, quod existat. Sie ist konsequent abgeleitet aus der 2. Meditation, die
sich ,,Uber die Natur des menschlichen Geistes* dufert. DESCARTES nimmt
in den beiden Meditationen die Frage auf, wie wir denn Vorstellungen von
Gott haben kénnen. Fiir EPIKUR ergibt sich als Antwort, dass man aus der
allen Menschen gemeinsamen Struktur des Denkens auf Gott schliefsen kann.
DESCARTES aber postuliert, dass man nur von etwas Wirklichem (nicht von
einem Nichts) eine Vorstellung gewinnen kann [III 27]: ,obiectivum ideae ...
tantummodo ab actuali posse produci® —d. h dass ,,der Inhalt einer Vorstellung
nur von etwas Wirklichem hervorgerufen werden kann.“

Physik, Seele, Wahrnehmung

Nach der Ethik (und aus ihr abgeleitet) kommen wir zum zweiten Teil der
Philosophie Epikurs und damit zu dem, was man Welt oder Natur nennen
kann. Nach der Ethik wéichst uns die Physik zu, und aus der Lehre vom freien
Willen sowie von der Selbstverantwortung des Menschen die Atomtheorie
des EPIKUR.

Physik und Physiologie haben bei EPIKUR keinen Selbstzweck, sondern die-
nende Funktionen; denn sie sollen dem Menschen erkliren, was er selbst ist
und sein Handeln sowie Denken so steuern, dass die Furcht vor den transzen-
denten Phénomenen (Gé&ttern, Himmelserscheinungen, Tod usw.) gebannt ist
und die Menschen ohne Erschiitterung (ataraxia) und insgesamt gliicklich so-
wie reflektiert-lustbetont leben kénnen, wie Goétter eben leben; denn deren
Leben bleibt unser Vorbild.

63



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wie wir schon horten, war EPIKUR in TEOS siidwestlich des kleinasiatischen
Smyrna Schiiler des weit gereisten Demokriteers NAUSIPHANES. So blieb es
nicht aus, dass von der Lehre des DEMOKRITOS eine Menge bei ihm haften
blieb. Vor allem hat ihn wohl die atomistisch-mechanistische Welterkli-
rung und die individualistische, die Autonomie der Vernunft betonende, auf
das Gliick des Einzelnen ziclende Ethik dieses Denkers beeindruckt.

So lehrt EPIKUR mit DEMOKRIT, dass die Grundbestandteile des Alls die
Atome und das Leere sind [vgl. LUCRETIUS, I 419 ff.]. Die Zahl der Ato-
me ist unendlich, der leere Raum unbegrenzt [D. L., X 37 ff.]. Dass es {iber-
haupt Korper gibt, lehrt der Augenschein [X 39]. Dass es das ,Leere” oder
den ,Raum“ gibt, folgt aus der Uberlegung, dass es sonst nichts gibe, wo
die Korper sein kénnten, und vor allem folgt der Schluss auf den Raum aus
der Bewegung der Korper; denn ohne Raum kénnten sich die Korper nicht
bewegen.

Da die Korper zahllos sind, gibt es auch zahllose Welten. Aufterdem sind
die Korper ungeschaffen; ungeschaffen sind auch die zahllosen Welten. Aus
der unbegrenzten Zahl der Korper ergibt sich die unendliche Vielfalt ihrer
Formen und daraus die unendliche Vielfalt der Welten — oder wenigstens so,
dass die Formunterschiede fiir unseren Verstand nicht fassbar sind.

Wir haben also das unendliche, unbegrenzte All festzustellen, die unendliche
Zahl der Korper und die Unbegrenztheit des Raumes [LUCRETIUS, I 958 ff.].

Es bleibt die Frage nach der Teilbarkeit der Korper.

Eines der epikureischen Grundaxiome ist der alte Satz, dass nichts aus dem
Nichts entstehen kann [D. L., X 38]; also kann auch ein Etwas nicht zu
einem Nichts werden. Das Etwas bleibt bis zur Grenze, jenseits derer das
Nichts beginnt, ein Etwas. Also ist die Zergliederung nur bis zu dem Teil
moglich, wo die physikalische Unteilbarkeit beginnt. Dieses Teil ist ,,Atom*
genannt, es ist nicht zusammengesetzt (amigés), und es hat wie jeder Kérper
Ausdehnung [D. L., X 59]. EPIKUR ist sogar bereit, noch iiber die Grenzen der
physikalischen Unteilbarkeit hinauszugehen bis zu einer unteren Denkgrenze.
Jetzt entsteht die Frage nach der Bewegung der Korper; der Bereich, der sich
damit befasst, heift Kinetik.

Korper sind Atome (4tomoi) und aus Atomen Zusammengesetztes (synkri-
seis). In Bezug auf die Atome ist zu sagen, dass sie sich unabliissig (und mit
derselben Geschwindigkeit [D. L., X 62]) in Bewegung befinden, sei es
nun, dass sie sich allein fiir sich bewegen, sei es, dass sie untereinander ver-
flochten sind; in letzterem Falle spricht EPIKUR, von Bewegung als palmos =
Vibration [D. L., X 43].

Wir unterscheiden drei Bewegungsformen [ERLER bei UEBERWEG/
FLASHAR, 1994, IV 1 S. 142 ff.|:

Erste Form der Gesamtbewegung ist die Bewegung von oben nach unten
und von unten nach oben (jeweils aus der Sicht des Betrachters — vgl. D. L.,

64



EPIKUR

X 60 = Brief an HERODOT). Diese Form ist durch die Schwere der Korper
verursacht.

Die zweite Bewegungsform ergibt sich aus der Kollision der Atome/Korper
untereinander, so dass sie in andere Richtungen gelenkt werden.

Am bemerkenswertesten ist seine AuRerung zur dritten Bewegungsform;
er nennt sie parénklisis (= Seitwirtsbiegen), lateinisch clinamen. Gemeint
ist ein minimales Abweichen aus der eigentlichen Bewegungsrichtung.

Wihrend die Bewegungformen 1 und 2 determiniert und berechenbar sowie
mehr oder weniger heftig sind, ist die parenklisis nicht determiniert [ER-
LER, a.a.0. S. 143], sondern sie erfolgt unberechenbar - spontan. Erst da-
durch koénnen zusammengesetzte Korper entstehen, dass Atome, denen allen
die gleiche Geschwindigkeit und Richtung zu eigen sind, aus der einférmigen
Bewegungsrichtung ausbrechen, sich treffen und vereinen.

Der Weltbildungsprozess verlduft also durch indeterminierte Atombewe-
gungen [LUCRETIUS, IT 216 ff.], nicht aber durch einen Zwecke setzenden
gottlichen Schopfungsakt. Aus der Ewigkeit, Unverginglichkeit und (zahlen-
mafigen) Unbegrenztheit folgt, dass der Weltbildungsprozess

- ohne Anfang und
- ohne Ende ist, vor allem aber, dass es
- eine unbegrenzte Anzahl von Welten gibt.

Diese Lehre von der minimalen, indeterministischen, d. h. spontanen Atomab-
weichung als Grundlage kosmischer Prozesse und der Entstehung zusammen-
gesetzter Korper klingt wie die Vorwegnahme der Quantensprungtheorie
und Unschérferelation der neuzeitlichen Physik. Beide rechnen mit nicht
determinierten Spriingen in der Natur. D.h.:

Im letzteren Falle sind nur Ort oder Impuls determiniert /determinierbar.

Im ersteren Falle wird fiir den Ubergang eines Systems von einem stationiren
in einen anderen Zustand ein nicht stetiger, sondern sprunghafter Prozess fest-
gestellt. Schlieflich sollte auch noch an die neuzeitliche Chaostheorie erinnert
werden.

Die genannte Auffassung des EPIKUR ist aber auch Grundlage seiner Lehre
von der Willensfreiheit. Willensfreiheit ist Ausdruck einer nicht determi-
nierten freien Entscheidung des Menschen. Dieser bricht (wie die Atome) aus
der determinierenden Kausalkette aus und prasentiert seinen freien Willen.

Wir gleiten unmerklich in die Psychologie hinein; denn Sitz des freien Wil-
lens ist die Seele. Diese aber besteht aus runden Atomen, die iiber den
ganzen Korper verteilt sind:

Aus feinteiligen Gebilden besteht also die Seele, und deshalb, weil sie durch
diese Beschaffenheit iiber den ganzen Korper verteilt sein kann, nimmt sie an
allem Anteil, was auf den Korper einwirkt. Sie ist ganz eng mit dem Korper
verbunden und wirkt wie ein Rezeptor:

65



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Sie nimmt von aufen Kommendes wahr und gibt dieses als Reaktion an den
Korper weiter. Daher zeigt dieser Schmerzempfindungen, wenn er verwundet
wird. Sie stofst den Korper aber auch an, sich auf Verwundungen einzustellen.

Als Ort der Gefiihle und Angste bedarf siec besonderer Pflege. Pflege der
Seele (epiméleia tes psyches)geschieht als

- Selbstsorge des Einzelnen und durch
- Erziehung, wie wir sie durch andere erhalten.

Hochstes Ziel der Pflege ist die Aufhebung der Todesfurcht:

Wie die Seele als etwas Korperliches mit dem Korper entsteht, vergeht sie
auch mit diesem. Also hat der Tod weder fiir den Korper noch fiir die Seele
Bedeutung [LUCRETIUS, IIT 417f.].

Wir haben nichts zu erwarten, aber auch nichts zu befiirchten.

Im Leben allerdings hat die Seele eine Reihe wichtiger Aufgaben, man sagt
auch ,Funktionen®. Es handelt sich um Wahrnehmen, Empfinden und Denken.
Diese Aufgaben werden bestimmten Seelenteilen zugeordnet [LUCRETIUS,
11T 136 fI.]:

Der anima (iiber den ganzen Korper verteilt) zugeordnet sind die vegetativen
und Wahrnehmungsfunktionen, dem animus das Denken; daher spricht man
auch in Anlehnung an ARISTOTELES von animus als ,;Geistseele.

Doch die Trager alles dessen, was sich in den Seelenteilen vollzieht, sind Ato-
me. Wihrend EPIKUR fiir die unterschiedlichen Atomgruppen, die Trager
bestimmter seelischer Prozesse sind, Namen gefunden hat, nennt er die Grup-
pe, um die sich die Wahrnehmung, das Gefiihl und das Denken ordnen, ,aka-
tonémaston“ = ,namenlos“ [314 und 315 (S. 218) US].

Vieles muss uns wegen der fehlenden Quellen leider unbekannt bleiben, aber
eines ist uns genauer iiberliefert:

Seine Lehre von der Wahrnehmung.

Wir machen uns kaum Gedanken dariiber, warum wir iiberhaupt sehen und
erkennen koénnen, z.B. die Sonne, den Mond oder die Sterne:

Was physikalisch auf unsere Augen einwirkt, sind nichts als Lichtwellen oder
Quanten. Und doch sagen wir: ,Sonne oder ,Mond*“ oder ,Sterne“. Goethe
benennt das Problem und seine, wie wir noch sehen werden, neuplatonische
Sicht [s.u.S. 184] der Losung in einem schénen Gedicht:

War’ nicht das Auge sonnenhaft,

die Sonne konnt’ es nie erblicken,

ldg’ nicht in uns des Gottes eigene Kraft,
wie konnt’ uns Gottliches entziicken?

EPIKUR sieht fiir das Phinomen Sehen und Wahrnehmung (und iiber-
haupt Denken) die Erklirung in seiner Atomlehre:

66



Wir haben nichts zu erwarten.



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Von den Gegenstinden 16sen sich gedankenschnell und kontinuierlich [D. L.,
X 46 fI.] ganzheitliche Abdriicke (typoi), auch Bilderchen (eidola) genannt,
die, von gleicher Farbe und Gestalt wie die Wahrnehmungsobjekte, mit hoher
Geschwindigkeit in uns eindringen und dadurch die Vorstellung eines ein-
heitlichen. .. Gegenstandes erzeugen und die Ubereinstimmung mit dem
Wahrnehmungsobjekt aufrechterhalten.

Trug und Irrtum aber liegen in dem, was man hinzudenkt. Die eidola gelan-
gen in rascher Folge und kontinuierlich z.B. iiber die Augen in die Seele und
bleiben dort als dauerhafter bildlicher Eindruck, [LUCRETIUS, IV 745
ff.] der phantasia genannt wird. Das Denken und der Traum werden ebenso
erklart:

Es fallen feine Bilder in die Seele, verursachen einen Abdruck oder Abdriicke,
die in das Gedé&chtnis gelangen. Thre Verarbeitung am Tage nennt man Den-
ken, die Verarbeitung bei Nacht wird Tradumen genannt. Lug und Irrtum
liegen demgem&f nicht in den Wahrnehmungsobjekten, sondern in der Art
ihrer Verarbeitung, also in dem, was man hinzudenkt.

Kanonik

Wie nun das Sehen als physiologischer Prozess geistig gesichert und zum Er-
kennen wird, versucht die Kanonik zu erkldren.

Nach der Ethik und Physik ist die Kanonik der dritte Teil epikureischer Phi-
losophie. Grundlage dieses Fachausdrucks ist wohl eine Schrift des EPIKUR,
die den Titel ,Kanon* trigt. Auf die sonst eingefiihrte Bezeichnung Logik
oder Dialektik scheint EPIKUR, verzichtet zu haben, weil es ihm nicht um
die Gewinnung von Urteilen, sondern um die Sicherung von Erkenntnis und
Wahrheit ging. Da war wohl fiir ihn ,kanon“ der angemessene Fachausdruck.

Das griechische Wort bedeutet ,,Richtschnur*. Hierbei handelt es sich um
ein Instrument, das Handwerker nutzen, um beim Arbeiten gerade Linien zu
erzielen, der Maurer beim Hochmauern, der Straften- oder Wegebauer bei der
Strafenfiihrung.

Im iibertragenen Sinne meint kanon das Mittel, mit dem ich iiberpriife, ob
etwas richtig verlauft oder richtig ist. Die Kanonik fragt bzw. lehrt, wie und
woran man Wissen auf seinen Wahrheitsgehalt iiberpriifen kann. Sie ermittelt
Wahrheitskriterien.

Als Quelle alles Wissens um Wahrheit nennt EPIKUR — in deutlicher Abset-
zung von der skeptischen Tradition griechischen Denkens — allein die sinnliche
Wahrnehmung. LUKREZ [IV 478 f] sagt dazu: ,Finden wirst du, dass von
den Sinnen als erstes die Kenntnis des Wahren geschaffen ist und dass die
Sinne nicht widerlegt werden kénnen.“

68



EPIKUR

Vier Kriterien fiir die Wahrheit werden aufgefiihrt:

- Sinneswahrnehmungen (aistheseis),
- Allgemeinbegriffe, auch Vorbegriffe genannt (prolepseis),
- Empfindungen (pathe), auch Affekte genannt

- und schliefilich (wohl spater eingebracht) ,die allgemeine Tatigkeit des
Verstandes, die zu einer Vorstellung fiihrt*.

Zum ersten Kriterium:

Mittel der Sinneswahrnehmungen sind die Kérperorgane. Diese (z.B. die Au-
gen) nehmen die von den Objekten sich 16senden ,Bilderchen® (eidola) auf.
Sie sind rezeptiv und geben den kontinuierlichen Strom von Bildern weiter.
Durch die Wiederholung der Bildaufnahmen ergibt sich eine hohe Zuver-
lassigkeit. Ungenauigkeiten und Fehler werden dem verarbeitenden Denken
zugeschrieben.

Damit Fehlinterpretationen vermieden werden, wird als Aufgabe der Denken-
den genannt, genau auf das zu achten, was sich prisentiert (to parén); denn
die Wahrnehmung selbst ist ein 4logon, [vgl. D. L., X 31; LUKREZ, IV 478
ff.], d. h. , der Prozess der Wahrnehmung ist noch nicht der Denkprozess,
den die Seele bzw. der entsprechende Teil der Seele (16gos - animus) auslost
und begleitet.

Diese Erkenntnis hat wirkungsgeschichtlich grofse Bedeutung, insbeson-
dere fiir die Entwicklung naturwissenschaftlichen Denkens; denn fiir ein Ex-
periment wichtig ist zun&chst einmal die genaue Beschreibung dessen, was
wahrgenommen wird, nicht die oft voreilige Aukerung und Beschreibung von
Vermutungen. Erst kommt das parén (= das Vorfindliche) und dann das Nach-
denken iiber das, was man als tatsachlich présentiert gesehen hat. Wir erleben
das z.B. in der Schule bei der Durchfithrung von Experimenten oder auch sonst
immer wieder:

Bevor man tiberhaupt genau beschrieben hat, was man sah, sind bereits Fan-
tasien und Vermutungen aufgebaut, die eine genaue Beobachtung geradezu
verfilschen. Das konnte man auch auf andere gesellschaftliche Bereiche iiber-
tragen, z.B. auf die politische Meinungsbildung, insbesondere, wenn man
darauf achtet, wie andere Ansichten niedergemacht werden:

Hier sind oft nicht das Wissen, sondern die durch Vermutungen oder vorur-
teilsbesetzte Vermutungen gefiillte Wissensliicken Grundlagen einer Mei-
nung bzw. der Beschreibung eines politischen Phénomens. Im politischen
Kampf wird diese Art der Meinungsbildung geradezu als Waffe eingesetzt
und genutzt.

Zweites Kriterium sind die ,Vorbegriffe (prolepseis von prolepsis = Vor-
wegnahme). Wie CICERO [nat. deor. I 44] sagt, hat EPIKUR als erster dieses
Wort als terminus technicus verwendet; der Romer hat das Wort ins Lateini-

69



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

sche iibersetzt und spricht von anticipatio (= Vorwegnahme) oder praeno-
tio (= Vorkenntnis). Damit ist gemeint:

Wahrnehmungen, die jemand hat, wirken auf den Empfinger ein und sind zu-
néchst als solche ohne meinendes Dazutun festzuhalten. Der zweite Schritt ist
aber dann, dass durch das Denken einem individuellen Wahrnehmungsinhalt
ein vorher vorhandener Allgemeinbegriff zugeordnet wird, also z.B. dem
konkreten Lebewesen ,EPIKUR® der Allgemeinbegriff ,Philosoph®.

Diese Allgemeinbegriffe heifsen ,,prolepseis“und ermoglichen Urteile dahin, dass
sie helfen, einen konkreten Einzelfall (z.B. ,EPIKUR®) als besonderen Fall
eines allgemeinen Falles (z.B. ,Mensch“ oder ,Philosoph“) zu identifizieren.
Oder:

Was im besonderen Fall | gerecht” ist, messe ich am Allgemeinbegriff und
Vorbegriff ,Gerechtigkeit®.

Die Vorbegriffe sind der Empirie entwachsen, und sie stellen so etwas wie
die ,Erinnerung an das haufig von aufen Erschienene® [D. L., X 33] dar. Was
ich wiederholt erfahre, ist als Vor- oder Allgemeinbegriff in mir, an dem ich
Neues identifiziere, nachdem ich es wahrgenommen habe.

Diese Allgemeinbegriffe werden gewonnen, sie sind nicht, wie PLATON
lehrt, angeboren; angeboren ist allenfalls eine Disposition fiir die Gewin-
nung von Allgemeinbegriffen.

Allgemeinbegriffe, die zunéchst nicht mehr als gewachsene Vorstellungen sind,
entdufern sich im Wort, also ,Mensch* oder ,,Philosoph*.

Fiir das Denken ist Verarbeitungsbezirk der prolepseis unsere Sprache. Mit
ihrer Hilfe kdnnen Wahrnehmungsinhalte auf die Vorstellungen allgemeiner
Art zuriickgefiihrt werden. Wenn ich z.B. das Wort ,,gerecht“/,eine gerechte
Entscheidung” hore, schwingt sofort eine allgemeine Bedeutung bzw. die
allgemeine Vorstellung von ,Gerechtigkeit mit, und es wird diese allge-
meine Vorstellung aktiviert.

Die Wortbedeutung driickt also zugleich das Wesen einer Sache aus. Hier
erweist sich EPIKUR als weiterfithrender Schiiler des PLATONSs.

Drittes Wahrheitskriterium ist die Empfindung oder der Affekt (pathos);
davon gibt es zwei:

Lust und Schmerz.

In der Ethik spielt pathos insofern eine Rolle, weil Lust- und Schmerzempfin-
dungen Kalkulationen fiir Streben oder Meiden auslosen:

Wir streben nach Lust und meiden den Schmerz; so hat es uns die Natur
eingegeben; das ist unmittelbar einleuchtend. Pathos meint dabei sowohl
das Gefiihl, das durch Aufseneinwirkung entsteht als auch das, was von innen
wéchst. In der medizinischen Diagnostik z.B. ist eine Schmerzempfindung der
Hinweis auf eine tatsichliche von innen wachsende Erkrankung.

70



Dich lehre ich Wahrheit



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Bleibt noch als viertes Wahrheitskriterium [D. L., X 31 und 50-51] die
dem Vorstellungsvermogen zugeordnete Tétigkeit des Verstandes (phan-
tastike epibole tes dianoias), die nach einem Sinneseindruck zu einer Vorstel-
lung fiihrt. EPIKUR wird aber auch der Tatsache gerecht, dass es Bereiche
gibt, die wir nicht mit den Sinnen, sondern nur mit dem Verstande fassen
kénnen — z.B. wenn ich sage, etwas sei ohne Grenzen. Dieser Satz hat keine
Sinneswahrnehmung zur Grundlage, nur die genannte Verstandestatigkeit;
denn Nicht-Grenzen kann ich nicht sehen.

DIOGENES LAERTIOS [X 30] teilt die Lehre des EPIKUROS in drei Teile,
die er Kanonik, Physik und Ethik nennt. In dieser Darstellung wurde aber
entsprechend dem fiir den Hellenismus gesetzten Schwerpunkt mit der Ethik
begonnen. Sodann wurden die Physik und die Kanonik behandelt. Schon in
der Antike sah man in Kanonik und Physik eine Einheit. Was beide verbindet,
ist — vielleicht — die Lehre von der Seele, die aus Atomen besteht und zugleich
Ort der Wahrheit ist.

Lebenspraxis, Bildung, Wirkung

Aus der Handlungs- und Praxisorientierung der Lehre des EPIKUR ergibt sich
zuletzt die Frage danach, wie denn nun die Lebenspraxis eines Epikure-
ers (insbes. des sog. ,Weisen“) aussieht. Ausgangspunkt bei dieser Uberlegung
diirfen oberste Sétze der epikureischen Ethik sein, v. a. aber die aus der unmit-
telbaren Einsicht sich ergebende Forderung nach einem Leben, das lustbetont
verlduft und fiir Lust und Gliickseligkeit als Endzwecke eingerichtet werden
soll.

Wie wird das Leben des Weisen in den verschiedenen Bezirken seines Daseins
aussehen?

Da ist zunéchst der Bezirk des Kepos selbst und das, was sich dort vollzieht:
die Freundschaft.

Diese ist fiir die Gemeinschaft der Epikureer unverzichtbar und unentbehrlich
fiir die Verwirklichung der eudaimonia, des fundamentalen Lebensgliicks.

,Von dem, was die Weisheit zur Gliickseligkeit des ganzen Lebens vor-
hélt, ist das weitaus Bedeutendste der Besitz der Freundschaft* [K. D.
XXVII = D. L., X 148].

Es folgt, danach zu fragen, welche Qualitit die Freundschaft in einem System
hat, das subjektive Lust als Ziel des Handelns hat. Freundschaft konnte dann
nicht die Zuwendung zum anderen Menschen um dessentwillen, sondern die
Inanspruchnahme der Dienste des anderen z.B. fiir mich selbst, fiir meine
Lust und fiir meine eudaimonia sein. Freundschaft wéire demnach kein Selbst-
wert, sondern Ausdruck des Selbstinteresses bzw. des Egoismus.

Dem gegeniiber steht der Freundschaftsbegriff, der aus der Schule des ARI-
STOTELES kommt; danach ,jist der Freund“ nicht dienstbarer Geist meiner

72






PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Lust und Gliickseligkeit, sondern ,,mein zweites Ich*, das ,alter ego®, grie-
chisch allos autos [E.N. 1166 a 31 f.]. Danach schlieffen sich Altruismus und
Utilitarismus aus.

Nicht fiir EPIKUR:

Wir wissen, wie aufopfernd er sich um seine Gemeinschaft gesorgt hat, wie
er die Bereitschaft, bis zur Selbstaufgabe [D. L., X 120—121] fiir einen
Freund einzutreten, empfohlen und selbst auch gezeigt hat. Auch kennen wir
die (bereits bei SOKRATES sich findende) epikureische Auffassung, es sei
besser zu geben als zu nehmen [544 (S. 325) US.]. Aber die Briicke, die
sich {iber Egoismus, Utilitarismus und Altruismus spannt, ist das, was man
Selbstliebe nennen kann:

Nur, wer sich selbst zu lieben gelernt hat, kann auch den anderen lieben.

Selbstliebe hat zur Grundlage, dass man sich selbst ernst nimmt. Wer sich
selbst ernst nimmt, wird sich als Person, seine Geistigkeit und seine Begren-
zungen erfahren. Was Natur, Eltern und Gesellschaft ihm gaben, wird er mit
Dank anerkennen und weitergeben. Grenzen kann nur derjenige {iberschrei-
ten, der Grenzen erkannt hat — auch die Grenzen des Néchsten. Diesen wird er
nicht durch seine liebende Zuwendung erdriicken, indem er ihm seine Gefiihle,
die Eingrenzungen nicht kennen, iiberstiilpt.

Im Erkennen und Anerkennen seiner Grenzen als festen Bestandteilen sei-
ner Gefiihle und Liebe zu sich selbst hat er sich bei sich selbst eingerichtet.
Indem er seine Grenzen kennt und liebt, kann er sie liebend {iberschreiten und
zugleich die Grenzen des anderen respektieren.

Mit diesem liebenden Uberschreiten gebe ich dem Nichsten ein Stiick von
mir und helfe diesem, ebenfalls liebend seine eigenen Grenzen zu {iberschrei-
ten.

Wahre Liebe ist stets Mafe respektierende Grenziiberschreitung und Zu-
wendung, aber auch Annehmen der Grenziiberschreitung und Grenzerfahrung
des anderen. Das griechische Wort dafiir ist agape. Diese agape, die wir mit
,Liebe“ iibersetzen, zeugt von einer ausgeprigten Innerlichkeit, wie wir sie
auch bei der Frommigkeit finden.

Ein Satz mag auf die Innerlichkeit der epikureischen Haltung hinweisen:
,,Die ehrfurchtsvolle Zuwendung des Weisen <zu Gott> ist ein grofes Gut fiir
diesen selbst“ [Sent. Vat. 32]. Gewiss beziehen sich Frommigkeit und Gebet
grenziiberschreitend auf Gott oder Gotter, doch beides kommt auch zuriick
in die verehrende Person.

Die seit Jahrhunderten geiibte Form des Gebets, die Gotter in eine Bit-
te einzubeziehen, wird durch EPIKUR aufgehoben. Es ist seine Auffassung,
dass man sich die Gunst der Gotter nicht durch Frommigkeit und Gebet
erwerben kann und darf [P. Oxy. 215, col II 8 ff.; vgl. ERLER bei UEBER-
WEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 168 {.]; denn die Gétter sind eben nicht so,

74



LS
,\“S‘t ¥t

Freundschaft und Warten



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

wie man sich das seit HOMER oder schon viel frither vorgestellt hat. Solche
anthropomorphen Vorstellungen hilt EPIKUR nicht nur fiir den Géttern
unangemessen, sondern sogar fiir gottlos bzw. fiir einen Ausdruck mangeln-
der Frommigkeit [D. L., X 123].

Wenn ich mich trotz der Wirkungslosigkeit und Untatigkeit der Gotter an die-
se wende — in Gebeten, Gottesdiensten der Polis, mit der Teilnahme an den
heiligen Handlungen der Mysterien, dann driicke ich damit die Sorge um
mich selbst aus [Sent. Vat. 32]. LUCRETIUS [VI 68 ff.] meint und erklért,
dass man mit der Zuwendung zu den Goéttern so etwas wie Seelenruhe
gewinnen konnte. D. h.: Im Gebet, Ausdruck einer frommen Grundhaltung,
versuche ich meine Grenzen zu iiberschreiten und mich den Gé6ttern an-
zundhern. Der cognitio dei (Gotteserkenntnis) folgt die imitatio dei (Nach-
ahmung Gottes) [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 168].
Wer sich um unsterbliche Werte bemiiht, wird ,,wie ein Gott unter Men-
schen leben; denn in nichts gleicht einem sterblichen Lebewesen ein Mensch,
der inmitten unsterblicher Werte lebt“ [D. L., X 135].

MARTIN LUTHER geht im Nachdenken iiber die Frommigkeit dhnliche We-
ge, wenn er die Werke des Frommen betrachtet:

»ollen die Werke gut sein, so muss zuvor der Mann gut und fromm
sein, der sie tut; denn wo nichts Gutes inne, kommt nichts Gutes aus.

EPIKUR hat an den offentlichen Veranstaltungen des religisen Bereiches
seiner Polis Athen teilgenommen und seinen Schiilern die Teilnahme auch
empfohlen. Daher stellt sich die Frage nach dem Verhéltnis des EPIKUR zu
den Bereichen des Offentlichen iiberhaupt, das sind:

Gesellschaft, Staat, Recht.

Aus dem Bereiche des Kepos tont der Satz:
,Lebe im Verborgenen!*

Das heifst, dass der Riickzug ins Private die Devise fiir epikureisches Leben
bedeutet. Das bedeutet aber nicht, dass Staat und Recht aus dem philosophi-
schen Denken des EPIKUR ausgeblendet sind. Denn immerhin stellt sich die
Frage, auf welche Weise denn das Leben in der Privatheit der Philosophen-
schule dufserlich gesichert werden kann. Das konnte so sein, dass andere als
Helfer benutzt oder gar missbraucht werden fiir das gute Leben, das man, mit
materiellen Giitern wohl versehen, selbst findet, und das dadurch gekennzeich-
net ist, dass man selbst in Ruhe und Lust den eigenen Neigungen nachgehen
kann, wihrend andere die Last haben, die dufferen Rahmenbedingungen zu
schaffen und zu erhalten.

Das Problem hat natiirlich auch EPIKUR gesehen und daher den Staat (und
sein Recht) als Garanten fiir soziale Sicherheit und somit auch fiir priva-
te Lebensfilhrung betrachtet. Daher billigt er die Wendung des Einzelnen in

76



EPIKUR

die Politik — aber nur aus dem Motiv, Sicherheit fiir das private Leben
zu schaffen und ein Leben in lusterfiillter Euddmonie zu ermdglichen. Ande-
re Motive fiir die Teilnahme am gesellschaftlichen Leben wie Machtgier und
Ruhmsucht kann EPIKUR nicht akzeptieren [D. L., X 141 = K. D. VII].

So wie in der Freundschaft liegen in Recht und Gerechtigkeit [ERLER bei
UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 164] keine Werte fiir sich. Sie sind
wie die Entstehung staatlicher Organisation von Niitzlichkeitserwigungen
bestimmt:

Der Staat und das Recht sowie die Gerechtigkeit und die Gesetze dienen der
Sicherstellung philosophischer Privatheit mit dem Ziele der lustbetonten Eu-
démonie. Recht ist demnach nicht Naturrecht, sondern Erfahrungsrecht.
Es entsteht zur Sicherstellung des Nutzens fiir die Biirger, und es hort auf,
Recht zu sein, wenn es den genannten Nutzen nicht mehr garantieren kann
[K. D. XXXVIII].

Konsequenter Weise wendet EPIKUR seine Thesen zur Lust und zu dem, was
der Lust niitzt, auch auf den Bereich der Bildung an. Er hebt sich dabei ganz
scharf vom Programm der Akademie ab. PLATON hat als Voraussetzung fiir
die Philosophie in seiner Schule die Auseinandersetzung mit der Mathematik
und der Geometrie genannt. Diese Facher gehtéren zur philosophischen
Propideutik und insgesamt zu dem, was der Grieche ,;,enkyklios paideia®,
wir ,Allgemeinbildung’ nennen.

EPIKUR hingegen hilt Facher iiberhaupt, ebenso wie z.B. die Beschéftigung
mit Dichtung, fiir nicht notwendig, die persénliche Euddmonie zu erreichen.
Thr Nutzen ist gering; vielleicht meint EPIKUR aber auch nur, dass die von
PLATON genannten Bildungsgiiter nicht den hohen Rang haben und eher der
Philosophie unterzuordnen sind.

Was nun die epikureische Schule als Ganzes und den Charakter ihrer Lehre
betrifft, so sind [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 1 S. 188]
zwei Merkmale hervorzuheben:

die Orthodoxie und die Kontinuitit.

Fiir die Schiiler ist eine Art Katechismus entwickelt worden, den sie nicht
zu bezweifeln, vor allem aber sich einzuprigen hatten. Die erhaltenen Teile
dieses Katechismus, der sich in den bei DIOGENES LAERTIUS [X 139 ff]
iiberlieferten ,,Hauptlehren* ( kyriai doxai“) findet, standen nie zur Dispo-
sition. Sie blieben die Hauptlehren bis zum Ende der epikureischen Schule.

Aus der Orthodoxie ergibt sich als weiteres Merkmal die Kontinuitét. Das
geschlossene Programm der Schule wurde von einer Generation der nichsten,
von einem Schuloberhaupt an das néchste weitergegeben, in demselben Hause.
Wie alle guten Konservativen waren die fiihrenden Kopfe allern Neuen gegen-
iiber aufgeschlossen, so dass es innerhalb der Schule intensive Diskus-
sionen gab und als Ergebnis auch andere Schwerpunkte gesetzt wurden. Das

7



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Interesse z.B. gegeniiber dem Christentum belegt eine Stelle aus der Apostel-
geschichte [17, 18]; dort wird berichtet, dass unter den Zuhorern des Apostels
PAULUS in Athen auch Epikureer (und Stoiker) gewesen sind.

Freilich entwickelte sich der Epikureismus in der Folgezeit zu einer Art ,,An-
tilehre* [ERLER bei UEBERWEG/FLASHAR, a.a.0., S. 189] zum Chri-
stentum und wurde massiv kritisiert. Die mittelalterliche Kritik am Epiku-
reismus richtete sich vor allem gegen die (leider missverstandene) Lusttheorie,
die Lehre von der Sterblichkeit der Seele, gegen die atheistische Auffassung
von Gott und von der Welt als einer nicht von Gott geschaffenen, gegen die
Leugnung der gottlichen Vorsehung und gegen die Atomlehre.

Wiéhrend in der Folge der Kritik LUCRETIUS, der sich mit ,religitser In-
brunst“ [ALBRECHT, 1994, I S. 233] als lateinischer Nachfolger des EPIKUR
bekennt, ab dem 9. Jahrhundert nach Christus nicht mehr tradiert wird, wird
dagegen das 10. Buch der Philosophengeschichte des DIOGENES LAERTIUS
(dieses behandelt den EPIKUR) ungebrochen weitergereicht und gelesen.

Die bis in die Polemik getriebene Ablehnung durch das christliche Mittelal-
ter (eine Ausnahme stellt z.B. AUGUSTINUS [conf. 6, 16] dar) wird erst in
der Neuzeit durch Versuche abgeldst, die Konflikte zwischen Hedonismus und
christlicher Theologie zu 16sen. Der Dialog des LORENZO VALLA ,De vo-
luptate® (1428, Uber die Lust) steht hier am Anfang, und eréffnet zugleich den
neuzeitlichen Humanismus. Um die Mitte des 17. Jahrhundert hat PIERRE
GASSENDI in ,De vita et moribus Epicuri“ (Uber Leben und Charakter des
EPIKUR) die Verséhnung herbeigefiithrt und EPIKUR rehabilitiert. Wichtig
fiir ihn war die Atomtheorie des EPIKUR/DEMOKRIT.

JOHANN-GOTTFRIED LEIBNIZ berief sich auf GASSENDI und vertrat
eine euddmonische Ethik und ersetzte die Atomtheorie durch seine Lehre von
den Monaden, das sind lebendige ,Einheiten, die die Urmonade (Gott) als
Grundlagen der Welt geordnet hat.

Die Aufklirung des 18. Jahrhunderts nahm aus der Ethik (und Anthropo-
logie) EPIKURS die Lehre von der Autonomie und Selbstverantwortlichkeit
des Individuums auf. Den Grund fiir die weite Verbreitung der Lehre des
EPIKUR vom 19. Jahrhundert an legten 1841 LUDWIG FEUERBACH und
KARL MARX. FEUERBACH integrierte in seinem Buche ,Wesen des Chri-
stentums® die Philosopheme EPTKURSs (insbes. die Religionskritik, Anthropo-
logie und Ethik) in sein Denken. MARX verglich in seiner Dissertation als gu-
ter Kenner der antiken Literatur die Darstellungen der Philosophie EPIKURs
miteinander, wie sie von den Autoren PLUTARCH, LUKREZ und DIOGE-
NES LAERTIOS vorgenommen worden sind. Naturgeméfs interessierten ihn
vor allem die materialistischen Konzepte. Die Dissertation [Die Differenz der
demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, Jena, 1841] ist zusam-
men mit den Exzerpten in den Zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts in
zahlreiche Sprachen [DNP 13, S. 994] iibersetzt worden.

78



Die Schule der STOA

Schlieflich sei fiir das 20. Jahrhundert auf SIEGMUND FREUD verwiesen.
In seinem Buch ,Das Unbehagen in der Kultur* [Band 9 der Studienausgabe,
1967 ff., herausg. v. ALEXANDER MITSCHERLICH] betont er, dass das
Lustprinzip den Lebenszweck setze. Schlieflich hat MICHEL FOUCAULT in
seiner ,Histoire de la sexualité® [1976 ff.] die epikureische Ethik der Selbstsorge
neu aufgelegt.

Diese wirkungsgeschichtlichen Bemerkungen zur Entwicklung iiber das Mittel-
alter bis in die Neuzeit sind ein Vorgriff, der sich aus der Aktualitit EPIKURS
ergibt. Der notwendige Riickgriff wird erfolgen, wenn diese Darstellung zeigt,
wie EPIKUR durch LUCRETIUS in Rom eine zweite, lateinische Heimat fin-
det.

3. Die Schule der STOA

a) Epochen und Gestalten

Stoa ist das griechische Wort fiir eine 6ffentliche Sdulenhalle, die sich {iberall
finden kann, auf Marktanlagen ebenso wie auf Tempelgeldnde. So gab es auch
auf dem Marktgeldnde zu Athen eine bunt ausgemalte Wandelhalle, die seit
etwa 300 v. Chr. Treffpunkt einer Gruppe von Philosophen und deren Schiilern
war und diesen den Namen gab:

Stoiker, bzw. die Schule der Stoa.

Als deren Griinder gilt ZENON aus Kition, einer phonizisch-griechischen Stadt
im Siidosten der Insel Zypern. Geboren etwa 333 als Sohn eines wohl phoni-
zischen Kaufmanns, kam er weit herum und gelangte 313 nach Athen, wo
ihn die anséssigen Philosophenschulen faszinierten, insbesondere die Akade-
mie PLATONSs, die damals von POLEMON geleitet wurde, und die Schule der
Kyniker, die sich unmittelbar auf SOKRATES bezogen. Intensiv las er alles,
was sich auf diesen Philosophen bezog. ZENON sah sich so griindlich (und
wohl auch erfolgreich) um, dass man ihn als Dieb [D. L., VII 25] bezeichnete,
der sich seine Lehren so zusammengestohlen habe.

Die Schule, die er griindete, war die einzige in Athen, die sich in einem 6f-
fentlichen Gebiude etablierte. Die anderen Philosophenschulen residierten
auf privatem Geldnde und in Privathdusern. Der Polis als Staat war das
gleichgiiltig; denn sie fiihlte sich fiir Bildung, Ausbildung und schulische
Einrichtungen nicht zustindig. Ubrigens blieb dieser Zustand in Europa
bis zur Griindung der sédchsischen Fiirstenschulen (z.B. St. Afra zu Meifsen,
gegrindet 1543 von Moritz von Sachsen) erhalten. Schule als Veranstaltung
des Staates ist eine Errungenschaft der Reformation.

79



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

In der Geschichte der Stoa unterscheidet man 3 Epochen:

1. die alte Stoa, mit der Namen wie ZENON (333-262), KLEANTHES
(331-230), v. a. aber CHRYSIPPOS (277 -208) verbunden sind;

2. die mittlere Stoa mit PANAITIOS (185—109) und POSEIDONIOS
(135 50);

3. die jiingere Stoa mit SENECA (4 v. Chr.—65 n. Chr.), EPIKTETOS
(55—-135) und dem rémischen Kaiser MARCUS AURELIUS (121-180).

Manche Autoren sprechen lieber von der alten, der jiingeren und der kaiser-
zeitlichen Stoa [STEINMETZ bei UEBERWEG /FLASHAR, 1994, IV 2 S. 495
£].

Wir aber bleiben bei den genannten Begriffen und stellen zundchst nur die
Vertreter der alten und mittleren Schule kurz vor und werden dann das stoi-
sche Dogma als Ganzes erldutern; denn die Quellenlage erlaubt eine nach
Autoren differenzierende Darstellung nur in Grenzen, weil die Lehre der
alten und mittleren Stoa lediglich in Bruchstiicken erhalten ist und die spéte-
ren Autoren in aller Regel keinen Unterschied zwischen den stoischen Autoren
machen; ihnen geht es um die Lehre insgesamt [ZELLER/NESTLE, 1928,
S. 257]. Z.B. sagt DIOGENES LAERTIUS [VII 38] dazu:

»lch hielt fiir richtig, bei <der Darstellung> des Lebens des Zenon nur
summarisch (d. h. nicht differenziert) tiber alle stoischen Lehrsét-
ze 7u sprechen; denn dieser war der Begriinder der Denkrichtung, [vgl.
auch Sen. epist. 31].

ZENON legte den Grund fiir das nachfolgende Denken der Stoiker, als er die
Philosophie wie die alte Akademie in die Physik, Ethik und die Logik gliederte
[D. L., VII 39] und in Wort und Schrift vertrat. Dabei waren Logik und Physik
das Fundament der Ethik, wie wir es auch schon bei EPIKUR fanden.

Das Denken des ZENON und seiner Schiiler galt stets der Einheit der Phi-
losophie, und diese findet in der Ethik ihren besonderen Ausdruck.

Das mag ein bei DIOGENES LAERTIUS [VII 40] aufgefiihrter Vergleich be-
legen, der hier in Paraphrase wiedergegeben wird:

Sie, die Stoiker, vergleichen die Philosophie mit fruchtbarem Acker:

Der Zaun steht fiir die Logik, Boden und Baume fiir die Physik und das Obst
fiir die Ethik.

Dieser Vergleich hat insofern Tiefgang, als er in das Sprichwort: ,An den
Friichten werdet ihr sie erkennen!“ einmiindet. Die Frucht weist auf den Baum,
der Baum auf den Boden; ungestortes Wachstum gewihrleistet der Zaun — er
sichert aber auch den Bestand des Ganzen.

80



Die Schule der STOA

Eine andere Variante lautet so [a.a.O.]: Philosophie gleicht einem lebenden
Wesen; die Logik ist wie das Knochengeriist und die Sehnen, die Ethik das
Fleisch, die Physik die Seele.

Schliefslich wird zum Vergleich das Ei herangezogen:

Die Logik entspricht der Schale, die Ethik dem Eiweifs, die Physik dem Dotter.
Der Gedanke der Einheit der Teile (deren enge Verbindung untereinander
sowie deren Bezug auf eine zentrale Idee) wird am Ende der eben genannten
Stelle durch folgenden Satz hervorgehoben:

JOder <die Philosophie gleicht> einer Stadt, die mit einer soliden
Mauer umgeben ist und mit Vernunft (kat& logon) verwaltet wird.*

Von ZENON kennen wir viele Abhandlungen; die meisten kénnen wir aber
nur mit dem Titel benennen.

Hervorgehoben werden sollte sein Jugendwerk iiber den Staat und iiber das All
sowie die Schriften iiber das naturgeméife Leben oder iiber die Affekte und
iiber den Logos. Von einer systematischen Gesamtdarstellung des Systems
hoéren wir nichts.

Aber mit Biichern (besser Papyrusrollen) kann man Schiiler auf Dauer nicht
an sich ziehen. Biicher konnen zwar (wie bei PLATON) bereits Gesagtes dar-
stellen und helfen, im lesenden Nachvollzug das Gesagte zu verstehen. Schiiler
gewinnt und hilt man durch persénlichen Einsatz und durch das iiberzeu-
gend wirkende Wort. Dabei kann es auch zu Uberschneidungen und Wider-
spriichen kommen.

In seiner Schrift ,;Uber das All“ beschreibt er naturwissenschaftlich zutreffend
die Ursache fiir eine Sonnen- und Mondfinsternis. Im Unterschied dazu (d. h.
dass der Mond keine eigene Leuchtkraft hat) spricht er an anderer Stelle [SVF
I., S. 34 (120)] dem Mond Vernunft und eine aus Feuer bestehende eigene
Leuchtkraft zu.

Wahrscheinlich ist ZENON erst im Verlaufe seiner Tatigkeit zu einer Gesamt-
sicht der Dinge vorgedrungen; doch die schriftliche systematische Erkli-
rung selbst fehlt [STEINMETZ bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2
S. 525]. Nachgetragen werden sollte, dass ZENON sich um Tagespolitik nicht
gekiimmert hat. Auch bemiihte er sich nicht um das athenische Biirgerrecht.
Er blieb Biirger seiner Vaterstadt Kition (heute Larnaka auf Zypern) bis an
sein Ende:

Er schied durch selbstgewédhlten Tod aus dem Leben.

Sein Nachfolger, der {ibrigens ebenso starb, war seit 262 der produktive
KLEANTHES. Etwa 30 Jahre leitete er die Schule und hatte sie gegen viel-
filtige Angriffe zu verteidigen. Uberliefert sind uns die Titel von 57 Schriften
[STEINMETZ a.a.0., S. 569], u. a. Schriften gegen DEMOKRIT (und damit

81



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

gegen die Physik der Epikureer), gegen ARISTARCH (und gegen die Helio-
zentrik), zur Physik, {iber die Pflichten, iiber die sinnliche Wahrnehmung.
KLEANTHES hat sich wohl in allen Bereichen der Philosophie umgetan und
viel zur Verbreitung der Stoa getan.

Er stammt {ibrigens (geb. 331/330 in Assos) aus armseligen Verhéltnissen und
hat bis zu seinem 30. Lebensjahr, als er nach Athen kam und ZENON horte,
seinen Lebensunterhalt durch Boxkampf bestritten. In Athen hat er nachts
als Hilfsarbeiter mit dem Bewé&ssern von Girten sein Geld verdient. Tagsiiber
hat er bei ZENON gelernt, gegen die Widerstinde, die ihm die Grenzen seiner
Begabung setzten ebenso wie gegen den Spott seiner Umgebung, die ihn als
Esel abstempelte. Obwohl KLEANTHES die Kéarrnerarbeit fiir die Stoa
geleistet hat, stand er in der Folgezeit immer im Schatten des ZENON; v. a.
aber in dem des CHRYSIPPOS von Soloi auf Zypern, seines Nachfolgers in
der Leitung der Schule.

CHRYSIPPOS gilt als der grofse Systematiker, und er ist es auch. Wahrend
ZENON und wohl auch KLEANTHES die Schule nach innen etablierten und
durch Akquisition von Schiilern sicherten und erhielten, musste CHRYSIP-
POS die Sicherung nach aufsen vornehmen, indem er die Existenz der Schule
gegen die massiven Angriffe der platonischen Akademie (v. a. des ARKESI-
LAOS) verteidigte.

In der Literatur wird er als der 2. Griinder der Stoa gefeiert: ,Wenn es
CHRYSIPPOS nicht gébe, gibe es auch keine Stoa“ [D. L., VII 183].

CHRYSIPPOS war ein ungewdhnlich fruchtbarer Schriftsteller; er soll mehr
als 705 Schriften verfasst haben [D. L., VII 180 f.]. Aus den Titeln bzw. Frag-
menten geht hervor, dass CHRYSIPPOS alle Bereiche der Philosophie
behandelt hat (z.B. in den Schriften iiber die Physik, iiber die Gotter, iiber
das Schicksal, {iber die Seele, {iber das Gute und die Lust, iiber die Affekte,
zur Logik). Besonders intensiv hat er sich um die Sprache und die Aussagen-
logik gekiimmert.

Fir die mittlere Stoa stehen PANAITIOS und POSEIDONIOS .

Mit PANAITIOS wendet sich die griechische Philosophie, v. a. die mittlere
Stoa, der neuen Grofimacht des Mittelmeerraumes zu:
Rom.

Geboren ist er um 185 v. Chr. in Lindos auf Rhodos im Schofse in einer eben-
so reichen wie angesehenen und auch politisch engagierten Familie. Doch die
Bereiche des Militérischen (obwohl er in jungen Jahren sogar Flottenkomman-
dant war) und des Politischen zogen ihn nicht so sehr an wie die Philosophie
in Athen. Dort horte er beim Nachfolger des CHRYSIPPOS, bei DIOGENES
dem Babylonier, und wurde dessen bedeutendster Schiiler, und im Jahre 129
wurde er sogar Haupt der Stoa, die er 20 Jahre bis zu seinem Tode (109)
leitete.

82



Die Schule der STOA

Prigend fiir ihn war sein Aufenthalt in Rom (144 bis etwa 141). Dort hat-
te er das grofse Gliick, den SCIPIO AFRICANUS kennen zu lernen; denn
durch diesen wurde er mit der romischen Fiihrungsschicht und deren Denken
vertraut.

Er gewann in diesem Kreise, Scipionenkreis genannt, erheblichen Einfluss. So
waren Rom fiir ihn und er fiir Rom eine Bereicherung; denn, wie wir noch
sehen werden, gerade die Stoa konnte in Rom héchste Akzeptanz finden
und auf grofies Interesse der Romer stofsen. Der genannte SCIPIO lud sogar
den PANAITIOS ein, einziger personlicher Berater auf einer diplomatischen
Reise zu sein, die beide schlieflich fiir fast zwei Jahre 140/139 nach Agypten,
Syrien und Kleinasien fiihrte.

Bis zu seinem Tode lebte er abwechselnd in Athen (als Haupt der Stoa) und
in Rom. Sein schriftstellerisches Wirken war so intensiv, dass sogar CICERO
fiir zwei seiner bedeutendsten philosophischen Schriften (de officiis, Laelius de
amicitia) dem PANAITIOS als Quellenautor ausdriicklich folgte [off. T 67,
III 7].

PANAITIOS selbst, von dessen Gesamtwerk nur 7 -8 Titel [STEINMETZ bei
UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 648 f.] bekannt sind, hat sich um
die Standortbestimmung der Stoa intensiv bemiiht, indem er die Schulen
nach SOKRATES beschrieben und die Philosophie des ZENON als sokratisch
dargestellt hat; dieses geschah in seiner Schrift iiber die Philosophenschulen
[vgl. STEINMETZ, a.a.0., S. 649].

Dadurch, dass er die Schulen als nachsokratisch einordnete, konnte er fiir diese,
abgesehen von den Unterschieden, auch viele (eben sokratische) Gemeinsam-
keiten feststellen. Damit hat er sich aus der Polemik der verschiedenen Schulen
entfernt, und er konnte einerseits ohne Defensivposition fiir seine Stoa vieles
als hilfreich heranziehen, andererseits aber auch vieles aus seinem Romer-
lebnis [vgl. STEINMETZ, a.a.O., S 651] so weiterentwickeln, dass die Stoa
von der rémischen Fiihrungsschicht akzeptiert und umgesetzt oder wei-
tergegeben werden konnte. PANAITIOS hat griechische Philosophie in Rom
unumkehrbar heimisch gemacht.

Nach PANAITIOS ist POSEIDONIOS als Haupt der mittleren Stoa zu nen-
nen.

POSEIDONIOS ist 135 in Syrien (in Apamea am Orontes) geboren und im Al-
ter von zwanzig Jahren zum Studium nach Athen gegangen. Er war Horer bei
PANAITIOS und entwickelte sich zu dessen bedeutendsten Schiiler; ja man
ging sogar so weit, dass man ihn als den wichtigsten und vielseitigsten Phi-
losophen nach Aristoteles einstufte. Nach dem Tode des PANAITIOS (109)
ging er nach Rhodos und griindete dort eine Stoikerschule, die die athenische
bei weitem {ibertraf.

83



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Auf Rhodos bekleidete er das hochste Staatsamt, und er weilte wiederholt
sowohl in diplomatischer Mission als auch privat in Rom. Beriihmt ist seine
iiber ein Jahr dauernde Forschungsreise (anzusetzen etwa zwischen 95 und
90 v. Chr.); sie fithrte ihn von Rom nach Norden an der Kiiste entlang bis nach
Massilia (Marseille), von dort durch Spanien und Nordafrika nach Sizilien, von
dort zu den Liparischen Inseln und nach Rom zuriick.

Auch der vordere Orient war ihm — aus Syrien stammend — wohl bekannt.
So wuchs mit der vielfiltigen Begabung die Weltsicht und mit letzterer
wiederum Wissen und Interesse.

CICERO iibrigens weilte 77 auf Rhodos, horte Vorlesungen des POSEIDO-
NIOS und bezeichnete sich seitdem als dessen Schiiler. Selbst der méchtige
POMPEIUS horte tief beeindruckt die Vorlesungen des Philosophen und auf
dem Hohepunkt seiner Macht (66 nach einem gewonnen Kriege) liefs er vor
dem Hause des POSEIDONIOS, ,der Pforte der Wissenschaft, die Ruten-
biindel senken, denen sich der Orient und der Okzident unterworfen hatten‘
[PLIN., Nat. VII 112 = STEINMETZ, a.a.0., S. 672].

Aber die machtbewussten Romer zollten der griechischen Philosophie nicht
nur duferlich Respekt:

Griechisches Denken drang intensiv in die romische Gesellschaft ein und er-
fiillte insbesondere die romische Jugend.

Der wichtigste sprachliche Vermittler war M. T. CICERO, iiber den noch zu
sprechen sein wird.

PANAITIOS und POSEIDONIOS machten durch eine bestimmte Methode
nicht nur die Stoa, sondern griechisches Denken iiberhaupt fiir die Romer
akzeptabel: Es handelt sich um den Eklektizismus. Uber den Begriff fiir
diese Methode kann man streiten, und doch wurde gerade durch diese die
Grundlage dafiir geschaffen, dass griechische Philosophie ,unentbehrlicher
Bestandteil der hoheren Bildung® wurde [ZELLER/NESTLE, 1928, S.
302].

Gemeint ist mit Eklektizismus nicht das beliebige Auswéhlen aus verschie-
denen Denkrichtungen zur Bestétigung der eigenen Orthodoxie, sondern das
Bemiihen, aus verschiedenen Schulen das Gemeinsame ,herauszulesen” und
so Energie verschwendende Streitereien, oft nur um Worte, aufzuheben. Das
ist eigentlich ein sehr praktischer Zug am hellenistischen Programm, der dem
romischen, allen lebens- und machtpraktischen Fragen zugewandten Wesen
sehr entgegenkam.

Diese Verbindung griechischen Denkens mit romischem Charakter brachte eine
Idee hervor, die das Fundament jeden Nachdenkens iiber Bildung wurde:

die humanitas.

84



Die Schule der STOA

Diesem Ausdruck, der auf das Griechische philanthropia (Menschenliebe)
zuriickzufiihren ist [s. u. S. 96], wurde unterlegt, was man nur mit anderen Be-
griffen umschreiben kann: Menschlichkeit, Bildung, Kultur des Korpers
und des Geistes, Menschenliebe.

Der Dichter TERENZ, der dem bereits genannten Scipionenkreis zuzurechnen
ist, umschreibt das Wort mit einem Vers [Haut. 77]:

,Ich bin Mensch, nichts Menschliches acht’ ich als fremd fiir mich.“

b) KLEANTHES: Ethik, Wissen und Welt

Wie bei EPIKUR soll nun mit der Ethik der Stoa begonnen werden; denn sie
bleibt wie im gesamten hellenistischen Programm so auch hier der Mittel-
punkt. Dabei kann diese Darstellung nur allgemeine Grundziige bieten.

Eingeleitet werden soll die Ethik an einem Gedicht, dem beriihmten Zeushym-
nos des KLEANTHES.

Beriihmtester unter den Unsterblichen, der du viele Namen hast und allméch-
tig bist fiir immer,

o Zeus, der du die Natur wie ein Herrscher lenkst und mit deinem Gesetze
alles steuerst,

dir gelte mein Gruf! Denn an dich in Ehrfurcht das Wort zu richten ziemt
sich auch fiir alle <anderen> Sterblichen.

Von dir ndmlich stammen wir ab; Gottes Abbild zu sein ist uns beschieden
als einzigen unter allem, was als Sterbliches lebt und sich regt auf Erden.

Deswegen werde ich auf dich mein Lied anstimmen und deine Macht auf ewig
preisen.

Wahrlich: Dieses Weltall, das sich um unsere Erde dreht,
dir gehorcht es, wie immer du befiehlst, und willig deiner Macht es sich beugt.

Was ist das fiir ein bedeutender Helfer, den du in deinen unbesiegbaren Hén-
den héltst?

Es ist der nach zwei Seiten scharfe, feuergefiillte, ewig lebendige Blitz!
Unter dessen Schliagen nadmlich erhalten alle Werke der Natur ihre Form;
durch ihn richtest du das allgemeine Gesetz auf, das alles

durchdringt und sich mit dem grofen und den kleinen Himmelslichtern mischt

Auch nicht das geringste Werk auf Erden wird vollbracht ohne dich, giitiger
Gott,

nicht im Bereiche des gottlichen Athers, nicht im Meere,

85



20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

382

388

34

35

386

37

388

39

PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

aufler was Bose wirken in ihrem Unverstande.
Doch du verstehst sogar Ungerades gerade zu machen

und zu ordnen das Ungeordnete; und was <uns> nicht lieb ist, dir ist es
<schon lange> lieb.

Denn so sehr hast du alles in einen Verbund gebracht, das Gute zusammen
mit dem Bosen,

dass fiir alles <nur> ein einziges Maf (l6gos) wéchst, ein immer seiendes;

dieses nun meiden und missachten all die unter den Sterblichen, die bése sind

ungliickliche, die sich zwar stets nach dem Besitz des Guten sehnen,
aber weder das allgemeine Gesetz Gottes beachten noch darauf horen.

Wenn sie jedoch diesem gehorchten, dann diirften sie mit Vernunft ein gutes
Leben fiihren.

Doch streben sie ohne Verstand der eine zu diesem, der andere zu jenem bdsen
Ziel:

Die einen nehmen des Ruhmes wegen im Ubermafi Zank und Streit auf sich,
die anderen sind dem Streben nach Reichtum zugewandt ohne Anstand,

andere gleiten in die Hemmungslosigkeit und in das lustvolle Ausleben des
Korpers.

. wechselweise werden sie <weit ab> von hier nach dort und von dort nach
hier umgetrieben,

und sie miihen sich gar sehr darum, dass jeweils das andere Extrem eintritt.

Doch jetzt, o Zeus, der du uns alles gibst und in dunklen Wolken wohnst, Herr
des hellen Blitzes:

Errette die Menschen aus dem Stande leidvoller Torheit!

Diese selbst, Vater, verscheuche von der Seele! Gib, dass die Menschen den
Weg finden

zur Einsicht; dieser folgend lenkst du mit Rechtsweisung alles,
auf dass wir, <von dir> geehrt, im Wechsel dich <nun> ehren,
indem wir deine Werke unabléssig besingen, wie es sich gehort

fiir einen Sterblichen; denn weder fiir Todgeweihte gibt es ein anderes grofieres
Geschenk

noch fiir Gotter, als immer wieder das im Rechte <steckende> allgemeine
Gesetz zu besingen.

86



Vom gottlichen logos erfiillt: die Kopie



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Das Gedicht zerfallt in drei Teile:

In den Versen 1—-6 wird einleitend das Thema des Hymnos genannt: der Lob-
preis des ZEUS und seines Logos. Es folgt der Ausfithrungsteil (7-32), und
schlieflich (33—-42) kommt als eigentliches Anliegen die Fiirbitte fiir die ge-
fallenen oder abgestiirzten Menschen.

In diesem Lied finden sich zwar viele traditionelle Motive — allein schon der
Hymnos selbst ist durch die Tradition motiviert. Doch ergibt sich fiir diese
Motivation im Zusammenhang ein neuer Sinn.

ZEUS soll mdglichst mit all seinen Namen angesungen werden. Hinter den
vielen Namen des ZEUS in einem stoischen Lied steht z.B. der Logos, das
Feuer, das Schicksal, die Vorsehung, aber auch die in Vers 32 genannten tra-
ditionellen Attribute, von denen es an die dreifig gibt.

Dieser Gott lenkt die Natur. Damit ist zunéchst nicht der Mikrokosmos
Mensch, sondern der Makrokosmos gemeint; in diesem waltet er als aktive
Kraft. Und iiber die Allnatur hinaus wirkt ZEUS indirekt ein auf die indivi-
duelle Natur:

Er lenkt beides nach seinem mafigebenden Gesetz, das von den Stoikern
Logos genannt wird.

ZEUS ist und wirkt als der Logos in allem, also auch im Menschen; daher
sind wir seines, also gottlichen Geschlechts. Wenn sein Logos aber in uns ist,
haben wir Anteil an Gott, wir sind sein Abbild, eine Kopie Gottes (the-u
mimema — nicht 6chu mimema, des Sonnenwagens, wie PETER STEINMETZ
[bei UEBERWEG/FLASHAR, 1994, IV 2 S. 578] konjiziert) — die einzige
iibrigens auf Erden; nicht die Tiere, Pflanzen oder Steine sind Abbilder Gottes.

Zur Art des Wirkens Gottes wird gesagt:

Die Person Gottes wirkt im Menschen und auf den Menschen, nicht als kérper-
liche Gestalt, sondern als geistige Existenz (16gos); da die geistige Existenz
als Form und Maf wirkt und mafigeblich in uns existiert, ist sie so etwas wie
ein Gesetz, das im sikularen Bereich bestimmte Formen und Mafe erzwingt.
Daher finden wir neben 16gos (geistige Form) auch némos (Gesetz).

Die christliche Vorstellung von der Wirkung Gottes ist von diesem Gedanken
nicht weit entfernt; denn Gott wirkt in uns und der Welt als Heiliger Geist
(hagion pneima), zu dem die Christen im Glaubensbekenntnis sich bekennen.
Man konnte hier auch das Johannesevangelium heranziehen [Kap. 1], das mit
dem Hymnus auf den 16gos beginnt.

,Im Anfang war der 16gos ... und Gott war der 16gos. Beide sind an-
fanglich eines, und nicht die kleinste Kleinigkeit entstand ohne diese
Einheit.“

Der letzte Satz (etwa 110 n. Chr. geschrieben), wirkt wie ein Zitat aus dem
Zeushymnos des KLEANTHES [Vs. 15].

88



Die Schule der STOA

In der Durchfiihrung [7-32] wird ZEUS beschrieben, wie er und wo er mit
seinem Instrumente herrscht — mit dem Feuer in der traditionellen Gestalt
des Blitzes:

Mit diesem formt Gott Erde und All und errichtet das allumfassende Gesetz.
So wird Vollendung von Erde und Weltall moglich:

Gott und sein Gesetz durchdringen beide mit Hilfe des Feuers. Das Feuer
als aktives Prinzip ist es, dessen Gott sich bedient, um iiber Erde, Meer und
Ather zu walten.

ZEUS mit dem Blitz zusammen zu bringen, ist ein Stiick mythologischer Tra-
dition. Schon in der indoeuropiischen Uberlieferung wird der oberste Gott
als Wettergott mit Donner und Blitz verehrt. Dabei ist der Blitz Ausdruck
einer so unwiderstehlichen Kraft, dass der Philosoph HERAKLIT in der Dar-
stellung seiner Kosmologie sagt:

,Das All aber lenkt der Blitz“ [22 B 64 DK]. Im weiteren Sinne meint HERA-
KLIT das Feuer, das in den Kosmos mafgebende Verniinftigkeit (phronimon)
bringt, indem es das Chaos wandelt.

KLEANTHES nimmt den Gedanken auf, und fiihrt ihn weiter; MARTIN HEI-
DEGGER macht den heraklitischen Satz zu seinem Motto und verwendet ihn
als Spruch iiber seiner Haustiire im Hochschwarzwald.

nWalten* heifst nicht diktieren und jede Einzelheit regeln, es heifst, aus seiner
Etymologie heraus, ,, stark ¢ sein. Der Starke sagt natiirlich die Richtung an,
in die alles gehen soll, doch er iibersieht auch das wirkende Schwache nicht,
das seiner nicht wiirdig ist und sich nicht mit ihm messen kann.

Die Stirke des wahrhaft Starken, hier Gottes Walten, besteht nicht in der
Ausiibung physischer bis ins Kleinste gehender Gewalt, sondern darin, dass
er das allgemeine Gesetz auf alles legt, was unter seiner Fiihrung steht.

Diejenigen, die von der Richtung des Gesetzes abweichen, schaffen Krummes
und Unordnung aus Unvernunft [Vs. 17].

Doch Krummes und Ungeordnetes ist nur unsere Sicht. Gottes Sicht ist eine
andere:

Er kann, wenn er denn selbst das Ungeordnete als solches wahrnimmt, dieses
richten und anderes, das er nicht als solches sieht, einfach sich selbst {iberlassen
oder so gestalten, dass sich Ordnung und Unordnung, Gutes und Schlechtes,
Schones und Hissliches in der Einheit seines Gesetzes, das Logos heifst,
finden. Gott hat andere Mafistéibe.

Aber es gibt keine Strafe fiir die, die aus der Einheit des Logos ausbrechen —
sie sind dann einfach nur das nicht, was sie sein kénnten:

gliicklich. Dieses ist ihr eigentliches Telos.

89



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Das Ziel treffen sie nicht, weil ihr Unverstand sie lehrt, z.B. den Ruhm des
Politikers anzustreben, den Reichtum des Kaufmanns, die Gaumenfreuden des
Prassers, die Lust des Hurenbocks:

Sie alle leiden Miihsal durch Streit und Unruhe.

Darin zeigt sich, dass sie bereits gerichtet sind, wenn sie ihre Pfade gehen;
ihre Pfade selbst sind schon die Strafe.

Strafe kommt nicht spéter in der Unterwelt, ausgesprochen durch die Richter
des letzten Gerichts; bereits mit ihrer gesetzlosen Tat bestrafen sie sich dafiir,
dass sie aus dem Gesetz, dem Strom des Logos, ausbrechen:

»Wer nicht glaubt, ist bereits gerichtet”, sagt spiter wie ein Stoiker Apostel
JOHANNES [3, 18 und 5, 24].

Die Verse 30/31 beschreiben sehr plastisch das Leben dessen, der in der Strafe
lebt:

Ruhelos wird er weit ab in ein Extrem getragen. Dieses mochte er verlassen,
und so strebt er in das andere Extrem. Vom Gipfel der Lust treibt es ihn in
den Schmerz, vom hochsten Schmerz strebt er in die Wolllust, die die Vernunft
totet.

x50 taumel ich von Begierde zu Genuss, und im Genuss verschmacht ich nach
Begierde®, lasst Goethe den Faust in der Szene ,Wald und Hohle“ sagen.

Daher (33-42) kann man Gott eigentlich nur darum bitten, dass er die Ver-
blendung aus dem Herzen nimmt und die Einsicht schafft, mit der er, sein
Gesetz durch rechtliche Weisung anwendend, alles lenkt.

So fithren Einsicht zur Anbetung und Anbetung zur Einsicht.

Und beide, Menschen und Gétter, werden ihre Stimmen wie ein Geschenk
erheben zum Lobgesang auf das allgemeine Gesetz.

Wir finden in diesem gebetsartigen Hymnos eine eigenartige Denkbewegung:

Da wird ein Gott, der viele Namen hat, gepriesen. Dieser Preis erfolgt aber
nicht wegen seiner sonst durch die Dichter so bekannten Werke, sondern, weil
dieser eine Gottordnung schafft und durch sein Gesetz alles steuert.

Niemand und nichts aufter uns kann Gott preisen; denn wir sind nicht nur
seine Kinder, sondern auch seines Wesens: Wir sind sein Abbild.

Im Unterschied zu anderen chaotischen Gottheiten reprisentiert er das allge-
meine Gesetz, und dieses wiederum begriindet einen Rechtszustand, fiir
den Chaos und Willkiir eben nicht charakteristisch sind.

Dafiir sind alle dankbar, die heilen Verstand haben, und ein Gebet hat zu-
vorderst den Sinn, dass dadurch Menschen vor dem Leid des Gerichtetseins
bewahrt werden sollen.

Sodann bedeutet das Gebet den Preis der Schépfung. Diese verselbstén-
digt sich im Hymnos so sehr zu einem unter dem Logos stehenden, sich im

90



Die Schule der STOA

umfassenden Gesetz erfiillenden Rechtzustand (dike), dass am Ende nicht nur
die Menschen, sondern Gott selbst seine Stimme erhebt und die Schépfung
preist. Der Lobgesang der Menschen (,,Todgeweihten) und der Gétter auf
das im Recht steckende allgemeine Gesetz ist ihr Geschenk, ihre Dankesgabe
an die Schoépfung.

Der Hymnos des KLEANTHES auf den einen ZEUS wird zum Hymnos des
ZEUS auf den einen, alles umfassenden Logos, der gegenwirtig ist in einem
durch das Gesetz geordneten Rechtszustand.

Soweit der Hymnos auf Gott, Kosmos und menschliches Handeln.

Wir wenden uns jetzt der Ethik im engeren Sinne zu:

Ethik fragt nach Handlung und Normen sowie der im Einzelmenschen liegen-
den Befindlichkeit; denn Handlung ist Ausdruck dieser Befindlichkeit. KLEAN-
THES erldutert diesen die Ethik er6ffnenden Gedanken mit der Darstellung
der Telosfrage:

Ziel, also Telos des Menschen, ist eudaimonia. Diese erlangt man, wenn man
auf den Logos schaut. Wer auf den Logos als das ,allgemeine Gesetz Gottes*
schaut, ist gliicklich und fiihrt, wenn er dem Gesetz mit seiner individuellen
Vernunft folgt, ein seliges Leben [Vs. 25].

Wer ein seliges Leben fiihrt und gliicklich ist, handelt auch gut und verfiigt
iiber die Tugenden, die sich im Umgang mit anderen fiir diese gut auswirken.

Gott fligt Gutes und Schlechtes in eine Einheit, die immer seiender Logos
genannt wird (Vs. 21). So ist der gliicklich, der sein Leben auf den Logos
ausgerichtet hat.

So ganz neu ist dieser stoische Gedanke nicht. Wir finden schon im mythischen,
genauer philomytischen Paradigma des HOMER, das Konzept vom Kampf der
Gegensétze und ihrer Einheit, die sich als Schlichtung ergibt. HERAKLIT
[22 B 88 DK] entwickelt das Konzept weiter, indem er die Identitét der
Gegensitze formuliert. Die Stoa nimmt diese Wendung auf und bindet die
Einheit an das gottliche Weltgesetz (16gos).

ZENON nennt als seine erste Telosformel jhomologuménos zen“, das man
mit ,in Ubereinstimmung leben® {ibersetzen kann.

Da sich der normale Grieche der Hintergriindigkeit des Wortursprunges (also
der Etymologie) nicht mehr bewusst war, horte er nur den Zusammenhang von
,homo“ (= zusammen) und ,logein“ (= reden) und verstand ,iibereinstim-
men“ . Daher musste er fragen, womit denn die Ubereinstimmung erfolgen
sollte, also ,in Ubereinstimmung mit . ..“. Dem Zeitgenossen wurde nicht be-
wusst, dass ein ,;zusammen mit dem Logos Leben‘ gemeint war.

So fiigte ZENON in seiner Schrift ,,Uber das Motiv oder die Natur des Men-
schen“ zur Erlduterung te physei hinzu, und das ergab dann , in Uberein-
stimmung mit der Natur leben.

91



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Ein sich aus neuzeitlichem Selbstverwirklichungsdenken ergebender Irrtum
muss aber sofort ausgerdumt werden:

Es geht nicht um die individuelle Natur, die man im Wege der Selbsterkennt-
nis gefunden hat und die man nun in Selbstverwirklichungshandeln umsetzen
mochte. KLEANTHES geht es um die physis, die vom gottlichen Logos er-
fiillt und geleitet wird [Vs. 12/13 des Hymnos], und um uns, die wir durch die
Teilhabe am Logos leben.

Natur ist also Allnatur, die mit dem aktiven gottlichen Logos gleichsetzbar
ist.
Wer gemifs diesem Telos lebt, dem ist als Handlung das zu eigen, was ZENON,

der Lehrer des KLEANTHES, als,,den Gottern folgen* [SVF I, S. 46 (182)],
CICERO honeste vivere [SVF I, S. 46 (181)] nennt.

Nach dieser transzendentalen Verankerung menschlichen Verhaltens ent-
steht die Frage nach den Werten und Giitern (den aretaf), um derentwillen ich
handle und die in Bezug auf meine Mitmenschen und Staat sowie Gesellschaft
insgesamt umgesetzt werden.

Zu unterscheiden sind Tugenden (also Giiter) und als deren Gegenteile die
Laster (also Ubel) und dasjenige, was dazwischen liegt, oder mehr oder weni-
ger gleichgiiltig (adiaphoron) ist. Gleichgiiltig ist alles, was zu meinem Gliick
nichts beitrigt, genauer:

Was weder fiir das Gliick (mit gewissen Abstufungen) noch fiir das Ungliick-
lichsein [SVF I, S. 57 (190)] eine Bedeutung hat.

Dazu werden duflere Giiter gerechnet, auch die Gesundheit: ,Wovon man im
gutem oder schlechten Sinne Gebrauch machen kann, das diirfte gleichgiiltig
sein“ [a.a.0.].

Adiaphora sind Armut und Reichtum, Gesundheit und Krankheit, Leben und
Tod, Lust und Leid. Sie sind weder Werte noch Unwerte, weder Giiter noch
Ubel, sondern eben nur gleichgiiltig. Wenn man den Tod als Beispiel her-
ausgreift, dann kénnte man mit SENECA [ep. 82,9], der ZENON ausfiihrt,
argumentieren:

,Kein Ubel ist ruhmvoll; der Tod aber ist ruhmvoll; also ist der Tod
kein Ubel ¢

Nach den adidphora sollen jetzt die Tugenden betrachtet werden.
Tugenden unterliegen dem Gliickseligkeitspostulat:

Sie sind nur insoweit Tugenden, als sie die Menschen vollstéindig, ganz und
gar gliicklich machen. Dazu gehdrt die Unerschiitterlichkeit des Gemiits
— das, was wir bis heute die ,stoische“ Ruhe nennen.

Eine andere Haltung nimmt derjenige ein, der wie die Epikureer die Lust als
hochstes Lebensprinzip auf seine Fahnen geschrieben hat.

92



Die Schule der STOA

4Wer die Lust auf den Thron setzt, macht die Tugend zur Sklavin“ [Zeller,
1963, III 1 S. 221]. Lust kann also nicht Lebensziel sein; sie stellt sich allenfalls
ein, wenn wir nach dem streben, was mit der Allnatur (= Logos = Gott)
harmoniert. Lust ist Folge, kann aber nicht Endzweck (télos) sein.

Was sind aber nun die kardinalen Triger unserer Gliickseligkeit?

In der alten Stoa werden als ,Arten des Schonen“ [D. L., VII 100] genannt
[SVF I, S. 47 (190)]:

Besonnenheit (sophrosyne),
- Tapferkeit (andreia),

Gerechtigkeit (dikaiosyne),
- Versténdigkeit (phronesis).

Wenn man eine Wertung vornimmt, steht als Oberbegriff die phromnesis,
von der die drei anderen Kardinaltugenden abgeleitet sind. Dieser Begriff ist
auch bei ARISTOTELES in der Hierarchie hoch angesiedelt und steht fiir die
Seelentétigkeit, die auf menschliche Handlung bezogen ist. Zu diesem Bereich
gehoren wertorientiertes Verhalten und Tun, auch solches, das sich z.B. im
Handwerk eines Schiffsbauers oder eines Arztes dufiert. Phronesis bedeutet so
viel wie ,Denken”, der ,Gedanke”, auch ,Einsicht“, ,Vernunft“ und ,Weisheit“
und wird in der Literatur oft als Gegenbegriff zu Korper und korperlicher
Kraft verwendet.

Fiir uns interessant und weiterfithrend ist phrénesis als Gegenbegriff zu ama-
thia: Mangel an Wissen und Bildung.

Wenn phronesis mit ,,Wissen zusammenhéngt, ist die Frage aufgeworfen, ob
die der phronesis zugeordneten Kardinaltugenden einschliefslich dieser selbst
lehr- und lernbar sind.

Die Stoa vertritt da eine merkwiirdige, vielleicht sogar in sich widerspriichliche
Auffassung:

Zum einen steht die Stoa in der sokratischen Tradition, wonach die Tugend
lehr- und lernbar ist. Insofern ist sie in einem bestimmten Sinne ,Wissen“
(daher wird in der griechischen Literatur phronesis oft als Gegenbegriff zu
amathia = Unwissen verwendet).

Andererseits ist nach Meinung der Stoa (v. a. der alten Stoa) die Tugend
ein Zustand (diathesis), der erst in voller Entfaltung als Tugend benannt
werden kann; es gibt kein Mehr oder Weniger, es gibt nur ,,gerecht” oder ,nicht
gerecht”. Der Weg des Erlernens einer Tugend ist noch nicht diese selbst; der
Weg ist noch Untugend [D. L., VII 101].

Ein weiterer Gedanke scheint fiir das Folgende interessant und wichtig zu
werden: Es heifit in einem Fragment [SVF III, S 67 (275)], dass ,der, der eine
Tugend hat, <dadurch auch> alle hat“. Die Tugenden folgen einander so,
dass in jeder Einzelhandlung alle Tugenden enthalten sind.

93



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Wir haben also bei den Tugenden von einem Netzwerk oder auch der Einheit
der Tugenden zu sprechen, so wie natiirlich auch die Laster oder Ubel als
Einheit zu sehen sind. Freilich sind und bleiben die Tugenden die Grundlage
der eudaimonia und sind die notwendige Voraussetzung.

Doch nicht immer sind sie auch hinreichende Voraussetzung.

So konnen Grenzsituationen in Trauer oder koérperlichem Schmerz, darin, dass
man Hohn und Spott ausgeliefert ist, die Pfade, die die Tugenden mit dem
Glick verbinden, verschiitten. SENECA [de const. sap. I 1] sagt dazu, dass
die Stoiker sich nur darum kiimmerten, dass der Weg auf den Gipfel fiihre
und sie so auferhalb der Reichweite der Geschosse sich bewegten und selbst
iiber den Bereich des Schicksals hinausgingen. Das bedeutet, dass jemand von
,Geschossen des Lebens zwar getroffen sein kann, dass diese ihn gleichwohl
nicht erschiittert haben koénnten. Hier ist schon der Weise angesprochen,
doch iiber ihn soll spater einiges gesagt werden.

Der Gedanke von der Einheit der Handlungen muss noch weiter ausgefiihrt
werden. Es soll dabei an einen Satz aus dem Zeushymnos des KLEANTHES
angekniipft werden.

In den Versen 20/21 heiflt es von ZEUS, dass er alles zu einem Verbund
zusammenkniipft, das Gute mit dem Schlechten. Der Hymnos geht eben
noch weiter:

Er sieht Gutes und Béses als Einheit. Natiirlich unterscheiden sich die
guten von den bosen Handlungen, aber nur dem Werte nach, an Quantitit
sind sie — das ist ein stoisches Paradoxon — gleich.

Gut ist ohne jeden Abstrich gut, dieses gilt auch fiir das Bose; ein Mittleres
oder Drittes gibt es nicht. Das Gute und das Schlechte sind der Steigerung
nicht fihig; das ist es, was beide eint.

Dieses Verstidndnis von ,,gut” und ,schlecht hat noch ein besonderes Kenn-
zeichen: Die Innerlichkeit:

Eine gute Handlung z.B. ist nicht deswegen gut, weil sie dufierlich das Krite-
rium des Guten erfiillt. Gut und 16blich ist eine Handlung dann, wenn sie aus
guter Gesinnung heraus getan wird. Eine solche Handlung, die in guter Ge-
sinnung und in vollem Gehorsam gegeniiber dem légos getan wird, nennt man
katorthoma (w. gelungene Tat); dessen Gegenteil ist hamartema (w. Ver-
gehen). Fiir beide Handlungsqualititen gilt Verschiedenheit, aber Gleich-
heit, was die Fiille ihres Seins betrifft:

Es gibt keine halbguten oder -schlechten Handlungen, sondern nur solche, die
im vollen Umfang gut oder schlecht sind. Die Stoa versucht das mit Gleich-
nissen deutlich zu machen:

Ein Nichtschwimmer ertrinkt zwei Meter vor dem rettenden Ufer ebenso wie
20 km davor; oder: Ob jemand ein Stadion (etwa 180 m) vor dem Ziel ist oder
noch 100 Stadien:

94



Die Schule der STOA

Er ist nicht am Ziel. Ein junger Hund ist, kurz bevor er die Augen 6ffnen
kann, ebenso blind wie bei seiner Geburt.

Wer also geméf dem légos und in guter Gesinnung handelt, der handelt gut.
Das gilt auch fiir die Selbsttotung, wenn denn diese in Ubereinstimmung mit
dem l6gos geschieht. Sie ist sittlich erlaubt.

Nun gibt es im Leben Storungen, die die Menschen aus der Bahn werfen
konnen:

die Affekte pathe.

Menschen sind nicht nur Vernunftwesen, sondern Lebewesen, die aus der Tiefe
ihres Selbst irrationale Anstofle (hormai) erhalten.

Von ZENON wird der Affekt definiert als ,yernunftlose und naturwidrige Be-
wegung der Seele oder ein iiberschiefender Trieb* [SVF I, S. 50 (205) und
ITI, S. 95 (391)]. Die Stoa nennt in Anlehnung an die Tradition griechischen
Denkens, aber in deutlicher Gegnerschaft zu EPIKUR, als Affekte die Lust
und Begierde (= scheinbare Giiter) einerseits und Trauer sowie Furcht (=
scheinbare Ubel) andererseits. Dass man sich davon frei machen soll, leuch-
tet ein, da die Affekte uns aus der Ruhe bringen und aus der Bahn werfen.
Doch die Stoa begriindet anders:

Da diese Regungen weder naturgemifi noch niitzlich sind [SVF III, S. 108
(443 ff.)], sollte man sie zu meiden suchen und stattdessen sich auf den Weg
zu dem bereits genannten Ideal der Affektfreiheit (apathia) begeben.

Nun sind die Stoiker realistisch genug, um zu sehen, dass diese Affekte nicht
aus der Welt zu schaffen sind. Daher forderten sie die Reduktion auf Affektar-
ten, die eher mit der Vernunft vereinbar sind und positiven Grundstimmungen
aufliegen:

An die Stelle der Lust setzen sie die Freude, an die Stelle der Furcht die
Behutsamkeit /Bedéchtigkeit und an die Stelle der Begierde das Wollen
und Streben; denn die Freude macht meinen Tag gelungen, die Behutsam-
keit bewahrt mich vor Schiden und das Streben befliigelt mich zu hoheren
Zwecken.

Sprechen wir von der Trauer: Diese hat ndmlich von den folgenden zwei
Menschengruppen die eine nicht nétig:

Im Unterschied zur Gruppe der sklavenhaften Toren (phatloi = minder-
wertige, unbedeutende) kénnen die ,freien” Weisen [D. L., VII 118; auch
CIC., ac. 2, 136] etwas Negatives nicht in sich tragen und daher auch nicht
traurig sein.

Ebenso wie die Epikureer arbeiten die Stoiker mit dem Bilde des ,,Weisen*,
der frei sich selbst bestimmt und von aufsen nicht bestimmbar ist. Sein Reich-
tum besteht in der Freiheit vom Reichtum und von den Giitern, die fiir andere
(,fir die Sklaven®) Inhalte des Lebens sind.

95



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Der Weise kann nichts verlieren, weil er nichts hat oder das, was er hat, fiir
geliehen oder verzichtbar halt. Nur der Weise ist ,leidens- und bediirfnislos,
schlechthin gliickselig“ [ZELLER, 1963, III 1 S. 257], ja, ,er unterscheidet sich
von Gott nur in Hinsicht auf die Zeit“ [SENECA, de prov. I 5]. Er ist sich
selbst genug.

Er lebt, wie der ihn von Gott unterscheidende Satz sagt, in der Zeit (tempore
differt a deo), in der Gemeinschaft mit anderen, in seiner Gesellschaft als
weiterem Verband und in der Welt.

KLEANTHES spricht vom ,Verbund* [Vs. 20] und gehért zu den Weisen,
von denen es nur wenige gibt (aber viele sind auf dem Wege); sie sind ebenso
auf sich gestellt wie auf andere. Letzterer Gesichtspunkt unterscheidet den
Stoizismus stirker vom Epikureismus.

Dieser betont die Vereinzelung und Herauslosung des Individuums aus sei-
nem gesellschaftlichen Umfeld, aber er verachtet dieses Umfeld nicht.

Die Stoa hingegen sieht die Menschen im Verbund untereinander und mit
dem 16gos, den man, wie wir sahen, mit Weltgesetz oder auch Gott im Sinne
des Zeushymnos iibersetzen kann. Es ergibt sich, dass der Mensch nicht nur
sich selbst, sondern auch der Gemeinschaft lebt.

Daraus folgt der Pflichtgedanke.

Pflicht bedeutet Bindung an andere, auch, dass niemand privat sein kann.
Wir sind als Einzelmenschen auf andere bezogen, haben Pflichten gegeniiber
uns selbst, gegeniiber den anderen und gegeniiber dem, was uns iibersteigt:
Gott.

Alle Menschen gehoren also zusammen, alle Menschen sind Briider und
stehen in der Gemeinschaft mit Gott.

Dies ist ein Satz vor jeder Ethik; aus dem folgt, dass alle Menschen ein po-
litikén systema bilden und selbst nicht nur beliebige Teile sind, sondern jeder
ist ein wichtiges Ergidnzungsstiick, ohne das es das Ganze der Menschheit
nicht gibe, und das Ganze der Menschheit ist wiederum Erginzungsstiick,
ohne das es das Ganze des Logos als Verbund von Mensch, Welt, Recht, Gesetz
und Gott nicht gibt.

Zwei Pflichten ergeben sich fiir Menschen aus dieser Sicht:

die Gerechtigkeit und die Menschenliebe; ohne diese Pflichten gibt es
keine Gemeinschaft.

Was die Gerechtigkeit betrifft, so nimmt die Stoa die traditionellen aus
PLATONSs Euthyphron bekannten Definitionen auf, also etwa Gerechtigkeit
als die Haltung, die jedem gibt, was ihm zukommt. Damit hat ein Stoiker
ohnehin keine Schwierigkeiten, da er durch seine verinnerlichte Ethik gar nicht
dazu kiime, jemanden zu iibervorteilen.

Anders ist das mit der ,,Menschenliebe*. Das griechische Wort (philan-

96



Die Schule der STOA

thropia) findet sich erst in der Literatur des 4. vorchristlichen Jahrhunderts
und bedeutet dort ,Annehmlichkeit, die jemandem widerfihrt, oder auch
,Nutzen“, der z.B. von der Landwirtschaft ausgeht.

Erst durch die Stoa bekommt das Wort einen fundamentalen, das Mensch-
sein beriihrende Bedeutung, etwa ,Glite*, ,Nachsicht“, , Freundlichkeit“ bis zu
der Vorstellung, dass es sich um eine von Menschenliebe gekennzeichnete Cha-
rakterhaltung (héxis) handelt.

Mit philanthropia ist also soziales Verhalten gemeint, das Grundlage jeder
staatlichen Organisation ist. Wihrend nun die Epikureer Staatlichkeit unter
dem Gesichtspunkt sehen, dass diese ein zuriickgezogenes Leben in Ruhe und
Unerschiitterlichkeit der Seele garantiert, sieht die Stoa staatliche Organisa-
tion anders:

Die Selbstfiirsorge, die von Geburt an darin besteht, dass ich mich selbst
erhalte, als Einzelnen annehme und mich zum Eigentum meiner selbst mache
(oikeiosis), fiihrt zum Gedanken der Selbsterhaltung.

Diese aber ist Grundlage oder Voraussetzung der Zuwendung zum Néchsten;
denn indem ich mich um meine Selbsterhaltung sorge, kann ich mich zugleich
um die Erhaltung des Anderen sorgen. Das gibt den beiden Tugenden, der
Gerechtigkeit ebenso wie der Menschenliebe, den rechten Sinn:

Der Sinn, den der Andere hat, liegt in mir, und im Anderen liegt der Sinn,
der mich ausmacht.

Hier liegt wieder ein Stiick hellenistischen Denkens, das die iibergeordnete
Einheit von dessen Grundteilen her (also den Individuen) zu verstehen ver-
sucht. Wenn Gemeinwesen und Staat vom Einzelnen her verstanden werden
kénnen, dann beruht Recht nicht auf Setzung, sondern auf Natur; Recht ist
Naturrecht, rechtliches Tun des Menschen entspringt seiner Natur. Recht
ist ein von Natur aus Seiendes, das der Beliebigkeit einer Setzung (z.B. durch
ein Parlament) enthoben ist.

Die weitere Frage zielt auf den staatlichen Rahmen, innerhalb dessen recht-
liches Einzelhandeln sich vollzieht:

Bei PLATON oder ARISTOTELES wird dieser Rahmen von der Polis oder
einer diese iibergreifenden Organisation (z.B. dem Konigreich Makedonien)
gefiillt. Beide Philosophen sprachen auch noch von Hellenen und Barbaren.

Die Stoa revolutioniert dieses Denken in politischen Grenzen und setzt
eine Ansicht fort, die sich ansatzweise schon bei den Kynikern (BION von
Borysthenes) findet:

Wenn das natiirliche Interesse dem anderen Menschen als Wesen gilt, das
an demselben kosmischen Logos teilhat, dann kann mein Interesse nicht an
der Grenze der Polis oder des Konigreichs enden, sondern die Grenze meines
Interesses ist dort zu finden, wo Himmel und Erde sich zusammenfinden. Mein

97



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

Staat ist die Welt, und ich bin Biirger dieser einen Welt, die Kosmos heift:
Ich bin kosmopolites.

Wenn es doch noch Einzelstaaten gibt, dann deswegen, weil wir Menschen uns
bisher nicht zu dem entwickelt haben, das unsere Bestimmung ist:

Gemeint ist der ,,Weise®.

Misstrauen und Habsucht bauen die Einzelstaaten und die Grenzen zwischen
ihnen; deren Verfassungen sind sicher kodifiziertes Misstrauen (oder auch
Angst) und Ergebnis fehlender Kommunikation. Das ist die eine Seite der
Argumentation.

Doch die Stoa ist andererseits im Denken positiv:

Sie bewertet die Einzelverfassungen schon als ,,Vorstufen* einer zu errich-
tenden Weltordnung.

Die Stoa (und damit Europa) hat als erste erkannt, dass erst eine Weltord-
nung oder ein Weltstaat als Ausdruck der dem Menschen von Gott gegebenen
Vernunft allen Menschen ein Leben in Ruhe, Sicherheit und Wiirde geben
kann.

Dabei handelt es sich bei dem Begriff ,,Mensch* um alle Wesen (aufser Tie-
ren), die an der Weltvernunft teilhaben, also Manner, Frauen, Alte und
Junge, Freie und Sklaven:

Mitten in der durch Sklaverei gekennzeichneten Gesellschaft steht eine Gruppe
von Philosophen auf und sagt ihrer Zeit an, dass auch Sklaven Menschen
sind und dass Menschenrechte auch fiir sie giiltig sind. Wir stehen mit
den Stoikern am Beginn einer Debatte, die heute Menschenrechtsdebatte
heift:

Von Europa nehmen nicht nur die Atomphysik, die Nukleartechnologie und
die Technologie des Elektrons ihren Ausgang. Durch die Griechen haben wir
gelernt, politische Grenzen zu iiberschreiten und den Einzelnen einem durch
unaufgebbare Rechte charakterisierten groffen Verband zuzuordnen.

Dieser Verband heifst Welt.

In diesem Versténdnis der Einzelperson und der Welt ist Europa auch nur ein
ergdnzender, nicht herrschender Teil des grofsen Ganzen, das unter unautheb-
barem Recht und Gesetz steht.

Unmerklich wenden wir uns von der Ethik ab und beginnen, iiber die zweite
Séule der hellenistischen Philosophie zu sprechen, iiber die Physik; denn unser
Handeln untereinander und Gott gegeniiber vollzieht sich in der Welt; diese
zu betrachten ist Aufgabe der Physik.

Wiederum beginnen wir mit dem Hymnos des KLEANTHES. Er verbreitet
mit dem Wort ,,Weltall“ (pas késmos) [7] die Vorstellung, dass dieses durch das
alles ordnende allgemeine Gesetz [12] durchdrungen ist; dieses Gesetz heift

98



Die Schule der STOA

logos (Vernunft, Maf) [21].

So wie es nur die eine Vernunft gibt, die alles ordnet, oder ein Mafs, nach dem
alles in eine Einheit gebracht ist, gibt es die Welt als Einheit und zwar nur
diese, keine andere. Daraus folgt, dass die Substanz dieser Welt quantitativ
begrenzt, aber was die Dauer betrifft, ewig ist wie der alles durchdringende,
mafigebende 16gos.

Grenzenlos ist nur das Leere, in dem Welt ,west“, Welt als korperliches, ganz-
heitliches Kontinuum.

In Anlehnung an ARISTOTELES unterscheidet die &ltere Stoa, v. a. ZENON,
in der Welt ein aktives und ein passives Prinzip.

Das aktive Prinzip gestaltet die Substanz, das passive Prinzip ist dasjenige
der Substanz, das Formbarkeit als Eigenschaft hat, auch Materie (hyle) im
engeren Sinne genannt.

Aus der Tatsache, dass das Individuum als Mikrokosmos eine in sich ge-
schlossene Einheit ist, folgt die Einheit der Welt (als Makrokosmos), in
der aktives und passives Prinzip eine Verbindung eingegangen sind. Das aktive
Prinzip ist nach ZENON 1légos, Schicksal (heimarméne) auch Vorsehung.
KLEANTHES nennt es ,allgemeines Gesetz* [39].

Schicksal ist nun nicht als blindes und willkiirliches Walten zu verstehen,
sondern im Zusammenhang mit 16gos und allgemeinem Gesetz handelt es sich
um eine unabénderliche Struktur, die der Welt von Gott vorgegeben ist.

Bei STEINMETZ [UEBERWEG /FLASHAR, 1994, IV 2 S. 537 f.] heifst es
,Ursachenverkettung des Seienden‘. Aktives und passives Prinzip durch-
dringen einander und stellen als Einheit die Welt dar.

Im Zeushymnos des KLEANTHES lesen wir vom ,immer seienden logos* [21],
und vom ,allgemeinen Gesetz‘ [12 und 24], mit dem Gott die Welt lenkt.
Durch das Gesetz und den 16gos ist Gott in der Welt fassbar.Er hat sich als
logos ausgesit, er ist der spermatikés logos [SVF 1, S. 28, Zeile 26 (102)] und
als solcher ,samenartiger Geist“ in der Welt; in der Welt ist die Représentanz
Gottes zu sehen. Hier liegt der grofe Unterschied zu den Epikureern; fiir sie
sind Welt (davon gibt es unzihlige) und Gott weit voneinander entfernt. Fiir
die Stoa ist Gott das Schicksal und die Vorsehung der (einen) Welt, und in
der Gegenbewegung ist die eine Welt Schicksal Gottes - Welt ist determiniert
nach dem festen Plan Gottes, der Vorsehung oder Schicksal genannt wird.

Wir finden im Hymnos des KLEANTHES [9 {.] einen Hinweis darauf, dass die
alte Stoa die Frage nach dem Urstoff stellt.

Urstoff ist das Feuer, das pyr technikén [SVF I, S. 34 (120)] genannt wird,
ein Feuer, das, aus sich selbst bestehend (und nicht aus einem Brennstoff her-
aus), schopferisch (technikos) ist, d. h. formend und gestaltend wirkt. Feuer
schafft die Welt, in Feuer vergeht die Welt, bis dass sie als dieselbe

99



PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN

wieder aus Feuer entsteht.

SOKRATES und MAX PLANCK waren nicht zum ersten Mal und auch nicht
nur ein Mal auf der Welt. Sie werden wiederkehren wie wir, und sie werden
uns sehen, wie wir sie sehen. Was nach der ,ekpyrosis* (= Verbrennen) von
der Welt bleibt, ist Gott als spermatikds 16gos. Dieser Samen geht wieder
auf in der Gestalt des Feuers, des Wassers, der Erde und der Luft, die ihrerseits
kugelformig zur Welt geraten und solange Welt sind, bis Gott sie wieder in
sich aufnimmt, aufzehrt und erneut zeugt.

Luft und Feuer steigen auf und bilden den Himmel und die Sterne; Wasser
und Erde sind so schwer, dass sie absteigen und sich zu Land und Meer bil-
den. Das Feuer ist als Hauch (pnetma) bei der Vereinigung von Mann und
Frau im Samen eingeschlossen und bildet die Seele. Seele ist also korperlich
gedacht; sie durchdringt, weil sie ganz feinteilig ist, den Korper, und sie ist,
teilhabend am pyr technikén, gottlicher Natur; aber sie 16st sich mit dem
Tode des Korpers nur langsam auf und geht nach der néchsten ekpyrosis als
pneuma wieder in den Koérper ein.

Der Gedanke, dass die Welt den Wérmetod (ekpyrosis) stirbt, findet sich
wieder als eine Konsequenz des 2. Hauptsatzes der Thermodynamik — sofern
die Welt ein abgeschlossenes System ist. Diese Vorstellung finden wir schon
bei HERAKLIT, doch die Stoa hat in der beschriebenen Weise den Gedanken
weitergefiithrt. Das meines Erachtens Wichtige ist der Erhalt der Identitét
im Wirmetod. Welt wird wieder der Samen mit dem Keim einer neuen Welt;
Keim ist Gott.

Und nach dem Tode wird alles wiedererstehen und seine Identitéit wie-
der aufnehmen. Das ist eine Konsequenz, die sich aus der Physik fiir die
menschliche Existenz ergibt.

Uber dem Sinn dieses bestéindigen Weltenwandels, wie ihn die Stoiker gese-
hen haben, konnen wir nur spekulieren. Andere Lehren von der Wiederkehr
zielen darauf, dass man immer reiner wiederkehrt, bis man ganz rein im Nir-
wana aufgeht und nicht mehr wiederkehren muss, des Leidens an Welt ledig.

Meine Vermutung ist, dass die ekpyrosis die beschidigte Identitét wieder-
herstellen soll. Beschidigt aber ist diese Identitét durch den stindigen Kampf
um die Ruhe der eigenen Seele und um die individuelle eudaimonia; der Ver-
lust der Identitét ist es, der vor allem das Leid in der Welt schafft.

Wer Unrecht tut, zeigt Identitdtsverlust an. Er ist nicht mehr der, der er
eigentlich ist. Mit dem Tun des Unrechten wird dieser Verlust verstarkt.

Doch durch das Feuer erhalten wir die neue Chance, uns zu finden. Dann
werden wir Gott sein, wihrend jetzt Gott nur in uns ist und wir uns bemiihen,
als Kopie dem Original gerecht zu werden. Dann, nach vielfdltigem Tod,
werden wir das Original.

100



Die Schule der STOA

Es bleibt zuletzt die Frage, wie wir alles erkennen kénnen. Wir sprechen von
der dritten Saule, die auch Logik oder Kanonik genannt wird.

Dazu soll kurz gesagt werden:

Die Seele gleicht bei der Geburt dem, was die Scholastik und Locke spéater
ytabula rasa“ (abgeschabtes, unbeschriebenes Blatt) nennen. Auf dieser Tafel
entstehen durch die sinnliche Wahrnehmung Eindriicke (typosis, Plural
typoseis), die durch die Vielzahl zu einer Vorstellung (phantasia) fiihren,
auf jeden Fall zu einer Verénderung der Seele. Dieser Wahrnehmungsvorgang
ist ein stofflicher, wie auch die innere Wahrnehmung stofflicher Natur ist. Die
Summe der Wahrnehmungen ergibt Wissen und Erfahrung.

Sofern dieses Wissen und Erfahrung mit vielen Menschen der Gesellschaft ge-
teilt werden, sind sie ,,gemeinsame Uberzeugungen® genannt. Diese liegen
vor der wissenschaftlichen Untersuchung und heifsen daher auch ,,Vorweg-
nahmen* (prolepseis); diesen Begriff fanden wir schon bei EPIKUR; von
diesem scheint er entlehnt zu sein [ZELLER/NESTLE, 1928, S. 260].

Nun ist die Frage, ob die iiber die Sinne eingeflossenen Erfahrungen und
Einsichten auch tatsichlich das Wahrgenommene wiedergeben. Wahrend z.B.
PLATON das verneint oder stark einschrankt, wird der Erkenntniswert von
den Stoikern bejaht. Mit den {iber die sinnliche Wahrnehmung entstande-
nen Vorstellungen haben wir Zugriff zu den Dingen. Mit dem ,Zugriff,
der auf Ubereinkunft und Verstindigung beruht, haben wir den ,,Begriff*
(katalepsis) und mit dem Begriff wiederum haben wir die Sache. Nach der
Lehre der Stoa, v. a. des CHRYSIPPOS, liegt das Kriterium fiir die Wahr-
heit gerade hier in der begrifflichen Vorstellung (phantasia kataleptike)
und diese erwuchs aus der Wahrnehmung (aisthesis) und der Vorwegnahme
(prolepsis).

Aus arbeitsokonomischen Griinden sollte hier die Darstellung dessen, was Lo-
gik oder Kanonik genannt wird, abgebrochen werden, jedoch sollte noch dar-
auf hingewiesen werden, dass die Stoa auch schon Forschungen zur formalen
Logik und vor allem zur Lehre von der Sprache weit vorangetrieben hat. Die
stoische Behandlung der Allgemeinbegriffe (Universalien) legte den Grund fiir
den mittelalterlichen Universalienstreit, insbes. fiir den sog. Nominalismus,
wonach den allgemeinen Begriffen nichts Wirkliches entspricht; diese sind nur
,nomina“ (=Namen) oder ,flatus vocis“ (=Hauch der Stimme) und decken sich
nicht mit der Sache, die sie (stimmlich) ausdriicken [vgl. LONG/SEDLEY,
2000, S. 209 u. 212 ff.].

Mit der Trennung von Begriff und Erfahrung legt die Stoa den Grund fiir die
neuzeitliche Wissenschaftsauffassung, die ihren Ausgang von der Erfahrung
nimmt.

Das soll an anderer Stelle ndher ausgefiihrt werden.

101






D GRIECHENLAND IN ROM

1. Das Vermittlungsproblem

Uber Rom, die neue GrofRmacht des Mittelmeerraumes, ist bisher nur We-
niges gesagt worden. Da sich die Begegnung zwischen den Vertretern der mitt-
leren Stoa und der rémischen Fithrungsschicht (v. a. des SCIPIO und seines
Kreises) fiir beide als ungewdhnlich fruchtbar erwies, soll hier zur territo-
rialen Entwicklung Roms einiges nachgetragen werden; diese Entwicklung,
insbesondere zwischen 240 v. Chr. und der Zeitenwende, darf man wohl mit
Recht atemberaubend nennen:

Von der zielstrebig gewonnenen Vorherrschaft iiber Italien (268) und Sizilien
(241) dehnte sich Rom mit Diplomatie, Verschlagenheit, brutal eingesetzter
militarischer Gewalt iiber die Linder des Mittelmeeres aus und schuf sich ein
Reich, das als Imperium Romanum in die Geschichte eingehen sollte.

Im Westen wurden Corsica (238) und Sardinien (237), dann Spanien (201)
einverleibt. Es folgten Makedonien (148), Teile des nordlichen Afrikas, Grie-
chenland (146) und Teile Kleinasiens (133). Das heutige Siidfrankreich wurde
121 rémische Provinz. Zwischen 100 und 43 v. Chr. kommen noch dazu die Re-
ste Kleinasiens (Pontos, Bithynien, Kilikien), Syrien, Judaea, die Kyrenaika,
Kreta, Zypern, Gallien bis zur Nordsee und zum Rhein als Ostgrenze. Ebenso
wurde das gesamte nordliche Afrika einschlieRlich Agyptens fester Bestandteil
des Imperium Romanum.

Von der Zeit nach CHRISTI Geburt an wurde diese mit grofer Aggressivi-
tét betriebene Ausdehnung des Reiches bis etwa 260 n. Chr. fortgesetzt. Die
Grenzen lagen schlieflich im Norden am schottischen Hochland, im Siiden in
Nordafrika, im Osten am Kaukasus und im Westen in Spanien.

Um CHRISTI Geburt (d. h. etwa seit 40 v. Chr.) war fiir den Romer das
Mittelmeer ein ,,Binnenmeer* (mare internum), das mit Stolz oder auch
Hochmut ,,unser Meer* (mare nostrum) genannt wurde.

Mit dem Imperialismus der Romer ging die Begegnung zweier Kulturen
(der griechischen und der romischen) einher.

Das Ergebnis der Begegnung war aber nicht die einseitige Ubernahme der
griechischen Kultur, die sich im Hellenismus zu einer Weltkultur entwickelt

103



GRIECHENLAND IN ROM

hatte. Insbesondere die lateinische Literatur entwickelte sich in eigenstindiger
Auseinandersetzung mit der griechischen Literatur [ALBRECHT, 1994, I S.
46 f£.).

Anders ist die Situation, wenn man die griechische Philosophie und ihren
Einfluss auf Rom bedenkt.

Hier bildete die mittlere Stoa die Briicke zwischen Griechen und Rémern.

Die wichtigen Reprisentanten dieser mittleren Stoa waren PANAITIOS und
POSEIDONIOS. Beide trugen zur stoischen Prigung des romischen Den-
kens bei.

Zu nennen ist auch der Stoiker KRATES aus dem kilikischen Mallos (2. Jahr-
hundert), ein Lehrer des PANAITIOS, viel beachtetes Haupt der pergame-
nischen Grammatikerschule, der schon um 169 als Gesandter PERGAMONS
(unter Kénig ATTALOS IT) mit dem rémischen Senat verhandelte und in Rom
als Stoiker griechische Philosophie lehrte; KRATES brachte den Rémern auch
die griechische Dichtung nahe, vor allem den HOMER;; bei diesem Dichter fand
er das stoische Verstindnis von Welt als einem einheitlichen Kosmos und als
Kugel in Versen niedergelegt. Auch sein Verstindnis von menschlicher Spra-
che (Lehre von der Anomalie) schlug wie seine Homerinterpretationen in Rom
so durch, dass andere griechische Schulen (v. a. die alexandrinische) in Rom
nicht zur Geltung kommen konnten.

Neben der Auffassung von Wissenschaft, wie sie KRATES vertrat, hatte die
Philosophie seines Schiilers PANAITIOS in der romischen Fiihrungsschicht,
Scipionenkreis genannt, groffe Wirkung. Bei diesem Kreis handelte es sich
um Manner, die sich in den Dienst des genannten Austauschs der Kulturen
gestellt hatten. In diesem entwickelte sich so etwas wie das Bewusstsein der
globalen Sendung Roms. Mir scheint, dass die stoische Lehre von der einen
Welt an dieser Bewusstseinsbildung den entscheidenden Anteil hatte. Was
die Griechen als philosophisches Konzept entwickelt hatten, wurde von
den Romern politisch gedeutet und umgesetzt. Sie empfanden sich als die
Fiihrer dieser einen Welt.

Neben Pergamon (mit KRATES von Mallos) ist Rhodos (das Territorium
machte nicht nur die Insel aus, sondern auch 6stlich davon gelegene Teile
Kleinasiens) wichtiger Bezugspunkt Roms:

Dort wirkten z.B. der bedeutende Astronom und Mathematiker HIPPAR-
CHOS von Nikaia und grofe Rhetoriker wie MOLON, bei dem CAESAR und
im Jahre 78 v. Chr. CICERO horten, und vor allem der Stoiker POSEIDO-
NIOS.

Die stoische Ethik kam, wie wir sahen, der ver6ffentlichten rémischen Auffas-
sung vom politischen Handeln des einzelnen Biirgers sehr entgegen (anders
als der in den Kepos zuriickgezogene und individualistische EPIKUR). Auch
der Versuch des PANAITIOS, aus den vielen Lehren der Philosophenschu-

104



Der Anfang



GRIECHENLAND IN ROM

len Gemeinsames herauszulesen, entsprach dem lebenspraktischen Sinn der
mehr landwirtschaftlich-bauerlich denkenden und auf Einheit und Uberein-
stimmung (consensus) ausgerichteten Rémer.

Es blieb aber ein schwerwiegendes Problem:

Die Verstindigung zwischen den beiden Kulturen erfolgte zunéchst {iber die
griechische Weltsprache, doch es entwickelte sich durch die frithe rémische
Literatur in Abwendung vom Griechischen ein lateinsprachliches Funda-
ment. Das war z.B. im Epos oder Drama relativ leicht, weil die Themen nicht
so weit vom Wege der Romer gelegen waren.

Das Epos des HOMER oder eine Komodie des MENANDER waren und wur-
den im Medium der Sprache leicht auf romisches Denken bezogen.

Aber ausgesprochen schwer war das sprachliche Vermittlungsproblem in
der Philosophie, zumal da in der gemeinrémischen Mentalitdt Philosophie
als etwas Abartiges, Spinnertes und Uberfliissiges galt.

Im frithen Latein bedeutet ,philosophari“ ,nachdenken iiber etwas, {iber das
nachzudenken sich eigentlich nicht lohnt“. ,Noli philosophari! heifst so viel
wie ,,HOre auf zu spinnen!*

Diese Aufgabe, deren Schwere sich aus der anderen Mentalitdt und dem ent-
sprechenden defizitdren Wort- und Vorstellungsbestand ergibt, hat ein Mann
gelost, der sich durch seine sprachliche Meisterschaft als ,Lehrmeister Roms
und Europas“ erwiesen hat:

Thm gelang es, philosophisches Denken der Griechen im Denken der Rémer
heimisch zu machen. Darum soll er jetzt unser Thema sein:

MARCUS TULLIUS CICERO.

a) die Vermittler
MARCUS TULLIUS CICERO (106—43 v. Chr.)

MARCUS TULLIUS CICERO wurde am 3. Januar 106 v. Chr. in Arpinum ge-
boren. Der Ort liegt etwa 115 km siidostlich von Rom. CICEROs Vater gehorte
steuerrechtlich dem Ritterstande (ordo equester) an und war so wohlhabend,
dass er seinem Sohne zunéchst in Rom eine exzellente Ausbildung zukommen
lassen konnte. Dazu gehorten insbesondere das Studium der Rechtswissen-
schaft und der Philosophie. CICERO horte als Knabe vor 88 den Epikureer
PHAIDROS in Rom, spéiter in Athen und nannte diesen einen philésophus
und vir bonus [fam. XIIT 1, 2], d. h. einen Philosophen und einen moralisch
hochstehenden Mann.

Etwa ab 88 horte er den Vorsteher der sog. 4. Schule der platonischen Aka-
demie PHILON aus Larissa, der 84 in Rom gestorben ist; dieser ndherte das
Denken seiner Schule dem der Stoa, indem er, von der Skepsis sich abwen-

106



Das Vermittlungsproblem

dend, die Begreifbarkeit der Dinge lehrte. PHILON prigte den CICERO so
nachhaltig, dass dieser sich fiir sein Leben eng an jenen anschloss. Nach etwa
3 Jahren (ab 85) studierte CICERO die Stoa bei dem Stoiker DIODOTOS,
der lange Jahre sogar im Hause des CICERO lebte [Tusc. V 113].

Wie andere Romer nahm CICERO gegen Ende der 80er Jahre zunéchst die
Tétigkeit eines Rechtsanwalts auf. Aber ganz iiberraschend brach er ab
und reiste 79 v. Chr. nach Athen und studierte dort weiter; wir wissen nicht,
warum er diesen fiir einen Romer seiner Zeit ungew6hnlichen Schritt tat:

Er horte etwa ein halbes Jahr im Winter 79/78 den ANTIOCHOS aus Aska-
lon. Dieser naherte sich mit seinem Denken dem bereits genannten eklektisie-
renden Mittelstoiker PANAITIOS, und CICERO nannte ihn [ac. 2, 132] einen
,Stoicus germanissimus® (einen Stoiker reinsten Wassers), von dem er lernte,
dass die griechischen Philosophenschulen des PLATON, des ARISTOTELES
und der Stoa mehr Gemeinsamkeiten hétten, als der Streit der Schulen ver-
muten lasse.

Daneben horte er in diesem Semester wiederum die Epikureer PHAIDROS
und ZENON von Sidon.

Weiter zog CICERO dann nach Rhodos, wo er Schiiler und Freund des bereits
genannten Stoikers POSEIDONIOS wurde. Schliefslich traf er in Smyrna den
stoischen P. RUTILIUS RUFUS, das letzte lebende Mitglied des Scipionen-
kreises. Insgesamt war er so fasziniert von der Philosophie, dass er bei ihr
professionell geblieben wire, wére er nicht Romer gewesen.

So ging er in die Politik und fiillte alle Staatsdmter, die ein Romer zu
durchlaufen hatte, untadelig und uneigenniitzig aus. Doch die Zeichen der Zeit
standen auf Ende der Republik. CICERO wurde ausgeschaltet und wandte
sich, tief vom Tode seiner Tochter TULLIA (Febr. 45) getroffen, fiir die letzten
drei Jahre seines Lebens ganz der Philosophie zu.

Nach dem Tode CAESARS (44) trat er nochmals politisch in Erscheinung,
als er sich fiir die Wiederherstellung der Republik einsetzte.

Doch am 7. Dezember 43 liefen ihn CAESARS Erben, unter ihnen der spéter
so genannte AUGUSTUS, ermorden. Sein Kopf und seine Hinde wurden in
Rom zur Belustigung des Volkes ausgestellt.

Dieses in Kiirze zu seinem Leben.

Wir wenden uns jetzt seinem Werke zu, das uns in grofiem Umfang iiber-
liefert ist. Obwohl er selbst seine Arbeit als Anwalt, Politiker, Rhetoriker
und Philosoph als eine Einheit ansah, miissen wir uns auf das philosophische
Werk im engeren Sinne konzentrieren und lassen seine beachtlichen politischen
und Prozessreden aufen vor.

107



GRIECHENLAND IN ROM

Wir kénnen zwei Schaffensphasen unterscheiden:
a) 55-51
b) 45-43

Die eine beginnt 55 v. Chr. mit einer meisterlichen Schrift ,,;Uber den Red-
ner* (de oratore), wird fortgesetzt durch die Schrift ,Uber den Staat* (de
republica), die, zwischen 54 und 51 verfasst, uns nur fragmentarisch erhalten
ist und endet mit der 52 begonnenen, nicht vollendeten Abhandlung ,Uber die
Gesetze” (de legibus). Wahrscheinlich ist seine politische Tétigkeit im klein-
asiatischen Kilikien (als proconsul 51 -50) die Ursache dafiir, dass er das Werk
nicht abschliefen konnte.

Diese Schaffensperiode endet also 51 v. Chr. und ist dadurch gekennzeichnet,
dass er mit den beiden letztgenannten seiner Schriften in klassizistischer Ma-
nier sein grofses Vorbild PLATON bis auf den Titel nachahmt, bei de oratore
kann man die Wirkung von PLATONS PHAIDROS [279 a/b] lebhaft spiiren.
Nachahmung bedeutet allerdings nicht Ubereinstimmung der Meinungen. So
setzt er neben den idealen Staat PLATONS den rémischen und die rémische
lebenspraktische Sicht der Dinge.

Die zweite, weitaus bedeutendere Schaffensphase umfasst die Jahre
45 bis zu seinem Tode 43 v. Chr. Es handelt sich um die Jahre, in denen
CAESAR bis zu seiner Ermordung (15.03.44) als Diktator regierte und die
durch den Kampf um die Macht zwischen dem von CAESAR testamentarisch
adoptierten und als Erbe eingesetzten GAIUS OCTAVIUS, spiter GAIUS
JULIUS CAESAR OCTAVIANUS AUGUSTUS genannt, und dem An-
hénger CAESARS ANTONIUS gekennzeichnet sind. CICERO hatte auf das
falsche Pferd gesetzt und seit September 44 seine sog. Philippischen Reden
gegen ANTONIUS gehalten. Das war sein Todesurteil:

Am 11. November 43 v. Chr. einigten sich OCTAVIANUS und ANTONIUS
darauf, den Staat neu ,zu ordnen®.

Diese ,Einigung* sah so aus, dass die Namen von 130 Senatoren auf eine
veroffentlichte schwarze Liste kamen. Diese Politiker konnte man nach Belie-
ben totschlagen. Und so wurde CICERO, der eine Flucht abgelehnt hatte,
Mordopfer der neuen Zeit, ein Mann, der fiir die rémische Republik Zeugnis
ablegte. Solche Ménner und Frauen nennt man bis heute Martyrer. CICERO
starb also als Mértyrer.

In den rund drei Jahren der zweiten Schaffensphase (von 45-43) entstan-
den 10 philosophischen Schriften; er leitete sie durch seinen fragmentarisch
erhaltenen protreptikos mit dem Titel Hortensius ein (nach einem bekannten
Redner benannt). Mit dieser Schrift wollte CICERO die Leser zum Studium
der Philosophie animieren (protrépein)und eine Reihe von Schriften erdff-
nen, in denen die Offentlichkeit der griechischen Philosophie zugewandt
und mit ihr vertraut gemacht werden soll.

108



Das Vermittlungsproblem

Die Arbeit dieser Jahre war ungewohnlich fruchtbar, und sie legte den Grund
fiir eine die Jahrtausende fiillende Wirkungs- und Erfolgsgeschichte.

AUGUSTINUS z.B. verdankt seine Bekehrung zur Philosophie der Lektiire
des genannten Hortensius [conf. 3,4; vgl. auch ALBRECHT, 1994, I S. 444
ff.]. LUTHER schétzt den CICERO so hoch, dass er hofft, dieser werde im
Paradiese sein. FRIEDRICH der Grofse fiihrte die philosophischen Schriften
des CICERO auf seinen Feldziigen mit sich.

Die franzésische Gerichtsreform von 1790 kniipft mit dem Prinzip des Mehr-
heitsbeschlusses und der freien Beweiswiirdigung an die bei CICERO be-
schriebene romische Rechtspraxis an. Im Paragraphen 286 unserer Zivilpro-
zessordnung ist die freie Beweiswiirdigung als Grundlage einer nicht weisungs-
gebundenen Entscheidung des Gerichts niedergelegt.

Fiir die Gegenwart, deren besonderes Kennzeichen eine am Konsum und am
oberflachlichen sowie herzlosen Spaf sich orientierende Sprachkultur darstellt,
bedeutet die ciceronianische Forderung nach Einheit von Philosophie und Rhe-
torik, von Wert und Wort, dass wenigstens die politische Rede der Demo-
kraten davor bewahrt werden muss, Ausfluss dieser menschenverachtenden
Spaftkultur zu werden.

Im Jahr 45 n. Chr. entstehen die sog. Academica (priora), von denen nur noch
das 2. Buch, der sog. Lucullus, erhalten ist. Diese Abhandlungen galten der
Schule der Akademie (dh. Academica = akademische Abhandlungen). Das
erhaltene 2. Buch behandelt die M&glichkeit der Erkenntnis.

Dem liegt eine Kontroverse zwischen PHILON von Larissa, den CICERO in
Rom (ab 88 v. Chr.) gehort hatte, und ANTIOCHOS von Askalon zugrunde.
Letzteren horte CICERO 79/78 v. Chr. in Athen.

PHILON (Haupt der platonischen Akademie seit 110 v. Chr.) hatte sich in
Rom in seinen ,Rémischen Abhandlungen“ iiber Bedeutung und Zuverlds-
sigkeit der Erkenntnis gedufert; denn die Akademiker vertraten damals die
These, dass nichts erkennbar sei.

Er suchte einen Mittelweg zwischen dieser Auffassung und der These, man
konne die Dinge mit absoluter Sicherheit begreifen; dabei gelangte er zu der
Auffassung, es gebe so etwas wie Augenscheinlichkeit (enéargeia), die den Den-
ker zu einem hohen Grad der Gewissheit einer Erkenntnis bringe. In diesem
Zusammenhange sah er in der akademischen Meinung von der absoluten Un-
erkennbarkeit der Dinge eine Behauptung, die allerdings die Moglichkeit eines
Irrtums einbeziehe. Wenn sie denn ein Wissen sei, dann ein Wissen zweiter
Ordnung [CICERO bei SCHAUBLIN et alii, 1995, S. XI f.].

Dem hat ANTIOCHOS (seit 86 Oberhaupt der Akademie in der Nachfolge
des PHILON) in seiner Schrift Sosos widersprochen, durch die Etablierung
einer sog. 5. Akademie eine dogmatische Wende eingeleitet und Elemente
anderer Schulen in die Akademie einbezogen [s.0.S. 47]. Er fiihrte so die Schule
von der Skepsis zum Eklektizismus [ZELLER/NESTLE, 1928, S. 311].

109



GRIECHENLAND IN ROM

Spater verfasste CICERO nochmals eine Schrift mit dem gleichen Titel ,,Aca-
demica’, die 4 Biicher umfasste. Davon ist aber nur in Teilen das erste Buch
erhalten. Im Unterschied zur fritheren (prior) Fassung (Academica priora)
wird diese Schrift als Academica posteriora (posterior = spéter) gefiihrt.

Danach ist die Schrift de finibus bonorum et malorum (,,Uber die Grenzen
des Guten und Bosen* ) zu nennen. Sie entstand zwischen dem 15. Mai und 30.
Juni des Jahres 45 und erortert das, was die verschiedenen Philosophenschulen
die héchsten Werte nennen.

Drei Dialoge sind vereint: Im ersten (Biicher 1 und 2) wird die epikureische
Lehrmeinung in Rede (L. MANLIUS TORQUATUS) und Gegenrede (M.
TULLIUS CICERO) abgehandelt; der zweite Dialog (Biicher 3 und 4) gilt
wiederum in Rede (M. CATO) und Gegenrede des M. TULLIUS CICERO
der Stoa, deren Herkunft aus Akademie und Peripatos erldutert wird. Der
dritte Dialog (Buch 5) spielt im Athen des Jahres 79; in diesem Jahr hat-
te CICERO in Athen studiert. Hier wird die akademisch-peripatetische
Position dargestellt. CICERO vertritt die Stoa mit grofer Strenge.

Im Herbst 45 sind die ,,Tuskulanischen Gespréche* (Tusculanae disputa-
tiones) abgeschlossen. Tusculum hiefs ein kleiner vornehmer Villenort bei Rom
und ein Landgut, wohin CICERO die Gespréche verlegt hatte. Die Abhand-
lung umfasst wiederum fiinf Biicher, von denen ein jedes ein Thema in der
Gestalt behandelt, dass einer These der Vortrag des Lehrenden folgt. Es geht
um den Tod, den Schmerz, die Krankheit, die Affekte und die Selbstge-
niigsamkeit als virtus (Tugend).

Die Schrift ,,Von der Natur der Gotter* (de natura deorum) ist wohl vor
dem 15. Mérz 44 abgeschlossen worden. Hier wird die Theologie der Epiku-
reer und der Stoiker jeweils aus akademischer Sicht einer Kritik unterzogen
— aber so, dass der Leser selbst seine Entscheidung treffen muss.

Die Schrift ,,Uber die Weissagung* (de divinatione) ist vor dem Mérz 44
fertig geworden und umfasst zwei Biicher. Im ersten Buch vertritt der Bruder
des CICERO namens QUINTUS die philosophische Begriindung der Mantik
(Weissagekunst), wie sie von der Stoa vorgenommen wird; im zweiten Buch
argumentiert MARCUS TULLIUS CICERO dagegen.

Die Schrift ,,de fato* (Uber das Schicksal) — verfasst in den Monaten Mai/Juni
44 — ergénzt wie die Abhandlung ,Uber die Weissagung® das Werk ,Von der
Natur der Gotter. Sie ist stoischen Ursprungs und fragt nach der Vorbe-
stimmung des Menschen. Wenn, wie die Stoa behauptet, alles vorbestimmt
ist, gibt es keine Willensfreiheit; doch CICERO ist ein erklirter Gegner
dieser Auffassung.

Im Unterschied zu den bisher genannten Schriften, die ihre Themata dia-
logisierend abhandeln, sind die drei letzten Schriften des CICERO lehrhaft
monologisierend:

110



Das Vermittlungsproblem

Kurz vor derp Tode des CAESAR, also Mérz 44, ist die Schrift ,,CATO der
Altere oder Uber das Alter” — CATO maior sive de senectute — abgefasst.

Die Handlung ist in das 2. Jahrhundert und damit in die grofe Zeit Roms
verlegt. Hier belehrt der alte CATO seine Gesprichspartner, dass das Alter
Menschen in besonderer Weise befdhigt,
- politisch aktiv zu sein,
- die schwindenden korperlichen Kréfte durch geistige Téatigkeit zu erset-
zen,

- philosophisch tétig zu sein, da die sinnliche Lust nachlisst,

- dem Tod ins Auge zu sehen und ihn nicht zu fiirchten; denn entweder ist
nach dem Sterben alles aus, oder es winkt das Gliick.

Von der Freundschaft (Bedeutung, Pflichten, Grenzen) handelt die kleine
Schrift, die nach CAESARS Tode im Jahre 44 entstand; sie tragt den Namen
LAELIUS, der ein enger Freund des jiingeren SCIPIO war und von 190—129
lebte. Dessen Name wurde mit dem Wort Freundschaft gleichbedeutend.

Schlieflich ist noch die von Oktober bis Dezember 44 entstandene Schrift
,wvon den Pflichten* (de officiis) zu nennen. Vorbild ist eine Schrift des be-
reits genannten PANAITIOS mit dem Titel ,,Uber das Angemessene” (peri tu
kathekontos).

Die genannten zwei Phasen des philosophischen Schaffens haben gewisse Ei-
genheiten:

In der ersten Phase von 55—51 betétigt sich der philosophische Schriftsteller
so, dass er sich als romisches Gegenstiick des PLATON présentiert; hier
spricht der Akademiker CICEROQO.

In der zweiten Phase von 45—-43 geht er so vor, dass er jeweils nach der
Darstellung einer Lehre (z.B. Stoa) deren Widerlegung im Dialog betreibt.

In den letzten drei Schriften geht er zu einer lehrhaften Entfaltung eines
Themas iiber.

Jetzt soll die Lehre des CICERO selbst dargestellt werden. Ohne Zweifel
liefert griechisches Denken die Substanz, insbesondere

- die (skeptische bis dogmatische) Akademie nach dem Vorbilde des PHI-
LON von Larissa und des ANTIOCHOS von Askalon,

- der Peripatos,
- die Stoa und
- die Lehre des EPIKUR.

Vieles, was sonst verloren gegangen ist, findet sich nur noch bei CICERO.

111



GRIECHENLAND IN ROM

Doch es ist nicht seine Philosophie, auch nicht vorwiegend die Philosophie
der Griechen, die seinen Landsleuten vorgefiihrt werden und in Rom hei-
misch gemacht werden soll. Als Philosophiehistoriker bewegt er sich auf einer
auffélligen Metaebene [ERLER/GRAESER, 2000, S. 67]:

Er philosophiert mit der Prisentation des Griechischen im lateinischen Ge-
wande iiber die Philosophie.

Kein neues System wird entworfen, ,,Abschriften fertigen mit relativ gerin-
ger Anstrengung nennt er seine Arbeit. Und doch fragt er nach dem, was
Griechen gedacht haben und Rémer denken kénnen.

1.

Dieses Metadenken ist das erste, was als originér dargestellt werden
muss: Er stellt griechisches Denken auf den ,Priifstand* seines Denkens
[ERLER/GRAESER, a.a.0., S. 62]. Er priift nicht nur einzelne Schritte,
billigt und verwirft, wie alle vor ihm das getan haben. Thm geht es um
ganze philosophische Systeme. Er iibernimmt als Priifinstrument aus
dem Griechischen das disputare in utramque partem = ,,Argumentieren
nach beiden Seiten®. Seine Eigenheit ist es, diese in der akademischen
Tradition liegende Methode auf komplexe Systeme anzuwenden.

. Des skeptischen Satzes ,,Nichts kann erkannt werden* Problem ist ihm klar:

Wenn nichts erkannt werden kann, wenn Wahrheit im Denken nicht auf-
leuchten kann, wie kann dann iiberhaupt die Wahrheit des Satzes ,Nichts
kann erkannt werden“ erkannt werden? CICERO hilft sich im Ringen um
Systeme mit dem Mittel der Plausibilitit. Systemkritik unter dem Krite-
rium der Plausibilitét ist die zweite Seite des Besonderen, das CICERO
auszeichnet.

. Das dritte ist die Einheit von Rhetorik, theoretischer sowie praktischer

Politik und von Philosophie. Vielleicht ist es zutreffend, dieses Einheit von
Wort und Wert zu nennen. Wir wissen, dass CICERO wihrend seines
Studiums in Rom oft an Ubungen teilgenommen hat, die PHILON von
Larissa durchfiihrte:

In diesen Ubungen wechselte PHILON zwischen Philosophie und Rhetorik,
wie das wohl in der Akademie, die als Mutter der Rhetorik galt, iiblich
war: Offensichtlich sah man die Einheit beider darin manifestiert, dass es
einen Parallelismus der Ausdrucksformen gibt [vgl. auch: nat deor.
IT 1; fat. 3]. CICERO bringt dafiir mit Verweis auf ARISTOTELES und
ISOKRATES sein Beispiel aus den Gesprichen auf seinem Gut Tusculum
[I 7 (4)], das hier paraphrasiert wiedergegeben werden soll:

,Wie ARISTOTELES nach dem Vorbilde des ISOKRATES seine
Schiiler das Reden zu lehren begann und die Philosophie (pruden-
tia) mit der Rhetorik (eloquentia) verband, so habe ich das jetzt
auch unternommen; denn meines Erachtens ist nur diejenige Philo-
sophie vollkommen, die Gedankenreichtum mit verstédndlichen und

112



Das Vermittlungsproblem

eindrucksvollen Worten verbindet. So habe ich dann eine These auf-
stellen lassen und dariiber disputiert, so dass jemand seine Meinung
sagte und ich nach Art der Griechen, die das scholae (Diskussion
oder Vorlesung und Diskussion) nennen, insbesondere nach sokrati-
scher Methode dagegen sprach. [vgl. auch: div. IT cap. LXXII (150)].
Dem Denken der Akademie eigentiimlich ist es, Argumente zusam-
menzufithren und zur Sprache zu bringen, was zu einem jeden Satz
gesagt werden kann. In unseren Disputationen geschieht nichts an-
deres, als dass wir durch Beriicksichtigung beider Seiten — beim
Vortragen und Zuhoren — (in utramque partem dicendo et audien-
do) etwas zur Sprache bringen, was entweder wahr sein kénnte oder
der Wahrheit mdglichst nahe kommt.*

Mit dieser Ansicht ging CICERO sogar so weit, dass er die genannten
Denkschritte auf seine persénlichen Lebenssituationen iibertrug, z.B. als
es bei ihm darum ging, zu flichen oder sich ermorden zu lassen [Att. XIV
13.4]. Er schreibt [IX 7.3 (= 4.3 Purser)]:

,Bei diesen Uberlegungen iibe ich meine Erérterung nach beiden
Seiten hin, mal auf griechisch und mal auf lateinisch und lenke mich
ein bisschen von dem ab, was mich belastet, und zugleich bedenke
ich das Alltagliche, <was auf mich wirkt>.‘

CICERO blieb also der von PHILON reprisentierten geméfigt skeptischen
Akademie bis an ein Lebensende treu. Die dogmatische Wende seines eben-
falls geschitzten Lehrers ANTIOCHOS vollzog er nicht mit. Insofern ist
es zutreffend, wenn GAWLICK /GORLER [bei UEBERWEG /FLASHAR,
1994, TV 2 S. 1089] feststellen, dass CICERO eine philosophische Ent-
wicklung nicht durchlaufen hat. Er bleibt bei seiner Aussage, dass die
Wahrheit nicht erkennbar ist, dass man sich selbst stets misstrauen muss
[div. IT cap. IIT (8)] und dass man allenfalls, wie sein Lehrer PHILON
feststellt, das Wahrscheinliche (probabile) erkennen kann. Daraus ergibt
sich

. die bereits genannte wissenschaftstheoretische Feststellung, die bis zu uns
wirkt:

CICERO war — auf der Suche nach dem Wahren oder dem, was diesem na-
he kommt — stets offen fiir Neues und v. a. fiir ganze Systeme. Hier suchte
er stets das, was er ,probabile oder ,verisimile”, also das Wahrscheinliche
nannte. Er glaubte also schon, wenn nicht die ganze Wahrheit, so doch
wenigstens einen Teil der Wahrheit fassen zu konnen, wenn er entspre-
chend argumentiert, ohne eine eigene Auffassung zu vertreten. Daraus
folgt, dass CICERO Steigerungsstufen im Erkenntnisprozess zulésst.
In Bezug auf Thesen verschiedener philosophischer Systeme bedeutet das,
dass diese fiir CICERO mehr oder weniger zuginglich, mehr oder weniger
probabile oder verisimile sind. Das Wahrscheinliche wird insofern bis na-
he an die Wahrheit erhirtet, als es nicht unwahrscheinlich ist. Damit

113



GRIECHENLAND IN ROM

sind wir an der Quelle von Karl POPPERs Logik der Forschung; fiir
diesen miissen Hypothesen oder Theorien, wenn sie denn wahr sein sollen,
nicht falsifizierbar sein [POPPER, 1969, S. 47 ff. u. passim]. Dasjenige,
was ich nicht als unwahrscheinlich oder falsch erweisen kann, ist als richtig

und wahr erwiesen. Dieses ist der vierte, vielleicht folgenschwerste Beitrag
des CICERO.

Zum Abschluss sollte etwas dazu gesagt werden, warum CICERO sich iiber-
haupt der Philosophie der Griechen annahm; denn fiir einen politischen Rémer
wie CICERO war ein solches Unterfangen auch nach dem Einfluss, den der
Scipionenkreis ausgeiibt hat, Aufterst gewagt.

Zunichst fillt auf, dass das eigentliche philosophische Werk erst sehr spét
entstand. Wir kennen einerseits das sehr friih einsetzende Interesse des CICE-
RO an philosophischen Fragen und sehen andererseits, dass 10 Publikationen
in den letzten drei Jahren seines Lebens entstanden sind.

Es ist gewiss richtig, dass CICERO erst in seinen letzten Lebensjahren die
Zeit (otium) hatte, seine Philosophie iiber die Philosophie der Grie-
chen und diese Philosophie selbst vorzutragen. Wir kennen aber auch sein
hohes politisches Engagement fiir die rémische Republik — fiir diese hat er
mit seinem Leben Zeugnis abgelegt.

So diirfen wir annehmen, dass gerade der politische CICERO einen beson-
deren Grund hatte, in die Philosophie zu gehen und diese seinen Landsleuten
darzustellen. Als studierter und weit umher gekommener Mann war er auch
deswegen dazu pridestiniert, weil er wie kein anderer seiner Zeit ein Meister
der Sprache war. Das wusste er, und darauf war er auch stolz [Tusc. I cap.

V(7).

Und so liegt es nahe zu vermuten, dass seine philosophischen Veroffentlichun-
gen in den Dienst einer politischen Idee gestellt sind, allerdings sehr ver-
steckt und indirekt:

Viele Andeutungen und auch Auslassungen, die man fiir das Spéatwerk fest-
stellen kann, weisen darauf hin, dass alles, was er spéit veroffentlicht hat, im
Dienste des Kampfes fiir die seines Erachtens moralisch héher zu bewer-
tende Republik, insbesondere aber gegen die Diktatur CAESARS und
somit gegen die Diktatur der nachfolgenden Gewalt- und Willkiirherrscher ge-
standen hat [GAWLICK/GORLER bei UEBERWEG /FLASHAR, 1994, IV
2 S. 1016 ff.; WASSMANN, 1996, S. 160 ff.].

Gewiss hat CICERO anfangs anders geplant:

Er wollte mit seinen ersten beiden Schriften seinen Landsleuten griechische
Philosophie im lateinischen Gewande nahebringen, aber so, dass dabei auf
spezifisch Romisches hingewiesen wurde. Der Sinn war, dass der stolze Ro6-
mer die Leistungen der Griechen, aber auch die der Romer zeigen wollte. Er
sagt das so [Tusc. I 1]:

114



Das Vermittlungsproblem

Stets war es meine Auffassung, dass wir Romer grofsere Weisheit zeig-
ten bei allem, was wir fanden, als die Griechen, oder dass wir das, was
wir von ihnen rezipiert hatten, noch besser gestaltet haben — jedenfalls
das, was wir fiir wert erachteten, dass wir uns damit beschéftigten ...
Freilich in der Wissenschaft und der Literatur waren die Griechen uns
iberlegen. Das war leicht, da wir darin mit ihnen den Kampf nicht
aufnehmen wollten.“

Doch das allgemeine Ziel, das nationale Bewusstsein und den Stolz auf
den eigenen Staat, seine Einrichtungen und Grundséitze zu fundieren, mus-
ste zwangsldufig dem zweiten Ziel weichen, gegen diejenigen Personen aus
dem eigenen Staatsraum zu kdmpfen, die ,,eine andere Republik* wollten,
némlich ,ihre eigene.

Seine Philosophie nutzte das griechische Material und entfaltete den Drei-
erschritt: These, Antithese, Synthese. Aus PLATON und EPIKUR als
Thesis und Antithesis erwuchs die Stoa, deren Weltgesetz in der rémi-
schen Republik hichsten Ausdruck fand. Dazu bedurfte es aber einer hoch
angesiedelten politischen Moral und einer moralischen Politik. Eine sol-
che Folgerung konnte jeder seiner Leser ziehen, und jeder Leser konnte in der
konkreten historischen Situation erleben, dass die aktuellen Meinungsfiihrer
weder eine politische Moral noch eine moralische Politik représentierten. Al-
so musste derjenige verschwinden, der durch seine vielbeachteten Schriften
andere hellsichtig machte.

Vor allem aber brauchte man eben niemanden, der den Versuch macht, seinen
Zeitgenossen, die nach dem Zerfall iiberkommener Werte in eine Sinnkrise
geraten waren, einen hoch politischen, an Werten orientierten Ausweg zu
zeigen. Insofern hat die von Cicero formulierte romische Variante der grie-
chischen Philosophie eine therapeutische Funktion. Aber sie diente nicht
der Macht des Tages, sondern einem politischen Ideal, das in der Republik
Wirklichkeit geworden war (behaftet aber auch mit Fehlern, die wie iiberall
dem jeweiligen Interesse entsprangen).

Schlieflich lehrte die Philosophie des politischen CICERO etwas Originéres,
was sich schon bei den frithen Griechen findet und in der Person des PLATON
kulminiert:

Philosophie trigt Verantwortung fiir den Zustand einer Gesellschaft. CI-
CERO machte seinen Zeitgenossen, indem er griechische Philosophie nach
Rom brachte, den Zustand ihrer Gesellschaft transparent und wies rémisch-
spezifische Auswege. Das Maf fiir diese Aussage nahm er aus dem ethisch
fundierten Verhalten der Vorfahren (mos maiorum), das er als eine En-
telechie [KNOCHE bei MAURACH, 1976, S. 131] ansieht:

Die Vergangenheit ist das Ziel der Zukunft. In diesem Zusammenhange
spielt die Graecia vetus, d. h. die Vorsokratiker, insbesondere aber die Akade-
mie und Stoa, die Rolle des ,Sturmgeschiitzes* gegen die Zerstorer der Repu-

115



GRIECHENLAND IN ROM

blik. Indem CICERO seinen Landsleuten griechische Werte vermittelt, stellt
er die gewachsene romische Verfassung als Ideal ins Licht, bzw. er versucht es
wenigstens — dennoch wurde die Republik zerstort.

Wieder einmal zeigt sich, dass die Geschichte das Gericht ist.

Und LUTHER [bei von ALBRECHT, 1994, I S. 445, Anm. 8] sagte in seinen
Tischreden in Bezug auf CICERO: ,Ich hoff, ... unser Hergott wirdt im und
seins gleichen auch genedig sein.“

LUKREZ (9955 v. Chr.)

Dass griechische Philosophie iiberhaupt, insbesondere aber im lateinischen
Gewande, im Imperium Romanum heimisch werden konnte, war und ist das
Verdienst des MARCUS TULLIUS CICERO. Zwar hatte er alle wichtigen
Staatsdmter, die ein Romer bekleiden konnte, innegehabt — doch seine eigent-
liche Begabung war nicht politischer, sondern sprachlicher Natur. Hier
war er so iiberragend, dass er andere, die sich ebenso wie er um die Vermitt-
lung griechischer Philosophie bemiihten, nicht als lastige Konkurrenten, die
man ausschalten musste, empfand.

Einer von denen, die sich mit grofsem Erfolg darum bemiihten, war der Dichter
TITUS LUCRETIUS CARUS, der etwa zwischen 99 und 94 v. Chr. geboren
und um 55 v. Chr. gestorben ist [ERLER bei UEBERWEG /FLASHAR, 1994,
IV 18S.3971]. Sein Name wird erstmalig von CICERO in einem Brief an seinen
Bruder QUINTUS vom Februar 54 v. Chr. [X (IX) 3 (= 69.2 Watt)] erwihnt;
dort wird die hohe Begabung (ingénium) und Kunstfertigkeit (ars) gelobt.

Wihrend sich CICERO vor allem um die Akademie, den Peripatos und die
Stoa bemiihte, stellte LUCRETIUS allein die Lehre des EPIKUR dar: EPI-
KUR wurde durch den Dichter in Rom heimisch.

Vom Leben des LUKREZ wissen wir kaum etwas Sicheres. Interessant ist die
Vermutung, CICERO habe das unvollendete Werk des LUKREZ herausgege-
ben, nachdem dieser ganz plétzlich — vielleicht durch Selbstmord — gestorben
sei [ERLER, a.a.0., S. 398|.

LUKREZ versteht sich als ein Epikureer, der die Physik [I 950] des Epiku-
reismus darstellen méchte; sein Dichtwerk tragt den Titel ,,De rerum natura“
(= Uber die Natur der Dinge) und zeigt mehr als Mut; denn abgesehen von
der zu seiner Zeit verbreiteten Grundstimmung gegen Philosophie galt es
auch noch, die alten Vorbehalte gegen Dichtung iiberhaupt zu {iberwinden.

Wir wissen, dass Schwerpunkt des hellenistischen Programms die Ethik ist.
Doch im Werk des LUKREZ findet sich davon wenig, und die kurzen ethischen
Partien [z.B. II 1-61] liegen irgendwie neben dem Dichtwerk; zudem liegt
das Dichtwerk selbst irgendwie neben der Lehre des EPIKUR; denn dieser
lehnte lehrhafte Dichtung tiberhaupt ab [p. 331 (frg. 568) US].

116



Im Griff der Religion



62

63

64

65

66

67

68

69

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

82

83

55

56

57

GRIECHENLAND IN ROM

So kommt die Frage auf, wie sich Inhalt und Form des Dichtwerks mit der Leh-
re EPIKURS vereinbaren lassen, die v. a. durch Orthodoxie und Kontinuitét
gekennzeichnet ist.

Zur Beantwortung der Frage sollen aus de rerum natura einige Textstellen
herangezogen werden:

I162-83

Als vor den Augen Ekel erregend das Leben der Menschen daniederlag
auf Erden, unterdriickt von der Last unserer Religion,

welche ihr Haupt aus den Himmelsgegenden prahlerisch streckte

und von oben herab mit Schreckensmaske den Sterblichen drohte,

da wagte zum ersten Male ein griechischer Mensch, dagegen zu erheben die
sterblichen

Augen und als erster Widerstand zu leisten.

Diesen nun beeindruckte weder, was iiber die Gotter bisher gesagt wurde noch
die Blitze noch mit drohendem Donnergegroll

der Himmel; im Gegenteil: Der Wunsch, als erster die

fest verschlossenen Riegel an den Toren zur Natur aufzustofsen,

reizte umso mehr die schneidende Kraft seines Geistes.

Also siegte die lebendige Kraft seines Geistes und aufserhalb <der Tore>
schritt er weit vorwérts durch die lammenden Mauern des Kosmos,

und das unendliche All durchwanderte er mit den Kréften seines Geistes.
Von dort als Sieger zuriick teilt er uns mit, was entstehen

und was nicht entstehen kann, schlieflich inwiefern eigentlich einem jeden
feste Wirkungsgrenzen gesetzt sind. . .

Deswegen liegt <im Staube> die Religion unter unseren Fiiffen und wird
nun ihrerseits

zertreten, uns aber hebt der Sieg in den Himmel ...
... Die alte Religion aber, zu oft

war sie die Mutter verbrecherischer und unmoralischer Handlungen ...

II 55-61

Denn beispielsweise wie kleine Jungen zittern und alles in der blinden
Finsternis fiirchten, so haben wir im Lichte des Tages vor dem Angst

bisweilen, was um nichts mehr zu fiirchten ist als

118



58

59

60

61

Das Vermittlungsproblem

das, wovor kleine Jungen in der Finsternis sich dngstigen und was sie als
kommend sich vorstellen.

Diesen Schrecken der Seele und diese Finsternis miissen
nun nicht die Strahlen der Sonne und die Lichtgeschosse des Tages

zerschlagen, sondern die Betrachtung der Natur und deren geistige Durch-
dringung.

V1-12

Wer hat die Kraft, mit starkem Herzen ein Lied

zu dichten, das angemessen ist der Wiirde der Dinge und dem, was Forschungs-
ergebnis ist?

Wer vermag mit seinen Worten so viel, dass er Lobgesidnge komponieren kénn-
te

auf die Verdienste dessen, der uns solche

Gaben hinterlie, die er mit seinem Herzen suchte und fand;

Niemand, wie ich glaube, wird es vermogen, der sterblichem Korper entwuchs.
Denn wenn es, wie die erkannte Wiirde der Dinge selbst es erfordert,
ausgesprochen werden muss, dann war jener ein Gott. ..,

der als erster diejenige Theorie des Lebens entwickelte, die

jetzt Philosophie genannt wird, und der durch sein Kénnen

aus so schweren Stiirmen und so lastender Finsternis

das Leben in ein so ruhiges Fahrwasser und in ein so helles Licht gebracht
hat.

Die drei Texte reprisentieren vier besondere Erkenntnisse:

1. Hier wird jemand als Gott erkannt, ohne dass dessen Name genannt
wird.

2. Wissen ist eingebunden in die Metaphorik von Finsternis und Licht.

3. Wissen besonderer Art ist Offenbarungswissen.

4. Besonderes Merkmal der offiziellen Religion ist die Unterdriickung der
Menschen.

Einmaliges Offenbarungswissen kann aber nur auf einer hohen Ebene literari-

schen Stils dargestellt werden:

Das ist die Rechtfertigung dafiir, dass LUKREZ keine Prosaabhandlung, son-
dern ein Lehrgedicht schreibt. Aus dem hohen Grad der Verehrung ergibt

119



GRIECHENLAND IN ROM

sich der sublime Stil. Diese Verehrung gilt dem EPIKUR, dessen Name LU-
KREZ nur ein Mal riihmend erwéhnt [III 1042 ff.], n&dmlich als er die Sterb-
lichkeit der Menschen darstellte und auch EPIKUR zwar sterblich nannte,
doch fand, dass seine Bedeutung und Wirkung ihn zu einem Gott machten,
wie wir an den soeben vorgelegten Texten sehen kénnen.

Die genannte Lichtmetaphorik finden wir schon sehr friih bei den Griechen,
z.B. bei PARMENIDES. Die Entscheidung fiir dieses Bild macht vielleicht die
Lebenssituation und den Anspruch deutlich, mit dem LUKREZ auftritt:

Er mo6chte epikureischer Aufklirer sein, der anderen das Licht bringt, in
das er mit Hilfe seines Gottes gelangt ist, nachdem er das friithere Leben in
Dunkelheit und Verzweiflung verbracht hat.

Durch welche Holle muss LUKREZ gegangen sein, von welchen Qualen muss
er gepeinigt worden sein, bis er in EPIKUR, das Licht fand! Die Texte, wie sie
uns vor Augen stehen, auch wenn LUKREZ sein Werk durch seinen frithen Tod
unvollendet hinterlassen hat, entspringen der Leidenschaft eines Bekehrten,
der auch andere bekehren und aufkldaren mochte, damit ihr Leid ein Ende
habe.

So ergibt sich die Frage nach der Art des Leides, das die Menschen seiner
Zeit erfiillt. Abgesehen von den Schrecken des Biirgerkriegs ist es die Holle
der Religion [z.B. Graf, 1974, S. 94 ff]:

Das Leben der Menschen wird fast zerquetscht von der permanenten Angst
vor den Gottern und deren Strafen, v. a. wenn man den Zeiten nach dem
eigenen Tode entgegensieht. In die Unterwelt gehen wir ein, so glaubt man,
und dann wird gerichtet und geurteilt. Im schlimmsten Falle wird man dann
in den Tartaros gestoffen und fiir die Dauer des eigenen Todes gequélt.

Mit EPIKUR geht LUKREZ gegen die offizielle, noch immer giiltige Version
der Religion an; er predigt gegen die Staatsreligion mit einer Leidenschaft,
wie wir sie spdter von den Christen kennen. Insofern ist LUKREZ Vorbild
fiir die Predigt der Christen gegen die offizielle religio des Staats.

Daraus folgt, dass LUKREZ von christlichen Autoren viel gelesen und
zitiert wurde, z.B. von AMBROSIUS und AUGUSTINUS. Noch ISIDORUS
von Sevilla (um 600 n. Chr.) zitiert den LUKREZ unmittelbar, also nicht aus
anderen Autoren.

Interessant ist [vgl. ALBRECHT, 1994, I S. 248], dass z.B. der lukrezische
Lobgesang auf EPIKUR von HILARIUS von Arles (gest. 449) auf den christ-
lichen Gott bezogen wurde.

Das Leiden des LUKREZ an der Auspriagung romischer religio bezog sich nicht
nur auf die erzeugten Angste, sondern ging bis in die Einzelheiten der Riten,
z.B. das Schéchten von Jungtieren zu Ehren eines Gottes. Hierfiir finden wir
ein bewegendes und in der Antike duferst seltenes Zeugnis des Mitleids [II
352 ff.] mit einem Tier.

120



Das Vermittlungsproblem

Der Dichter entwickelt aber auch mit seiner Befreiung aus der Holle des, wie
er meint, falschen Glaubens eine Theorie des Zeitalters. Er unterscheidet
[Buch 5] in der Menschheitsentwicklung zwei Phasen,

- die Phase der Not und nach deren Uberwindung

- die Phase des Denkens.

In diesem Zusammenhange fithrt LUKREZ die Entstehung des Glaubens an
die Gotter und deren Wirken auf Unwissenheit und mangelhaftes Denken
zuriick. Als aufmerksamer Beobachter seiner Zeit registriert er zudem, dass
die ethische Reife hinter der gesellschaftlichen Entwicklung seiner Zeit
zuriickbleibt. Die Aktualitédt der Darstellungen aus dem 5. Buch von de rerum
natura ist nicht zu tibersehen:

Wir diskutierten z.B. die ethischen Implikationen der Nukleartechnik nach
Hiroshima und Nagasaki, wir diskutieren jetzt {iber die ethische Vertretbar-
keit des Klonens, nachdem die Biotechnologie bereits geklont hat. Fiir LU-
KREZ gibt es aber keinen Anlass zum Pessimismus; denn bereits EPIKUR
verkiindete das, was wir Willensfreiheit nennen. Willensfreiheit aber und
Determinismus schliefien sich aus [vgl. ALBRECHT, a.a.O., S. 245].

Es bleibt die Frage zu beantworten, warum LUKREZ vorwiegend ,die Be-
trachtung der Natur und deren geistige Durchdringung® (naturae species et
ratio [II 61]) présentieren mochte, also die Physiologie (bzw. Physik) des
EPIKUR, ganz am Rande nur die Ethik und die Theologie. Denn eigentlich
ist das hellenistische Programm des EPIKUR schwerpunktmifig die Ethik
und in eingeschrinktem Mafe die Theologie:

Der vorgelegte Text aus dem 1. Buch des Lehrgedichts zeigt den Grund:

Was Menschen zutiefst ins Ungliick stiirzt, unterdriickt und entmiindigt, ist
eben die falsche Auspriagung des Glaubens in der Gestalt einer Religion und
eine Theologie, deren Fundament aus Grundirrtiimern besteht.

Wenn ich also Kosmos oder Physis einschliefslich der Gotter richtig darstelle
und die Menschen aus dem Zustande der Unterdriickung durch ein falsches
Verstandnis von Glauben und Theologie befreie, dann stelle ich die Ethik auf
ein tragfihiges Fundament:

Menschen konnen frei von Angst, Druck und geistiger Not leben und mit-
einander umgehen. Dann lehre ich indirekt und nicht katechetisch Ethik und
muss nur an wenigen Stellen zeigen, wie eng die Querverbindungen zwischen
Physik und Ethik gezogen sind. Ethik hat also zutiefst eine physikalische
Dimension, und diese stellt LUKREZ aus seinem geradezu vorbildlichen phy-
sikalischen Wissen und Interesse dar.

Er ist (und fiihlt sich als) ,,gelehrter Dichter* (poeta doctus), und er
ist keiner von denen, die dichterische Qualitdten haben und ohne geistige
Durchdringung (ratio!) einen beliebigen Stoff in Verse bringen kénnen.

121



GRIECHENLAND IN ROM

Als Dichter und epikureischer Physiker bahnte er in der rémischen Gesellschaft
der Naturwissenschaft iiberhaupt den Weg. Seine Zeitgenossen machte
er offen fiir ein ganz neues Denken. Er selbst wird, wie von ALBRECHT
[a.a.0.] sagte, ,zum ersten Dichter des Unendlichen in Rom*.

Durch LUKREZ wurde EPIKUR in Rom heimisch und iiberdauerte die Jahr-
tausende bis heute.

Jetzt muss noch die Entwicklung anderer Philosophenschulen bis in die Zeit
des Imperium Romanum kurz dargestellt werden. Insbesondere geht es um den
Peripatos des ARISTOTELES, wie er sich im Hellenismus und im Imperium
Romanum entwickelte:

2. Die Entwicklung des PERIPATOS
a) ANDRONIKOS, BOETHOS, NIKOLAOS

Soweit wir erkennen kénnen, wendet sich schon die 1. Generation der Schiiler
des ARISTOTELES von der Metaphysik ab und erdffnet vorrangig natur-
wissenschaftliche Studien, aber auch Studien zu Fachwissenschaften wie
Geschichte und Literaturgeschichte oder Geschichte der Mathematik; denn die
Fiille des vorliegenden Materials ist so grofs, dass man sich zwangsldufig fiir
den Entwicklungsgang der Forschungen in einem Arbeitsgebiet interessiert.

THEOPHRASTOS z.B. arbeitet in seinem Werk ,physikon déxai“ (Lehrmei-
nungen der Physiker) die Konzepte der sog. Naturphilosophen, d. h. Vorsokra-
tiker, auf; EUDEMOS erarbeitet eine Geschichte der Mathematik, ARISTO-
XENOS bearbeitet die Geschichte der Musiktheorie. Sie alle wurden fiir uns
direkt oder indirekt Quellenautoren, da wir von den &lteren Philosophen
und Wissenschaftlern sonst nichts erhalten haben.

Von besonderer Bedeutung fiir uns ist der wegen astronomischer Forschungen
bekannte Gelehrte ARISTARCHOS von Samos. Von ihm wird berichtet, dass
er in Anlehnung an den Pythagoreer PHILOLAOS (um 450 v. Chr.), der von
der um ein Zentralfeuer kreisenden Erde sprach, das heliozentrische System
entwarf. Danach drehe sich die Erde um sich selbst und um die Sonne.

Der als Autoritdt seiner Zeit geltende Mathematiker, Astronom und Geo-
graph HIPPARCHOS aus Nikaia soll diese Theorie so nachhaltig bekdmpft
haben, dass man bis KOPERNIKUS fast 1700 Jahre mit dem geozentri-
schen Konzept wissenschaftlich zurechtkommen musste. Insgesamt koénnte
man zum Peripatos, wie er sich etwa 200 Jahre nach ARISTOTELES ent-
wickelt hat, sagen, dass die Neigung zur Entfaltung fachwissenschaftlichen
Wissens eine philosophische Systembildung verhindert hat.

Die Arbeiten der Gelehrten vom 1. vorchristlichen Jahrhundert an galten den
Schriften des ARISTOTELES selbst. Uber deren Schicksal sollte zunéchst
etwas gesagt werden:

122



Die Entwicklung des PERIPATOS

Grundsétzlich haben wir zu unterscheiden zwischen den exoterischen Schrif-
ten, die fiir den offentlichen Gebrauch geschrieben und im Buchhandel ver-
trieben wurden und den sog. Lehrschriften (auch Pragmatien genannt), die
fiir den ,inneren“ Schulgebrauch verfasst waren und mehr oder weniger aus-
gearbeitet als Manuskripte fiir die Lehrvortrige bzw. Vorlesungen dienten.

Wir stehen da vor der aufféilligen Tatsache, dass alle exoterischen Schriften
verloren sind, dass aber fast alle Lehrschriften fiir den inneren Schulgebrauch
erhalten sind. Diese Manuskripte sind 288 nach dem Tode des THEOPHRA-
STOS einem Schiiler des ARISTOTELES namens NELEUS vermacht worden.
Dieser iiberfiihrte die Schriften nach Kleinasien in seinen Wohnort Skepsis (bei
Troia). Die Nachkommen liefen die Manuskripte fast 200 Jahre unbeachtet
liegen, bis sie ein reicher Biicherliebhaber namens APELLIKON aufspiirte
und um 88 v. Chr. wieder nach Athen brachte.

Als SULLA 86 v. Chr. Athen eroberte, waren die Manuskripte seine Beute,
und er verbrachte diese nach Rom. Allerdings staubten die Manuskripte nicht
weiter vor sich hin, sondern gelangten in die sachkundigen Hande des TY-
RANNION, eines griechischen Kriegsgefangenen, der als Grammatiker einen
Namen hatte und mit CICERO und dem Verleger ATTICUS Umgang hatte.

Ein Schiiler des TYRANNION war der als Erneuerer bekannte ANDRONI-
KOS von Rhodos. Dieser war um 70 v. Chr. der 10. oder 11. Vorsteher des
Peripatos nach ARISTOTELES (vielleicht auch erst zwischen 40 und 20 v.
Chr. [vgl. FLASHAR bei UEBERWEG/FLASHAR, 1983, III S. 192]) und
hat in Rom eine Gesamtausgabe der Werke des ARISTOTELES (und des
THEOPHRASTOS) hergestellt, die Grundlage der neuzeitlichen ist.

Erstaunlicherweise sind in dieser Ausgabe die von ARISTOTELES selbst fiir
die Veroffentlichung geschriebenen Werke nicht enthalten. Daraus konnte man
schliefen, dass letztere von ARISTOTELES in nur so geringem Umfang fiir
die Offentlichkeit freigegeben waren, dass sie 250 Jahre nach dessen Tod nicht
mehr greifbar waren und dass Schwerpunkt der Arbeit des Peripatos im
Inneren in Forschung und Lehre lag. Herausgetragen in die geistige Welt des
Mittelmeerraumes wurde die Lehre des Aristoteles nur durch die Schriften
seines bedeutendsten Schiilers THEOPHRASTOS und der anderen Schiiler.

Jetzt aber trat eine gewisse Ordnung in der Arbeit mit dem Nachlass des ARI-
STOTELES ein, weil ANDRONIKOS nach Sichtung, Gliederung und Ver-
Offentlichungen der philologischen Edition seine bedeutsame Arbeit als Kom-
mentator der Schriften des ARISTOTELES begann.

Die Kommentierung wurde mit dem Kommentar der Kategorienschrift des
ARISTOTELES erdffnet. Hintergrund dieser Erlduterungen waren die sich
notwendigerweise in Vorlesungsmanuskripten findenden Unklarheiten oder
Liicken, Ziel war die Darstellung des Aristotelismus als eines einheitli-
chen Systems. Dieses Ziel, das sich auch schon bei ARISTOTELES selbst
findet, leidet jedoch unter der Schwéche, dass historisch-genetische Faktoren

123



GRIECHENLAND IN ROM

nicht berticksichtigt werden konnten. ARISTOTELES war dann immer schon
der vollendete, seine Entwicklung konnte nicht deutlich gemacht werden.

ANDRONIKOS stellte als Didaktiker den Unterricht in der Schule auf ein
zweifaches Fundament:

Wihrend der Unterricht iiberhaupt mit der Logik des ARISTOTELES be-
ginnen sollte, kulminierte unterrichtliches Handeln geméf den methodischen
Uberlegungen des ANDRONIKOS in der Textinterpretation.

Davon hob sich ganz deutlich das Konzept seines Schiilers und Nachfolgers im
Scholarchat ab: BOETHOS aus Sidon (im heutigen Libanon).

BOETHOS empfand die Schriften des ARISTOTELES zur Physik als dieje-
nigen, die dem Anfinger leichter zuginglich sind. In der Frage, ob das All-
gemeine oder das Einzelne (d. h. Konkrete) das der Natur nach Friihere sei,
entschied er sich fiir die Auffassung, das Einzelne sei das der Natur nach
(proteron physei) Frithere. ARISTOTELES hingegen [vgl. APo. A2, 71 b 34
ff.] vertrat die Meinung, dass das Allgemeine das schlechthin (haplos) Vor-
rangige sei. Hier wird zugleich ein Stiick PLATON- Interpretation geliefert;
denn immer wieder [SYRIAN in Metaph. 106, 5 ff. nach UEBERWEG, 1953,
S. 560] wurde und wird die Frage danach gestellt, was denn die platonischen
Ideen seien. Die Antwort des BOETHOS lautet:

Gattungsbegriffe.

BOETHOS begriindet so eine Traditionslinie, die von ihm ausgehend zum
Nominalismus des Mittelalters und von da zur Marburger Schule PAUL NA-
TORPs fiihrt [VEBERWEG, a.a.0.]. Uber seine Exegesen und Paraphrasen
hinaus verfasste er einen weit geschitzten Kategorienkommentar, in dem er
sich zu der eben genannten Frage dufert.

Ein Freund des jiidischen Koénigs HERODES und des Kaisers AUGUSTUS war
NIKOLAOS von Damaskus. Dieser verfasste eine viel beachtete Monographie
iiber die Philosophie des ARISTOTELES, von dem uns in syrischer Sprache

Ausziige erhalten sind. Auch sonst ist uns umfangreiches Fragmentmaterial
in syrischer Sprache [UEBERWEG, 1953, S. 561] erhalten.

Ein interessanter Ausldufer der ordnenden und katalogisierenden Tétigkeit
des ANDRONIKOS ist der mittel- oder neuplatonische (vielleicht um 200 n.
Chr.) Autor PTOLEMAIOS EL GARIB:

Dieser verfasste einen arabischen Katalog der im arabischen Sprachraum er-
haltenen Pragmatien des ARISTOTELES wohl auf der Grundlage des Kata-
loges, den ANDRONIKOS aus Rhodos von den Schriften des ARISTOTELES
und des THEOPHRASTOS angelegt hatte.

Ubrigens ist ein bedeutsamer Mangel festzustellen: Die Aristotelesphilologie
leidet darunter, dass jemand entweder Griechisch und Lateinisch, aber nicht
Syrisch/Arabisch kann oder, dass jemand Arabist ist und dafiir aber Grie-
chisch und Lateinisch nicht beherrscht.

124



Die Entwicklung des PERIPATOS

Hier erdffnet sich ein interessantes Forschungsgebiet:

In diesem konnten die beiden zusammengefiihrten Philologien die griechischen
Texte durch weiterfithrende syrische und die syrischen Texte durch weiterfiih-
rende griechische klaren. Leider gelingt das bis heute nur Wenigen.

Jedenfalls sind seit dem 5. Jahrhundert ARISTOTELES und die Aristoteles-
kommentare ins Syrische und seit dem 9. und 10 Jahrhundert ins Arabische
iibersetzt worden, von da ins Lateinische und von dort wieder ins Griechische.

Die lateinische Tradition, beginnend mit MARIUS VICTORINUS (4. Jahr-
hundert) und BOETHIUS (um 500), wurde Quelle der Friihscholastik (11./
12. Jahrhundert); die Riickiibersetzungen aus dem Arabischen und Griechi-
schen in Verbindung mit der genannten lateinischen Traditionslinie wurden
Grundlage der Hochscholastik (13. Jahrhundert, vgl. WILHELM VON
MOERBEKE).

b) Pseudo-ARISTOTELES: Uber die Welt

Im 2. Jahrhundert nach Christus gewann eine Schrift Einfluss, deren Titel
peri kosmu® = ,,Uber die Welt* lautet. Sie ist von so grofer Bedeutung und
auch von so grofer inhaltlicher und sprachlicher Qualitéit, dass der Leser ihr
(v. a. dem 2. Teil) das Pradikat Dichtung geben konnte. Jedenfalls hat sich
der um die griechische Philologie und den schulischen Griechischunterricht
verdienstvolle ULRICH VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF sehr um
sie bemiiht und Teile davon in sein ,Griechisches Lesebuch fiir den Unterricht
an den Gymnasien [Berlin 1906, S. 186 ff.] aufgenommen.

Wir besitzen iibrigens von dieser Schrift eine syrische, eine armenische und
die lateinische Ubersetzung des APULEIUS (geb. 125 n. Chr.).

Sie ist als Brief des ARISTOTELES an ALEXANDER iiberliefert. Den wah-
ren Namen des Autors kennen wir leider nicht; daher nennen wir ihn Pseudo-
ARISTOTELES oder ANONYMOS und denken an einen peripatetischen Au-
tor, der wahrscheinlich in der ersten Hilfte des 2. Jahrhunderts nach Chri-
stus [vgl. auch STROHM, 1984, S. 263 ff.; CAPELLE, 1905, S. 39] in der
Gestalt eines fiktiven Philosophenbriefs ein einfiihrendes Schulwerk zur Theo-
Kosmologie verfasst hat.

Im 1. Kapitel nennt dieser das Thema und formuliert es so, dass es andere
motiviert, sich ebenfalls damit zu beschéftigen. Aber gleich zu Beginn wird
hervorgehoben, dass sich die Wissenschaften vor dem Thema driicken; allein
die Philosophie habe sich der Sache angenommen und sei fiir seine Seele
Helferin bei der ,Auswanderung® in den himmlischen Bereich:

Seine Seele also stieg auf, sie ,setzte iiber”, um mit ihren Augen das Gottliche
zu erfassen und den Menschen zu offenbaren. Er nennt das die ,Schau des
Hoheren, des Weltalls ... und des Grokten daselbst* [391 a 24 ff.]. Schon

125



GRIECHENLAND IN ROM

bei der Benennung des Themas verwendet er in der Metapher vom Aufstieg
der Seele einen gehobenen Sprachstil und erinnert an den Vorsokratiker
PARMENIDES, der in seinem Gedicht peri physeos (iiber die Natur) vom
Aufstieg ,lichtwérts® und von der Erleuchtung sprach.

Das 2. Kapitel beginnt mit der Definition des Kosmos:

»Kosmos setzt sich zusammen aus Himmel und Erde und den Wesen-
heiten, die darin enthalten sind.“

Dargestellt wird aber auch noch auf andere Weise die Welt als das geordnete
Gebilde des Alls, das von den Gottern und auf Veranlassung der Gotter
bewahrt wird“ [391 b 9 ff.]. Das All wird als Kugel vorgestellt; es befindet
sich in ewiger Bewegung um eine Achse, deren Endpunkte die unbeweglichen
Pole (der arktische und antarktische Pol) sind. Der Mittelpunkt des Alls
nun wiederum ist die Erde, die ihrerseits durch ihre zentrale Lage unbewegt
ist.

Die Sprache des Autors wirkt sehr feierlich, sowohl hier als auch im Folgenden,
wo er als Aristoteliker neben den vier aus anderen Zusammenhéngen bekann-
ten Elementen (Feuer, Erde, Wasser, Luft) das fiinfte Element nennt, den
Ather, dessen besonderes Merkmal ,ewig® er mit archaischen Bezeichnungen
besetzt.

Der Erdkugel im Zentrum entspricht die Weltkugel, deren Oberfliche der
Ather darstellt. Dieser Ather ist Ursprung und Ort der Fixsterne, die zusam-
men mit dem Himmel kreisen und daher immer denselben Platz einnehmen.
Die ,Jrrsterne (Planeten), 7 an der Zahl, bewegen sich, jeder auf eigener
Kreisbahn, so dass sie ,der Erde teils niher, teils ferner sind“ [392 a 16 f.].
Die konzentrischen Kreisbahnen der Planeten werden von Ather umschlossen,
dessen Sphire ,geordnet [392 a 32] stetig, ewig und unverginglich, gottlich
ist und bis zum Monde reicht.

»An die dtherische und gottliche Natur” [392 a 31], also vom Raum unterhalb
des Mondes, schlieft sich die verdnderliche, wandelbare, d. h. zugéngliche,
dem Tode iiberantwortete Natur an. Da ist die Region des Feuers (mit Ster-
nen wie Fackeln), dann die der Luft (Ort des Regens, Schnees, Hagels, Reifs,
der Stiirme, des Donners und Blitzes); es folgt (Kapitel 3) die Region der Er-
de und des Meeres — da wachsen Pflanzen und Tiere, ergiefsen sich Quellen
und Fliisse, in Windungen durch das Land ziehend und ins Meer miindend.

Sodann wird die Erde mit ihren Schénheiten beschrieben — die Berge, das
Griin, die Stadte, die ,das kluge Geschopf der Mensch® [392 b 18 —19] gebaut
hat. Doch auch die Erde ist nur eine Insel, die vom atlantischen Meer um-
flossen wird. Ohne genaues Wissen vermutet der ANONYMOS noch weitere
Inseln in der Ferne, unseren Blicken entzogen. In der Mitte des Weltalls ruht
dieses alles, unerschiitterlich, unbeweglich  das, was man im Mafistab des
Alls ,unten“ nennt.

126



gebiindelte dynamis



GRIECHENLAND IN ROM

Fiinf Elemente gibt es, und diese sind kugelférmig (sphairikos) so gelagert,
dass die kleinere Einheit von der gréfseren umfasst wird, die ,,E-rde von Was-
ser, Wasser von Luft, Luft von Feuer, Feuer von Ather* [393 a 2—3].
Damit sind zugleich im Sinne des ARISTOTELES die das All konstituieren-
den fiinf Elemente genannt.

Da oben wohnen die Gétter, unten die ,,Eintagswesen* , letztere wieder-
um auf dem Trockenen, das sich in Kontinente und Inseln gliedert. Woran
dem Verfasser gelegen ist, scheint das Bemiihen zu sein, alles in einem zu
erfassen und zu beschreiben. Sein Bemiihen richtet sich auf die Darstellung
eines ,systema* , einer Ordnung, in der wir, wenn wir auch nur Einzelnes
greifen, alles verstehen.

Das ist wohl unsere Grundsituation:

Wir méchten das, was uns transzendiert, sehen und verstehen, auch das, worin
wir leben; und wir mochten uns selbst darin einordnen kénnen. Dieser Drang
wéchst mit den Details, die wir von Zeitalter zu Zeitalter mehr in den Blick
nehmen miissen.

Wir sind also immer schon Bewohner einer Wissensgesellschaft gewesen —
doch das Wissen ist nicht so wichtig wie das Verstehen. Hierin zeigt sich
unser Verfasser als Schiiler des kleinasiatischen Griechen HERAKLIT, des-
sen Nachdenken nicht mehr dem Wissen (polymathia), sondern der geistigen
Durchdringung (nus [vgl. 22 B 40/41 DK]) des Erkannten galt.

Mit dieser Vorstellung iibrigens fiithrt unser Verfasser das Nachdenken der
Griechen iiber Bildung in die Neuzeit.

Nach der Darstellung dessen, was ,oben” ist und das ,,Unten” konstituiert,
geht der Verfasser nun an die Beschreibung der ,bewohnten Erde*, die in
Europa, Libyen und Asien eingeteilt ist; dabei vergisst er nicht, die britan-
nischen Inseln zu erwdhnen. Interessant sind in diesem Zusammenhange zwei
Bemerkungen:

Zum einen gibt er ,,Lainge* und ,,Breite dessen an, was er die ,Insel Erde*
nennt [393 b 18]:

Uber die Hauptmasse des Festlandes gemessen betrigt die Breite 40.000 Sta-
dien, das sind (ein Stadion = 180 m) nach unseren Mafsen 7.200.000 Meter;
also 7.200 km.

Als Maf fiir die Langenstreckung nennt er 70.000 Stadien, das sind 12.600.000
Meter, also 12.600 km.

Unter ,,Breite’ haben wir wohl die Nord-Siid-Ausdehnung, unter ,,Lén-
ge* die Ost-West-Ausdehnung zu verstehen. Die Zahlen kann man heute
nicht so leicht nachvollziehen, weil man die Ausgangs- und Zielpunkte nicht
genau kennt; bemerkenswert sind aber allein schon die damit zusammenhén-
genden Fragen und das Ergebnis, dass fiir die Ausdehnung von West nach Ost
mehr Stadien angegeben werden als von Nord nach Siid.

128



Die Entwicklung des PERIPATOS

Diese Angaben sind sehr alt und gehen wahrscheinlich auf den bereits genann-
ten Astronomen HIPPARCHOS zuriick [STROHM, 1984, S. 294].

Zum anderen sagt er [393 b 2 ff.], dass es im Osten des Meeres, das heute
,das Schwarze® heifst, einen Zugang zum Ozean (,Indischen und Persischen
Golf“) gibt. Letztere hingen nun wieder mit dem Roten Meer zusammen [393
b 2 ff.]. Hier nimmt der Autor Erkenntnisse seiner Vorgénger, z.B. des Geogra-
phen ERATOSTHENES auf, der ein bekanntes Werk iiber die Erdvermessung
geschrieben hatte. Es finden sich aber auch Zitate aus einem Werk des bereits
behandelten Stoikers POSEIDONIOS [vgl. CAPELLE, 1905, S.8 £.].

Nach Abhandlung der Verteilung von Land und Meer wendet sich der un-
bekannte Autor in Kapitel 4 den bemerkenswertesten Naturerscheinungen
zu. Da geht es ganz systematisch um die Darstellung zweier Arten von Aus-
diinstungen:

Aus der einen (feuchten) Art ergeben sich Nebel, Tau, Frostphédnomene vom
Regen iiber den Hagel, Reif, Rauhreif bis hin zum Schnee; aus der anderen
(trockenen) entstehen die Winde, Blitz und Donner. ANONYMOS stellt u. a.
dar, dass der Donner zwar friither entsteht als der Blitz, wir héren den Donner
aber nach dem Blitz, weil dieser den Donner iiberholt:

,Naturgemaf iiberholt das Sichtbare das Horbare* [395 a 16 ff.] — d. h., das
Licht ist schneller als der Schall. So geht er weiter bis zur Erkldrung des
Regenbogens und des Hofes um Mond oder Sonne.

Von den Erscheinungen im Luftraum wendet er sich dem Erdinneren zu und
erklirt die Entstehung der Erdbeben durch das Ausweichen komprimierter
Luft (pneuma), wobei er verschiedene Arten der Erdbeben unterscheidet.

Er findet auch im Meere die gleichen Ph&nomene wie im Inneren der Erde. So
erklirt er Sturmfluten mit dem bereits von THEOPHRASTOS postulierten
porosen, d. h. von subterranen Kanilen durchzogenen Erdkorper, der Wasser
einatmet und ausstoht, wie das beim stofiartigen Ausatmen geschieht.

Durch solche (seebebenartigen) Vorgénge, die wir heute auch sonst weltweit
z.B. als Tsunami kennen, ist 373 v. Chr. die in der Landschaft Achaia gelegene
Griechenstadt Helike untergegangen. Hier sollte wenigstens am Rande noch
erwahnt werden, dass er bei den Gezeiten einen bestimmten Rhythmus
mitteilt und einen ,,Einklang mit dem Umlauf des Mondes* [396 a 25
ff.] beobachtet. Beobachtungsraum ist hier nicht mehr das Mittelmeer, sondern
der Ozean.

Im Hintergrund steht immer das wunderbare altgriechische als Analogieden-
ken sich zeigende Gesamtkonzept, das er so ausdriickt [396 a 27 ff.]:

,Da die Elemente einander eingemischt sind, darf man billigerweise da-
von ausgehen, dass die natiirlichen Prozesse in Luft, Erde und Meer
einander dhneln. Im Einzelnen wirken sie Werden und Vergehen, das
Ganze aber bewahren sie als etwas Unvergéngliches und Ungewor-
denes.“

129



GRIECHENLAND IN ROM

Im 5. Kapitel wird die sich hieran stellende Frage beantwortet, wie man sich
vorstellen soll, dass die Welt nicht zerstort wird, wo doch so gegensétzliche
Krifte wie ,, Trocken und Feucht, Warm und Kalt“ ihre Wirkung haben.

Hier zeigt sich als Hintergrund HERAKLIT; in seinem Sinne wird die Ant-
wort gegeben. Auf der Grundlage des eben genannten altgriechischen Analo-
giedenkens sieht der Autor, dass das Wunder biirgerlicher Eintracht aus der
Auseinandersetzung der Klassen und Schichten, Arm und Reich, Jung und
Alt, Bose und Gut, hervorgeht. So folgert er fiir den Kosmos, dass die Natur
nach Gegensétzen strebt und nur so den Einklang (to symphonon) aus dem
Gegensitzlichen schafft.

Nicht aus dem Gleichartigen ergibt sich die Harmonie:

So hat die Natur den Mann zur Frau und nicht zum Manne gefiihrt. Das
Gleiche sehen wir in der Malerei, Musik, Schreibkunst.

Bei Himmel, Erde und der ganzen Welt wird aus der Mischung des Wider-
streitenden die kosmische Harmonie. Das geschieht aber nicht aus den
Prinzipien selbst heraus:

Eine einzige alles durchdringende Kraft (dynamis) hat das Weltganze gefiigt
und dieses kugelférmig gestaltet; sie zwingt das Gegensétzliche in eine Har-
monie und wirkt so Rettung fiir das All. Grundlage aber fiir die Verfiigharkeit
des Gegensétzlichen ist, dass keines das andere dominiert, sondern dass ein
Gleichgewicht besteht zwischen den die Welt konstituierenden Prinzipien.

00 lehrt die Natur am Beispiel der makrokosmischen Prozesse, dass
irgendwie die Balance die Eintracht gewihrleistet, die Eintracht aber
den alles schopfenden und wunderbaren — schénen Kosmos“ [397

a2 fl].

Die Welt ist ein Gewebe, in welchem das Werden dem Vergehen Einhalt gebeut
und das Vergehen wiederum neues Werden bewirkt. Hier hért man wieder-
um vorsokratisches Denken, namlich den dunklen ANAXIMANDER, dessen
Lehre der MEPHISTO Goethes mit den Worten ausdriickt:

»Alles, was entsteht, ist wert, dass es zugrunde geht.“

Das Heil der Welt, so sagt der unbekannte Autor, besteht darin, dass die Dinge
einander ablosen, indem sie zum einen obsiegen und zum anderen unterliegen.

»30 bleibt behiitet das All, unzerstorbar und von Ewigkeit zu
Ewigkeit* [397 b 7-8; vgl. 391 b 9 ff].

Dieser aus dem Geiste der Stoa geborene Satz ist wie auf den Hohepunkt eines
Dramas hin komponiert. Er leitet zum Kulminationspunkt iiber. Und dieser
besteht in der Antwort auf die Frage:

Welches ist denn nun die Kraft, die dieses alles schafft?

130



Behiitet bleibt das All



GRIECHENLAND IN ROM

Es folgt die grofsartige, ebenfalls in der Stoa geborene Wende zu dem einen
Gott. Es mag viele Gotter gegeben haben, die die Alten so sahen und spiirten,
wenn sie die Welt als ,voll von Géttern (THALES) erlebten. Sie erlebten und
lehrten dessen gottliche Kréfte, aber nicht géttliches Wesen (usia), aus
dem und durch das alles geworden ist.

Der eine Gott ist der Héchste und thront nach dem dichterischen Bild auf
dem Gipfel des Himmels. Seine Kraft strémt ungehindert in den Ather, dieser
gibt ab an das Feuer, dieses an die Luft und diese wiederum an Erde und
Wasser.

Gottliche Kraft durchstromt das All und wirkt in allen Regionen, ob sie
nun gottesfern oder gottnah sind. Gottes Kraft schafft Erhaltung fiir alle
Wesen, ohne dass dieser selbst die Erhaltung bewirken miisste.

Auch ein Feldherr wirkt nicht personlich in die einzelne Kompanie, und doch
hat er die Wirkung, die er wiinscht. Gottes Person also lebt in den hichsten
Hohen, seine Kraft aber dringt in jeden Winkel.

Gott, so sagt der ANONYMOS, ist wie ein Ingenieur, der mit geringem
Kraftaufwand durch den leichten Zug an einem Seil héchste Kraft einsetzen
kann. Gott wirkt so, dass ein Jegliches das Seine tut:

Der Vogel fliegt, der Fisch schwimmt, das Schaf bewegt sich auf seiner Weide.
Das Himmelsganze — in Analogie dazu — dreht sich an einem Tage und in einer
Nacht um sich selbst, und die Himmelskdrper bewegen sich, ein jeder in seiner
Weise:

Der Mond braucht fiir seine eigene Kreisbahn einen Monat, die Sonne ein Jahr
und so die anderen Gestirne in ihrer Weise; der Feuerstern (Mars) braucht 2
Jahre, das Zeusgestirn (Jupiter) 12 Jahre. Sie alle singen und erzeugen auf
ihrer Bahn einen Ton. Das Gesamt der Toéne ergibt die Sphirenharmonie,
die von Gott kommt und diesem wieder zustrebt.

Der unbekannte Autor nimmt wiederum die Gedanken der frithen Griechen,
v. a. des PYTHAGORAS, auf.

Mit bewegten Worten preist er den Weckruf Gottes, der nur durch das Den-
ken fassbar wird. Alles geht nun seinen Gang und seine Wege, ein Werk des
weltiiberwaltenden Gottes, der Harmonie und Dauer der Welt garantiert
und selbst leid- und miihelos wirkt und auch die Staaten lenkt.

Hier bricht aus dem Autor, der durch seine naturwissenschaftliche Exaktheit
den Peripatetiker zu erkennen gibt, die Stoa vollends heraus:

Gott ist das Weltgesetz, das in den Menschen wirkt wie in den Pflanzen, in
der Dattel wie in der Feige oder der an Diiften reichen Zypresse. Alles ent-
steht, reift und vergeht nach Gottes Gesetz. Der Hohepunkt kosmisch-
hymnischer Prosa ist erreicht (Kapitel 7):

»Gott ist der Eine mit vielen Namen* (polyonymos), so nimmt der Autor
den stoischen Hymnos des KLEANTHES auf ZEUS auf und preist diesen als

132



Die Mitte bleibt ZEUS



GRIECHENLAND IN ROM

»Sohn des KRONOS und der Zeit“[401 a 15]; denn er ,west“ von Ewigkeit
zu Ewigkeit (aion), und dann nennt er die 27 Namen, die ihm, durch den
wir leben (ZEUS von zen = leben), beigegeben sind, von ,Blitzewerfer und
,der Atherische® iiber ,Reiniger und ,Blutricher bis ,Herr des Himmels*
und ,,Hort der um Schutz Flehenden“. Dazu hebt der Autor an, einen uralten
orphischen Hymmnos auf den einen Gott zu singen, der den Namen ZEUS
tragt:

»- - ZEUS ist das Haupt, die Mitte ist ZEUS, geschaffen ist alles aus
ZEUS ... Alles birgt er in sich, und lichtwirts wieder wendet er alles,
und alles trégt er, und wieder ins heitere Licht trigt er aus heiligem
Herz alles empor, und Wunder wirkt er. [401 a 29 ff.].

Gott ist das Schicksal, auch mit vielen Namen und in vieler Gestalt, KLO-
THO, LACHESIS und ATROPOS.

Vollendet wie er ist auch der Mythos um ihn.

Mit Worten, die als die des PLATON bezeichnet werden [Lg. 715 e und 730
c|, endet die Schrift.

Was man sonst mehr oder weniger als Ansammlung von Lehrsitzen und Dog-
men bezeichnen kénnte, wird von dem platonisierenden Peripatetiker in eine
Einheit komponiert, in der der Glaube der Hellenen, ihr philosophisch-
wissenschaftliches Erbe verbunden werden mit stoischer Theologie.

Gott ist der eine durch das Viele, und er reprisentiert das Viele in seiner
Einsheit. Er ist von seinem Wesen her nicht in dieser Welt, doch seine Macht
ist allgegenwértig. Er schafft Vollendung, indem er den Weg der Natur geht.

Thm folgt das Recht.

Recht ist also nicht weltlichen Ursprungs. Recht ist gottliches Recht und
als solches keine Setzung durch die Menschen (z.B. durch deren Parla-
mente), sondern ergibt sich aus der physis. Wer gliicklich werden mdochte, halte
sich daran gleich von Anfang an; er folge dem Recht und trete die Nachfolge
an!

Der unbekannte Autor der Schrift ,,Uber die Welt“ wiinscht sich einen Glauben
der Nachfolge [STROHM, 1984, S. 352], wie wir ihn in diesem Raum sonst nur
bei den Christen finden. Der grofe Vorbereiter, auf den sich unser Verfasser
bezieht, ist PLATON.

¢) HERMINOS, PTOLEMAIOS, GALENOS,
ALEXANDROS

Um die Mitte des 2. Jahrhunderts n. Chr. lebte HERMINOS, der wie viele an-
dere Autoren Schriften des ARISTOTELES kommentierte, von den bekannte-
ren seien die Kategorienschrift und die Physikvorlesung genannt. HERMINOS

134



Die Entwicklung des PERIPATOS

hat eine gewisse Ndhe zur Schrift peri késmu, weil er den Gedanken von der
Ewigkeit der Bewegung der obersten Sphére, also des Himmels, aufnimmt.
Wéhrend nun ARISTOTELES [Ph. 258 b 12] diese Tatsache auf das Wirken
des unbewegten Bewegers, also Gottes, zuriickfithrt, denkt HERMINOS eher
an PLATON und dessen Theorie von der Weltseele, die etwas sei, das sich
ewig selbst bewegt.

Der wissenschaftsgeschichtlich wohl bedeutendste Peripatetiker des 2. nach-
christlichen Jahrhunderts ist KLAUDIOS PTOLEMAIOS. Er lebte in Alex-
andria und hat sein Hauptwerk, mit dem Titel ,,Almagest”, vor 147 n. Chr.
vollendet. Der Titel ist die arabische Umformung seiner ,mathematike syn-
taxis“ oder auch ,he megiste syntaxis®: ,mathematische oder ,die grofite Zu-
sammenstellung. Aus he (= die) und megiste (grokte) wurde Al - magest.
Hierbei handelt es sich um eine zusammenfassende Darstellung der mathe-
matischen Astronomie. Grundlage dieses Hauptwerks ist wohl ein peri-
patetisches Handbuch [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 563] oder/und
der bereits genannte HIPPARCHOS, dessen Sternekatalog PTOLEMAIOS
weitergefiithrt hat.

Dieser Katalog hatte bis TYCHO BRAHE, also bis in das 16. Jahrhundert,
uneingeschrinkte Giiltigkeit.

In der ,Almagest” tritt der Aristotelismus methodisch und inhaltlich frei von
anderen philosophischen Konzepten zutage. In insgesamt 13 Biichern, die oft
ins Arabische [Tabit ibn Qurra, gest. 901|, Syrische, Hebréische, sogar [1732]
ins Sanskrit iibersetzt worden sind, werden Erde als Mittelpunkt, die Pla-
neten und die Fixsterne dargestellt und ein Katalog von 1025 Sternen vorge-
fithrt, mit Bezeichnung der Lichthelligkeit, in 48 Sternbilder eingeteilt. Auch
die Aufgangszeiten in den verschiedenen Breiten werden berechnet.

Die Vorstellung, dass die Erde eine Kugel ist, im Mittelpunkt des Alls liegt
und durch ihre Zentrallage unbeweglich ist, hat auf der Grundlage seines
astronomischen und trigonometrischen in der Almagest vereinten Lehrgebiu-
des das Weltbild fiir fast 1 4 Jahrtausende geprégt; wir sprechen auch vom
geozentrischen Weltbild.

Sein zweites Hauptwerk ist nach der Almagest die ,geographike hyphegesis*
=, Anleitung zum Kartenzeichnen®.

Im Unterschied zur Darstellung unseres ANONYMOS werden hier nicht Lan-
der beschrieben, sondern insgesamt 8100 Orte der bewohnten Welt mit An-
gaben der geographischen Lage (Lange/Breite), Inseln, Berge und Flussmiin-
dungen inbegriffen. Hier wandte der Autor die sphirische Trigonometrie seiner
Almagest an. Die Grenzen der bewohnten Welt liegen im Norden auf der Insel
Thule (umgerechnet auf 63 ° Hohe), an der stidlichen Grenze (umgerechnet auf
16 ° Hohe) ist der langste Tag 13 Stunden lang. Was die West-Ost-Ausdehnung
betrifft, so reicht die bewohnte Welt (,oikuméne*) im Westen von der Insel der
Seligen (180°) bis China im Osten, wobei 1° 500 Stadien (= 90 km) auf dem

135



GRIECHENLAND IN ROM

Aquator ausmacht. PTOLEMAIOS berechnet den Erdumfang auf 180.000
Stadien, das sind modern ausgedriickt 32.400 km. Dieser von PTOLEMAIOS
gefundene Wert kommt dem tatséchlichen (40.075,017 km) schon erstaunlich
nahe.

Aber nicht nur in der Mathematik, Astronomie und Geographie liegen
die Interessen des PTOLEMAIOS. Erhalten ist uns die wohl umfangreichste
und bedeutendste Schrift der Antike zur Musiktheorie (,Harmonik4®).

Wihrend er sich bisher als Peripatetiker zeigte, prisentierte er in dieser Schrift
seine Schulung an PYTHAGORAS, dem er auch dahingehend folgte, dass er
den engen Zusammenhang zwischen Musik und Astronomie betonte: So
ordnete er die Planetenbahnen der Lyra, einem Saiteninstrument, zu und ver-
trat wie PYTHAGORAS die Auffassung, dass jeder Planet auf seiner Bahn
einen Ton hervorbringt und dass alle Planeten zusammen einen Klang erzeu-
gen, der Sphirenharmonie genannt wird.

Dieser Gedanke ist in der Folgezeit immer wieder aufgenommen worden und
fithrte schliefslich zu dem beriithmten Werk des JOHANNES KEPLER mit
dem Titel: ,Weltharmonik in fiinf Biichern“ [Linz 1619], lateinisch ,harmo-
nices mundi libri V. Insgesamt wirkte die Schrift des Ptolemaios bis in die
Musiktheorie der Renaissance.

Wihrend der Peripatetiker PTOLEMAIOS in seinem genannten Traktat ,,Har-
monikd“ pythagoreisches (genauer neupythagoreisches) und platonisches
Gedankengut in Zahlenspekulationen verwendet, fiigt er in seiner rein philo-
sophischen Schrift peri kriteriu kai hegemoniki (= ,jiber das Urteil und das
leitende Prinzip“) noch stoisches Gedankengut hinzu. Der Eklektiker zeigt
sich z.B. im 2. Teil der Schrift, wo er im Sinne der Stoa dem in Bezug auf das
Leben leitenden Prinzip als Ort das Herz, dem in Bezug auf das Leben und
gute Leben leitenden Prinzip das Gehirn (PLATON) als Ort zuweist.

Nicht nur an KLAUDIOS PTOLEMAIOS wird deutlich, dass peripatetisches
Denken die Fachwissenschaft als Grundlage hat und die Fachwissenschaften
vorantreibt. Hier ist der beriihmte Mediziner KLAUDIOS GALENOS aus Per-
gamon zu nennen. Als wissenschaftlicher Mediziner hat er ein gewaltiges
iiber 100 Schriften umfassendes Opus hinterlassen.

Er kam 162 nach intensiven Studien v. a. der Medizin (in Pergamon, Smyrna,
Korinth und Alexandria) nach Rom, verlief aber 166 die Stadt wieder. Er
hatte sich dort zwar als Philosoph und erfolgreich therapierender Arzt einen
Namen gemacht, doch zog es ihn fiir 3 Jahre noch einmal in seine Vaterstadt.
168 wurde er Arzt des Kaisers MARCUS AURELIUS, von dem spéter noch
gesprochen werden wird; 169 zog er endgiiltig nach Rom und blieb dort.

Er war ein erfolgreicher Schriftsteller und Arzt im Dienste des Hofes und starb
hochbetagt wohl auch in Rom. Seine medizinischen Schriften, deren Grundlage
die drztliche Praxis war, wurden zu Lehrbiichern bis in die Neuzeit. Von jedem

136



o
S s s

Sphérenmissklang



GRIECHENLAND IN ROM

Arzt verlangte er, dass er in seinem Bewusstsein die Einheit von vielfaltigem
fachwissenschaftlichen Wissen und umfassender philosophischer Bildung
vollzieht.

In offentlich durchgefiihrten Sektionen fand er drei zentrale Organe: Herz,
Leber und Gehirn, und er schloss daraus (im Sinne PLATONSs) auf eine drei-
geteilte Seele. Als Stoiker ist er insofern anzusehen, als er von einer alles
und iiberall wirkenden planvoll handelnden Gottheit ausgeht. Seine Welt-
sicht ist gekennzeichnet durch eine entfaltete Teleologie.

Dieser Glaube an eine planvoll handelnde Gottheit schliefit Wunderglau-
ben im jiidisch-christlichen Sinne aus. Als Peripatetiker orientierte er sich
— ganz kreativ — an Physik und Metaphysik des ARISTOTELES. Er fiigte
z.B. den 4 von ARISTOTELES genannten Ursachen, ndmlich: Stoff-, Form-,
Bewegungs- und Zweckursache eine 5. hinzu:

die Mittel- oder Werkzeugursache.

Schlieflich ist abschlieffend noch ALEXANDROS von Aphrodisias zu nennen.
Nach diesem Gelehrten werden die Nachrichten {iber den Peripatos spérlicher,
nach und nach versiegen sie:

Uber sein Leben wissen wir nur Weniges, eigentlich nur, dass er Schiiler des
bereits genannten HERMINOS war und dass ihm unter dem rémischen Kaiser
SEPTIMIUS SEVERUS offiziell die Stelle und das Amt eines Lehrers fiir
aristotelische Philosophie in Athen {ibertragen worden ist. Daraus kann
man schliefen, dass die eigentliche Schule des ARISTOTELES, der Peripa-
tos, wohl an Bedeutung derart verloren hatte, dass man fiir die aristotelische
Philosophie eigens einen Gelehrten berufen musste.

ALEXANDROS galt als der Aristoteleskenner und Aristoteleskommentator
schlechthin und hief sogar ,der zweite ARISTOTELES*. Seine Aristo-
teleskommentare sind auch fiir die Neuzeit noch so bedeutend, dass sie die
Berliner Ausgabe dieser Kommentare, veranstaltet von der Preufischen Aka-
demie der Wissenschaften, mit den Banden I, IT und III er6ffnen.

Abgesehen von seinen Kommentaren verfasste er auch als Peripatetiker Mono-
graphien. Kommentare und Monographien sind insgesamt als Erlduterungen,
Verteidigungen und auch eng umgrenzte Weiterentwicklungen der Lehre
des Aristoteles anzusehen.

Es ehrt den Verfasser und zeigt seine grofe Bedeutung, dass unter seinem
Namen auch Félschungen in Umlauf gesetzt sind:

Filscher gingen immer dann ans Werk, wenn sie mit berithmten Namen Ge-
schéfte machen konnten. So ist z.B. sein Kommentar zu den ersten Biichern
der Metaphysik des ARISTOTELES (A bis D) echt, der unter seinem Na-
men iiberlieferte Kommentar zu den iibrigen Biichern (E bis N) stammt in
Wirklichkeit aus dem 11. Jahrhundert von dem Byzantiner MICHAEL von

138



Die Entwicklung des PERIPATOS

Ephesos [UEBERWEG /PRAECHTER, 1953, S. 564]. Ahnlich erging es iibri-
gens auch vielen anderen Autoren, insbesondere dem bereits genannten Galen
[SCHMIDT, 1964, S. 76].

Naturgemé&f sind leider auch eine Reihe von Monographien, deren Titel wir
kennen, verloren; doch diirfen wir hoffen und aus guten Griinden vermuten,
dass sich noch manches in den Klostern am Athos findet und von den Mon-
chen freigegeben wird.

Es ist hier nicht die Aufgabe, den Aristotelismus des ALEXANDROS darzu-
stellen, doch sollte zur selbstindigen Weiterentwicklung der Schuldiskussion
einiges kurz gesagt werden:

Wir fanden schon [z.B. s.0.S.124], dass die Frage nach dem Verhéltnis des
Einzelnen, Konkreten (also der Art) zum Allgemeinen (der Gattung) im-
mer wieder gestellt worden ist. Wahrend ARISTOTELES der Meinung war,
dass das Einzelne der Wahrnehmung und Erkenntnis nach das Friihere
(préteron), das Allgemeine aber das dem Wesen nach Friihere sei, lehrt
ALEXANDROS ebenso wie BOETHOS, dass die Einzeldinge auch der Natur
nach frither, das Allgemeine aber, von der konkreten Wirklichkeit des Einzel-
nen abstrahiert, nur in unserem Denken als Gattungsbegriff existiert [de
an. 90, 6 ff., Bruns] und, vom denkenden Subjekt getrennt, seine Existenz
verliert.

Auf diesem Boden entwickelt sich der Nominalismus des Mittelalters (JO-
HANNES ROSCELLINUS), dessen Kurzfassung lautet:

muniversalia post rem.“ D. h., dass die allgemeinen Begriffe (universalia)
Produkte des abstrahierenden Denkens und als solche nur nomina (Namen)
oder flatus vocis (Hauch der Stimme) sind und daher den Dingen nach
(post)-stehen.

Eine weitere kurze Darstellung verdient seine Lehre von Seele (psyche) und
Geist (nus):

ALEXANDROS halt ganz entschieden an der Einheit von Stoff und Form,
also auch von Kérper und Seele, Materie und Geist fest. Die Trennung
dieser drei Paare erfolgt nach seiner Darstellung durch unser Denken. Die
Seele ist nach ARISTOTELES und ALEXANDROS Form des Koérpers,
die ohne Korper und seine Bewegung und Beweglichkeit nicht wirken kann.
Das geht bis in die héchsten und feinsten seelischen Tétigkeiten, die ihrerseits
ohne die niederen [de an. 28, 21 Bruns| nicht vollzogen werden kénnen; auch
die in Einzelteile zerlegbare Seele ist eine Einheit.

Wer hier stehen bleibt, kénnte und miisste die Schlussfolgerung ziehen, dass
diese Einheit mit dem Korper vergeht, dass also die Seele sterblich ist.

139



GRIECHENLAND IN ROM

ALEXANDROS aber geht (wie ARISTOTELES, nur etwas anders) an dieser
Stelle weiter und entwickelt seine Lehre vom Geist (nus). Er unterscheidet
den Geist

- als potentiellen, der wie der Stoff geformt werden kann,

- den ,erworbenen®, den man (durch Lernen und Gewdhnung) entwickeln
und erwerben kann, und schlieflich

- den ,schopferischen® (poietikos) Geist, der als aktivierende Wesenheit die
Entwicklung des potentiellen zum ,erworbenen® iiberhaupt erst mdoglich
macht. Dieser nus poietikos aber ist nicht ,,Teil und Kraft unserer Seele*
[a.a.0. 108, 22 f.], sondern er gelangt ,von aufen in uns hinein%, ist also
das Gottliche in uns, die ,erste Ursache im Sinne des ARISTOTELES
und ist Grundlage der Unsterblichkeit der Seele.

Damit stellt sich die Frage nach Gott und seinem Verhéltnis zur Welt:

Dass Welt von Gott her eine mehr oder weniger starke Wirklichkeit erhélt, ist
keine neue Erkenntnis. Sie war schon vom unbekannten Autor der pseudoari-
stotelischen Schrift ,Von der Welt* formuliert.

So lehrt denn ALEXANDROS weiter, dass sich die g6ttliche Kraft in Ab-
stufungen von oben nach unten in die Elemente begebe und wirke. ALEX-
ANDROS driickt das [de an. 172, 17 fI.] so aus: ,,... die gottliche Kraft, die
sich im geschaffenen Korper befindet, wirkt aufgrund der Nachbarschaft (N&-
he) zum gottlichen Korper (soma), den wir auch physis nennen ... % Da es sich
bei der Gottheit um ein soma émpsychon, einen beseelten Ko6rper, han-
dele, ist die wirkende Kraft Gottes seelischer Art, und am intensivsten
in Gottes Nihe, also am Fixsternehimmel.

An dieser Stelle finden wir den Ubergang zur Lehre von der Vorsehung.

Im Hintergrund stehen die bereits dargestellten Vorstellungen der Stoa. Diese
sind so stark verbreitet, dass er sich mit ihnen auseinandersetzen muss. Da
aber seine Uberzeugung in der Lehre vom freien Willen liegt — darin ist
er wohl Epikureer — muss er den Vorsehungsglauben ablehnen. Er iibersieht
natiirlich nicht spontane Prozesse aufserhalb des freien Willens; doch diese sind
nicht Ergebnis gottlichen Handelns (also einer Vorsehung), sondern liegen in
der eigenen Natur eines jeden. Geringes und Minderwertiges kann nicht in
der Natur des Gdottlichen liegen; daher wirkt das Gottliche auch nicht das,
was wir Zufall oder Schicksal nennen: ,Das Schicksal ist etwas, was in
natiirlichen Ko6rpern liegt ...Es bleibt {ibrig zu sagen, dass das Schicksal
in dem liegt, was von Natur aus wird, so dass Schicksal und Natur (physis)
identisch sind.“[de fato. C.6].

Nach ALEXANDROS schwicht sich die Wirkung des Peripatos als einer
Schule ab — doch der Aristotelismus wurde weiter gepflegt, v. a. in der
neuplatonischen Schule. Dazu passt die Notiz, dass ein arabischer Peripa-
tetiker im 5. Jahrhundert vom Peripatos in das platonische (d. h. neuplatoni-
sche) System iiberwechselte [ZELLER, IIT 1 S. 831, Anm. 2].

140



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie
in Rom

a) SENECA (um 4 v. Chr.-65 n. Chr.)

Die stoische Philosophie hat ein &hnliches Schicksal gehabt wie der Peri-
patos:

Sie ging im Platonismus auf, nachdem sie im Imperium Romanum eine
Reihe aufserordentlich starker politischer Personlichkeiten hervorgebracht hat.

Legende wurde der Romer CATO, ein iiberzeugter Republikaner. Er war
Kémpfer und Vorkdmpfer fiir die alte Adelsrepublik, die man auch in Abgren-
zung von diktatorischen Trends der Zeit libera res publica (= freier Staat)
nannte.

Er galt als perfectissimus Stoicus; als CAESAR 46 v. Chr. die Reste des re-
publikanischen Heeres bei Thapsos (afrikanische Hafenstadt, heute Ed Dimas
in Tunesien) besiegt hatte, beging er als Stadtkommandant von Utica (dem
Regierungssitz des romischen Statthalters) Selbstmord und heifst danach bis
heute CATO UTICENSIS.

CATO kennen wir nur aus der politischen Geschichte und als Mann, der stoi-
sche Grundsitze anwandte, der aber selbst nichts Schriftliches hinterlief.

Thm folgte eine Reihe stoischer Personlichkeiten, die in der politischen Ge-
schichte Roms eine besondere Rolle gespielt und in der Philosophie be-
deutsame Spuren hinterlassen haben.

Uber diese soll im Folgenden berichtet werden.
Begonnen sei mit SENECA.

LUCIUS ANNAEUS SENECA wurde um Christi Geburt wahrscheinlich in
Corduba (Spanien) geboren; er starb 65 n. Chr., von Kaiser NERO zum Selbst-
mord gezwungen, bei Rom.

Er wuchs in einem streng reglementierten Haushalt auf. Der Generationskon-
flikt mit seinem Vater wurde dadurch gemildert, dass er mit seiner sehr jungen
Mutter eine gemeinsame Liebe hatte:

die Philosophie, die seinem Vater, der 35 Jahre alter als seine Mutter war,
zutiefst verhasst war [epist. 108, 22]. Sein Lehrer in Rom war SOTION, der
besondere Vorliebe fiir die Lehre des PYTHAGORAS [epist. 108, 17 —22] von
der Seelenwanderung hatte und aus SENECA voriibergehend einen Vegetarier
gemacht hat.

Wie fiir die meisten exponierten Méanner seiner Zeit war auch fiir SENECA
die Politik sein Schicksal.

141



GRIECHENLAND IN ROM

Unter den Kaisern TIBERIUS und CALIGULA bekleidete er verschiedene
politische Amter, ohne aufzufallen. Doch nach Regierungsanritt des Kaisers
CLAUDIUS (41 n. Chr.) wurde er in eine Intrige verwickelt und fiir 8 Jahre
nach Corsica verbannt.

Anfang 49 kam er nach fiir ihn schwerer Zeit zuriick und wurde Prinzenerzieher
[Tac., ann. XII 8]:

Seine von AGRIPPINA, der Frau des Kaisers CLAUDIUS, iibertragene Auf-
gabe wurde es, ihren jungen Sohn NERQ, den spéteren Kaiser, zu lehren und
ab 54 offiziell zu beraten. Diese Aufgaben nahm er mit grofem Ernst an,
auch mit Autoritét; denn er war ein angesehener Schriftsteller, der zudem
durch eigenes Geschick und Zuwendungen aus dem Kaiserhaus zu groffem
Reichtum gekommen war:

In Britannien ebenso wie in Nordafrika oder Italien lagen seine Besitztiimer,
bzw. er hatte dort (wie ein global player unserer Zeit) sein Geld angelegt. Das
weckte Neid und den Vorwurf, er lebe anders, als er spreche.

Freilich ist die Kritik am Verhalten SENECAS leichter als das Leben, das er
am Hofe des Kaisers filhren musste:

AGRIPPINA lief ihren Mann, Kaiser CLAUDIUS, 54 n. Chr. ermorden, und
der wissende SENECA hatte die Leichenrede fiir NERO, um dessentwillen der
Kaiser ermordet worden war, zu schreiben. Auch die Thronrede des NERO im
Jahre 54 schrieb SENECA. Im Jahre 55 vergiftete NERO seinen Stiefbruder
BRITANNICUS. Beide Morde musste SENECA ebenso mit ansehen wie den
Muttermord:

AGRIPPINA wurde auf Befehl des NERO ermordet, weil sie sich dessen Lieb-
schaften in den Weg gestellt hat. Auch den von NERO veranlassten Brand
Roms (18./19. Juli 64 n. Chr.) und die Christenverfolgungen musste SENECA
erleben.

Als Konsequenz zog sich SENECA aus dem offentlichen Leben zuriick und
ging den Weg nach innen.

Doch NERO verzieh ihm diese Abwendung nicht. Da er den schonen Schein
wahren wollte, beschuldigte er den SENECA der Teilnahme an einer Ver-
schworung gegen ihn und zwang ihn im Jahre 65 zum Selbstmord [Tac.,
ann. XV 60— 64].

SENECA hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, und er unterscheidet
sich von den meisten rémischen Autoren dadurch, dass er sowohl Dichtung
wie Prosa pflegte.

Seine Dramen, die in diesem Zusammenhange nicht behandelt werden konnen,
waren wohl nur Rezitationsdramen, die erst vom 14. Jahrhundert an in
Italien (Petrarca Lovati), Frankreich, Spanien, den Niederlanden und England
Bedeutung erlangten [von Albrecht, 1994, IT S. 948] .

142



Charybdis schliirft ihre Kinder



GRIECHENLAND IN ROM

Seine anderen Schriften sind die Trostschriften ad Marciam (zwischen 37 und
41), ad Helviam (42) und ad Polybium (zwischen 41 und 49).

Sodann sind Schriften zu nennen, die Einzelthemen gelten:

de ira (Uber den Zorn, zwischen 41 und 52); in seine Zeit als Mentor NE-
ROS (von 49-59) fallen de brevitate vitae (Uber die Kiirze des Lebens), de
constantia sapientis (Uber die Standhaftigkeit des Weisen), de tranquillitate
animi (Uber die Ruhe der Seele), de clementia (Uber die Milde), de vita bea-
ta (Uber das gliickliche Leben) und de beneficiis (Uber die Wohltaten, nach
54). Dazu kommen de otio (Uber die Muke, 62), de providentia (Uber die
Vorsehung, vor 62). Die Naturales quaestiones (Untersuchungen zur Physik)
und die 124 Briefe umfassenden epistulae morales (Briefe zur Ethik), die
man sein Hauptwerk nennen kénnte, entstanden, nachdem er sich aus dem
Offentlichen Leben zuriickgezogen hatte.

Schon aus der Auffithrung der Titel ersieht man die grofte Spannweite seines
Interesses und seiner Studien und wohl seine Absicht, abseits von der Politik
Philosophie umfassend darzustellen.

Dabei nennt SENECA viele Philosophen seine Lehrer, von dem genannten
Neupythagoreer SOTION, dem Stoiker ATTALOS, von den bereits genannten
POSEIDONIOS und ANTIOCHOS von Askalon, auch CICERO, PANAITI-
OS iiber EPIKUROS, CHRYSIPPOS und KLEANTHES bis zu ARISTOTE-
LES und PLATON.

Sein grofes menschliches Vorbild aber war SOKRATES, dessen Sterben
in seiner eigenen Todesnot fiir ihn so etwas wie Trost und Befreiung bedeutete.

Der Schwerpunkt seines philosophischen Denkens liegt ohne Zweifel in der
Ethik. In diesem Zusammenhange ist die Stoa die Hauptquelle, aus der sich
seine ,Moralischen Briefe“ fiillen. Daher darf man SENECA mit gutem Recht
Stoiker nennen [von Albrecht, 1994, IT S. 941].

Erstaunlicherweise finden sich insbesondere in den genannten Briefen viele Zi-
tate aus Schriften des EPIKUR, so dass der Briefempfinger LUCILIUS den
SENECA auffordert, noch mehr von EPIKUR zu bringen; doch der selbst-
bewusste SENECA lehnt das ab [33,1] mit der Bemerkung, im Unterschied
zu EPIKUR fordere die Stoa keinen Autoritédtsglauben [vgl. auch epist. 33,4;
113, 23).

Die Gesamtbewertung der Philosophie, die SENECA anhand seiner Studi-
en des PLATON- und ARISTOTELES, aber auch des LUKREZ vornimmt,

konnte die traditionelle Metapher, wie sie in der anonymen Schrift ,,Uber die
Welt* vorgestellt wurde bzw. sich zeigte, deutlich machen:

Philosophie fiihrt (in Stufen) vom Dunklen ins Licht des Himmels [epist.
94, 56; Cic., nat. deor. 2, 33 fI.; von ALBRECHT, 1994, II S. 941]. Philoso-
phie ist so etwas wie die Initiation des einzelnen Menschen in etwas Hoheres,
das ihn selbst transzendiert.

144



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

Seine Vorstellung von Gott ist ein Stiick Theologie und schliefst Aberglau-
ben aus. Dazu rechnet er {ibrigens orientalische Kulte wie den Isiskult und
die Gottesverehrung der Juden. Seine Ablehnung gilt auch einer politisier-
ten Theologie [v. ALBRECHT a.a.O.]; denn der Glaube ist etwas intensiv
die Einzelexistenz Beriihrendes, das durch Handhabung im Rahmen von In-
stitutionen in Religion, Kult und Aberglauben abgleiten kann.

Mit dem Glauben aber nimmt der Mensch am kosmischen Gesetz und Welt-
Logos Gottes teil, und er ist Bruder seines Néchsten, der an demselben Logos
teilhat. Daraus ergibt sich seine Haltung als humanitas. Mit letzterer ver-
bunden ist eine Art Pddagogik in der Philosophie:

Er zeigt als Lehrer Verstindnis fiir die Schwichen anderer (Zorn, Trauer,
Furcht, Habenwollen) und {ibersieht auch seine eigenen Schwéchen nicht:

Am Hofe in Luxus lebt er, Unrecht erlebt, sieht und duldet er, Askese und
Recht tun predigt er. Er denkt aber auch schon an das Ende [Tac., ann. XV
64].

Das ist ein Widerspruch, den er ausleben muss und auch ganz bewusst auslebt,
wie viele andere Menschen in anderen Diktaturen. Aus diesem Widerspruch
heraus konnen sie sogar helfen — fiir die Neuzeit sei nur an WILHELM FURT-
WANGLER oder OSKAR SCHINDLER erinnert, der vom Volke Israel sogar
zu den ,Gerechten gezdhlt wird. Freilich gibt es Grenzen; diese hat SENECA
erkannt und sich von dem verbrecherischen Kaiser getrennt. Diese Trennung
war zugleich sein Todesurteil.

Nicht ohne Zufall liegt wie bei CICERO der Schwerpunkt seiner Schriftstel-
lerei in den letzten Jahren seines Lebens:

Das Hauptwerk, die epistolae morales, wurden nach dem Muttermord des
NERO, dem Datum seines dufferen Bruches, zwischen 62 und 64 verfasst und
64/65 veroffentlicht.

Wer den Lebenslauf des SENECA ins Auge fasst, wird sich wohl an PLATON
erinnert fiihlen:

So wie SENECA in de clementia (= Uber die Milde) eine Art Fiirstenspiegel
entwirft und das hellenistische Konigtum und die Person eines durch Milde
gekennzeichnete Konigs skizziert, so hatte PLATON die Hoffnung, den syra-
kusanischen Herrscher DIONYSIOS durch die Philosophie und Mathematik
zu lautern und das Bild eines Kénig-Philosophen zu entwerfen, damit Politik
menschlicher werde.

b) MARK AUREL (121-180 n. Chr.)

Macht und Selbstdarstellung waren die Leitmotive, die den Kaiser NERO
lenkten und ihn zu einem Verbrecher gerieten lieffen. Radikal anders ist das

145



GRIECHENLAND IN ROM

bei dem letzten bedeutenden durch und durch ethischen Charakterkopf
auf dem romischen Kaiserthron:

MARCUS AURELIUS, genauer:
Imperator CAESAR MARCUS AURELIUS ANTONINUS AUGUSTUS.

Geboren wurde MARK AUREL, wie man ihn auch heute nennt, als Sohn des
MARCUS ANNIUS VERUS am 12.04.121 in Rom, er starb am 17.03.180 im
Standlager der 14. Legion zu Carnuntum (an der Donau bei Deutschaltenburg)
oder in Sirmio (heute Sirmione am Gardasee) bei seinen Soldaten.

Wie die Familie des SENECA stammt auch die Familie des MARK AUREL
aus Spanien. Kaiser HADRIAN wurde frith auf das sehr ernste Kind auf-
merksam und nannte es wegen seiner grofsen Wahrheitsliebe ,yerissimus®.
VERISSIMUS begann schon mit 12 Jahren Philosophie zu studieren. Bereits
138, als er 17 Jahre alt war, wurde er Mitregent, 161 schliefslich Kaiser des
Imperium Romanum bis zu seinem Tode.

Sein Leben war die Kaserne oder das Heerlager; von dort aus regierte er.
Es war seit 165 ausgefiillt mit Kriegen im Donauraum oder im Osten. Hier,
gerade in den Kriegen im Umgang mit dem Feinde, zeigte er, was der geistig
und korperlich verkommene und charakterlich perverse NERO trotz des Rates
SENECASs nicht zu realisieren vermochte:

Milde, jene clementia, die SENECA in seinem Fiirstenspiegel beschrieben und
seinen Schiiler NERO vergeblich zu lehren versucht hatte.

MARK AURELs Frau und die meisten seiner 13 Kinder starben, von den
S6éhnen blieb ihm nur einer, COMMODUS - ein Strolch wie NERO.

»Mit dem Tode dieses viel geliebten Kaisers endete das Goldene Zeital-
ter Roms*“ [ERLER/GRAESER, 2000, S. 129].

Von allen Schriftstellern, die wir kennen, hebt MARK AUREL sich deutlich
ab; denn er schrieb nicht fiir eine Offentlichkeit, sondern nur , fiir sich®
— ,eis heauton®. Das ist der Titel seines Werkes, der gewohnlich mit ,,Selbst-
betrachtungen* iibersetzt wird. Sie nahmen — tagebuchartig fortgefithrt —
ihren Anfang etwa im Jahr 166, als er im Donauraum gegen germanische und
andere Stdmme Krieg fiihren musste, und sie begleiteten ihn wihrend seiner
Feldziige bis kurz vor seinem Tode, vielleicht bis 176.

Verfasst sind die Selbstbetrachtungen in griechischer Sprache, die er von
seinem Lehrer ALEXANDER, ,der Grammatiker“ genannt, gelernt hatte;
denn das Griechische war und blieb die Sprache der Philosophie, diese
hatte ihn v. a. in den Schriften des Stoikers ARISTON von Chios entziindet.

Die Selbstbetrachtungen sind in 12 Biicher eingeteilt, die eigentlich nur nachts
im Lager, als andere schliefen, geschrieben sind.

Das 1. Buch hebt sich aus der Sammlung heraus, weil MARK AUREL dort
diejenigen nennt, denen er seine physische und geistige Existenz verdankt —
ein Quellenbuch seiner Bildung und seines Lebens also:

146



Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom

Aufgefiihrt, manchmal aphoristisch kurz, manchmal ausfiihrlicher sind
- seine Grofeltern, Eltern, sonstige Verwandte und Freunde, insbes.

- sein hoch verehrter Adoptivvater Kaiser ANTONINUS PIUS, Vorginger
im Amte,

- seine Lehrer in Rhetorik, insbes. der berithmte FRONTO,

- seine philosophischen Lehrer, die Stoiker RUSTICUS, APOLLONIOS,
CATULUS und CLAUDIUS MAXIMUS.

Die iibrigen Biicher (II bis XII) entbehren des Personlichen, das MARK AU-
REL mit grofer Dankbarkeit im 1. Buch mitteilt.

Sie tragen in Stil und Inhalt einen einheitlichen Charakter und erinnern an
GOETHEs Maximen und Reflexionen, nur dass GOETHE sich als professio-
neller Selbstdarsteller an aufienstehende Leser wendet.

Leser des MARK AUREL aber ist MARK AUREL. Mit dem ,,Du“ der Selbst-
betrachtungen meint er sich selbst. Insofern ist die Einordnung in die Diatri-
benliteratur, wie sie bei ERLER/GRAESER [a.a.0. S. 130] vorgenommen

wird, nur in Grenzen zutreffend.

Jedenfalls schriecb MARK AUREL sténdig unter dem Eindruck des nahen
Todes und als Soldat in stindiger Lebensgefahr. Die Gedanken des Rémers
MARK AUREL und ihre Ableitungen aus der Stoa sind so stark mit Gefiih-
len besetzt, dass man sie nur mit Ergriffenheit lesen kann.

Und sie haben vielen Nachgeborenen in der Not Halt gegeben. In den 80er
Jahren der SED-Diktatur, wo es Hoffnung auf Freiheit nicht geben konnte,
sagte ein Freund dem anderen:

»lch hielte es hier nicht aus, wenn ich nicht MARK AUREL hétte!*

Worin besteht nun die Botschaft des MARK AUREL an sich selbst und in
seiner Person an die Menschheit?

Der Mensch ist fiir ihn ein zoon politikén und logikén. Er steht in einer
bestimmten Gemeinschaft und fiir diese, und diese wiederum ist Teil der
Menschheit. Als Ich ist er universal eingebettet und nimmt Anteil an Welt
und Geschichte.

Doch es gibt noch die andere Anteilnahme: Es ist die Anteilnahme am Welt-
logos als Weltgesetz Gottes:

Gott ist durch seinen 16gos in mir; ich verkérpere Gottes 1l6gos und Gottes
Gesetz und stehe unter seiner Vorsehung. Nichts kann mich anfechten; denn ich
stehe hier im Vertrauen auf Gottes Willen und weiff auch um den sténdigen
Wandel, den HERAKLIT schon lehrte. Dieser Wandel hilt die Zeit jung,
und mein Leben ist kurz und geborgen vor und nach der Geburt. Jetzt bin
ich Ich, morgen werde ich wo immer sein, immer aber bin ich hier Biirger
der Welt.

147



GRIECHENLAND IN ROM

Es kommt fiir meine Lebensfiihrung darauf an, dass ich mich von den rich-
tigen Mafstében leiten lasse: Mein fiilhrender Seelenteil (hegemonikon) lehrt
mich das Rechte, dem ich folge, und auch das, was gleichgiiltig sein sollte —
alles, was den Korper betrifft.

So erlange ich Unerschiitterlichkeit und Autarkie. Dann spielen Affekte
wie Trauer und Zorn keine Rolle mehr; denn sie lenken vom Wesentlichen
ab und bedeuten einen Abfall von der Natur.

Wer auf sein Inneres hoért, hort auf den Gott (daimon) in sich und kann
den Tod in Ruhe erwarten. Es kommt bei allen Bewertungen dessen, was auf
uns zukommt, auf die innere Einstellung an. So kann der Tod iiber mich
keine Gewalt erlangen, weil ich weifs, dass ich mich auflése und zum légos
spermatikds werde; von dort werde ich Samen zu Neuem. Mit einer solchen
Auffassung ist man wohl auf dem Wege, ein gutes, gottgleiches Leben zu
fiithren.

4. Griechische Philosophie und jiidische
Theologie

a) PHILO IUDAEUS (ALEXANDRINUS) (25 v.
Chr.—45 n. Chr.)

Gegenstand der folgenden Betrachtungen sind zwei Identitéten, die im Zeit-
alter des Hellenismus zueinander in Beziehung traten: die griechische und
die jiidische.

Bei kaum einer Personlichkeit wuchsen diese Identitédten so zusammen wie bei
Philo Tudaeus, der etwa zwischen 25 v. Chr. und 45 n. Chr. in Alexandria
lebte. Er wuchs in die Epoche des Hellenismus hinein.

In dieser Zeit, die mit Philipp von Makedonien und Alexander dem Grofien
begann, entwickelten sich die attische Sprache und Kultur zur griechi-
schen Weltkultur [ROSTOVTZEFF, 1961, Bd. I S. 443]. Dadurch, dass
sich die verschiedenen griechischen Denkschulen einander ndherten, kénnte
man aus der Aufensicht trotz der bekannten Auseinandersetzungen von ei-
nem einheitlichen System sprechen, das sich allerdings nur auf die griechi-
sche Oberschicht und in den einzelnen Lindern auf einheimische Fithrungs-
schichten oder Eliten bezog. Von den fremden Kulturen und Sprachen nahm
die griechische Kultur so gut wie nichts an, allenfalls in einigen regionalen
Besonderheiten der Kunst, Wissenschaft und insbesondere Religion.

Dem kulturinternen Synkretismus entsprach eine Abschottung nach aufien:

Orientalen blieben barbaroi, wenn sie sich nicht der griechischen Sprache
und Kultur annahmen. Aber auch dann waren sie nicht ohne Einschrankung

148



unerschiitterlich



GRIECHENLAND IN ROM

anerkannt. Obwohl es schon sehr friih etwa seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. zu
intensiveren Begegnungen zwischen Griechen und Juden in den Landern des
Mittelmeeres kam, ganz besonders intensiv in Alexandria, findet jiidisches
Denken in der Philosophie der Griechen so gut wie keinen Niederschlag.
Wohl aber finden sich Zeugnisse der Auseinandersetzung mit den Griechen
in der jiidischen Literatur. Zum Beispiel findet man im Buche der Weisheit
des Alten Testaments (um 100 v. Chr.) stoisches und platonisches Gedanken-
gut [ROSEL, 2002, S. 104]. Fiir die Akademie sei nur die Entwicklung des
durch das Gute gekennzeichneten Bildes Gottes genannt, fiir die Stoa der
Gedanke, dass Gottes Kréfte als Heiliger Geist in die Welt stromen. Die
Bewunderung griechischen Denkens geht allerdings nicht so weit, dass diese
direkt ausgesprochen wird.

Aber immerhin ist diese Bewunderung so grof, dass Autoren wie ARISTEAS
(um 100 v. Chr.), insbesondere aber der jiidische Peripatetiker ARISTOBU-
LOS (um 150 v. Chr. in Alexandria) [vgl. ZELLER, 1963, III 2 S. 277] es sich
nicht anders vorstellen konnen, als dass die griechische Philosophie von
ihrem Gott selbst bzw. von MOSES abzuleiten ist. Etwas frither noch (um
200 v. Chr.) soll HERMIPPOS behauptet haben, PYTHAGORAS habe sich
jiidische Lehren angeeignet.

In diesem Zusammenhange sind auch die Essener zu nennen, die als in sich
geschlossene und gegeniiber den hellenisierten Juden sich abgrenzende jiidi-
sche Sekte zwischen 180 v. Chr. und 70 n. Chr. bestanden. Sie fassten sich als
die wahren Reste des ,auserwéhlten Volkes“ auf und zeigten in ihrer Art der
Abgrenzung und ihren Riten pythagoreische Einfliisse.

Nach dem 2. Weltkriege (1947 —1965) wurden in Qumran am Toten Meer die
von ihnen gesammelten und gepflegten Texte gefunden und vielfiltigen In-
terpretationen und Zumutungen [z.B. ,Verschlusssache Jesus* von BAIGEN/
LEIGH, 1991] ausgesetzt.

Ebenso stark in pythagoreischer /neupythagoreischer Tradition stehen in Agyp-
ten die jidischen Therapeuten, die sich wie die Essener ménchisch abgrenz-
ten und der Kontemplation lebten.

Da aber die jiidischen Gemeinden des Mittelmeerraumes das Hebréische nur
noch unzureichend verstehen konnten, wurden ihre Heiligen Schriften ins
Gemeingriechische, also in ihre Alltagssprache, iibersetzt, der Legende nach
(im sog. Aristéasbrief, verfasst um 100 v. Chr.) in 72 Tagen von 72 Uberset-
zern (daher ,,Septuaginta® genannt). Das war im 3. oder 2. vorchristlichen
Jahrhundert. Doch erwies sich die Ubersetzung als eine stark interpretierende
Bearbeitung, so dass v. a. griechische Gottesvorstellungen in die Uber-
setzung und Bearbeitung einflossen und z.B. der Gottesname Jahwe (als Te-
tragramm JHWH geschrieben und auf eine Wortwurzel zuriickzufiihren, die
soviel wie ,,gegenwirtig und zukiinftig seiend /wirkend*“ bedeutet) durch ,kyri-
os* (= Herr) iibersetzt wurde. Besonders folgenreich fiir die Entwicklung des

150



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

christlich-theologischen Denkens war die Interpretation des im Alten Testa-
ment sich findenden Attributs Gottes el schaddai. Wortlich heisst dieses Wort
,des Berges/der Berge®; es ist also die Rede vom ,Gott des Berges/der Berge“.
Die griechische Interpretation dieses Attributs lautet pantokrator; das heift
sallmachtig, und dieser Begriff geht dann im 3. Jahrhundert in das Glaubens-
bekenntnis der Christenheit ein:

»lch glaube an Gott, den Vater, den Allmé#chtigen ...

113

Hier liegt die theologische Quelle der von den Christen immer wieder diskutier-
ten Lehre von der Rechtfertigung Gottes, der Leibniz 1710 den Fachausdruck
Theodizee gegeben hat:

Kurz gefasst konnte man das Anliegen der Theodizee mit der Frage umschrei-
ben: ,Wie lassen sich das unermessliche Elend und das unbeschreibliche Un-
recht auf dieser Welt mit der Existenz eines allmichtigen Gottes vereinba-
ren?¢

In dieses geistige Klima der aufergewthnlichen Hochschitzung der ins Grie-
chische iibersetzten Pentateuch hinein wurde PHILON, der Jude, geboren. Er
entstammte einer hoch angesehenen, in der jiidischen Priesterschaft exponier-
ten Familie und begann als glaubiger Jude sehr friih und hoch motiviert das
Studium der griechischen Philosophie und legte so den Grund fiir ein
umfangreiches Lebenswerk; wir kennen die Titel von insgesamt 70 Schriften;
etwa 50 sind uns erhalten; daher sind wir iiber sein Denken gut informiert.

Herangewachsen iibernahm er innerhalb der jiidischen Gemeinde Alexandrias
eine fiihrende Rolle und war 39 n. Chr. Leiter einer Gesandtschaft der jidi-
schen Gemeinde, die mit Kaiser CALIGULA nach dem Massaker des Jahres 38
n. Chr. an dgyptischen Juden verhandelt hat. An Person und Werk des PHI-
LON wurde die besondere Lage des Judentums und jiidischer Gemeinden
in Stidten des Hellenismus deutlich:

Sie standen zwischen der hellenistisch gebildeten — also die enkyklios paideia
reprasentierenden — griechischen Oberschicht, die die Juden als ,barbaroi“
ansah, und der Unterschicht der Agypter.

Die rémische Politik und das Militdr (mit FLACCUS als Oberkommandie-
rendem) standen in den Auseinandersetzungen entweder gleichgiiltig oder mit
wachsender Abneigung den Juden gegeniiber. Diese Lage mag eine Triebfeder
fiir PHILON gewesen sein, den Dialog mit den Griechen schriftlich aufzu-
nehmen oder fortzusetzen; hier konnte er seine am Griechentum gewachsene
paideia, die enkyklios paideia, zeigen.

PHILON stammt also geistig aus dem Judentum und ist mit den geoffenbar-
ten und ins Griechische {ibersetzten Schriften seines Glaubens aufgewachsen.
Aber er ist zugleich durch seinen frithen Umgang mit den Griechen in deren
Philosophie geschult. Man kénnte auch von zwei Identitéten sprechen, der
jiidischen und der griechischen, wobei die jiidisch-theologische den Vorrang
hat [LEVY bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 79].

151



GRIECHENLAND IN ROM

Von den Griechen hatten zwei Schulen oder Denksysteme auf PHILON den
stérksten Einfluss:

PYTHAGORAS, PLATON und der Platonismus einerseits sowie die Stoa
andererseits. Nicht zu iibersehen ist auch der starke Einfluss der Vorso-
kratiker auf die Entwicklung seiner Methode der im Folgenden noch dar-
zustellenden allegorischen Textinterpretation, wenn er die Allegorie als
eine Aussage iiber die physis ansieht und zu physis sagt, diese habe es als
Eigenart, sich zu verbergen [fug. 179; vgl. HERAKLEITOS 22 B 108 u. 123
DK].

Nicht unerwéhnt bleiben sollte, dass PHILON mitten in dem Konflikt zwi-
schen der neueren Akademie und dem Mittelstoizismus stand; dieser Konflikt
sollte seine Losung schlieflich dadurch finden, dass der Platoniker ANTIO-
CHOS von Askalon im Platonismus die Synthese zwischen Aristotelismus
und Stoa versuchte [s.0.S.47].

PLATON begegnete ihm unmittelbar in den Schriften des Philosophen und
seiner Akademie und in den Schriften des Platonismus.

Dieser aber hat eine ganz wichtige Quelle, so wie die Person PLATON den
PYTHAGORAS als méchtige Quelle hatte:

den Neupythagoreismus, den schon die Zeitgenossen an dem Freunde CI-
CEROs NIGIDIUS FIGULUS festgemacht haben.

Abgesehen von den definierten Lebensgewohnheiten, Riten und Zeremonien,
wie sie in Glaubensbiinden zu finden sind, ist an dieser Stelle der in der mitt-
leren Stoa sich entwickelnde Dualismus zu nennen, der auf den Neupytha-
goreismus besonderen Einfluss hatte:

Auf der einen Seite steht der ganz andere, geistige Gott, auf der anderen
Seite die Welt als Materie, als Stoff. Zwischen beiden vermittelt der Logos,
der das Licht Gottes in die Welt bringt, als Sohn Gottes, als daimon, als
Gehilfe, wie man ihn schon im platonischen PHAIDON definiert findet.

Durch dieses Licht, das Geist Gottes ist, kann Welt an Gott Anteil nehmen.

In Anlehnung an das wohl wichtigste Werk des NIGIDIUS FIGULUS, das
den Titel ,de dis“ = ,,Uber Gotter tragt, soll hier mit dem Schliisselbegriff
PHILONS begonnen werden:

Gott:

Welches Pradikat wir auch wéhlen — ewig, allméchtig, gut, vollkommen usw.,
es reicht nach Meinung des PHILON nicht hin, Gottes Wesen und Wirk-
lichkeit auszudriicken.

Wenn man iiberhaupt den Versuch macht, dann kénnte man allenfalls sagen,
dass es ihn gibt, nicht aber, was er ist. Daher neigt PHILON dazu, ihn
sapoios®, d. h. ,qualitdtslos“ zu nennen, denn jede Qualifizierung tréfe nicht
jene Qualitét, die ihn ausmacht. Seine einzige benennbare Qualitéit ist das

152



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

,Sein®. Alle Realitéit der Welt ist in ihm; doch er selbst ist nicht die Realitét
der Welt.

Er ist ganz anders, totaliter aliter [somn. I 184 ff.], und die Welt ist nur
ein Tor zu ihm. Spiter wird man das ,negative* oder auch in der Fortfiih-
rung dieses Gedankens z.B. durch den Marburger RUDOLF BULTMANN
,dialektische Theologie nennen.

PHILON hat mit dieser Gottesvorstellung zunéchst den Platonismus bis hin
zur Form des Neuplatonismus beeinflusst, dariiber hinaus die altkirchliche
und frithmittelalterliche Theologie (z.B. JOHANNES SCOTUS ERIUGENA).

Der Dualismus des Neupythagoreismus findet sich in seiner Auffassung,
dass es zwischen Gott und der Welt keine Vermischung gibt:

Gott ist nicht in der Welt, doch er wirkt unaufhérlich, belebt durchdringend
die Welt. Dieser Gedanke ist urstoisch und findet sich z.B. auch in der hun-
dert Jahre nach PHILON verfassten unter dem Namen des ARISTOTELES
{iberlieferten und bereits genannten Schrift ,,Uber die Welt“ [s.0.S. 125 ff..

Doch jiidischer Theologie entspringt die Auffassung, dass Gott eine Person
ist, zu der der Mensch eine personliche, aber nicht verfiigende Beziehung
aufnehmen und haben kann. Die von ihm Gott zugesprochene Transzendenz
ist die Transzendenz einer auch durch Opfer nicht verfiigbaren Person,
nicht die unpersonliche eines ens absolutum bzw. eines on kechorisménon (ab-
soluten, abgesonderten Seienden).

Damit stellt sich die Frage, mit welchem Instrument Gott wirkt. Den Wir-
kungsvorgang beschreibt PHILON, indem er ein Bild vom Wasser nimmt:

~Er beregnet die Welt"“ und ,/Gott ist die altehrwiirdige Quelle“. Ein Wir-
kungsfluss verbindet, von Gott abfliekend, Gott mit der Welt [aporrhoia,
ZELLER, 1963, III 2, S. 416]. Diese Lehre ist stoisch und kulminiert dort im
bereits genannten spermatikés 16gos.

PHILON nennt als die drei obersten Krifte Gottes,

- die Macht, in Aufnahme aus der platonischen Ideenlehre
- die Giite und als 3. Kraft

- den Logos:

Gottes Macht wirkt mit dem Logos als ,organon® (=Instrument). Als Giite
ist sie Theds selbst, als Macht ist sie Kulminationspunkt (nicht adonai oder
elohim, sondern kyrios = Herr). Logos ist die Mitte und Mittlerin zwischen
Gott und der Welt und wird als idéa ideon oder als archétypon paradeigma
[de mundi op. 23 COHN], d. h. ,urbildliches Muster, verstanden, auch als
késmos noetés = durch Denken erfassbare Welt.

Logos wird sogar personifiziert im Sinne der offenbarten Schriften des Alten
Testaments als Erzengel, Hohepriester oder im Sinne der orphischen Lehre

153



GRIECHENLAND IN ROM

als ,,Erstgeborener Sohn Gottes* interpretiert. In der Stoa hingegen sind
16gos und theds ein und dieselbe Realitit.

Wir sehen also PHILON als den Kenner der griechischen Philosophie, als
Anwender der Lehren des PYTHAGORAS, des PLATON und vor allem der
Stoa bei der Deutung der den Juden offenbarten Weisheit Gottes oder bei
der Deutung griechischer Philosopheme aus dem Geiste der Thora und der
Schriften des Moses. Es handelt sich also um eine wechselweise angewandte
Allegorisierung.

Hervorgehoben werden muss auch sein folgenreiches Verstdndnis des gottli-
chen Logos und Gottes als eines ,,Urlichts*:

,Gott ist das Licht ... und nicht nur das Licht, sondern von jeglichem
anderen Licht das Urmuster (archétypon), dariiber hinaus aber ist es
noch altehrwiirdiger und héher einzuordnen als ein Muster [de somn.
I 13 COHN/WENDLAND].

Diese Lichtmetaphorik hat schon vor PHILON (seit PARMENIDES) einen
langen Weg hinter sich, wird aber einen noch ldngeren Weg nehmen bis zu
einem Gedicht aus des Knaben Wunderhorn und dessen Vertonung im 4. Satz
der 2. Symphonie von GUSTAV MAHLER; dieser trigt die Uberschrift ,,Ur-
licht:

Dieses Licht soll leuchten den Seelen der Menschen ,bis in das ewig selig
Leben“.

Gottes strahlender Glanz bringt also Erleuchtung, den Menschen eben-
so wie der Welt. Daher soll jetzt davon gesprochen werden, wie sich nach
PHILON Gott der Welt vermittelt:

Gott selbst ist zwar ,der eine und das Ganze* [leg. alleg. I 14 COHN/WEND-
LAND], doch ist er in seinem Wesen fiir sich. Mit dem Logos als Instrument
oder Boten, mit den Ideen als Kréften, wirkt er auf Welt ein; er schafft aber
nicht die Welt, wie der Gott des Alten Testaments, sondern er bildet sie.
Das heifit, dass Gottes Wirken sich unabléssig auf das bereits vorhandene
Material richtet und dieses ordnet.

Zweifach ist der Logos zu sehen [de vita Mosis IT 127 COHN/WENDLAND]:

Zum einen ist da der, der sich auf die unkorperlichen Ideen bezieht,
die den késmos noetés (denkbare Welt) ausmachen, zum anderen ist er
derjenige, der sich auf die sichtbare Welt (kosmos horatos) bezieht und die
Abbildung der Ideen ist.

Wie im All, so werden auch im Menschen [a.a.0.] zwei Logoi gesehen.

Der eine heifft prophorikés = der in der Sprache Hervorbringende, der
andere heiftt endiathetos — der im Inneren entfaltet Bewahrte; damit ist
das Denken selbst gemeint.

Hier wird (wiederum dualistisch, wie die Stoa schon unterschied) zwischen
dem 16gos als einer geistigen Sphére und dem 16gos als einer sinnlichen Sphire

154



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

(gesprochenes Wort ist Schall und Sinn) unterschieden. In jedem Falle wirkt
Gott in der Welt durch den logos.

Eine weitere Frage ist die nach Wirkungsgraden Gottes. Diese Frage wird
uns von PHILON an immer wieder begegnen, z.B. in der bereits vorgestellten
pseudoaristotelischen Schrift ,Von der Welt*.

Es sind unterschiedliche Wirkungsgrade, wir kénnten auch sagen ,,Feld-
stirken*, feststellbar. Das liegt aber nicht in der Entfernung der ungeschaf-
fenen, unverginglichen Welt von Gott, sondern daran, dass Stoffliches unter-
schiedliche Grade der Empfingnisfihigkeit hat. Dieses wiederum &ufiert
sich in einer mehr oder weniger entwickelten Gottesferne der Materie.

Letztere als dualistischer Gegenpol zu Gott hat mit Gott eine Gemeinsamkeit:

Sie wird ebenfalls ,4dpoios*“ genannt, eigenschafts- und qualitatslos, formlos,
ungeordnet, wie das schon PLATON und die Stoa, die wichtige Quelle des
philonischen Denkens, lehrten.

Doch an dieser Stelle kommt der glaubige Jude heraus; denn er behauptete
[z.B. in de mundi op. 2 COHN], dass schon MOSES diese Erkenntnis ge-

wonnen habe: ;,MOSES ... erkannte, dass mit Notwendigkeit allem, was ist,
eine aktive und eine passive Ursache innewohnt und dass die aktive Ursache
der Geist des Alls ist ... die passive aber ist unbeseelt und unbewegt aus

sich selbst (d. h. trige), <jedoch> bewegt, geformt und beseelt (belebt) vom
Geiste .. .*

Daraus folgt, dass jetzt iiber Welt gesprochen werden muss:

Welt bedeutet ein durch Sympathie geordnetes Ganzes. Der Weltzusam-
menhang wird von PHILON durch eine sich schon bei PHYTHAGORAS
findende und von den Neupythagoreern seiner Zeit kultivierte Symbolik der
Zahlen ausgedriickt.

Ein Beispiel dafiir nimmt PHILON aus Genesis 6, 3:

Dort wird fiir die Zeit nach der Sintflut die Lebensdauer des Menschen mit 120
Jahre angegeben. Dahinter steht nach PHILON, dass die Summe der Zahlen
von 1 bis 15 120 ergibt und dass 15 die Zahl des Lichts ist, da 15 Tage nach
Neumond der Vollmond erscheint.

Oder: 120 ist Summe von 64 und 56.

64 ist die Summe aller ungeraden Zahlen von 1 bis 15, 56 die Summe aller
geraden Zahlen von 2 bis 14; 64 ist Quadrat- (8) und Kubikzahl (4) [ZELLER,
a.a.0., S. 440 (Anm.)].

Den Einfluss pythagoreisch-platonischer Zahlensymbolik auf PHILONSs Vor-
stellung von Ordnung der Welt kann man auch sonst an vielen Stellen des

philonischen Werkes finden, z.B. in seiner frithen Schrift ,,Uber die Schaffung
der Welt geméft MOSES* [de mundi op. 3 COHNJ:

155



GRIECHENLAND IN ROM

»In 6 Tagen ist, sagt <MOSES> die Welt geschaffen worden, nicht, weil
der Schopfer diese Lange der Zeit bendtigte, . . ., sondern weil alles, was
entsteht, einer Ordnung bedarf. Einer Ordnung aber ist die Zahl zu
eigen. Nach den Gesetzen der Natur der Zahlen ist die <Zahl> sechs
diejenige, die fiir eine Schopfung (Zeugung) die am meisten geeignete
ist.“

Gott kdnnte also — allméchtig, wie er ist, — alles zugleich schaffen, ohne Befehl,
nur durch seine Macht; aber er bevorzugte bei der Schaffung der Welt die Zahl
sechs; diese ist iibrigens von den Pythagoreern als die erste vollkommene Zahl
erkannt worden.

Da aber von allem, was Gott schuf, die Welt das Vollkommenste ist, ist die
sechs der Welt angemessen:

Sie ist gerade-ungerade (artioperittos), weil sie, durch eine gerade (artios)
Zahl geteilt, eine ungerade (perittos) Zahl ergibt und umgekehrt (6 : 3 = 2; 6
: 2 = 3). Sie ist auch ménnlich und weiblich zugleich, weil sie das Ergebnis
der Multiplikation der ménnlichen Zahl drei mit der weiblichen Zahl zwei ist.
In der Sechs ist also das ménnliche und weibliche Prinzip vereint.

Welt ist zwar (so heifit es einerseits) ungeschaffen, dennoch ist sie eine
(im Sinne Gottes) geschaffene, v. a. aber eine unvergiingliche, und sie wird
bewegt und erhalten nur durch Gottes Handeln. Dieses ist, wie wir aus der
Schrift ,Von der Vorsehung* wissen, ein fiirsorgliches und vorausschauendes.

Wie man im Sinne der Stoa methodisch vom Teil auf das Ganze schliefsen
kann, schlieftt PHILON von der Vorsorge des einzelnen Hirten fiir die Herde
auf Gottes ganzheitliche Vorsorge fiir die Welt.

Seine Vorsorge liegt als Logos in uns und in der Welt.

Wenn nun die Teile der Welt (auch wenn sie nicht geschaffen sind) einen
Anfang haben, hat auch das Ganze — Kosmos genannt — einen Anfang und
Ende. Anfang heifit aber nicht Entstehen aus dem Nichts, wie Ende auch nicht
Vergehen in das Nichts bedeutet. Das mosaische Chaos und die Urfinsternis
oder die Urmaterie des platonischen TIMAIOS stehen fiir das Verstidndnis des
PHILON im Hintergrund:

Er vermittelt uns die stoische Weltsubstanz als das samenhaltige Feuer
(pyr spermatikén), aus dem sich nach Gottes Vorhersehung und Plan die Welt
bildet und wohinein sie vergeht. Der gedankliche Ansatz, dass iiberhaupt et-
was notwendigerweise entsteht und vergeht, iiberspringt die Jahrhunderte
zuriick bis ANAXIMANDROS und zwei Jahrtausende nach vorn bis zu GOE-
THEs Faust.

Fiir diesen Zusammenhang wichtig ist, dass die Theologie PHILONSs Stoisches
zur Erdrterung bringt. Er behauptet, dass HOMER und andere eigentlich
bestraft gehorten, weil sie Gott listern — doch meinten die Dichter etwas
anderes als ihre Worte vordergriindig lauteten:

156



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

Nach PHILON sind ihre Worte nur ein anderer Ausdruck (eine allegoria)
fiir eine hinter ihnen liegende physis, die ein Mysterium (Geheimnis) be-
deutet und nur von Mysten, also Geweihten, verstanden werden kann. Die
eben genannte Methode der allegorischen Textinterpretation hat PHI-
LON schon sehr friith entwickelt.

Es bleibt nur noch iibrig, den Menschen aus der Sicht PHILONS darzustel-
len.

Immer wieder versucht PHILON, den Menschen nicht an eine bestimmte
Gruppe innerhalb der Menschheit zu binden, also an eine Familie, Polis, K6-
nigreich, sondern, wie der Kyniker BION einst, an den Kosmos. Der Mensch
ist, allein oder nicht allein, Biirger des Kosmos, kosmopolites [de mundi
op. 1 COHN].

Mit dieser Auffassung zeigte sich PHILON als Kind der Griechen und des Hel-
lenismus; denn seit ALEXANDER dem Grofsen hat sich die kleinumgrenzte
Polis grokeren staatlichen Gebilden (z.B. einem Konigreich oder einer Zen-
tralherrschaft) geoffnet. Thre Biirger wurden welt- und weitsichtig und v.
a. offener, wenn sich ihnen mit dem politischen Kosmopolitismus neue Mog-
lichkeiten religioser Bindung auftaten.

Als Ausfluss Gottes findet sich im Menschen die Seele, die (wie PYTHA-
GORAS und PLATON schon lehrten) sowohl vor der Geburt (das Gottliche
schauend) existiert als auch nach dem Tode weiterlebt, wo sie das Hohere
fiir immer schauen darf oder auf eine weitere Wanderung geschickt wird.

Der Mensch selbst ist nach dem Bilde Gottes (kat’ eikona the - ) geschaffen
[de mundi op. 6 COHN].

Neben der Seele wohnt im Menschen der nus, die Vernunft, die ein Abbild
des gottlichen nus darstellt und insofern von auften in den Menschen gelangt.
Auch das pnetima (Hauch, Atem, Leben) kommt von aufen und ernihrt die
Seele.

So wie Himmel und Gestirne aus dem Ather gebildet werden, ist auch der
Korper Ausfluss des Athers. PHILON kniipft hier an das alt vertraute Denken
der Griechen, v. a. Dingen der Stoiker, an:

Sie sehen den Menschen als Welt im Kleinen, stellen also eine Analogie
zwischen Makro- und Mikrokosmos her. Der Mensch vollzieht im Kleinen
das nach, was sich im Stufenbau des Kosmos vollzieht.

Aus der Zweiteilung des Umgreifenden in Gott und Welt ergibt sich die Zwei-
teilung des Menschen in Seele und Leib. Wie die Sinnlichkeit dem Leibe, so
ist die Vernunft der Seele zugeordnet. Doch der Leib ist der Sarg der Seele;
diese wiinscht, sich vom Leibe zu trennen wie das Volk Israel von Agypten.

Leib und Seele widerstreiten sich wie Vernunft und Sinnlichkeit.

157



GRIECHENLAND IN ROM

Dahinter steht der fiir Gott und die materielle Welt festzustellende Dualis-
mus; PHILON [de mundi op. 23 COHN] formuliert eine einleuchtende Pro-
portion: ,Es verhilt sich der grofie Lenker (= Gott) zum Weltall wie der
menschliche Geist (nus) zum Menschen.“

Der Geist ist also der g6ttliche Teil in uns. Dieser schwingt sich auf und
dreht sich wie die Planeten auf ihren himmlischen Bahnen nach den Gesetzen
vollendeter Musik; getrieben von der Liebe zur Weisheit (éros sophias) strebt
er aus der Welt des Sichtbaren in die geistige Welt der Ideen und ist erfiillt
von ,niichterner Trunkenheit* (méthe nephalios [ebendort]).

Bei solchen Worten fiihlt man sich an die Schilderung des platonischen Eros
im PHAIDROS erinnert. Der jiidische Leser denkt vielleicht an Formeln aus
dem Talmud, wo es heifit:

2Wie Gott die ganze Welt erfiillt, erfiillt auch die ganze Seele den Kor-
per, wie Gott sieht und nicht gesehen wird, so sieht auch die Seele und
wird nicht gesehen®, [vgl. PHILON, {ibersetzt von Cohn/Heinemann/
Adler/Theiler, 1962, Bd. I S. 51, Anm. 1].

In der Bestimmung des Dualismus steckt zugleich ein Beziehungsproblem:
Wie verhélt sich das eine zum anderen, insbesondere im Mikrokosmos Mensch?

Wie kann dieses Problem — der Widerstreit der genannten Teile — gelost wer-
den? Zum Beispiel werden von der griechischen Philosophie Unterdriickung
der sinnlichen Lust, Betonung der Lust und naturgeméfies Leben als Maximen
empfohlen.

Doch seine in der Tradition der Pentateuch liegende jiidische Uberzeugung
steht dem im Wege:

Seit Adam und Eva sind wir durch die Siinde gebrochen und werden als
Stinder geboren. Die Siinde folgt der Tatsache, dass die Seele eine Verbindung
mit dem Korper eingeht; also ist die Trennung beider notwendige Voraus-
setzung fiir die Freiheit von Siinde.

Doch die Trennung liegt nicht in meiner, sondern in Gottes Hand. Als Zwi-
schenlésung ergibt sich, dass wir in Ausiibung unserer Willensfreiheit ver-
suchen, dem Hang des Leibes zum Bosen nicht nachzugeben. Das gelingt nicht
immer, aber in Verbindung mit Charakter und Erziehung immer Gfter.

Ganz frei wird man nur durch Gottes Willen.

Pate fiir diese Auffassung ist die reine Lehre PLATONS, wie sie sich im PHAI-
DON findet. Dort wird iibrigens die Philosophie als eine sehr gute Helferin
angesehen. Mit ihrer Hilfe kdnnen wir uns emporarbeiten zum reinen, unge-
triibten Glanze Gottes, von Siinde immer freier.

Wir sehen also einerseits, dass PHILON von seiner geistigen Grundsubstanz
Platoniker ist; andererseits erkennt er aber insbesondere die Stoa der griechi-

158



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

schen Philosophie als Instrument, das ihm helfen kann, dem geoffenbarten
Glauben der Viter treu zu bleiben.

PHILON kniipft Weisheitsdenken der Griechen an den Glauben seiner Viter
und bringt ein spekulatives Element in die philosophische Diskussion, bzw.
er verstarkt es so, dass er als Mittelplatoniker iiber PLATON den Weg zum
Neuplatonismus freimacht.

Wer vom Menschen spricht, muss sich zu dem #dufsern, was Inhalt seines Ver-
haltens ist. Damit sind wir jetzt schon in seine Ethik gelangt und finden als
Kardinaltugenden

- die Frommigkeit zu Gott und
- die Gerechtigkeit den Menschen gegeniiber.

Erstere Kardinaltugend ist ein Schliissel zu seinem Gesamtwerk. Sie ist als All-
Frommigkeit zu verstehen; denn sie bezieht sich auf das Umfassende, Mensch,
Welt und Gott. Gott als éntos on, als eigentliches Sein, ist durch den Logos
prisent in der Welt. Wenn Frommigkeit sich an den Logos wendet, wendet
sie sich an Gott und die Welt. Frommigkeit ist insoweit kardinal, als an ihr
der Aufstieg der Seele zu Gott hingt.

An dieser Stelle liegt wohl das Zentrum des philonischen Denkens:
Durch unseren Logos gewahren wir den gottlichen Logos.

Frommigkeit ist Ausdruck der Ernsthaftigkeit, mit der wir uns an die Welt
und an Gott wenden. Mit der Frommigkeit gelingt es meiner Seele, in das
hinter den Texten und dem Wort der Bibel stehende Mysterium einzudringen
und mich auf meine Unsterblichkeit vorzubereiten.

Den Menschen der Gegenwart mag diese dem Glauben gewidmete, theologi-
sierende Variante der Philosophie befremden, vielleicht empfindet man den
religiosen Schwerpunkt als einseitig und unvereinbar mit griechischer Philoso-
phie. Man bedenke aber, dass der Mathematiker und Verfasser des TIMAIOS
zugleich auch den PHAIDON geschrieben hat. Hier hat Philosophie nur eine
Aufgabe: das Leben zu formen und der Unsterblichkeit zu dienen.

Was nun die Gerechtigkeit betrifft, so vereinte PHILON seine Theorie mit
der Praxis seines Volkes und zeigte und iibte sie, indem er sich intensiv poli-
tisch betétigte. Er sah tibrigens (wie CICERO) das kontemplative, der Philo-
sophie und dem Glauben geweihte Leben erst dann als gerechtfertigt an, wenn
man sich zuvor politisch betitigt hat:

Politik ist also Propadeutik fiir Kontemplation.

Ubrigens sind fiir ihn die an den Griechen gewachsene enkyklios paideia
und die grundlegenden Ficher (Wissenschaften wie Mathematik, Astrono-
mie oder Dialektik) nur Ausschnitte der Wirklichkeit und der Welt und als
solche nur Voriibungen, wir wiirden ebenfalls sagen:

Propédeutik zur Weisheit.

159



GRIECHENLAND IN ROM

Man muss erst die die Facher der enkyklios paideia reprisentierende Hagar
kiissen, wenn man mit Sarah, die Weisheit verkorpert, schlafen und Kinder
zeugen mochte.

Die Vollendung des Wissens gelingt in der Weisheit; in der Weisheit aber
liegt das Heil der Menschen. Das Heil erfahren wir dadurch, dass wir uns
selbst aufgeben. ,Wer sich selbst aufgegeben hat, erkennt den <wahrhaft> Sei-
enden (Gott)“ [de somn. I 10 COHN/WENDLANDI.

Heil liegt in der Gotteserkenntnis, zu der wir durch unsere Begabung,
durch Unterricht und fortwidhrende Ubung gelangen, wiederum mit Gottes
Hilfe.

An dieser Stelle leuchtet die peripatetische Pidagogik durch:
Dort sind Belehrung und Ubung (Gewdhnung) Grundlagen jeder Erziehung,.

Fiir diesen Zusammenhang wichtig sind PHILONs Gedanken iiber die Bil-
dung iiberhaupt. PHILON hat der Bildung eine eigene Schrift gewidmet: de
congressu eruditionis causa (= Uber das Zusammenleben der Bildung wegen).

Man kénnte das Wort Bildung auch durch das philonische Wort sophia (=
Weisheit) iibersetzen. sophia ist Ziel der erzieherischen Arbeit. Der Weg zu
diesem Ziel fiihrt durch die Fécher der Vorschule (propaideimata):

,Dienerin der Bildung® (Weisheit) ist die durch die propaidetamata erfolgen-
de Kultur des Allgemeinen [de congr. erud. gratia, Kap. III (S. 64.2 ff.)
COHN/WENDLAND)]. PHILON greift hier den seit der platonischen Bil-
dungstheorie Allgemeingut gewordenen griechischen Gedanken auf, dass der
Weg zu geistiger Vollendung iiber die am Fécherkanon realisierte allgemei-
ne Bildung (enkyklios paideia) fiihrt.

Wie sehr diese allgemeine Bildung etwas ,.Vor*- ldufiges ist, zeigt die Fortset-
zung des eben iibersetzten Satzes:

»Denn wie bei Hiusern vor den Fliigeltiiren ein Hausflur oder Torweg
liegt, bei den Stidten sind es die Vorstddte, durch die man in die Stidte
gelangen kann, so liegt vor der Tugend die allgemeine Bildung.
Diese ist der Weg, der zu jener fiihrt.”

PHILON folgt hier der mittelstoischen Auffassung, die in Aufnahme pla-
tonischer Gedanken die Facher Grammatik, Dialektik, Rhetorik, Arithmetik,
Geometrie, Astrologie, Musik als notwendige Vorschule (propaideuma) der
Philosophie ansah.

Die Rede ist vom Facherkanon der so genannten septem artes liberales
(= ,sieben freie Kiinste*), durch deren geistigen Erwerb ein Rémer sich den
eigentlichen Zugang zum Kreise der ,,Freien* verschaffte.

Bildung kulminiert in Gotteserkenntnis.

Die Orthodoxie der Rabbiner wird spiter dieser Synthese von griechischer
Kultur und frommer jiidischer Theologie riicksichtslos und unverséhnlich ein

160



Griechische Philosophie und jiidische Theologie

Ende setzen [LEVY bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 86]. Bis heute! Selbst
in Abhandlungen unserer gegenwértigen Periode wird PHILON wie nebenbei
abgetan [z.B. von HAYOUN auf nur einer Druckseite und das im Rahmen
eines ,Exkurses — s.u.S. 164 ff.]. Aber dennoch bleibt es unabweislich das
Verdienst des PHILON, dass er eigentlich sein durch Frommigkeit ausgezeich-
netes umfangreiches Werk unter den Gedanken der Synthese der Kulturen
gestellt hat.

Inhaltlich ist die Erkenntnis Gottes zuerst das Wahrnehmen seiner dynamis
(= logos), danach seiner selbst. Die innere Form dieser Erkenntnis aber ist
nicht durch Verstandestitigkeit, sondern durch die Ekstase zu umschreiben.
Die duflere Form, in der sich ekstatische Gotteserkenntnis dufsert, ist die Pro-
phetie.

Wieder wendet PHILON griechisches Denken, dem die ,heilige* ékstasis
vertraut ist, auf den Glauben der Véter, wie er sich im Alten Testament
kundtut, an. In der Prophetie findet die Gotteserkenntnis als tatsdchliche
Gemeinschaft mit Gott Vollendung.

PHILON vergleicht den Weg des einzelnen (wie SOKRATES im PHAIDON
[99 ¢ 9 f.] seinen Weg) einer Seefahrt und nennt das Bemiihen um die Wahr-
nehmung der gottlichen Krifte, wie sie sich im Logos manifestieren, die ,,erste
Fahrt* (protos plus), die erlangte ékstasis in der Nachfolge der Kureten, Ko-
rybanten oder Ménaden des griechischen Mythos die ,,zweite Fahrt* (dette-
ros plus). Mit den beiden ,,Fahrten“ versucht der Mensch, in der Gemeinschaft
mit Gott diesem dhnlich zu werden.

Zwei grofe Verdienste des PHILON sind zu nennen:

Zum einen ist PHILON eine Art Garant fiir die Kontinuitit des Platonismus
in der Antike. Er steht in der Mitte zwischen dem &lteren Platonismus, der
noch in der Akademie selbst gepflegt werden konnte, und dem alles dominie-
renden Neuplatonismus. Das ist sozusagen das historische Verdienst.

Zum zweiten hat PHILON mit Hilfe der Griechen, insbes. der Stoa, eine
alles bis dahin revolutionierende Methode der Fundamentalinterpretation
ganzer Denksysteme gefunden:

Es ist die Methode der Allegorie.
Das gilt zunéchst fiir den Binnenraum seiner eigenen jiidischen Kultur.

Z.B. deutet er die Beschneidung als ein anderes Wort (allegoria) fiir die Aus-
rottung alles Sinnlichen und der Lust, ABRAHAMS Aufmerksamkeit auf das
Lied, das die Himmelskérper ertonen lassen, als anderes Wort fiir die vita
contemplativa (das geistiger Schau gewidmete Leben); oder wenn im Alten
Testament Gott ,schwort, dann ist das ein anderes Wort fiir die menschliche
Schwiche, die Gott angedichtet wird. PHILON spricht auch vom symbolikos
philosophein [de mundi op. 54. COHN], d. h. vom ,symbolischen (im Sinne
der Allegorie sich vollziehenden) Philosophieren®.

161



GRIECHENLAND IN ROM

Von noch groferer Bedeutung ist die Methode der Allegorie fiir den Vergleich
der Kulturen und Denksysteme. Hier fand (und zeigte) PHILON etwas,
dessen Konsequenzen seine Zeitgenossen wohl nicht begriffen haben und das
bis heute nicht klar ausgesprochen worden ist [auch nicht von CARLOS LEVY
bei ERLER/GRAESER, 2000, S. 70 ff.]:

Griechische Philosophie ist eine Allegorie fiir die jiidische Weisheit
und fiir die Lehre der Thora. So konnte MOSES zum Vorgénger von
PYTHAGORAS, SOKRATES und PLATON und somit zum Philosophen
schlechthin werden, der die Ideenlehre entwickelt habe und Vater der Stoa
sei. Und das Buch Genesis der Pentateuch stand Pate fiir die Lehre des HE-
RAKLIT von der Einheit der Gegensitze [qu. rer. div. her. 503 M (S. 40.25
ff. COHN/WENDLAND), vgl. ZELLER, a.a.O., S. 394, Anm. 1].

Griechische Philosophie ist also iiberhaupt so etwas wie eine Allegorie fiir
theologisches Denken der Thora. Wahrscheinlich zeigt sich damit bei PHILON
so etwas wie Stolz, der durch die schweren Lebensumstidnde seines Volkes
hervorgerufen ist:

Danach ist das jiidische Denken fiir das griechische vorlaufend und vor-
bildlich. Die gleiche paradoxe Wahrheit aus dem Binnenraum jiidischer
Kultur findet sich allegorisch fiir die Bedeutung des Auferstandenen in dem
Jesuswort: ,,Ehe denn ABRAHAM ward, bin ich“ [Joh. 8, 58].

Hier muss nochmals innegehalten werden, damit ein Missverstindnis verhin-
dert wird:

Die allegorische Methode der Textinterpretation ist nicht neu. LEISE-
GANG [RE 39, 1941, PHILON, Spalte 39] weist darauf hin, dass diese Me-
thode schon bei den frithen griechischen Denkern wie ORPHEUS und den
Vorsokratikern nachweisbar ist. Aber das m. E. Neue ist, dass PHILON mit
dieser system- oder kulturintern vorfindlichen Methode den Vergleich der
Kulturen und ihrer Identititen angeregt und ermdglicht hat und damit

etwas schuf, was ,eine der grofartigsten und folgenschwersten Synthesen der
Geistesgeschichte bedeutet [LEISEGANG, a.a.O.].

Doch wie PHILON selbst sagt, ist die Allegorie nicht leicht zu verstehen.
Sie ist ,,physiologia“, also Aussage zur physis — Wesensaussage, die nur der
versteht, der Augen hat zu sehen, also fiir den horatikos aner [de plant., Kap.
9 (S. 131.28 ff. COHN/WENDLAND)].

Das Wort der Allegorie ist Offenbarung des Geistes und fiihrt zum hieros
gamos (zur heiligen Ehe), zur unio mystica, zur geheimnisvollen Vereinigung
mit der hinter dem Wort der Allegorie stehenden Wesenheit; die Allegorie
ist nur etwas fiir Eingeweihte (mystai).

Dabei bleibt das Wort Vordergrund; doch wie jeder Vordergrund weist das
Wort auf etwas hin, was dahinter steht. Eigentlich ist das unausdriickbar
- wenn es aber dennoch von denen, die es gesehen haben (also von den Ein-

162



Die zweite Fahrt



GRIECHENLAND IN ROM

geweihten), ausgedriickt wird, dann unvollkommen und dem eigentlich nicht
angemessen, was es ausdriicken soll. Aber es gibt im Vergleich zum Wort
kein anderes oder besseres Instrument, was Menschen zur Verstdndigung
fiihrt.

Ob die Worte nun die Gestalt haben, die uns vertraut ist oder als hebraisches,
indisches, arabisches oder hethitisches Gewand das Wahre eingehiillt halten
- sie halten es eben eingehiillt, und wir sind die verzweifelt Suchenden, bis
wir entzweifelt gefunden haben. Daraus unmittelbar ableitbar ist das Gebot
der Toleranz, jener Toleranz, die NATHAN der Weise einst benannte.

PHILONSs Philosophie ist von seinen Zeitgenossen und den ihm nachfolgen-
den Philosophen bis heute weitgehend ignoriert worden [LEVY bei ER-
LER/GRAESER, 2000, S. 89; GUTTMANN, 2000, S. 64 ff.; v. a. HAYOUN,
2004, S. 55;], entweder weil man ihn nicht begriff, oder, falls man ihn begriffen
haben sollte, die Folgen fiir jeden sich eigenstindig diinkenden Kulturraum
fiirchtete; man fiirchtete und fiirchtet, dass die Anerkennung der Absolutheit
des jeweiligen Geltungsanspruchsverloren gehen konnte.

Vor allem von den alten Traditionstrégern der eigenen jlidischen Kultur wird
er weitestgehend totgeschwiegen. Zitiert wird er lediglich noch von dem anti-
ken Romanautor des 3. Jahrhunderts nach Chr. HELIODOROS.

Dass seine Gedanken {iberhaupt beachtet blieben, verdanken wir den frithen
christlichen Denkern (z.B. dem Alexandriner CLEMENS (um 150 n. Chr.))
und den Kirchenvitern wie AMBROSIUS von Mailand oder AUGUSTINUS.

Christlicherseits ging man sogar so weit, dass man PHILON zu den Kirchen-
vatern rechnete.

Die jiidische Variante seines Denkens, sein enger Bezug zur Theologie der Pen-
tateuch wurde zuriickgedringt bzw. es hielt sich im Gespréch das, was Ge-
genstand christlicher Theologie wurde, die Lehre vom persénlichen Gott.

Philosophiegeschichtlich einzuordnen ist er wie bereits gesagt in den sog. Mit-
telplatonismus, der im 1. Jahrhundert v. Chr. eine dominierende Stellung
einnahm und in Alexandria schon in der Person des EUDOROS (64 v. Chr. -
19 n. Chr.) greifbar wird. Dieser hat damals berithmte Kommentare zu PLA-
TON und ARISTOTELES geschrieben und Themen benannt (z.B. Ideen als
Gottes Gedanken, Gotteserkenntnis als grofstmogliche Annaherung an Gott
[vgl. Plat., Theait. 176 b]), die im Werk des PHILON eine grofe Rolle spielen.
Insbesondere sei die pythagoreische Zahlensymbolik genannt. Auch PHILON
schrieb eine uns nicht erhaltene Abhandlung iiber die kosmische Bedeutung
der Zahlen. Wenn es aber einen nichtchristlichen Ort gibt, wo wir Gedanken
PHILONS wieder finden, dann ist es die Philosophie des Neuplatonismus.

164



iologia“

»phys



GRIECHENLAND IN ROM
5. Der Platonismus

Wie man am Beispiel des PHILON, aber auch vieler anderer sehen kann, war
Ort der Beschiftigung mit der Lehre des PLATON nicht nur die Schule
der Akademie in Athen. Vielmehr war Platon weltweit in Verbindung mit
den Ideen des Peripatos, der Skepsis, der Stoa, des EPIKUR, vor allem aber
des PYTHAGORAS Gegenstand der Forschung.

In Abgrenzung zur Lehre und Forschung der Akademie im engeren Sinne
spricht man auch allgemein vom Platonismus [R6d, 1997, IV S. 17 ff., auch
UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 342 {.], den man seinerseits in den &l-
teren Platonismus (bis ANTIOCHOS von Askalon, gest. 68 v. Chr.), den
(eklektizierenden sowie orthodoxen) mittleren Platonismus (von etwa 50 v.
Chr. - EUDOROS - bis um 200 n. Chr.) und den Neuplatonismus (um 250 -
600 n. Chr.) einteilt [Gesamtdarstellung bei DORRIE, HEINRICH/BALTES,
MATTHIAS: Der Platonismus in der Antike. Grundlagen, System, Entwick-
lung. Stuttgart 1987 ff., 6 Binde].

a) Der mittlere Platonismus: PLUTARCHOS,
NUMENIOS

XENOKRATES, der zweite Nachfolger des PLATON in der Leitung der Aka-
demie, hat die Philosophie in einer fiir den gesamten Hellenismus programma-
tischen Weise in Physik, Ethik und Logik eingeteilt. Diese drei Teile blieben
die Schwerpunkte der nachfolgenden philosophischen Forschung. Dabei dran-
gen seit der Hinwendung des Akademikers ANTIOCHOS von Askalon zum
Dogmatismus der alten Akademie und seit seiner Feststellung, dass alle (sich
aus SOKRATES entfaltenden) Hauptsysteme einen einheitlichen Charakter
triigen, verstirkt andere Mythen [s.u.S. 171] in den Platonismus, die diesen
ganz stark pythagoreisch - noch iiber das schon von der alten Akademie her
bekannte Maft hinaus - beeinflussten.

DERKYLIDES (etwa nach 50 v. Chr.) interessierte sich ganz besonders fiir
Mathematik und Astronomie in PLATONs Werk - das zeigt stark den py-
thagoreischen Einfluss. Der bereits genannte EUDOROS, der als Begriinder
des Mittelplatonismus gilt, entfaltete ganz intensiv die Begriindungen fiir
die genannte Einteilung der Philosophie und integrierte den Pythagoreismus
in den dogmatischen Platonismus.

Um weitergehende Differenzierungen z.B. der Ethik in einen theoretischen und
einen auf die allgemeine Motivation (,horme*) des Handelns bezogenen Teil
und schliefslich in die Handlung selbst bemiihte sich die Stoa. Auf die Frage
nach dem letzten Ziel (télos) des Handelns nennt und verstérkt EUDOROS
den platonischen [THEAITETOS 176 b 1 - 2] Satz: ,,Angleichung an Gott,
so weit wie moglich.“

166



Der Platonismus

Daraus ergibt sich die Frage nach Gott. Diesen stellt EUDOROS als Einheit
(hen) dar, aus der als oberster Gottheit eine Zweiheit (dyés) hervorgeht. Im
Verlaufe des weiteren Differenzierungsprozesses entwickelt sich (oder wird ent-
wickelt) die Welt, so, dass diese sich aus der ,Ein“heit iiber die ,Zwei“heit
zur ,Viel““heit wendet.

Der bedeutendste Mittelplatoniker ist PLUTARCHOS (46 - 126 n. Chr.)
aus Chaeronea in Bootien (Mittelgriechenland). Er ist ein ungewdhnlicher
Autor, der der Nachwelt insgesamt etwa 250 Schriften hinterlieff; von etwa
zwei Dritteln der Schriften sind uns leider nur noch die Titel iiberliefert.

In Athen studierte er bei dem Platoniker AMMONIOS (gest. 80 n. Chr.), der
als besonderer Kenner der Mathematik bekannt war. PLUTARCHOS galt
als weit gereister Mann, der u. a. in diplomatischer Mission oft nach Rom
kam. Neben dem politischen Engagement -als Ergebnis stoischen Einflusses
- wird noch sein religidses (er war auch Priester) und sein philosophisch-
didaktisches Engagement hervorgehoben. UEBERWEG / PRAECHTER
[1953, S. 533] nennen ihn den ,fiir die kulturelle Verbindung von Antike und
Gegenwart wertvollsten Autoren‘.

Zu seinem Leben ist zu sagen, dass er - aus einer angesehenen Familie in
Chaeronea stammend - eine griindliche und vor allem anregende Ausbildung
erhielt und nach seinem Studium in Athen seinen Lebensmittelpunkt in dem
kleinen Chaeronea behielt.

Daselbst fiihrte er eine gliickliche Ehe, ein gastfreies Haus, das sich bald zu
einer Art schulischen Mittelpunkts entwickelte. Nicht nur als philosophi-
scher Lehrer engagierte er sich; er war auch in der Gemeindepolitik fiihrend
tatig, wirkte als Priester am Heiligtum zu Delphi und erhielt das rémische
Biirgerrecht.

Kaiser TRAJAN verlieh ihm die Wiirde eines romischen Konsuls und im
Jahre 119 soll er von Kaiser HADRIAN zum Statthalter von Hellas (= Grie-
chenland) ernannt worden sein. Abgesehen von Aufenthalten in Italien (um
80 und um 90 n. Chr.) unternahm er grofe Reisen nach Asien und Afrika
(Alexandreia).

Sein umfangreiches Opus ist nur im Rahmen einer Literaturgeschichte zu wiir-
digen. Ein schoner Satz aus der ,Geschichte der Griechischen Literatur” von
ALBIN LESKY [Bern 1963, S. 876] soll hier doch zitiert werden:

,Sein Blick hat weite Ridume gefasst, aber er ist sich stets der Grenzen bewusst
geblieben, von denen sein Wesen umschlossen war ... Was nun PLUTARCH
so liebenswert macht, ist der menschliche Reichtum, der sich in solcher Be-
grenzung entfaltete.“

An dieser Stelle wird nur sein synkretistisches, die philosophischen und wissen-
schaftlichen Stromungen seiner Zeit zu einer ,kulturellen Synthese“ [FERRA-
RI bei ERLER/GRAESER, a.a.O., S. 114] vereinigendes Modell von Gott,

167



GRIECHENLAND IN ROM

der Welt und den Menschen dargestellt werden, wie wir es vor allem in den
Schriften ,,Uber ISIS und OSIRIS®, ,Uber Gottes spites Strafgericht®, ,;Uber
das Gesicht im Monde®, ,,;Uber E am delphischen Tempel* und ,,Uber die See-
lenlehre im platonischen TIMAIOS* finden.

Ausgehend von der Analogie zwischen Mikro- und Makrokosmos, wonach
sich die makrokosmische Gliederung im Mikrokosmos Mensch wiederfindet,
beschreibt PLUTARCH drei fundamentale Bereiche,

- die Sphére des Gottlichen, unterhalb des Géttlichen
- die Sphire der Fixsterne bis zum Mond, und unterhalb des Mondes
- die sublunare Sphére bis zur Erde.
Diesen drei Sphéren sind als metaphorische Leitgestirne
- die Sonne
- der Mond und
- die Erde zugeordnet.

Fir die drei Bereiche sind drei Personen charakteristisch:

- Gott ist das personale Charakteristikum des obersten,
- Damonen sind das Charakteristikum des mittleren und

- Menschen sind das Charakteristikum des unteren Bereichs.

Dem Platonismus [Pl. Sph. 254 b 8 ff.] entstammen die 5 Grundgattungen
(mégista géne) Ruhe - Bewegung <- Sein -> Identitét - Verschiedenheit.

Wihrend dem Mittelbereich die (gleichférmige) Bewegung zukommt, ist be-
sonderes Merkmal des oberen Bereichs die Urlebendigkeit (zoe), die gedanklich
aus der Ruhe abgeleitet ist. Ruhe (im Sinne von Urlebendigkeit) ist das mé-
giston génos (= ,wichtigste Gattung” oder ,Grundgattung®), das der Gottheit
zukommt.

Im unteren Teil des zweigeteilten Makrokosmos entwickelt sich die gleichfor-
mige Bewegung des Mittelbereichs zur ungleichférmigen Bewegung, die
sich als Werden (also Entstehen und Vergehen) darstellt. Mit der gleichférmi-
gen Bewegung (Mittelbereich) und der Ruhe als Lebensprinzip (Oberbereich)
hingt zusammen die rationale Ordnung. Diese wichst im Mafe des Auf-
stiegs zu Gott und verringert sich im Mafse des Abstiegs und gerdt im unteren
Bereich zur irrationalen Unordnung.

Der Raum zwischen Fixsternhimmel (jenseits dessen Gott angesiedelt ist) und
Mond ist der Raum des Rationalen und der geordneten (Stern-)Bewegungen,
zwischen Mond und Erde (also sublunar) wichst der Raum, der durch sich
mehrende Irrationalitit und Unordnung ausgezeichnet ist.

Uber dem zweigeteilten Makrokosmos steht, alles umfassend und umgreifend,
die Gottheit als eine Einheit (monas).

168



Der Platonismus

Im Fundamentalmodell des PLUTARCH ist der gottlichen Einheit als Bild die
Sonne und die Urlebendigkeit beigeordnet. Die Sonne ist bildlich gesprochen
der Korper Gottes; diesem stehen der absolute nus - das auf die héchste
Hohe entfaltete gottliche Denken - und die Seele Gottes als iiberkosmi-
sche Kraft (dynamis) gegeniiber. Gott selbst ist die Einheit (monés) zweier
Wesenheiten; bei der einen handelt es sich um eine unpersonliche, die als Sum-
me ideeller Muster (idéai) sich in der gottlichen Seele findet; bei der anderen
handelt es sich um die gottliche Person, die als Schopfer Vernunft (nus) und
Seele (psyche) hat.

Der vor- oder hyperkosmischen Seele Gottes entsprechen die Weltseele des
Makro- und die individuelle Seele des Mikrokosmos. Wir finden fiir jeden
der Bereiche eine Dreiteilung:

Hyperkosmisch ist Gottes Sphire, die gegliedert ist in die Sonne (das Leben
als Ruhe), den absoluten nus und die Seele als Heim der Ideen, der Mittel-
bereich (der Fixterne bis zum Mond) ist gekennzeichnet durch den Mond
(als Leitkorper), die gleichférmige Bewegung - und den nus Gottes, der Ober-
und Mittelbereich verbindet;

im unteren Bereich findet sich als Leitkorper die Erde, Entstehen und Ver-
gehen sowie die kosmische Seele, die - Ausfluss der dynamis, die in Gottes Seele
beheimatet ist, - den mittleren und den unteren Bereich verbindet. Gottes nus
und psyche gewihrleisten also die Einheit der kosmischen Bereiche.

Gott ist zwar die ferne Uber-Wesenheit, doch sie wirkt durch die Einheit der
aus dem Guten ins Bose, aus dem geordneten Immateriellen ins ungeordnete
Materielle auseinanderstrebenden Teile.

Das chaotische B6se wird gebéndigt durch das in Gottes dynamis wohnende
Gute.

Die eben aufgefiihrten Vorstellungen kénnte man wie folgt graphisch darstel-
len:

169



GRIECHENLAND IN ROM

Theologisches System des Seins

(uayaSIa A pun
UQUISIUT ‘UIPIIA) Sunupioun
Sun3omog d[eUONRLII
3 ruIyyo9[3un
SunSomog Sunupioun
93 ruIQIYOIA[3 /3unupiQ
(3S1puaqapIn) SunupiQ
yny Jleuonex
(soups) 71089310
Jjeyenbpunin

H
5 =
Q[[enpIAIpUT
opi (arrenprATpur) S g
9[998 N z
m w
w 5
«»
(STUreu£p IoydSTISOY
N I I\Sm%r_ﬁmvv?um_,:_i
pun qu
N ; Ww
1 2
. 2
(ayosTWISOY) N S
PUOIN J[99S o | ! |l
N =
b=
& i
a - 2
g
2
2
(UaUd(] SASYIQY — snu)
JUNUIDA Jojosqe |11
jan)
LB _~ | uosiog 1oyosiroydoyos =
- 3
L7 g
AozomewOv—.—vQ%SV O AN M. (udap] J9p WIDH) le
ouuog EICEN o £ Jyunuop  9[e9S 124
= —~ — m
N Joydruosiadun 2
PIIQIOT 1BIENQ UQUOSIOg yorag
a3ns1e3

LR,

WP

WU2q0.

170



Der Platonismus

Wie bei anderen Griechen ist Kosmologie, wie wir sehen, Theologie:

Eine Aussage iiber Gott bleibt - auffer wenn sie im Bilde geschieht - hochst
allgemein und wird erst konkretisiert, wenn Nachdenken {iber Gott sich der
Welt 6ffnet. Anders herum finden wir das gottliche Sein durch die Betrachtung
der verschlungenen Pfade der Welt, indem wir von hier nach dort aufsteigen.

Eine zweite Hilfe bei der Suche nach Gott stellen die Mythen dar. PLUT-
ARCH &ufert sich dariiber sehr ausfiihrlich in seiner Schrift iiber ISIS und
OSIRIS. Er vergleicht dort [Is. 20 (359 Al ff.)] die Mythen mit dem Regen-
bogen, der wie sie eine Widerspiegelung ist:

Der Regenbogen spiegelt die Sonne wieder, die Mythen bringen einen tieferen
Sinn (l6gos tis) ans Licht und wenden unser Denken zu dem, was uns bisher
verborgen blieb. So ist hier der Mythos Abbild eines tieferen Sinnes; er lenkt
das Denken um auf Anderes (d.h. dahinter Liegendes).

Was bei PHILON auf der Ebene des Vergleiches der (griechischen und ji-
dischen) Denksysteme blieb - das eine ist nur der sprachliche Ausdruck des
anderen -, liegt bei PLUTARCH im System selbst:

Die Mythen sind der andere Ausdruck einer Wahrheit, die wir durch deren
Interpretation finden kénnen. Daher sind die Mythen fiir den Philosophen eine
bedeutsame Quelle des Wissens.

Hochstes Ziel des Wissens ist das Denken iiber Gott und der sich hoffentlich
findende Gedanke Gottes. Doch irgendwann und irgendwo endet alles Denken,
das jedoch nur ein aktives Vortreiben des 16gos bis zu einer Grenze bedeutet,
wo Sprache und Denken (also 16gos) enden.

Unter gliicklichen Umstinden wird der Mensch dann empfinglich fiir Gottes
Botschaft, indem er, vom Sinnlichen abgel6st und in Ruhe wartend, vom
Blitze gottlichen Geistes getroffen wird.

Ziel aller Philosophie ist eine solche Einweihung in die gottliche

Offenbarung [Is. 77 (382 E2 {.)].

An dieser Stelle muss die Darstellung wenigstens kurz unterbrochen und dar-
auf hingewiesen werden, dass die Ausrichtung der griechischen Philosophie auf
Gott und die Theologie es christlichen Denkern leicht machte, die Philoso-
phie insgesamt spéter nur als ,,Magd* der Theologie anzusehen. Doch dass
die frithen Christen wie PAULUS und JOHANNES iiberhaupt theologisie-
ren und gedanklich die auf jiidischem Boden gewachsenen Vorstellungen von
Gottes ewigem Heilsrat ausweiten konnten auf eine eigene Christologie, ist
griechischer Philosophie zu verdanken. Und die relativ schnelle Verbrei-
tung der Christologie {iber den gesamten Mittelmeerraum war nur moglich,
weil die griechische Sprache das weltweite Verstindigungsmittel war.

Die eben bei PLUTARCH vorgestellte Offenbarungslehre findet sich aber
schon bei den Stoikern. Die Steigerung der Vorstellung vom geoffenbarten
Wissen Gottes zur Ekstase werden wir bei den Neuplatonikern intensiv

171



GRIECHENLAND IN ROM

entfaltet finden. Die Grundfrage, die wir beim Autor der Schrift ,,Uber die
Welt“ oder bei PLUTARCH als Grundanliegen des Nachdenkens finden, ist
die: Wie kann es eine Verbindung zwischen dem jenseitigen, hyperkosmischen
Gott und der diesseitigen Welt geben? Immer wieder spielt hier der Dyna-
misbegriff die grofe Rolle. Sdkularisiert steht hinter dieser Vorstellung von
einer dynamis der neuzeitliche Begriff ,,Feld“, wie wir ihn in der zeitgendssi-
schen Physik finden.

Der mittlere Platonismus war {iber die Schulen des Mittelmeerraumes ver-
breitet und aktuell immer wieder diskutiert. Es gab auch eigens entwickelte
Schulbiicher des Mittelplatonismus wie z.B. der sog. unter dem Namen des
Mittelplatonikers ALKINOOS iiberlieferte ,didaskalikos®, der etwa um 150
n. Chr. weite Verbreitung fand und das wohl wichtigste Zeugnis des zeitge-
nossischen Platonismus darstellt.

Zur gleichen Zeit schriecb APULEIUS von Madaura (Nordafrika) sein Com-
pendium de Platone et eius dogmate (,,Uber Plato und seine Lehre‘), von dem
2 Biicher (zur Naturphilosophie und zur Ethik) erhalten sind.

In Smyrna wirkte ALBINOS; dieser schrieb eine zusammenfassende Schrift
iiber PLATONSs Lehren; die Vorlesungsnachschrift eines Schiilers zu einer Ein-
fiihrung in die platonische Lehre gibt Einsicht in den damaligen Schulbe-
trieb. ALBINOS wurde spater von PROKLOS als ,.Spitzenplatoniker [DOR—
RIE/BALTES, 1993, III S. 18 (76.4)] gefeiert.

Kaiser MARCUS AURELIUS richtete iibrigens 176 n. Chr. 4 Lehrstiihle fiir
Philosophie in Athen ein. Einer davon war fiir die Erforschung des Plato-
nismus gedacht; erster Stelleninhaber war der Mittelplatoniker ATTIKOS.

Hohepunkt und Abschluss findet der Mittelplatonismus in NUMENIOS von
Apamea (in Syrien), der in der 2. Hélfte des 2. Jahrhunderts n. Chr. lebte.
Den Platoniker erkennt man allein schon am Titel seines uns fragmentarisch
erhaltenen Hauptwerks ,,Uber das Gute®.

NUMENIOS wirkt bis in die gegenwirtige Platonforschung, die sich um den
schriftlich nicht niedergelegten Teil der Lehre des PLATON bemiiht. Aus dem
Titel eines seiner Werke ,;Uber das bei PLATON Ungesagte” schliefen wir,
dass PLATON sich nach der Vorstellung des NUMENIOS auf einer Denkebe-
ne bewegte, die niemand - weder Horer noch Leser - nachvollziehen konnte.
Auch PLUTARCHOS tat, wie wir sahen, dar, dass das héchste Ziel der Phi-
losophie die Begegnung mit Gott ist und in der ekstatischen Vereini-
gung moglich wird. NUMENIOS verehrte die platonische Philosophie ebenso
wie die Weisheit des Orients, letztere vielleicht noch stirker; denn er nannte
PLATON einen griechisch sprechenden MOSES.

Gott ist flir NUMENIOS ein dreifacher:

Gott als oberster und erster ist gut an sich; er ist reiner nus (reine Denkté-
tigkeit) und Urelement (arche) des Seins (tes usias) [vgl. EUS., P. E. XI 22.3].

172



In den Mythos nicht eingeweiht



GRIECHENLAND IN ROM

Er ist ,Vater” und ,Konig"“ und ,frei vom Werk".

Als Zweiter ist er Schopfer, Demiurg. Auf die Urbilder schauend gestaltet
er die Welt; er hat Anteil am ersten Gott und ist, selbst bewegt, seinerseits
Urelement der Bewegung.

Der dritte Gott aber, der Anteil hat am zweiten, ist die Welt alles dessen, was
geschaffen (poiema) ist; dieses ist der Ausfluss der Bewegung des 2. Gottes.
PROKLOS, der bedeutende Platonkommentator, iiber den im Folgenden zu
sprechen sein wird, stellt die Dreifaltigkeit des Gottlichen, wie sie NUMENIOS
sieht, so dar:

,Vater nennt er den ersten, Schopfer (eig. Macher) aber den zweiten
und Schopfung (eig. Das Geschaffene) den dritten <Gott>; denn die
Welt ist nach seiner Ansicht der dritte Gott.“

Bewegung in der Welt aber ist Entstehen und Vergehen. Entstehen beim
Mikrokosmos Mensch ist das Eintreten der Seele in den Leib und damit ihre
Verunreinigung durch Materie. Hier liegt der Ursprung des Ubels, das durch
das Vergehen (Sterben) als Trennung der Seele vom Leib aufgehoben werden
kann.

Es ist also alles Gott, in aufsteigender Linie stirker, schwécher aber von
oben nach unten.

Der oberste Gott ist also frei von Kontakt mit der Materie. Der zweite Gott
betrachtet den ersten Gott, wird mit Begehren erfiillt und sinnt, wie er Kosmos
als Abbild dessen, was er beim ersten Gott sah, geordnet schaffen kann. Erst
dieser dianoetische zweite Gott ordnet in Anlehnung an den kontemplativen
ersten Gott die Welt.

Denken {iber Gott lduft als Ergebnis in die Erkenntnis einer Dreieinheit
aus. Diese Dreieinheit ist wie die christliche Dreieinigkeit Gottes eine Me-
tapher, also Bild fiir das, was iberhaupt nicht mehr gesagt und gedacht, viel-
leicht nur noch gelegentlich durch ekstatische Vereinigung mit Gott erfahren
werden kann. In Gebet und Opfer begleitet das Bild und fiihrt den Glaubigen
(iiber das Bild) zu Gott selbst.

Religionsgeschichtlich ist daran interessant, dass sich das christliche Trini-
tiatsdogma, wie es um 200 n. Chr. TERTULLIAN erstmals formuliert hat
[HEUSSI, 1991, S. 65], an den gezeigten mittelplatonischen Vorstellungen ori-
entiert:

Aus der dreifachen Entfaltung Gott - Logos - Geist in einem subordinativen
Sinne wird die Ausgliederung des Sohnes und Geistes aus dem Vater. Drei-
fache Entfaltung heifst aber nicht Entwicklung von Verschiedenheit, sondern
Ausfaltungen (und Entfaltungen) einer Wesenheit zu drei Hypostasen [s. u.
bei PLOTIN]; fiir den christlichen Dogmatiker wird dieses alles zu der For-
mel: una substantia - tres personae (ein Wesen, drei Personen) [BEYSCHLAG,
1988, 1 S. 204 f.; HEUSSL, 1991, S. 66; auch LOOFS, 1968, S. 120 ff.].

174



Der Platonismus

b) Der Neuplatonismus: PLOTIN (205—270)

Mit NUMENIOS stehen wir auf der Schwelle zum Denken des PLOTINOS:

Was immer dieser Philosoph geschrieben hat, wir wiissten nicht das Geringste
iiber seine Person und sein Leben, wenn nicht sein Schiiller PORPHYRIOS
(234 - 305) eine Schrift verfasst hitte, in der das Leben und die Ordnung der
Schriften des PLOTIN dargestellt ist.

Der erste Satz der Biographie erklért die genannte Auffilligkeit:

»PLOTINOS, unser Zeitgenosse und Philosoph, war wie ein Mann, der sich
dafiir schimte, dass er sich in einem Ko6rper befinde. Auf Grund einer solchen
Auffassung mochte er sich nicht dazu verstehen, etwas {iber seine Familie oder
iiber seine Eltern oder iiber seine Heimat zu erzihlen.“

Auch ein Bild lie er nicht von sich malen; denn dieses sei doch nur ein uner-
trégliches Abbild eines Abbildes.

Hervorzuheben ist, dass PLOTIN erst sehr spét (im Alter von 28 Jahren) zur
Philosophie kam und nach etwa 50 Lebensjahren zu schreiben begann.

Man konnte hier auf HANS-GEORG GADAMER schauen: Sein erstes grofses
Werk ,Wahrheit und Methode erschien, als er schon 60 Jahre alt war.

PLOTIN verstand seinen Tod als ein Hinauffahren des Géttlichen in ihm zum
,Gottlichen im All“ [PORPH. Plot. 2, 25 {. HENRY/SCHWYZER|. Nach
einem ereignisreichen Leben starb er im Jahre 270 im italischen Minturnae
(Kampanien) auf dem Gut eines Freundes.

Zu seinem Lebensweg sei nur dieses gesagt:

Er studierte 11 Jahre lang (von 232-243) in Alexandria bei dem genialen
Griinder der neuplatonischen Schule AMMONIOS SAKKAS. Nach der Teil-
nahme an einem Feldzuge des rémischen Kaisers GORDIANUS III gegen die
Perser ging er 244/245 im Alter von 40 Jahren nach Rom, griindete eine
Schule und lehrte dort 26 Jahre bis zu seinem Tode die neuplatonische
Philosophie seines Lehrers und fiihrte den Neuplatonismus so zum Hohe-
punkt, dass sein Denken die Philosophie bis ins 7. Jahrhundert bestimmte.
Die Philosophie PLATONSs wurde auf diese Weise rund 600 Jahre nach dem
Tode des Philosophen noch einmal zu Ansehen und Geltung gebracht.

Die Schriften des PLOTIN, die urspriinglich in chronologischer Ordnung vor-
lagen [Leben des PLOTIN, 24, 11 ff.], sind von seinem Schiiller PORPHYRIOS
posthum in 6 Gruppen zu je 9 Schriften geordnet worden. Man spricht von
Enneaden, abgeleitet vom griechischen Wort ennéa, was 9 bedeutet; dement-
sprechend wird im Folgenden zitiert:

Eine rémische Zahl bezeichnet die Enneade, eine arabische die jeweilige Einzelabhandlung

(z.B. 1 3), dazu kommt noch die Angabe iiber Kapitel und ggf. Zeile (z.B. I 3, 3 (5)) in der
Ausgabe der Werke des PLOTIN von HENRY/SCHWYZER [Oxford 1964 ff., 3 Bénde)].

175



GRIECHENLAND IN ROM

Diese Ordnung ist nicht chronologischer, sondern systematischer und auch zahlensym-
bolischer Natur.

In Abweichung davon folgt die deutsche Ubersetzung (mit griechischem Lesetext) von RI-
CHARD HARDER [Hamburg, 1956 ff., 6 Binde| der Chronologie, zu der sich PORPHY-
RIOS in seiner Biographie des PLOTINOS im Einzelnen dufiert.

Die 1. Enneade behandelt ethische Probleme, naturphilosophische und kosmo-
logische Fragen werden in der 2. und 3. Enneade abgehandelt; die 4. Enneade
wendet sich der Seele, die 5. dem Geiste (nus) zu, die 6. schlieflich kommt zum
Hohepunkt und zum Hochsten und stellt das Eine, das Seiende, die Zahlen
und das Gute dar.

Die Schriften sind zwischen den Jahren 254 (1. Regierungsjahr des Kaisers
GALLIENUS) und 270 (Todesjahr des PLOTIN) verfasst.

Die Lehre des PLOTIN soll hier so dargestellt werden, dass zunéchst seine
Fundamentalfrage angesprochen wird:

Als was und wie darf ich mir das erkliren, was sich meinen Sinnen und meinem
Denken prasentiert, wobei meine Mittel - die Sprache - dort auf Grenzen
stofsen, wo das Unaussprechliche - Gottes Feld also - beginnt.

Als Antwort findet er eine Metapher, von der schon PHILO IUDAEUS sprach;
es ist das Bild vom Fliefsen {iber Stufen. Dieses Bild wird in ein grofses Sy-
stem eingebaut. PLOTIN nennt insgesamt 5 Stufen, denen der Fachausdruck
Hypostase (hypostasis) gegeben ist.

Bevor die Hypostasen erldutert werden, seien sie genannt:

An der Spitze und aufserhalb dessen, was man das Gebiet des uns selbst und
unsere Umgebung umfassenden Wirklichen bezeichnen kann, steht als erste
Hypostase das Eine, das Go6ttliche.

Demgegeniiber steht ganz auf der tiefsten Stufe das Materielle als fiinfte
Hypostase.

Dem Gottlichen als der ersten Hypostase folgen zwei weitere Hypostasen,
der Geist (nus) als die zweite und die Seele, auch Weltseele (psyche), als
die dritte Hypostase.

Diese ist die Mitte und Mittlerin zwischen dem Géttlichen und dem Geist ei-
nerseits und der sinnlichen Welt (vierte Hypostase) sowie der Materie (fiinfte
Hypostase) andererseits.

PLOTIN sieht also im Sein eine aus Stufen bestehende Ordnung, die aus
insgesamt 5 Stufen (Hypostasen) besteht.

Ontologisch fiihrt der Weg dieses hierarchischen Systems von oben nach unten
im Sinne einer Wertigkeit (und ,Ablagerung®, was hypostasis eigentlich be-
deutet). Erkenntnistheoretisch hingegen fithrt der Weg von unten nach oben;
denn wir beginnen mit unseren Sinnen und enden im Denken und Aufstieg
des Menschen zum Hochsten.

176



Plotin jetzt



GRIECHENLAND IN ROM

Wir stellen also wie bei seinen Vorgéngern (insbesondere bei PLATON, als
dessen Interpreten schlechthin sich PLOTIN und der Neuplatonismus iiber-
haupt verstehen) einen dynamischen Stufenbau fest, wobei die Hypostasen
1 - 3 die geistige Welt und die restlichen Gegebenheiten die uneigenstindige,
sinnliche Welt umfassen [IV 8, 7, (1); VI 5, 2, (8 ff.)].

Da der Begriff Hypostase nicht angemessen iibersetzt werden und von den
verschiedenen Philosophenschulen auch nicht genau definiert werden kann,
soll an dieser Stelle zun#chst der Versuch einer Umschreibung unternommen
werden [zur Begriffsgeschichte vgl. DORRIE, 1976, S. 13 ff., insbesondere S.
45 ff].

Wir wollen von der Vorstellung des AUGUSTINUS [trin. V 1, 2] ausgehen,
der von der Unmdoglichkeit spricht, mit der Sprache unserer Erfahrungswelt
etwas iiber Gott zu sagen oder unsere Kategorien auf die Welt Gottes zu
iibertragen.

Von ANAXIMANDER iiber viele andere (z.B. PHILON) bis PLOTIN findet
sich das Ringen um das rechte, angemessene Wort. Letzteres ist ja ein
Geschopf der Welt und soll uns etwas niher bringen, was die Welt und
jegliche Abstraktion, die man ,,Sein“ nennen konnte, iiberragt.

Es finden sich zwei Hilfen.

Die eine besteht darin, dass man sagt, was Gott (bei PLOTIN auch ,das
Eine, ,das Gute“ genannt) nicht ist. Diese negative Theologie fanden wir
schon bei PHILON ausgepragt.

Die andere Hilfe durchzieht ebenfalls das griechische Denken; es ist das
Bild:

,Denke dir eine Quelle, die keinen anderen Ursprung (als nur sich selbst)
hat; sie ergiefit sich selbst ganz in Fliisse hinein, wird <aber> von den
Fliissen nicht verbraucht; vielmehr hat sie in Ruhe Bestand; die Fliisse,
die aus ihr hervorgegangen sind, bleiben, bevor sie sich trennen, noch
<ein Wenig> zusammen.

Oder <stelle dir> einen Riesenbaum <vor>, dessen Lebenskraft ihn
ohne Unterbrechung durchlduft; es hat aber Bestand sein urspriingli-
cher Sitz, und er veridstelt sich nicht gleich ganz und gar (denn sein
Stamm hat am Wurzelwerk festen Halt)! [III 8, 10 (5 ff.)].

Beide Bilder stehen fiir etwas Unaussprechliches, das sich kontinuierlich [V 2,
2] von oben nach unten ergiefit:

Aus dem Einen als Quelle fliefst es und lagert sich ab als Geist (nus), aus dem
Geiste flieft es und lagert sich ab als Seele (Weltseele) usw. bis in die Materie.
Dieses Fliefien nennt man Emanation (von lat. emanare = ausflieflen).

Das Bild des Baumes aber soll vor allem auf Folgendes hinweisen:

178



Lichtwasser



GRIECHENLAND IN ROM

Wie der Standort (besser: Urgrund) Bestand hat und dem Baume die Fiille
des Lebens verleiht und in den Asten die schier endlose Menge der Differen-
zierungen, ohne selbst diese Differenzierung zu sein, so stellt das schlechthin
Eine Urgrund (arche), Quelle (pege) und Kraft (dynamis) alles dessen dar,
was ist, also Geist, Seele, Form/Korper, Materie, ohne dass es selbst dieses
ist.

Das schlechthin Eine ist {iber alles erhaben, ,nichts kann von ihm ausgesagt
werden, nicht Sein, nicht Wesen, nicht Lebenskraft” [III 8, 10 (29 - 31)].

Das Gute aber erméglicht dieses Eine geistig wahrzunehmen. Dieses Gute,
das auch mit dem Einen und Gott gleichgesetzt wird [II 9, 1, (5ff.)], ist et-
was, das sich jeglichem Zusatz durch das Denken entzieht und deswegen nicht
definiert werden kann.

Wihrend das Gute den Hypostasen Attribut ist, das sich im Wege des Ab-
stiegs abschwiicht (bis hin zu dessen Gegenteil in der Materie), entzieht es
sich selbst jeder Beschreibung und verwehrt auch ein Schreiten dariiber hin-
aus. Sonst weist im Bereiche des Seins das eine Gute auf ein anderes hin;
hier aber ist das Ende des Verweisens:

Es ist es selbst, eben das Gute, das Eine, die Gottheit - dariiber hinaus ist
nichts denkbar.

Ein weiteres Bild ist das von der Sonne [V 3, 12 (40 {.); II 3, 18 (19-22)]:

Sie gibt allem unter ihr und allem Nachgeordneten Licht, ohne selbst an Kraft
etwas zu verlieren. Sie ist wie das Eine unerschopflich.

Alles, was Licht erhalt, ist diesem dhnlich, oder so ausgedriickt:

Es ist Abbild eines hoheren Vorbildes (paradeigma); unsere Welt ist
nur ein Bild; je hoher ich steigen kann, um so héher die Wirklichkeit, welche
letztere die unter ihr liegende Wirklichkeit von sich abhingig macht.

Zugleich hat alles Untere am Oberen Anteil, wie bei PLATON das Sinnliche
am Ideellen Anteil hat. Die Anteilhabe (méthexis) an etwas heifst aber nicht,
dieses Etwas selber sein [III 2, 2 (31 ff.)]:

Materie hat an der Form, Form an der Seele, Seele am Geiste, und der Geist
hat Anteil am Einen [V 4, 1, (5 ff.); V 9,2 (15 ff.); I 7, 2 (1 ff.)].

Es stellt sich die Frage, warum es iiberhaupt zur Ausdifferenzierung aus dem
Einen, das iibrigens auch das Schéne genannt wird, kommt. Warum bleibt
das Eine als das Gute und Schone nicht bei sich selbst? Die Antwort gibt
PLOTIN mit einem schon in PLATONS Timaios sich findenden Axiom [V, 1,
6, (38 £.)]:

»,Alles Vollkommene zeugt. Was aber fiir immer vollkommen ist,
zeugt immer und immer Seiendes.”

Die 1. Hypostase Gott (das Gute, das Schone, das Eine) [V 1, 8 (1 ff.)]zeugt
also die 2. Hypostase, den Geist (nus). Dieser ist kosmos noetos (geistige

180



Der Platonismus

Welt), sozusagen Gottes Sohn [V 1, 7 (36 f.)], der seinem Vater, Gottvater,
als Abbild noch sehr nahe ist. Er ist Geist Gottes und steht im Sein, ist aber
nicht mit Gott identisch. Gott steht jenseits des Seins.

PLATON verwendet {ibrigens anstelle des kosmos noetos den Begriff topos
noetos (geistiger Bereich) [vgl. R. 517 b 5.

Als Demiurgos schafft Gottes Geist (aus den in ihm liegenden Ideen) die
Welt der Formen und des Stoffes, wozu z.B. Menschen und Tiere und {iber-
haupt die Erde gehoren (platonisch gesprochen: den késmos horatos).

Es sind wohl zwei Zeugungsakte festzustellen, nachdem der Geist als Gottes
Sohn durch Gott in das Sein geflossen war:

1. ,,... entstanden nunmehr zeugte er mit sich selbst alles Seiende, die Fiille
der in den Ideen liegenden Schonheit und alle in den Gedanken liegenden
Gotter“ [V 1, 7, (28 f1)].

Der Geist als Sohn des Gottes zeugte also mit sich selbst die Ideen und
Gotter, zu denen wir reflexiv gelangen konnen; doch zunéchst liegen Ideen
und die Gotter in ihm. Er ist ,yoll“ davon, denn ,,... er behielt es in sich
und liefs es nicht in die Materie hinausgleiten ...“ [a.a.0.].

In ihm (wie in KRONOS) geborgen ist die Welt der uns durch Denken
zuginglichen Ideen und unserer Gotter [DORRIE, 1976, S. 49 ff.].

Vielleicht sieht man hier, dass die konventionelle Glaubenswelt der Helle-
nen nicht verworfen, sondern geborgen und abgehoben wird von sich selbst;
sie miindet fiir den, der denkt, in den einen Gott.

2. Doch musste Gottes Sohn schlieflich ein zweites Mal zeugen.
Nach der Binnenzeugung mit sich selbst kommt die Aufienzeugung,
man koénnte auch ,Freigabe sagen:

Der Geist gibt ins Leben des Seins die dritte Hypostase, das Organ
unseres Denkens:

die Seele, als Weltseele und individuelle Seele, so, wie es die allgemeinen
und (in Abweichung von PLATON) die speziellen /individuellen Ideen gibt.

Der Geist ist also Gottes Sohn, als solcher zeugt er nach innen und aufien:

Als Aufsenzeuger ist er DEMIURGOS, Schépfer, der nach der Vorgabe
der in ihm liegenden Ideen die Welt schafft.

PLOTIN bewegt sich in der Traditionslinie, in der PARMENIDES und
PLATON stehen [V 1, 8 (23 ff.)]. Er bezieht sich auch auf andere Philoso-
phen wie ANAXAGORAS, EMPEDOKLES und HERAKLIT.

Die Seele als Weltseele ist das erste von Welt, was der Geist schafft. Sie steht
als Mittlerin zwischen dem Reich des Einen und des Geistes einerseits und
der Welt andererseits. Als Weltseele entfaltet sie das, was an Einzelseele in
ihr vorhanden ist:

181



GRIECHENLAND IN ROM

Die Einzelseelen flieflen aus ihr heraus, sie emanieren aus der Weltseele, wie
diese aus dem Geist und dieser wiederum aus dem Einen. Indem es aus der
Weltseele ausstromt, fliefit es in die Einzelbereiche und Teile:

Das Viele und Differenzierte entsteht und der Prozess des Werdens und
Vergehens wird in Gang gesetzt. ,,<Seele> wird teilbar in den Korpern“ [IV 2,
1, (33 £.)]. Von den Engeln und D&monen fliefit es in die Tiere und Pflanzen,
auch (als Einzelseelen) in die Menschen. Ohne sich zu verzehren[DORRIE,
a.a.0., S. 50], hat sich das Eine (die erste Hypostase)auf den Weg gemacht
und flieft als Geist und Weltseele (2. und 3. Hypostase) in die Natur (vierte
Hypostase) und endet in der Materie (fiinfte Hypostase), die selbst Prinzip
des Bosen ist.

Das ist insgesamt der 1. Teil des Weltprozesses.

Den zweiten Teil konnte man verstehen und darstellen, wenn man den Stand-
ort des Menschen im Weltprozess bedenkt:

Wiéhrend die anderen Teile des der Weltseele nachfolgenden Weltprozesses
diesem Prozess passiv ausgeliefert sind, hat der Mensch die Freiheit der
Wahl - also Willensfreiheit. Er kann entscheiden zwischen Gut und Bose.

Im Unterschied zu den Seelen der Tiere und Pflanzen liegt in der Menschen-
seele ein rationaler Bereich, der sich in der Uberlegung und in Abwigen [T 1,
7 (14 fI.)] dufsert, auch darin, dass er eine eigene Meinung [V 3, 9 (20 f.)]
hervorbringen kann.

Des Menschen Seele kann abgleiten zum Korperlichen (d. h. Bisen) oder
aufsteigen auf eine hohere Stufe und sich mit der Weltseele oder dem Geiste
verbinden oder weiterschreitend Geist werden und schliefslich mit dem Einen
sich zusammenfinden. Dieses ist der 2. Teil des Weltprozesses, der zu héchster
Gliickseligkeit (eudaimonia) fiihrt.

Der Wille [VI 8] zu solch einem Aufstieg ergibt sich aus der Tatsache, dass im
inneren Menschen die drei ersten Hypostasen (Gott, Geist, Seele) vorhanden
sind. Die Einheit der drei Hypostasen begriinden den Willen als Wirkung
in Richtung auf den Aufstieg, der Riick- und Heimkehr (epistrophe) bedeutet.

HIRSCHBERGER [1979, I, S. 309] hat wohl als erster die Bedeutung dieser
Erkenntnis verstanden. Er zeigt, dass in VI 8 der Bruch mit dem grie-
chischen Intellektualismus manifestiert wird und spricht von einer neuen
Denkdimension, die er ,,Willensmetaphysik* nennt.

Es gibt keine Wirkung ohne das Wollen. Es gibt nicht nur die ratio divi-
na allein, sondern ratio divina (gottlicher Geist) verbindet sich mit voluntas
dei (gottlichem Willen). Diese bei AUGUSTINUS und Ps.- DIONYSIOS sich
findende Erkenntnis griindet auf PLOTINs Satz [VI, 8, 13, (7 £.)]:

.- .. Wille und Seinsheit werden dasselbe sein.“

182



Der Platonismus

PLOTINs Willensmetapyhsik und seine Lehre von der Einheit der drei Hy-
postasen (das Eine, der Geist, die Seele) haben die christliche Dreieinig-
keitstheologie stark beeinflusst. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden in
Anlehnung daran sogar ,,drei Hypostasen‘ genannt [Ar. Ep. Alex.].

Der Wiederaufstieg der Hypostasen als notwendige Erginzung ihres als
Emanation sich darstellenden Abstiegs wiederholt sich in der Einzelseele.
Auch diese strebt nach dem Einen, Guten und Schonen, also zu Gott, zu-
riick, von dem sie sich durch die Emanation und die entfremdende Individua-
tion gelst hat. Sie trennt sich aus dem Zustand der Vereinzelung und drangt
zum Allgemeinen, das Gottes Freiheit zum Inhalt hat.

Einheit, Allgemeinheit, Freiheit bedeuten das Gliick, das Gegenstand der
Willensentscheidung des Einzelnen ist. Insofern ist die ethische Entschei-
dung Bestandteil eines ontologischen Prozesses [HIRSCHBERGER,
a.a.0., S. 310].

Die beiden genannten Prozesse - als Makro- und Mikroprozesse - begriinden
die Einheit der Welt, die sich sonst in Materie zerlegte. Auch die Einheit
der Person wird so begriindet:

Der Emanation, dem Abschwung also, folgt die Riickkehr (epistrophe) oder
auch der Aufstieg (horme) zum Einen. Die Vollendung findet sich nach der
Reinigung (vom Bosen des Korpers) und Erleuchtung in der ekstatischen
Vereinigung — der unio mystica - mit Gott [ELSAS, 1975, S. 262].

In der Vereinigung wird der Mensch gottédhnlich, nicht gottgleich. Die Nihe
zu Gott hat der einzelne Mensch in der Welt nie verloren. Gott ist in ihm
erhalten und wirkt wie der Punkt im Zentrum des Kreises [VI 8, 18 (71f.)].
Der Zusammenhang mit dem Einen (méthexis ganz in einem platonischen
Sinne) geht nicht verloren.

Wirkungsgeschichtlich kénnte man bemerken, dass daran die mittelalter-
liche Mystik ankniipft, wenn sie vom Seelenfunken (scintilla animae) spricht.

Dariiber hinaus ist PLOTINs Einfluss auf die christliche Theologie erheb-
lich:
Die Trinitatslehre entwickelt sich auf dem Hintergrund seiner Hypostasenleh-

re, das beschriebene Verhiltnis zwischen Welt und Einzelseele greift ein in die
Erorterung des Verhéltnisses zwischen Christus und Leib Christi.

AUGUSTINUS studierte den PLOTINOS in den lateinischen Ubersetzungen
des 355/356 zum Christentum konvertierten Neuplatonikers MARIUS VIC-
TORINUS. Ausziige aus den Enneaden werden ins Syrische, von da ins Ara-
bische und schlieflich vom Arabischen ins Lateinische iibersetzt.

Fiir die Neuzeit seien die englischen christlichen Platoniker J. SMITH und H.
MORE und Dichter wie W. BLAKE und Chr. MORGAN genannt.

183



GRIECHENLAND IN ROM

Im deutschen Sprachraum war der Einfluss sehr stark auf GOETHE, FICHTE,
NOVALIS und SCHELLING.

GOETHES Gedicht[s.o.S. 66], ,W&r’ unser Aug’ nicht sonnenhaft,// wie kénnt’
es je die Sonn’ erblicken? ...* geht direkt auf PLOTINOS [II 4, 5 (9 ff.); I 6,
9 (31 ff.)] zurtick.

Als PLOTIN 270 in Minturnae (stidostlich von Rom) in Gegenwart seines
Schiilers EUSTOCHIOS starb, war ihm als einem der Wenigen gelungen, seine
Ideen mit seinem Leben in Einklang zu bringen; es heifit sogar, dass er einige
Male die ekstatische Vereinigung seiner Seele mit dem Einen vollzogen habe.

PLOTINOS hat den Platonismus, insbesondere den Neuplatonismus sowohl
auf den Héhepunkt gefiihrt als auch zu der in den folgenden Jahrhunderten
vorherrschenden philosophischen Richtung gemacht. UBERWEG/PRAECH-
TER sprechen [1954, S. 590] von der ,Herrschaft des Neuplatonismus etwa
von der Mitte des 3. bis zur Mitte des 6. ... Jahrhunderts®.

Es handelt sich dabei um ein geschlossenes, einheitliches System, das ei-
nerseits in der Transzendenz der Gottheit kulminiert, andererseits eine diffe-
renzierte Stufenontologie entwickelte. Imponierend dabei ist die intensiv be-
schriebene Vorstellung von der Einheit und Gottlichkeit der Welt.

UEBERWEG/PRAECHTER |S. 590] nennen das einen ,,dynamischen Pan-
theismus*, dessen Quelle die monistische Stoa darstellt.

Unschwer wird man als einflussreiche Vorldufer auch die bereits besprochene
aristotelische Schrift ,Von der Welt“ und NUMENIOS erkennen. In Bezug auf
NUMENIOS wird sogar behauptet, PLOTIN habe ihn kopiert.

¢) Schulen und Gestalten des Neuplatonismus

Der starke Einfluss des Neuplatonismus und insbesondere des POTINOS zeigt
sich in der Herausbildung einer Reihe von Schulen iiber den gesamten Mittel-
meerraum. In der Literatur unterscheidet man [UEBERWEG/PRAECHTER
a.a.0. S. 591] drei Richtungen und sechs Schulen. Hier sind wie bei allen sol-
chen Einteilungen weitere Differenzierungen und auch andere Zuordnungen
moglich. Damit eine Erorterung auf festerem Grunde stehen kann, sollen die
Konzepte und Schulen an Personen, d. h. philosophischen Vertretern, gebun-
den sein.

PORPHYRIOS (234-305 n. Chr.)

Da ist zunéchst ein Reprisentant zu nennen, der dem PLOTINOS am néch-
sten steht, sein Schiiler und fiir 6 Jahre Wegbegleiter sowie Herausgeber seiner
Schriften:

PORPHYRIOS aus Tyros.

184



Wir’ unser Aug’ nicht sonnenhaft



GRIECHENLAND IN ROM

Seine Lebendaten konnen wie bei vielen anderen nicht genau angegeben wer-
den. Er studierte in Alexandria und Athen und kam 263 zu PLOTINOS.
Wir verdanken ihm eine sehr ausfiihrliche Darstellung des Lebens des scheuen
PLOTINOS und die Gliederung und (posthume) Herausgabe seiner Abhand-
lungen, auch Kommentare zu einigen Schriften des Philosophen.

Insgesamt umfasst die Schriftenliste 77 Ziffern: Inhaltlich weist die Liste den
PORPHYRIOS als einen dufserst vielseitigen Gelehrten aus, der sich in
fast allen Wissenschaften seiner Zeit umgetan hat, seien es die Grammatik
und die Geschichte oder die Mathematik und die Astrologie. Weltberiihmt,
bis in den syrisch-arabischen Kulturraum iibersetzt und verbreitet und
im européischen Mittelalter viel gelesen und fast kanonisch verehrt war seine
HEinfithrung” (eisagoge) in die Kategorienschrift des ARISTOTELES. Seine
fast unverwechselbare Lehre, mehr Theologie als Philosophie, geht {iber PLO-
TIN insoweit hinaus, als er die Seele [Marc. 29] und damit den Menschen
(nicht die Materie) als Ort des Bosen ansieht. Also muss der Seele alle
philosophische Reflexion gelten.

Durch diese Reflexion und durch Askese kommt es zur Rettung der See-
le. Letzteres ist seines Erachtens das besondere Anliegen und die besondere
Aufgabe der Philosophie.

Dabher ist die Philosophie bzw. der in die Philosophie eingetauchte Glaube der
Weg der Erlésung des Menschen; doch die mit Hilfe der Philosophie erfol-
gende ekstatische Vereinigung mit dem Einen ist nur wenigen Menschen
vorbehalten oder moglich. Sie (die hénosis) ist die hochste Form der Rettung;
der Glaube (bzw. die Religion) hingegen bereitet Rettung durch Bild und
Kultus [vgl. ZELLER, 1963, IIT 2 S. 721 ff].

Waéhrend bei PLOTIN die christliche Theologie keine Rolle spielt, hat sich
PORPHYRIOS (sein semitischer Name ist MELEK oder MALCHOS, was
,Ko6nig“ bedeutet) mit ihr intensiv befasst. Wir schliefen das aus der 15 Bi-
cher umfassenden Abhandlung ,,Gegen die Christen*. Leider ist uns davon
so gut wie nichts erhalten, zumal da Kaiser THEODOSIUS II im Jahre 448
die Abhandlung hat verbrennen lassen. PORPHYRIOS soll Christos als einen
frommen Mann geachtet, die Christen aber, die diesen zum Gott erhoben, ver-
achtet haben. Die Weissagungen z.B. aus dem Buche DANIEL hat er ebenso
wie das Buch selbst als eine Falschung angesehen.

IAMBLICHOS (240—330 n. Chr.)

Ein Schiiler des PORPHYRIOS in Rom ist IAMBLICHOS aus Chalkis (einer
nordsyrischen Stadt westlich des Euphrat, heute Quinnasrin). Nachdem sich
TAMBLICHOS von seinem Lehrer im Streit getrennt hatte, ging er wohl zu-
riick und griindete in seiner Vaterstadt eine Schule, eben die syrische Schule
des Neuplatonismus.

186



Der Platonismus

Andere sagen, IAMBLICHOS soll diese Schule im syrischen Apameia gefiihrt
haben.

Wie PLATON und die Platoniker ist auch IAMBLICHOS vom Pythagoreis-
mus stark beeinflusst.

So kann es nicht wundern, dass er (abgesehen von einer aus neuplatonischem
Geiste verfassten Biographie des PHYTHAGORAS) ein grofes zusammenfas-
sendes Werk iiber die pythagoreischen Lehren (von den 10 Biichern sind die
Biicher 1 - 4 und 7 noch erhalten) verdffentlichte. Wie hoch die Verehrung des
Pythagoreismus geht, kann man aus den Untertiteln entnehmen, z.B. ,;Theolo-
gie der Arithmetik®, oder ,;Uber die Zahl in der Natur® und ,,;Uber die ethische
und theologische Arithmetik®.

Fragmentarisch erhalten sind ,Uber die Seele®, ,;Uber die Gotter”, 19 Briefe
(u.a. einer tiber das Schicksal) und Kommentare zu PLATON und ARISTO-
TELES. Um orientalische Weisheiten geht es in dem umfangreichen Werk
,Uber die Mysterien der Agypter und ,Uber die chaldsischen Orakel*.

TAMBLICHOS interessiert sich so sehr fiir okkulte Phinomene, dass er in
der Nachfolge des Neupythagoreismus die Philosophie mit dem Okkultis-
mus verbindet.

Wie schon PORPHYRIOS ist er der Meinung, dass als Quellen unseres Wis-
sens in der Metaphysik Geister und Démonen in Frage kommen. Diese
bewohnen den Luftraum und nehmen auf unsere Seele Einfluss. Sie geben
aber auch das Goéttliche preis in den Orakelspriichen und der Mantik. Also
muss der Philosoph sich auch damit beschiftigen.

Besonders hoher Verdienst kommt ihm um die Platoninterpretation zu:

Eine Wahrheit kann in den drei grofien Bereichen der Philosophie erscheinen,
in der Ethik, Physik und Metaphysik. Also muss derjenige, der an einem ethi-
schen Dialog PLATONS forscht, zugleich auch in den beiden anderen Ebenen
suchen. Es konne aber auch sein, dass PLATON auf der einen Ebene nur in
Rétseln spreche; daher miisse man erst recht die Losung des Rétsels auf den
anderen Ebenen suchen.

Die Platonerklidrung wird deswegen auf feste Fiife gestellt, weil sie aus dem
Zustande beliebiger Assoziationen und des Zufalls in eine ,Einheitlichkeit und
konsequente Systematik [VEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 615] {iber-
geleitet wird.

In der Metaphysik finden wir die Tendenz zu einer Vervielfiltigung und
Verfeinerung der Hypostasen und deren differenzierte Beschreibung. Das
koénnte belegt werden mit der Lehre, dass iiber dem Einen ein génzlich un-
aussprechliches Urprinzip (péante arretos arche) steht. Das Eine ist das Gute
und schopft das Sein als das intelligible (kosmos noetoés = die Ideen) und als
das intellektuelle (késmos noeros). Zwischen beiden steht nus.

187



GRIECHENLAND IN ROM

Die Differenzierung erfolgt nach dem Triadenschema: IAMBLICHOS unter-
scheidet sieben Triaden. Jeweils drei Triaden von Gottern sind zu nennen,
deren letzte KRONOS, RHEA und ZEUS umfassen.

ZEUS nun wird als der DEMIURGOS angesehen. Der griechische Volks-
glaube und seine Gotter gehen also in das grofe Hypostasensystem ein; sie
werden um des Einen oder des ginzlich unaussprechlichen Prinzips willen
nicht verworfen. Griechischer (und iibrigens auch orientalischer) Polythe-
ismus erhélt seinen Platz im Neuplatonismus des TAMBLICHOS. Es wird
neben der Philosophie die Theurgie gepflegt, in der man sich mit geheimnis-
vollen Riten und Zauberpraktiken direkt an die Gotter wenden, sie beeinflus-
sen und die eigentlich vollkommen mit dem Koérper vereinte Seele zu den
Gottern aufsteigen lassen kann.

TAMBLICHOS hatte einen starken Einfluss auf die Schule von Athen, vor
allem auf PROKLOS.

PROKLOS (08.04.412—17.04.485)

Die Entwicklung des Neuplatonismus, die mit dem Lehrer des PLOTINOS
AMMONIOS SAKKAS begann, erreichte in Athen mit PROKLOS einen zu-
sétzlich durch Gelehrsamkeit ausgezeichneten Gipfelpunkt.

Geboren ist er zu Konstantinopel (Byzanz), heute Istanbul, als Sohn eines
Rechtsanwalts; er wuchs in Xanthos (im kleinasiatischen Lykien) auf, studier-
te in Alexandria zunéichst Rhetorik und romisches Recht, dann nach einer
Vision, in der ihm die G&ttin Athene dazu riet, Philosophie bei OLYMPIODO-
ROS dem Alteren; schlieflich ging er (430) nach Athen und studierte weiter
Philosophie bei dem gefeierten Schuloberhaupt des athenischen Neuplatonis-
mus SYRIANOS, der in einem propadeutischen Sinne ARISTOTELES lehrte
und in harmonistischer Weise PLATON mit PYTHAGORAS, mit der Leh-
re des ORPHEUS und der chalddischen Theologie zusammengebracht hatte.
Schlieklich wurde 437 PROKLOS Haupt der athenischen Schule des Neu-
platonismus und starb 485, nachdem er lange Jahre die Geschicke der Schule
bestimmt hatte.

Man glaubt iibrigens, in der Nihe des athenischen DIONYSIOS-Theaters Re-
ste des Hauses des PROKLOS gefunden zu haben.

Hier muss nochmals wiederholt werden, dass der in Athen gepflegte Neupla-
tonismus aufierhalb der Akademie gelehrt wurde; denn diese war als schu-
lische Institution lingst erloschen [s.0.S. 47, vgl. auch: ERLER/GRAESER,
2000, S. 192]. Es handelte sich dabei um einen Platonismus, der schon durch
TAMBLICHOS eine stark religiose und didaktisch-methodische Prigung er-
halten hatte. Diese Pragung bedeutete, dass, nachdem propadeutisch ARI-
STOTELES abgeschlossen war, das PLATON-Curriculum begann. TAMB-
LICHOS hatte dieses didaktisch orientierte Curriculum entworfen und fiir die

188



Der Platonismus

Dialoge bestimmte Interpretationsweisen gefunden und fiir die Ausbildung
verbindlich gemacht.

Das Werk des PROKLOS umfasst mehr als 50 Schriften. Das Gros dessen,
was uns erhalten ist, sind Platonkommentare. Dazu kommen Traktate
zu Einzelthemen, zur Theologie, zur Theologie Platons, zur Vorhersehung,
zum Schicksal und zu den bosen Hypostasen. Zum Teil liegen uns die Schrif-
ten nur in der lateinischen Ubersetzung des Ordensmanns WILHELM von
MOERBEKE (13. Jahrhundert) vor; letzteres zeigt die Bedeutung und den
grofsen Einfluss, den dieser enzyklopddische Denker und Systematiker auf die
folgenden Jahrhunderte in Europa, Byzanz/Konstantinopel bis zum deutschen
Idealismus hat.

PROKLOS verband eine umfassende, enzyklopidische Gelehrsamkeit,
insbesondere tiefgehende Kenntnisse iiber PLATON und ARISTOTELES mit
Einfiihlungsvermoégen und mit der Féhigkeit, unterschiedliche Traditionslinien
(griechische, dgyptische und chaldiische) einzuordnen und zusammenzufiih-
ren. UEBERWEG/ PRAECHTER [1953, S. 626] nennen ihn bewundernd ,.den
grofen Scholastiker des Altertums, der die bis zu seiner Zeit ins Uner-
messliche gewachsene Traditionsmasse des Wissens in ein System und in die
Interpretation PLATONS einbrachte, wobei die Methodik des IAMBLICHOS
ihm Vorbild war.

Das System sei kurz vorgestellt:

PROKLOS verzichtet auf das Ubereine des IAMBLICHOS und beginnt
den kosmischen Prozess mit dem Einen, das er das Selbst- oder Ureine
nennt. Dieses ist als das Urgute zugleich Fundamentalursache des Seins. Man
kann sich diesem nur durch Negativaussagen (im Sinne der spiteren negativen
Theologie) nahern, also durch Aussagen dariiber, was es nicht ist.

Das zeigt sich an der Formulierung dessen, was eben positiv Ursache genannt
wurde.

Es ist anaitios aition = in nicht urséchlicher Weise urséchlich [Theol. Plat. II
4]. Unser bzw. das griechische Wort fiir Ursache (aition) konnte eine falsche,
eine sdkulare Vorstellung hervorrufen. Das Eine ist Ursache nicht im Sinne
dessen, was wir Ursache nennen. Es ist mit den Sinnen nicht erkennbar und
sprachlich nur unzureichend ausdriickbar [in Prm. VI 87, vgl. auch BEIER-
WALTES, 1979, S. 339 ff., insbesondere 334, Anm. 5].

PROKLOS gibt also seiner rationalen Philosophie (die mit Hilfe der Logik in
der Physik alles erkennen und die unermessliche Fiille des Seins streng rational
systematisieren und ordnen mochte) eine iiberrationale Schau der Dinge
bei und somit der Philosophie eine starke religise Komponente zur Seite;
diese Komponente verbindet wiederum die irrationale (d. h. intuitive) Schau
mit der Ethik, die als Handlungsanleitung Wege zum Aufstieg zeigt.

189



GRIECHENLAND IN ROM

Der Aufstieg vom Vielen zum Einen, von unten nach oben ist der Weg der
Rettung der Seele in das Gute, das das Eine ist.

Das Gute aber ist von seiner Natur so, dass es, ohne sich selbst aufzugeben,
von sich neidlos abgeben oder Anteil an sich geben méchte auch [PL. Phdr.
246 a 3 f1].

Aufstieg oder auch Riickkehr (epistrophe) ist jeweils der dritte Schritt in
dem Triadenschema der Entwicklung des Verursachten aus dem Verursachen-
den und des Niederen wieder zum Hoheren.

Der erste Schritt zuvor ist das Verbleiben (mone) des Verursachten in dem
Verursachenden;

der zweite Schritt ist das Hervorgehen (prohodos) desselben aus dem
Verursachenden, indem es ausflieft (Emanation);

es folgt als dritter Schritt der Aufstieg.
Zur Emanation:

1. Aus der ersten Hypostase (das Eine) flieft die zweite (der Geist)
und aus dieser die dritte (die Seele); das sahen wir bereits bei PLOTIN.
Zwischen der ersten und der zweiten Hypostase lisst PROKLOS Hena-
den (,Einheiten®) als Mittelwesen entstehen, die eine sehr grofle Nihe zum
Einen haben. Diese Henaden sind Goétter, die aber wie das Eine nicht aus-
sprechbar und eigentlich auch nicht erkennbar sind. Sie sind voll des Guten
und Quell der Vorsehung. Soweit die Henaden nach der ersten Hypostase.

2. Esfolgt die (zweite) Hypostase Geist mit der triadischen Gliederung in
Sein (das Intelligible), Leben (das Intelligibel /Intellektuelle) und Den-
ken (das Intellektuelle). Es finden sich noch weitere triadische Gliederun-
gen [Theol. Plat. IIT 12 ff.], aber auch die Einteilung des Intellektuellen in
Siebenereinheiten (Hebdomaden) und weitere Unterhebdomaden, wobei 7
als heilige Zahl verwendet wird.

3. Zwischen der {ibersinnlichen oder der sinnlichen Welt liegt als Briicke das
Seelische als dritte Hypostase; wie zwischen den Hypostasen selbst
sind auch innerhalb der sonstigen Triaden die Uberginge gleitend, weil
eine universale Verwandtschaft vorliegt [vgl. ERLER/GRAESER, a.a.O.,
S. 197]. In den Bereich des Seelischen werden die Gétter der Griechen,
die Ddmonen und die menschlichen Seelen eingegliedert. Das Seelische
als Ganzes steht als Sein zwischen dem wahrhaft Seienden und dem Wer-
denden [BEIERWALTES, 1965, S. 93 ff.; S. 196 ff.].

Wie schon im Anfang der Odyssee von HOMER [Buch 1, 32 ff.] wird auch
von PROKLOS nach der Herkunft des Bosen gefragt.

Das Bose, das librigens nach PROKLOS nie nur eine Ursache hat, ergibt sich
aus der entstandenen Ferne der Welt vom Einen. Die wachsende Ferne vom
Guten verursacht das wachsende Bose. Das Bése kann nur in der Vielfalt und

190



in Dodona

ib

Lichtle



GRIECHENLAND IN ROM

im Werden liegen und damit Ausdruck der Unvollkommenheit der Welt
sein.

Unvollkommenheit (und damit das Ubel) ist eine metaphysische Notwendig-
keit. Wir wiirden das Unvollkommene wohl eher im logischen Sinne als not-
wendig bezeichnen; denn das Hohere ist ohne das Niedere, das Sein ist ohne
das Werden, der Geist ist ohne die Materie logisch nicht vorstellbar.

Zuriick zur Einzelseele.

Sie steht zwischen dem Materiellen (= Korper) und dem Immateriellen und
hat einen strahlenartigen (augoeidés) Leib, einen ,Lichtleib* oder auch ,ithe-
rischen Leib*“ [UEBERWEG/PRAECHTER, 1953, S. 629] der als Vehikel den
Einzelnen nach oben fiihren kann.

Angesprochen ist aber nicht nur die Heimkehr (epistrophe) der Seele, sondern
auch die Gotteserkenntnis.

Wenn Gott erscheint, kann die Seele des Einzelwesens mit den Augen ihres
Lichtleibes Gottes Gegenwart sehen; das Einzelwesen kann aber auch mit den
Augen seines Lichtleibes die Seelen anderer wahrnehmen. Der Lichtleib der
Seele steht also in der Ndhe zum Lichte Gottes, der Korperleib der Seele
dagegen hat die Ndhe zum eigentlichen korperlich-materiellen Leib.

Doch es bleibt beim Lichtleib nur die Nahe zu Gott.

Wie sind nun die ekstatische Versenkung und Vereinigung, die zugleich Ret-
tung der Seele bedeuten, moglich? Wie schon andere (z.B. IAMBLICHOS),
greift PROKLOS auf die religiose Praxis seiner Zeit zuriick.

Da sind zunichst Opfer und Gebet, denen PROKLOS eine Heil bringende
Eigenschaft zuschreibt; dann ist die Umwendung zu Weissagungen (Mantik)
und zur theurgischen Praxis zu nennen. Doch diese sind nur flankierend zu
Eros, Wahrheit und Glauben.

Der Eros verbindet (im Sinne PLATONS) das Verursachte (z.B. den Men-
schen) mit dem Schonen (als dem Urschonen) und mit dem Urguten, das sich
mir gegeben hat und dem ich mich zuriickgebe (epistrophe).

Die Wahrheit ist die gottliche Weisheit, nach der mich diirstet.

Im Glauben aber liegt die Ruhe und das Schweigen, das Sprache nicht mehr
zuldsst; denn sie ist unnétig, unmoglich und auch dem Zustand der Versenkung
unangemessen.

Hinzu kommt noch die Hoffnung [vgl. UEBERWEG/PRAECHTER, 1953,
S. 630, Anm. 1]. Wenngleich der Gedanke an den Apostel PAULUS [1. Kor. 13,
13] nahe liegt, sollte man doch eher an die Gleichheit der geistigen Grund-
situation denken, die PAULUS und PROKLOS zu ihren gleich klingenden
AuRerungen fiihrte [vgl. UEBERWEG /PRAECHTER, a.a.0.].

192



Der Platonismus

Es ergibt sich fiir den Betrachter die Erkenntnis, dass PROKLOS bei sei-
ner hochst beeindruckenden wissenschaftlichen Tatigkeit als methodenbe-
wusster Kommentator der platonischen Abhandlungen ein hohes Mafs an
Frommigkeit und theologischer Durchdringung mit dieser Tétigkeit ver-
bindet [vgl. insbes. HADOT, 1991, passim].

PROKLOS hat indirekt (iiber die lateinische Version des PS.- DIONYSIOS
AREOPAGITA - um 500 in Syrien -) und direkt Einfluss auf die Entwicklung
der christlichen und islamischen Theologie. Ein lateinischer Auszug aus
seinen ,Elementen der Theologie war unter dem Namen des ARISTOTE-
LES (als institutio theologica) kanonischer Bestandteil des Lehrprogramms
der mittelalterlichen Universitdten.

Der letzte bedeutende Neuplatoniker der athenischen Schule war der bereits
erwiahnte SIMPLIKIOS. Als 529 Kaiser JUSTINIAN in einem Edikt be-
stimmte, dass niemand in Athen Philosophie lehren diirfe, bedeutete das
flir SIMPLIKIOS ein Berufsverbot, so dass er sich mit anderen entschloss,
Athen zu verlassen und in Persien weiter seiner Philosophie zu leben.

533 kehrte er, wie es heifit, enttduscht tiber das Niveau nach Athen [anderer
Meinung ist ILSETRAUT HADOT, DNP 11 S. 578 f.] zuriick, zumal da 531
ein Friedensvertrag zwischen Ostrom und Persien zustande gekommen war,
der ihm Glaubens- und Lehrfreiheit zusicherte.

So sind denn auch alle seine uns erhaltenen Werke nach 533 verfasst. Seine Ari-
stoteleskommentare - herausgegeben Ende des 19. Jahrhunderts im Auftrage
der Preufischen Akademie der Wissenschaften - gehoren zu den wertvollsten
Stiicken, die uns der Neuplatonismus hinterlassen hat.

Dariiber hinaus sind sie eine unschétzbare Quelle fiir die Erforschung des
frithgriechischen Denkens. Nur durch SIMPLIKIOS sind uns lingere Passagen
u. a. aus den Werken des PARMENIDES und des EMPEDOKLES, aber auch
des ANAXIMANDROS erhalten.

Seine Auffassung war, dass alle Philosophen (nur mit unterschiedlichen Wor-
ten) das Gleiche sagen wollen, dass es also auch zwischen PLATON und
ARISTOTELES keine grofen Unterschiede gebe.

Dass er keine Platonkommentare, sondern nur Aristoteleskommentare
verfasst hat, passt zu der Tatsache, dass er in Alexandria als Schiiler des
Aristoteleskommentators AMMONIOS (Sohn des HERMEIAS) studiert hat.

d) Neuplatonismus in Alexandria

Die alexandrinische Schule unterscheidet sich von den anderen Schulen
durch die starke Betonung und Pflege der Fachwissenschaften. Das hat in
Alexandria eine gute und lange Tradition.

193



GRIECHENLAND IN ROM

Weltberiithmt war die Bibliothek, in der bis zu dem grofien Brande 48 v.
Chr., das gesamte Schrifttum der antiken Welt vereint war. Weltbekannt und
iiber die Jahrtausende wirkend waren die alexandrinischen Fachwissenschaft-
ler, Mathematiker, Astronomen, Geographen, Mediziner, Grammatiker, Inge-
nieure usw.

So spielte die Metaphysik keine so grofie Rolle wie in den anderen Schulen,
die die polytheistische Religion der Griechen in die metaphysischen Systeme
integrierten. Die Entwicklung in Alexandria verlief eher so, dass die Schule
sich fiirs erste am Kanon der enkyklios paideia orientierte und sich dann
dem Christentum né&herte.

Leider verlief diese Annaherung nicht ohne Kampf und Opfer.

Die neuplatonische Philosophin HYPATIA, eine ungewohnlich faszinieren-
de, begabte und auch einflussreiche Frau (wohl die einzige Philosophin
der nichtchristlichen Antike), wurde vom aufgehetzten christlichen Mob 415
in einer Kirche mit Ziegelsteinen erschlagen, andere sagen mit Folterkrallen
zerfleischt; der christliche Bischof KYRILLOS soll dabei seine Hand im Spiel
gehabt haben.

HYPATTIA lehrte mit grofem Erfolg 6ffentlich (als Inhaberin des platonischen
Lehrstuhls) PLATON, ARISTOTELES und andere und schrieb Kommentare
zu DIOPHANTOS (alexandrinischer Mathematiker um 250 n Chr.) und zu
den ,Kegelschnitten“ des APOLLONIOS von Perge (260 - 190 v. Chr.).

Ihre Faszination wirkte durch die Jahrtausende bis in unsere Zeit:

CHARLES KINGSLEY machte sie zur Titelfigur eines Romans, der 1853 in
London erschien und sie damals weithin bekannt machte. Man befasste sich
mit ihr in gelehrten Monographien [Stephan WOLF: Hypatia, die Philosophin
von Alexandria, Czernowitz, 1879; Wolfgang Alexander MEYER: Hypatia von
Alexandria, ein Beitrag zur Geschichte des Neuplatonismus, Heidelberg 1886]
und Aufsdtzen [Richard HOCH: Hypatia, die Tochter Theons, Philologus,
15. Jahrgang, 1860, S. 435-474] und noch in unserer Zeit verfasste ARNULF
ZITELMANN den Roman ,Hypatia“ [Weinheim, 1988]. Auch eine Zeitschrift
der feministischen Philosophie trigt heute ihren Namen.

Thr Schiiler war der spatere dgyptische Bischof SYNESIOS von Kyrene (411
zum Bischof geweiht). Dieser hat den alexandrinischen Neuplatonismus mit
dem Christentum verschmolzen.

JOHANNES PHILOPONOS (490 - 575) trat als Neuplatoniker zum Chri-
stentum iiber und wurde von SIMPLIKIOS scharf attackiert; nach seinem To-
de wurde er sogar offiziell als Monophysit verdammt. Er verfasste eine Reihe
noch erhaltener bedeutender Aristoteleskommentare und zwei Monogra-
phien ,,Uber die Ewigkeit der Welt* jeweils gegen PROKLOS und Aristoteles,
aukerdem eine Schrift ,,Uber die Schaffung der Welt.

194



Hypatia



GRIECHENLAND IN ROM

Seine Uberzeugung (aus PLATONS Timaios) ist, dass die Welt einen Anfang
und ein Ende hat, so wie ein Stofs (Schopfungsakt Gottes) eine Wirkung (6
Tage) und mit sich abschwéchender Wirkung ein Ende hat (7. Tag). Er pole-
misiert gegen die Kreisbewegung des Athers, die, wie bereits gezeigt, durch-
gangige Lehrmeinung seit ARISTOTELES war. Die wirkungsgeschichtliche
Bedeutung besteht wohl darin, dass er eine Emanzipation von dem alle bis-
herige Philosophie dominierenden ARISTOTELES eingeleitet hat [vgl. DNP,
Bd. 9, Sp. 861].

Mit STEPHANOS von Alexandria, der in der 1. Hélfte des. 7. Jahrhunderts
von Alexandria an die Universitit zu Konstantinopel berufen wurde, lauft der
Neuplatonismus des griechischen Sprachraums aus. Zugleich wird STE-
PHANOS (in Konstantinopel lehrend) fiir den Platonismus Bindeglied zwi-
schen der Antike und dem christlichen Mittelalter [UEBERWEG /PRAECH-
TER, a.a.0., S. 644].

Nur Weniges ist von ihm erhalten: Ein Kommentar zur aristotelischen Schrift
,Uber den Aussagesatz und eine Schrift zu Fragen der Astronomie und Chro-
nologie.

e) Neuplatonismus in Pergamon

Der Vollstandigkeit halber soll auch noch die pergamenische Schule vor-
gestellt werden. Pergamon war nach Alexandria das zweite bedeutende fach-
wissenschaftliche Forschungszentrum des Mittelmeerraumes (v. a. die
Medizin hatte durch GALENOS Weltruf gewonnen), doch in der Philosophie
beschrinkte es sich auf die Ubernahme des Neuplatonismus der syrischen
Schule und damit auf die einer starken religiosen Komponente.

Religionspolitisch aber wandte sich die Schule in bewusster Abwendung vom
Christentum dem griechischen Polytheismus zu. Fiir diese Richtung steht
Kaiser JULTANUS. Dieser, christlich erzogen, wandte sich unter dem Einfluss
des Neuplatonikers MAXIMOS vom Christentum ab und 6ffnete sich wieder
dem Polytheismus und heift seitdem ,JULIANUS der Abtriinnige (JULIA-
NUS APOSTATA). Als romischer Kaiser wollte er die iiberkommene Religion
auf der Grundlage des Neuplatonismus wiederherstellen (361), zunéchst durch
Toleranzedikte, dann aber durch Unterdriickung und Lehrverbote fiir Chri-
sten.

Der Einfluss der Lehre des TAMBLICHOS auf JULIANUS APOSTATA war
so grofs, dass er den damals verbreiteten Sonnenkult in die neuplatonische
Metaphysik einbezog, das heifit:

Die Sonne (helios) wird in seiner Rede auf Koénig HELIOS [or. 4] als Mittler
zwischen dem Intellektuellen und dem Sinnlichen gepriesen; zugleich verbin-
det der Konig diese Bereiche (das nannte IAMBLICHOS syndesmas).

196



Der Platonismus

Fragmentarisch erhalten ist sein Werk ,Gegen die Galilder", das seine Position
in Bezug auf die Christen deutlich macht.

Bisher haben wir nur die griechisch-0stliche Variante des Neuplatonismus ken-
nen gelernt. Der Blick wendet sich jetzt dem lateinischen Westen zu.

f) Neuplatonismus im Westen: BOETHIUS (480-524)

Zunichst muss einiges zur politischen Entwicklung gesagt werden:

Das rémische Reich (Imperium Romanum) war allein schon durch seine ge-
waltige Ausdehnung (von anderen Ursachen abgesehen) in eine schwere Krise
geraten. Daher ernannte der rémische Kaiser DIOCLETTANUS 285 den MA-
XIMINIANUS zum Mitregenten und teilte 293 unter Berufung der Caesaren
CONSTANTIUS und GALERIUS das Riesenreich in vier Teile (Tetrar-
chie).

Die Grenze zwischen Ost und West verlief iiber den Balkan, dort, wo sie

heute noch als Religionsgrenze zwischen Romisch-katholisch (Kroatien) und
Serbisch-orthodox (Serbien) verlduft.

Der Sohn des CONSTANTIUS wurde am 25. Juli 306 in York (nordéstliches
England) als Erbe und Kaiser (AUGUSTUS) ausgerufen:

C. FLAVIUS VALERIUS CONSTANTINUS (der Grofe genannt).

AD 324 regierte er als Alleinherrscher und weihte am 11. Mai 330 die Stadt
Byzanz in deutlicher Absetzung vom ersten ,heidnischen“ Rom als zweites
Rom (auch Neurom, Roma nova, genannt) zur christlichen Reichshaupt-
stadt; diese erhielt den Namen Constantinipolis, ,,Stadt des KONSTANTIN®

Auf dem Sterbebett wurde er 337 christlich getauft.

391 wurde das Christentum Staatsreligion unter gleichzeitigem Verbot aller
heidnischen Kulte. 476 wurde der letzte westromische Kaiser von dem Germa-
nen ODOWAKAR abgesetzt und ins Kloster geschickt. 493 errichtete THEO-
DERICH der Grofe, nachdem er ODOWAKAR in Ravenna am 15. Mérz hat
totschlagen lassen, das Ostgotenreich in Italien, das im scharfen Gegensatz
zu Konstantinopel stand.

In diesem Umfeld ist der wohl bekannteste westrémische Neuplatoniker
ANICIUS MANILIUS SEVERINUS BOETHIUS zu Hause:

Geboren ist er um 480. Sehr friith (um 487) verlor er in Rom seinen Vater. So
wuchs er im Hause des hoch angesehenen SYMMACHUS auf (dessen Tochter
er spéter heiratete) und genoss eine vorziigliche Erziehung und Bildung, nicht
nur im Lateinischen, sondern auch im Griechischen.

197



GRIECHENLAND IN ROM

Von den beiden Vermutungen, er habe seine philosophische Ausbildung ent-
weder in Athen bei ZENODOTOS oder in Alexandria bei AMMONIOS, dem
Sohne des HERMEIAS, erhalten, spricht vieles fiir seine Ausbildung in
Alexandria. Denn im spiteren Gesamtwerk des BOETHIUS (vor allen Din-
gen bei der Darstellung der Willensfreiheit), ist der Einfluss des AMMONIOS
so stark, dass dieser nicht nur literarisch, sondern auch persénlich gewesen
sein muss.

Jedenfalls erwarb er ungewohnlich intensive Kenntnisse der Werke PLATONS,
der Neuplatoniker und des ARISTOTELES und galt in Rom sehr schnell als
bedeutender Gelehrter.

THEODERICH wurde auf ihn aufmerksam und zog ihn in die Politik. Schnell
kletterte er die Karriereleiter nach oben und erklomm in der Beamtenhierar-
chie die Spitze. Doch wie sein groftes Vorbild PLATON war er kein Intrigant,
daher das geborene Opfer.

Auch fehlte ihm am ostgotischen Hof eine Hausmacht.
So wurde denn auch aus dem hochbegabten Aufsteiger ein Opfer.

Man verdichtigte ihn der Zusammenarbeit mit dem byzantinischen Kaiserhof,
d. h. des Hochverrats.

Ohne Anhorung liefs ihn THEODERICH zum Tode verurteilen und nach lan-
ger Haft im Kerker grausam t6ten (Herbst 524). Seine Gebeine ruhen in Pavia
in der Kirche San Pietro in Ciel d’Oro, wo er heute als Mértyrer verehrt wird.

Sein Lebensweg und seine erst spit einsetzenden literarischen Tatigkeiten sind
mit denen des CICERO vergleichbar:

Mit diesem teilt er ein hohes Interesse fiir die Philosophie, eine ungewo6hn-
liche Sprachbegabung und ein politisches Engagement, dessen Wurzeln in
der Verbindung von konservativem, altem ROmertum mit neuplatonischem
Denken liegt.

Besonders auffillig ist in seinem literarischen Schaffen sein piddagogisches
Interesse:

Er begann seine Vertffentlichungen, die von Anfang an fast wie nach einem
Gesamtplan verlaufend erscheinen, mit ,,enzyklopédischen* Darstellun-
gen des Wissens seiner Zeit fiir Anfinger, jedenfalls desjenigen Wissens,
das er in Bildung und Erziehung fiir wichtig hielt.

Zu nennen sind die nur teilweise erhaltenen ,Einfiihrungen* in die Arith-
metik (nach NIKOMACHOS von Gerasa, der um 100 nach Chr. lebte), in die
Musik, Abhandlungen {iber die Astronomie und Geometrie.

BOETHIUS fand fiir die vier genannten Facher den Fachausdruck ,,quadru-
vium* (= Vierweg), der (in der neueren Form ,quadrivium®) fast iiber 1500
Jahre Fachausdruck der Lehrplantheorie war und auch in unseren Tagen
noch Fachausdruck der Lehrplanforschung ist.

198



Dennoch



GRIECHENLAND IN ROM

Das bis heute Lehrreiche daran ist, dass er die bildende Wirkung der Fa-
cher des schon von PLATON und seiner Akademie entwickelten Lehrplans
(spiter artistischer Lehrplan genannt, abgeleitet von ,artes liberales“ =
LFécher fir die Freien“) als Ergebnis des Zusammenwirkens dieser Facher
sah.

Daher finden wir in Fortsetzung dessen, was BOETHIUS und die platonische
Schule entwickelt haben, auch heute noch auf der Oberstufe des Gymnasiums
nicht nur Fécher, sondern fiir den Bildungsabschluss als notwendig angese-
hene Aufgabenfelder wie z.B. das sog. mathematisch-naturwissenschaftliche
Aufgabenfeld nach der Vereinbarung der Kultusminister vom 07. Juli 1972.

Im engeren Sinne fachwissenschaftlich sind seine Ubersetzungen und Kom-
mentare zu Schriften des ARISTOTELES und zur ,Einfiihrung® des POR-
PHYRIOS in die Kategorienschrift des ARISTOTELES.

Wir wissen nicht nur von seinem Plan, alle Werke des PLATON und des
ARISTOTELES zu iibersetzen und zu kommentieren [ERLER/GRAESER,
2000, S. 213], sondern auch von seiner Absicht (wie schon von Vorgéngern vor
ihm), die Ubereinstimmung beider zu beschreiben.

BOETHIUS hat als Kenner des christlichen Theologen AUGUSTINUS auch
theologische Werke verfasst, so eines, dessen Titel iibersetzt lautet:

snwiefern die Dreieinigkeit einen Gott umfasst und nicht drei Gotter;
zitiert wird diese Abhandlung unter dem Titel ,de trinitate* (= ,jiiber die
Dreieinigkeit”).

Sein besonderer Verdienst ist es, dass er der philosophischen und dogmatischen
Diskussion des Mittelalters das sprachliche Fundament bereitete und {ibrigens
die alleinige Quelle fiir den Aristotelismus darstellte. Wie einst CICERO sei-
nen Zeitgenossen die Griechen zugéinglich machte, so bereitete BOETHIUS im
engeren Sinne dem Aristotelismus den Weg ins Mittelalter, indem er grundle-
gende Begriffe des ARISTOTELES ins Lateinische und damit in die Sprache
der Scholastik einfiihrte; z.B.:

- actus fiir enérgeia (= entfaltete Wirklichkeit),

- potentia fiir dynamis (= Moglichkeit),

- universale fiir to katholu (= das Allgemeine) und viele mehr.
Der mittelalterliche Universalienstreit nimmt seinen Ausgang von seinem
zweiten Kommentar zur sog. ,Einfiihrung des PORPHYRIOS*. Diesen Kom-

mentar hat der Didaktiker BOETHIUS eigens fiir Anfanger geschrieben und
zuvor noch eine eigene Ubersetzung verfasst.

Die seit ARISTOTELES immer wieder gestellte Frage nach dem Verhiltnis
des Allgemeinen zum Besonderen beantwortet BOETHIUS in diesem 2. Kom-
mentar so, dass er dem Allgemeinen keine eigene Realitét zugesteht, sondern
dieses nur als ein Produkt gedanklicher Abstraktion (species intelligibi-

200



Der Platonismus

lis) betrachtet - das aber sehr wohl einen realen Hintergrund hat. Das der
Natur nach Frithere aber ist nach seiner Auffassung das Einzelne.

Andererseits findet er in dem Produkt gedanklicher Abstraktion eine unkér-
perliche Natur (natura incorporea), die als Idee nun wieder in die Kérperdinge
hineinragt, so dass man zu der Auffassung gelangen konnte, das Allgemeine
(die Idee) sei doch der Natur nach das Frithere. HIRSCHBERGER sieht in
dieser Zwiespiltigkeit die Mdoglichkeit, eine Synthese platonischer und aristo-
telischer Philosophie zu finden [HIRSCHBERGER, 1979, I S. 381 {.].

Dasjenige Werk aber, mit dem BOETHIUS einen Beitrag zur Weltliteratur ge-
leistet hat, heift ,,Trost durch die Philosophie* (consolatio philosophiae).
Die Schrift ist im Gefingnis verfasst. Hier erscheint die Philosophie als eine
Person, die mit BOETHIUS Gespriche fiihrt; Poesie und Prosa wechseln sich
ab.

Die Philosophie trostet (in 5 Biichern) den unschuldig leidenden BOETHI-
US, indem sie auf die Wechselhaftigkeit und Launen des Schicksals (Gliicks)
und die Gerechtigkeit der gottlichen Vorsehung hinweist.

Wenn man ,sein“ Gliick in Gott sucht (nicht aber in duferen Gliicksgiitern),
dann wird man im festen Bezug auf Gott auch ,.gliicklich®,

Gleichwohl stellt er sich die Frage nach den Ursachen des Bosen, das das
Gliick so vieler schon getriibt hat. BOETHIUS steigert sich von Buch zu
Buch schlieflich bis in platonische Hohen, indem er das Bose zu dem Nicht-
Seienden rechnet. Dann ist das (besonders aufféllige) Gliick der Bosen, was
die redlichen Menschen oft traurig stimmt, nur ein Schein - sie werden ihre
Strafe schon erhalten. Ungliick fiir den Guten kann, wenn es iiberhaupt fiir
den Guten ein Ungliick gibt, nur den Charakter einer Priifung haben.

Von hier gelangt BOETHIUS zur Frage nach der Willensfreiheit:

Wenn das Bose nur Schein ist oder als Laster die Menschen unfrei macht, kann
nur die feste Orientierung auf Gott frei machen. Vielleicht versteht man
aus solchen Gedankengéngen, dass die Menschen der Folgezeit (z.B. ELISA-
BETH, die Konigin von England, die diese Schrift sogar iibersetzt hat,) den
BOETHIUS hoch geschétzt haben.

BOETHIUS [UEBERWEG/PRAECHTER, a.a.O., S. 655] erweist sich durch
seine zum Christentum fithrenden Gedanken und durch die Kraft seiner Spra-
che als Mittler zwischen Altertum und lateinischem Mittelalter. Man
nannte ihn daher auch ,den letzten Romer” und ,den ersten Scholastiker®.

Daher schliefit diese Darstellung antiker Philosophie dort, wo griechisches und
romisches Denken an seine Grenzen gelangt:

Gemeint ist das Christentum, das zwar Grenzen zieht, doch nur dadurch
Format gewinnt, dass es die griechisch-romische Substanz in sich aufnimmt.

201






Wer hat die Kraft, das Ende an den Anfang zu binden?






E ANHANG

1. Werke und Literatur

Albrecht von, Michael: Geschichte der romischen Literatur. Darmstadt
1994, 2 Bande

Anonymus: s. unter Pseudo-Aristoteles und Strohm 1984

Arnim von, Hans: Stoicorum veterum fragmenta. 4 Bénde, 1903 - 1905,
Nachdruck: Miinchen und Leipzig 2004

Baigen, Michael/ Leigh, Richard: Verschlusssache Jesus. Miinchen 1991

Barth, Paul: Die Stoa. 5. Auflage vollig neu bearbeitet von Albert Goe-
deckemeyer. Stuttgart 1941

Beierwaltes, Werner: Proklos, Grundziige seiner Metaphysik. Frankfurt/
Main 1965

Bengtson, Hermann: Griechische Geschichte von den Anfingen bis in die
romische Kaiserzeit. Miinchen 1969.

Beyschlag, Karlmann: Grundriss der Dogmengeschichte. 2 Bénde, Darm-
stadt 1988

Boethius: Trost der Philosophie. Deutsch von Karl Biichner, mit Einfiihrung
von Friedrich Klingner. Leipzig (ohne Angabe des Erscheinungsjahres)

Burckhardt, Jacob: Griechische Kulturgeschichte. 3 Béande, herausgegeben
von Rudolf Marx, Leipzig 1929

Capelle, Wilhelm: Die Schrift von der Welt, ein Beitrag zur Geschichte der
griechischen Popularphilosophie ..., Leipzig 1905

Christiansen, Irmgard: Die Technik der allegorischen Auslegungswissen-
schaft bei Philon von Alexandrien. In: Beitrdge zur Geschichte der bibli-
schen Hermeneutik, Bd. 7, Tiibingen 1969

Cicero, Marcus Tullius: Akademische Abhandlungen. Lucullus. Text und
Ubersetzung von Christoph Schiiublin, Einleitung von Andreas Graeser und
Christoph Schéublin, Anmerkungen von Andreas Bachli und Andreas Grae-
ser, Hamburg 1995

205



ANHANG

Diogenes Laertios: Leben und Meinungen beriihmter Philosophen. Aus
dem Griechischen iibersetzt von Otto Apelt ... 3. Auflage mit neuem Vor-
wort von Giinter Zekl. Hamburg 1990

Dolch, Josef: Lehrplan des Abendlandes, Darmstadt 1982

Dorrie, Heinrich: Hypostasis. Wort- und Bedeutungsgeschichte. In: Nach-
richten der Akademie der Wissenschaft zu Gottingen, phil.-hist. Klasse 3: S.
35 - 92. (Reprinted in: Dorrie, Heinrich: Platonica minora. Miinchen 1976,
S. 13 ff.)

Dorrie, Heinrich: Platonica minora. Miinchen 1976

Dorrie, Heinrich/ Baltes, Matthias: Der Platonismus in der Antike.
Grundlagen, System, Entwicklung. 6 Bénde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1987
ff.

Eliade, Mircea: Geschichte der religiésen Ideen. 4 Bénde, Freiburg 1994

Elsas, Christoph: Neuplatonische und gnostische Weltablehnung in der
Schule Plotins. In: Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten; Band
XXXIV, Berlin 1975 [Diss. Gottingen 1971]

Epiktet: Wege zum gliicklichen Handeln. Aus dem Griechischen von Wil-
helm Capelle mit einem Nachwort von Manfred Fuhrmann. Frankfurt/M.
und Leipzig 1995

Epikur: Wege zum Gliick. Griechisch - lateinisch - deutsch. Herausgegeben
und iibersetzt von Rainer Nickel. Diisseldorf, Ziirich 2003

Erler, Michael/ Graeser, Andreas (Hrsg.): Philosophen des Altertums
vom Hellenismus bis zur Spétantike. Darmstadt 2000

Graf, Fritz: Eleusis und die orphische Dichtung Athens in vorhellenistischer
Zeit. Berlin, 1974

Guckes, Barbara (Hrsg.): Zur Ethik der dlteren Stoa. Gottingen 2004

Guttmann, Julius: Die Philosophie des Judentums mit einer Standortbe-
stimmung von Esther Seidel und einer biographischen Einfiithrung von Fritz
Bamberger. Berlin 2000

Hadot, P.: Philosophie als Lebensform. Berlin 1991

Hayoun, Maurice-Ruben: Geschichte der jiidischen Philosophie. Darm-
stadt 2004

Heinemann, Isaak: Philons griechische und jiidische Bildung. Hildesheim
und New York 1973

Heussi, Karl: Kompendium der Kirchengeschichte. Tiibingen 1991

Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Freiburg 1949 ff., 11.
Auflage 1979, 2 Bénde

Hossenfelder, Malte: Antike Gliickslehren ... Quellen in deutscher Uber-
setzung mit Einfiihrungen. Stuttgart 1996

206



Werke und Literatur

Jamblich: Pythagoras: Legende, Lehre, Lebensgestaltung. Eingeleitet, tiber-
setzt ... von Michael von Albrecht et al. Darmstadt 2002

Hossenfelder, Malte: Epikur. Miinchen 1998
Klingner, Friedrich: De Boethii consolatione philosophiae. Hildesheim 2005

Kobusch, Theo/ Mojsisch, Burkhard.: Platon in der abendlidndischen
Geistesgeschichte. Darmstadt 1997

Lesky, Albin: Geschichte der griechischen Literatur. Bern 1963

Loofs, Friedrich: Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte. 1. und 2.
Teil, herausgegeben von Kurt Aland, Tiibingen 1968

Long, A. A./ Sedley, D. N.: Die hellenistischen Philosophen. Texte und
Kommentare, {ibersetzt von Karlheinz Hiilser. Stuttgart/Weimar 2000; die
griechischen und lateinischen Quellentexte, die von Hiilser iibersetzt sind,
finden sich in:

Long, A. A./ Sedley, D. N.: The Hellenistic Philosophers . Volume 2,
Greek and Latin Texts with Notes and Bibliography, Cambridge 1987

Lukrez: Titus Lucretius Carus - de rerum natura -, Welt aus Atomen. Latei-
nisch und deutsch, {ibersetzt und mit einem Nachwort herausgegeben von
Karl Biichner. Stuttgart 1994

Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Wiesbaden 2004

Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Ubertragen und mit Einleitung von Wil-
helm Capelle. Stuttgart 1973 (12. Auflage)

Marrou, H.I.: Geschichte der Erziehung im klassischen Altertum. Miinchen
1957

Maurach, Gregor: Geschichte der rémischen Philosophie. Darmstadt 1976
ff.

Maurach, Gregor: Seneca. Leben und Werk. Darmstadt 2000

Mehlig, Johannes: Weisheit des alten Indien. 2 Binde. Leipzig und Weimar
1987

Meyer, Eduard: Ursprung und Anfiange des Christentums. 2 Bénde. Berlin
1920

Nestle, Wilhelm: Die Sokratiker, in Auswahl iibersetzt und herausgegeben.
Jena 1922, Nachdruck: Aalen 1968

Nestle, Wilhelm: Die Nachsokratiker, in Auswahl {ibersetzt und herausge-
geben. 2 Binde. Jena 1923, Nachdruck: Aalen 1968

Niehues-Probsting, Heinrich: Die antike Philosophie. Schrift, Schule, Le-
bensform. Frankfurt/M. 2004

Nilsson, Martin P. : Geschichte der griechischen Religion. 2 Bénde, Miin-
chen 1992

207



ANHANG

Norden, Eduard: Die Antike Kunstprosa vom 6. Jahrhundert v. Chr. bis
in die Zeit der Renaissance. 2 Bénde. Darmstadt 1958 (5. unverdnderte
Auflage)

Philonis Alexandrini: Opera quae supersunt. rec. Leopoldus Cohn et Pau-
lus Wendland. 6 Binde (editio minor) Berlin 1896 ff.; Band VII ist ein
Indexband, erstellt von Johannes Leisegang;

Philo von Alexandria: Die Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von Leo-
pold Cohn, Isaak Heinemann, Maximilian Adler und Willy Theiler, 7 Bén-
de. Berlin 1962 (Nachdruck); Band VII: 1967

Plotini opera - ediderunt Paul Henry et Hans-Rudolf Schwyzer. Oxonii
1964. ff (3 Bénde)

Plotin: Plotins Schriften - {ibersetzt von Richard Harder. Neubearbeitung
mit griechischem Lesetext und Anmerkungen. 6 Binde. Hamburg 1956 ff.

Plotin: Ausgewihlte Schriften. Herausgegeben, iibersetzt und kommentiert
von Christian Tornau. Stuttgart 2001

Plutarch: Drei religionsphilosophische Schriften: Uber den Aberglauben,
iiber die spéte Strafe der Gottheit, iber Isis und Osiris. Griechisch. Deutsch.
Ubersetzt und herausgegeben von Herwig Goérgemanns. Diisseldorf, Ziirich
2003

Plutarch: Lebe im Verborgenen? Eingeleitet, iibersetzt ... von Ulrich Ber-
ner, Reinhard Feldmeier et al., Darmstadt 2001

Pohlenz, Max: Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. Gottingen
1948 ff., 1992 (7. Auflage)

Pohlenz, Max: Stoa und Stoiker. Gottingen/Ziirich 1964
Popper, Karl: Logik der Forschung. Tiibingen 1969

Pseudo-Aristoteles: Aristotelis qui fertur libellus De mundo. Ed. W. L.
Lorimer ... germanice versa, Paris 1933

Pseudo-Skymnos: Die Weltrundreise im Versmaf der Komdédie. Einleitung,
Text, Ubersetzung mit Kommentar von Martin Korenjak; Hildesheim, Zii-
rich, New York 2003

R6d, Wolfgang (Hrsg.): Der Weg der Philosophie. 2 Bénde, Miinchen 1994

R6d, Wolfgang (Hrsg.): Geschichte der Philosophie. Band III: Die Philo-
sophie der Antike 3; Stoa, Epikureismus und Skepsis von Malte Hossenfel-
der, Miinchen 1995, Band IV: Die Philosophie der ausgehenden Antike und
des frithen Mittelalters, von Wolfgang L. Gombocz, Miinchen 1997

Rosel, Martin: Bibelkunde des Alten Testaments, die kanonischen und apo-
kryphen Schriften. Darmstadt 2002 (3. Auflage)

Rostovtzeff, Michael: Geschichte der Alten Welt. 2 Bénde, deutsch von
Hans Heinrich Schaeder, Bremen 1961

208



Werke und Literatur

Rostovtzeff, Michael: Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte der helle-
nistischen Welt. 3 Binde, Darmstadt 1998

Schmidt, Arno: Ps.-Galeni liber de humoribus critice editus, adnotationi-
bus instructus. Diss. Gottingen 1964

Schmidt, Arno: Das Gymnasium im Aufwind. Aachen 1994
Schmidt, Arno: Die Geburt des Logos bei den friithen Griechen. Berlin 2002
Schmidt, Henrich: De Hermino Peripatetico. Dissertation Marburg 1907

Seneca: Philosophische Schriften. Lateinisch und Deutsch. Hrsg. von Man-
fred Rosenbach. 5 Binde. Darmstadt 1995

Sextus Empiricus: Grundriss der pyrrhonischen Skepsis. Eingeleitet und
iibersetzt von Malte Hossenfelder. Frankfurt/M. 1968 ff. [die Einleitung
auf den Seiten 9 - 90 ist fiir die Skepsis grundlegend]

Siegfried, Carl: Philon von Alexandria als Ausleger des A. T., Dissertation
Jena 1975

Stéddele, Alfons: Exempla - Vorbilder. Anekdoten ... erzdhlt vom Philoso-
phen Seneca. Egelsbach, Frankfurt/M., Miinchen, Bremen, New York 1999

Strohm, Hans: Aristoteles - Meteorologie, Uber die Welt. Berlin 1984. In:
Aristoteles: Werke in deutscher Ubersetzung, herausgegeben von Ernst
Grumach, fortgefithrt von Helmut Flashar, Band 12

Ueberweg, Friedrich / Flashar, Helmut (Hrsg.): Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie, begriindet von Friedrich Ueberweg, Band 3 und
Band 4 (1. und 2. Halbband), Basel/Stuttgart 1983 und 1994 - Standard-
werk ebenso wie:

Ueberweg,Friedrich / Praechter, Karl.: Die Philosophie des Altertums.
Tiibingen 1953

Ulansey, David: Die Urspriinge des Mithraskults - Kosmologie und Erlo-
sung in der Antike. Aus dem Englischen iibersetzt von Gabriele Schulte-
Holtey. Stuttgart 1998

Usener, Hermann: Epicurea. Leipzig 1887 ff., Nachdruck 2002 (Mailand),
besorgt von Giovanni Reale

Vilker, Walther: Fortschritt und Vollendung bei Philon von Alexandrien,
eine Studie zur Geschichte der Frommigkeit. Leipzig 1938

Wassmann, Herbert: Ciceros Widerstand gegen Caesars Tyrannis - Un-
tersuchungen zur politischen Bedeutung der philosophischen Spatschriften.
Dissertation Hannover 1996, Bonn 1996

Weinkauf, Wolfgang: Die Philosophie der Stoa. Ausgewé#hlte Texte, iiber-
setzt und herausgegeben von Wolfgang Weinkauf. Stuttgart 2001

Zeller, Eduard/ Nestle, Wilhelm: Grundriss der Geschichte der griechi-
schen Philosophie, in neuer Bearbeitung von Wilhelm Nestle, Leipzig 1928

209



ANHANG

ZELLER, Eduard: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen
Entwicklung. 3. Teil, 1. und 2. Abteilung: Die nacharistotelische Philoso-
phie. Hildesheim 1963, Standardwerk

210



2. Register

Register

a) Namen; Personen, Gottheiten, geographische
Bezeichnungen

Die Lebensdaten sind sehr oft nur Niherungswerte, die einen Anhalt geben

sollen
Abdera
Achéer

Achaia
Achillets
Aétios

Adonis

Agiis
Agamémnon
Ajas, auch Aias
aidos

Aigisthos
Ainesidemos
aither
Akademos

Akragas

Alexandria

- Stadt in Thrakien (Nordgriechenland), Geburtsort
von Demokrit und Protagoras

- anderes Wort fiir Griechen (auch Danaer oder Argi-
ver)

- Landschaft in der nérdlichen Peloponnes
- griechischer Held vor Troia, s. Thetis
- Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

- Gott der Vegetation, der Jugend und Schénheit, aus
Phoénizien (Libanon) stammend, Geliebter der griechi-
schen Go6ttin der Liebe Aphrodite

- Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

- Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkom-
mandierender der Griechen vor Troia

- Sohn des Telamon, Konig von Salamis, nach Achilleus
der Starkste der Griechen

- w. Schamgefiihl, zu einer goéttlichen Person erhoht:
AIDOS

- Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Mor-
der; wird von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, ge-
totet (Blutrache), s. Klytaimestra

- griechischer Philosoph der Skepsis, um 40 v. Chr.

- w. das strahlende Himmelslicht (Ather), zur gottli-
chen Person erhoht: AITHER

- Halbgott, der in einem athenischen Hain verehrt wur-
de; nach diesem wurde die platonische Schule Akade-
mie benannt.

- lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

- Stadt im heutigen Agypten, 331 v. Chr. von Alex-
ander dem Grofen gegriindet, in der Antike Stand-
ort einer einmaligen Forschungseinrichtung (Museion)

211



ANHANG

alexandrinisch

Aléxandros

Aléxandros

Amasis

Ambrosius
Ammonios

Ammonios Sakkas

Amos
ananke

Anaxagoras

Anaximandros

Anaximénes

Andrénikos

Anselm

Antiochien

Antiochos

Antiphon

212

und einer alles Schrifttum der Vergangenheit und Ge-
genwart erfassenden riesigen Bibliothek, von der romi-
schen Soldateska unter Caesar verbrannt

- wie in Alexandria iiblich

- auch Alexander, ,der Grofse“ genannt, 356—323 v.
Chr.

- von Aphrodisias (Ort 6stlich von Milet in Kleinasien),
griech. Philosoph des Peripatos, um 200 n. Chr.

- auch Ahmose, dgyptischer Pharao, 570—-526 v. Chr.,
Freund der Griechen

- von Mailand, Kirchenlehrer, 340—-397 n. Chr.
- Platoniker in Athen, gest. etwa 80 n. Chr.

- platonischer Philosoph, Lehrer des Plotin in Alexan-
dria von 232-243 n. Chr., geb. um 175, gest. um 243

- dltester Prophet des alten Testaments, um 760 v. Chr.
- w. Zwang, Notwendigkeit

- griechischer Philosoph, um 499-428 v. Chr., lehrt
die endlose Vielfalt der Stoffe und den nus (Geist) als
Bewegungsursache

- auch Anaximander, um 611—-546 v. Chr., griechischer
Philosoph

- griechischer Philosoph, um 585528 v. Chr., lat. Ana-
ximenes

- von Rhodos, erster Redaktor der Schriften des Ari-
stoteles, Leiter der Schule des Aristoteles von 70-50
v. Chr.

- Erzbischof von Canterbury, 1033—1109 n. Chr., friih-
scholastischer Philosoph, lehrt die Identitit von Glau-
ben und Wissen (credo, ut intelligam — ich glaube, da-
mit ich verstehe)

- griech. Anti6cheia, lat. Antiochia, damalige Haupt-
stadt Syriens, 500000 Einwohner zur Zeit der romi-
schen Kaiser, am Orontes (heute Asi Nehri) gelegen,
heute Antakya (stidostl. Tiirkei),

- aus Askalon (Paldstina), Begriinder der 5. Akademi-
schen Schule, ca. 130—68 v. Chr.

- griech. Tragddiendichter, in Syrakus lebend, ca. 430 —
367 v. Chr.



Antoninus Pius

Apamea

Aphrodisias
Aphrodite

aphthitémetis

Apollodoros
Apdllon

Appelikon
Apuleius

Archimedes
Ares
Argiver
Aristarchos

Aristéas

Ariston
Aristophéanes

Aristotéles

Register

- lat. Titus Aelius Hadrianus Antoninus Pius Augustus,
romischer Kaiser von 138 -161, verlegte den nordeng-
lischen Hadrianswall weiter nach Norden, 19.09.86 —
07.03.161., s. Hadrian

- griech. Apameia, bedeutende hellenistische Stadt am
Orontes (in Syrien), s. Antiochien

- Ort ostlich von Milet in Kleinasien

- T. des Zeus, Gottin der Liebe, Helferin des Paris und
der Troer

- w. mit unzerstorbarer Weisheit, Beiname des griech.
CHRONOS (s. dort)

- Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

- S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Arte-
mis; sendet die Pest in das Lager der vor Troia kdmp-
fenden Griechen, weil deren Ober-Kommandeur Aga-
memnon seine Priesterin Chryseis vergewaltigt und als
seine Geliebte missbraucht hat

-um 80 v. Chr., rettete die Manuskripte des Aristoteles

- lat. Lucius Ap(p)uleius, rémischer Schriftsteller, lebte
in Karthago, platonischer Philosoph (legte den Grund
fiir die Platonrezeption im lat. Westen), vom christl.
Theologen geschétzt, geb. um 125 n. Chr.

- griech. Mathematiker und Mechaniker, in Syrakus le-
bend, ca. 285—-212 v. Chr.

- S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund
der Troer, lat. Ares

- s. Achéer

- auch Aristarch von Samos, griech. Astronom, entwarf

das heliozentrische System, bestimmte Entfernungen
zwischen Himmelskérpern, ca. 310—230 v. Chr.

- 2. Jahrhundert v. Chr.; Verfasser eines Briefes {iber
die Entstehung der griechischen Ubersetzung der 5 Bii-
cher Moses (s. Pentateuch und Thora)

- von Chios, Stoiker des 3. vorchristlichen Jahrhun-
derts, geistiger Lehrer des Mark Aurel

- athenischer Komdédiendichter, 445-385 v. Chr., schrieb
z.B. ,Die Vogel“, ,Die Wolken“ und ,Lysistrate”

- griech. Philosoph, 384—322 v. Chr., Verfasser u. a.
der Physik, Metaphysik, Nikomachischen Ethik, lat.
Aristételes

213



ANHANG
Aristéxenos
Arkesilaos

Askalon
Askra

Assos

ate
Athena
Athos
Atride

Atropos

Attalos IT

Attis

Augustinus

Augustus

Benedikt

Bion

Bithynien

214

- von Tarent, Musiktheoretiker, Musikgeschichtler des
Peripatos, geb. um 376 v. Chr.

- griech. Platoniker, ca. 316 -241 v. Chr., Begriinder
der mittleren Akademie

- Stadt in Paldstina, heute Israel, noérdl. Gaza gelegen

- Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am
Berge Helikon gelegen

- Stadt im nordwestlichen Kleinasien

- w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur gottlichen Per-
son erhoht: ATE

- auch Athene, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia
auf Seiten der Griechen; Odysseus und Achilleus sind
ihre besonderen Lieblinge

- Berg und eine nach diesem benannte Halbinsel in
Nordgriechenland, heute autonome Monchsrepublik

- S. des Atreus: Agamemnon

- griech. Gottin (die ,,Unabwendbare”), eine der drei
Schicksalsgtttinnen (Moirai), sie durchtrennt den Le-
bensfaden eines Menschen

- Konig von Pergamon an der kleinasiatischen Kiiste,
210-138 v. Chr., Konig seit 159

- 8. Kybele

- Bischof von Hippo in Nordafrika, 354—-430 n. Chr.,
Philosoph der Patristik, Kirchenlehrer

- eig. Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus, erster
romischer Kaiser, regierte von 30 v. Chr. bis 14 n. Chr.,
geb. 63 v. Chr., adoptiert von Caesar im Jahr 45 v. Chr.

- lat. Benedictus, begriindete das abendléndische
Monchstum, griindete 529 das Kloster auf dem Monte
Cassino, 480547

- von Borysthenes, geboren in Olbia, einer nahe der
Miindung des heutigen Dnjepr (Borysthenes) gelege-
nen Stadt, kynischer Wanderprediger, ca. 335-245 v.
Chr.

- historische Landschaft (in der heutigen Tiirkei gele-
gen) westlich von Pontos (s. dort) am Schwarzen Meer/
Marmarameer



Boethos

Boethius

Bootien

Borysthénes
Brahe, Tycho

Brise-is

Britannicus

Bultmann, Rudolf

byzantinisch

Byzantion

Caesar

Caesarea

Caligula

Chaeronea

Chaldéer

Chalkedon

Chéos

Register

- von Sidon, verfasste ein umfangreiches Kommentar-
werk zu Aristoteles, um 50 v. Chr.

- Anicius Boethius, Staatsmann und westromischer
Platoniker, 480524

- landwirtschaftlich geprigte Landschaft in Mittelgrie-
chenland

- s. Bion

- Astronom, konstruierte Priizisionsgerdte von bis da-
hin unbekannter Genauigkeit, 1546 — 1601

- Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia;
Agamemnon nimmt sie dem Achilleus weg und erregt
so die Wut (menis) des Achilleus

- lat. Tiberius Claudius Caesar Britannicus, 41 n. Chr.
- 55, wurde vergiftet auf Befehl seines Stiefbruders Ne-
ro von Locusta und Pollio

- ev. Theologe, Vertreter der dialektischen Theologie
in Marburg, 1884 -1976

- griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen,

- auch Byzanz, uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von
Griechen gegriindet, spéter Konstantinopel, danach
Istanbul genannt

- lat. Gaius Julius Caesar, romischer Feldherr, Massen-
morder, Staatsmann, Schriftsteller, 100—44 v. Chr.

- s. Kaisareia

- Spitzname des romischen Kaisers Gaius Julius Caesar
(,Soldatenstiefelchen), Nachfolger des Tiberius, gei-
stesgestorter Gewaltherrscher, regierte von 37 bis 41
n. Chr.

- griech. Chaironeia, mittelgriechische Stadt, strate-
gisch glinstig gelegen, Ort einiger Entscheidungs-
schlachten

- Priester in babylonischen Stddten, die besondere
Kenntnisse in der Zauberkunst (Magie), Astrologie und
Astronomie hatten

- auch Kalchedon, heute Kadikdy, stlicher Stadtteil
von Konstantinopel (Istanbul)

- w. das Auseinanderklaffen, der Spalt, zur goéttlichen
Person erhoben: CHAOS

215



ANHANG

Chroénos

Chryse-is
Chrysippos
Churriter

Cicero

Claudius

Clemens

Damaéskios

Danaer

Daniel

Delphi

Demetrios

Demokritos

Demophon

Descartes

dike

Diocletian

Diédotos

Diogénes

216

- w. Zeit, zur gottlichen Person erhoben: CHRONOS,
Beiname: Aphthitometis (s. dort)

- Priesterin des Apollon (s. dort)
- griechischer Stoiker der alten Schule, 277 —-208 v. Chr.
- s. Hurriter

- lat. Marcus Tullius Cicero, rémischer Politiker, Staats-
mann, Jurist, Redner, Philosoph, 106—43 v. Chr.

- lat.. Tiberius Claudius Drusus Germanicus, romischer
Kaiser, regierte von 41—54 n. Chr.

- v. Alexandria, griech. Kirchenlehrer, christlicher Theo-
loge, 150215 n. Chr.

- neuplatonischer Philosoph, letztes Oberhaupt des
Lehrstuhls fiir platonische Philosophie, ca. 462 —530 n.
Chr.

- s. Achéer

- Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Da-
niel; dieses geht zuriick auf den Weisen Daniel, der im
2. Jahrtausend v. Chr. in Ugarit lebte; verfasst ist das
nach ihm benannte Buch des Alten Testaments wohl
um 167 v. Chr.

- Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig;
seine Priesterin heifit Pythia; als Orakel mit mehrdeu-
tigen Spriichen weltberiihmt

- von Phaleron, athenischer Staatsmann und peripate-
tischer Philosoph, ca. 360—280 v. Chr.

- griech. Philosoph, um 460370 v. Chr., Vertreter der
Atomtheorie

- Tafelmeister Alexanders des Grofien

- Begriinder des neuzeitlichen Rationalismus (cogito,
ergo sum = ich denke, also bin ich), 1596 — 1650

- w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Bufte, Strafe, zur gottlichen Person erhoben: DIKE

- lat. C. Aurelius Valerius Diocletianus, etwa von 230
- 3. Dezember 313, romischer Kaiser

- stoischer Philosoph, viterlicher Freund des CICERO

- v. Apollonia, lehrt die Luft als Element mit Verstand,
um 440 v. Chr.; die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert
(Kreta?)



Diogénes
Diogénes Laértios

Dioénysos

Droysen,
Johann Gustav

eirene

Eléa
Eliade, Mircea
Elis

Empedokles

€os

Ephesos
Epiktetos
Epikuros

Epimethets
Eratosthénes
érebos

éris

éros

Euboia

Eddemos

Register

- von Sinope (am Schwarzen Meer), griech. Philosoph,
Kyniker (s. dort), ca. 412-324

- Philosophiegeschichtler, 3. Jahrh. n. Chr.

—S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche ver-
ehrt; daher spricht man auch vom orgiastischen Dinoy-
soskult; bei Homer unbekannt

- bedeutender deutscher Historiker, 1808 — 1884, fiih-
rendes Mitglied der Frankfurter Nationalversammlung

- w. Friede, zur gottlichen Person erhoben: EIRENE

- Stadt in Unteritalien, um 540 v. Chr. gegriindet, Wie-
ge der eleatischen Philosophie

- Religionswissenschaftler, 1907 —1986 (s. Literaturver-
zeichnis)

- historische Landschaft auf der Peloponnes (Olympia
liegt in der Landschaft Elis)

- griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend,
ca. 483—-423 v. Chr.; lehrt u. a. die Mischung und Tren-
nung der Elemente als Grundlage allen Geschehens,
lat. Empédocles

- auch héos, w. Morgenréte, zur gottlichen Person er-
hoben: EQS, Gattin des Titonos

- kleinasiatische Kiistenstadt (s. Ionien)
- auch Epiktet, jlingere Stoa, 55—-135 n. Chr.

- auch Epikir, Begriinder der nach ihm benannten Phi-
losophenschule, 341 -272 v. Chr.

- Br. des Prometheus (s. dort)

- griech. Mathematiker, Geograph, Naturwissenschaft-
ler, Philologe und Bibliothekar in Alexandria, entwarf
eine Erdkarte, ca. 286—-206 v. Chr.

- w. Finsternis, zur gottlichen Person erhoben: ERE-
BOS, s. nyx

- w. Streit, zur gottlichen Person erhoben: ERIS

- w. Begehren, Trieb, zur gottlichen Person erhoben:
EROS, Beiname: Protogonos = der Erstgeborene, auch
Phanes genannt

- Insel ostlich von Griechenland

- von Rhodos, griech. Wissenschaftshistoriker des Pe-
ripatos, Schiiler des Aristoteles, geb. vor 350 v. Chr.

217



ANHANG

Eudoxos

Eukleides
eunomia

Eurydike

Eusébios

Faust, Johannes

Friedrich II

Fronto

gaia

Galenés, Klaudios

Gallienus

Gassendi, Pierre

Gerasa
Giganten

Gordianus

218

- von Knidos, griech. Mathematiker, Astronom und
Philosoph, etwa 400—350 v. Chr.; postulierte die Ku-
gelgestalt der Erde; berechnete die Mafie der damals
bewohnten Welt

- auch Euklid, Mathematiker, um 300 v. Chr.; nach
ihm ist die euklidische Geometrie benannt

- w. Rechtsstaatlichkeit, zur goéttlichen Person erhoben:
EUNOMIA

- Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Mu-
sik leider erfolglos aus dem Reiche des Todes zu holen
versuchte

- Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Paldstina, frucht-
barer Kirchenschriftsteller, Hauptwerk: Praeparatio
Evangelica, ca. 263—-339 n. Chr.

- etwa 14801536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als
Geisterbeschworer; wurde von Goethe zur Hauptfigur
seines gleichnamigen Dramas gemacht

- auch ,der Grofe* genannt, Kénig von Preufien, 1712-
1786

- lat. Marcus Cornelius Fronto, beriihmter Redner der
Kaiserzeit, 2. Jahrhundert n. Chr.

- auch ge, w. Erde, zur gottlichen Person erhoben:

GAIA

- auch Galen, berithmter griech. Arzt und Philosoph,
Verfasser bedeutender bis in die Neuzeit hinein benutz-
ter medizinischer Lehrbiicher, etwa 129-216 n. Chr.

- lat. Publius Licinius Egnatius Gallienus Augustus,
218 - 268, romischer Kaiser von 260 bis 268

- franzosischer Physiker, Philosoph, Professor fiir Ma-
thematik in Paris, versuchte u. a. Epikur mit dem
christlichen Glauben in Einklang zu bringen, Erneuerer
des Atomismus; Epikureer, 1592—-1655

- Ort nordlich vom heutigen Amman, Geburtsort des
Mathematikers Nikomachos

- eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kiimpfen
gegen Zeus und die olympischen Gotter

- lat. Marcus Antonius Gordianus, rémischer Kaiser
von 238 —244, geb. 225, unterwarf Mesopotamien



Gorgias

hades

Hadrian

Halikarnassos
Halys
Harmonia

Heidegger, Martin
Heisenberg,
Werner

Héktor

Heléne

Helikon

helios

Hephaistos

Hera

Heréakleitos

Herder,
Johann Gottfried

Hermes

Herminos

Herodes

Register

- griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt:
»Alles ist falsch“, etwa 480—375 v. Chr., lat. Gornias

- das Reich des ques, die Unterwelt; zur gottlichen
Person erhoben: HADES (Gott der Unterwelt)

- eig. Publius Aelius Hadrianus, rémischer Kaiser 117 —
138, lieft im Norden der Provinz Britannia (heute nord-
liches England) den nach ihm benannten Grenzwall
bauen, UNESCO -Welterbe, geb. 76 n. Chr.

- heute Bodrum (s. Ionien)
- Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien
- 5. Kadmos

- deutscher Philosoph, ein Schwerpunkt: die Lehre vom
Sein, Hauptwerk: Sein und Zeit, 18891976

- Physiker, Begriinder der sog. Quantenmechanik, No-
belpreistriager, 1901 -1976

- S. des Priamos, starkster Soldat der Troer,v. Achilleus
getotet

- auch Hélena, Frau des Konigs Menelaos (Br. des Aga-
memnon), von Paris als seine Frau nach Troia entfiihrt

- Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg,
an dem Hesiodos zum Sénger berufen wurde

- w. Sonne, zur gottlichen Person erhoben: HELIOS,
Beiname: Hyperion = in der H6he wohnend, Sohn der
Hohe

- S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst
und des Feuers

- Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

- auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos
(Kleinasien) lebend, etwa 545—-480 v. Chr., lehrt den
unabléssigen Wandel der Dinge

- Theologe und Kulturphilosoph, 1744 — 1803 -

- S. des Zeus, Bote der Gotter

- griech. Philosoph des Peripatos, Lehrer des Alexan-
dros von Aphrodisias, 2. Jahrhundert n. Chr.

- judischer Konig, Freund der Romer, soll den Kinder-
mord in Bethlehem befohlen haben, 72 v. Chr.—4 n.
Chr.

219



ANHANG

Hero6dotos

Heron

Hesiodos

Hetither

Hiob

Hipparchos

Hippokrates

Hippoélytos

Hoémeros

Horaz

Hurriter

Hypatia

220

- auch Herodot, Begriinder der wissenschaftlichen Ge-
schichtsschreibung, 484 -430 v. Chr.

- von Alexandria, griech. Ingenieur u., Mathematiker,
1. Jahrhundert n. Chr., seine umfangreiche Schrift heifst
pneumatikd und behandelt die Druck- und Saugwir-
kung von Wasser, um Maschinen anzutreiben

- auch Hesiéd, Verfasser der ,,Theogonie und der ,,Wer-
ke und Tage®, um 700 v. Chr.

- zur indoeuropéischen Sprachgruppe (;watar“ = Was-
ser) gehorendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien
nachweisbar, bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln;
um 1200 v. Chr. brach ihr Reich (Suppiluliuma II) zu-
sammen; s. auch Hurriter

- zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Te-
stament (etwa um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein
frommer Dulder

- aus Nikaia (heute Iznik in der nordlichen Tiirkei),
Astronom und Geograph, ca. 191126 v. Chr., berech-
nete mit hoher Genauigkeit das Sonnenjahr

- von der Insel Kos vor der Kkleinasiatischen Kiiste,
griech. Arzt, Begriinder der Medizin als Wissenschaft;
die Sammlung der unter seinem Namen iiberlieferten
Schriften wird Corpus Hippocraticum genannt; ca.
460—-370 v. Chr., auch lat. Hippocrates

- christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

- auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a.
die Tlias (etwa um 750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa
um 720 v. Chr.) iiberliefert

- lat. Quintus Horatius Flaccus, romischer Dichter, 65—
8 v. Chr.

- seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen
dem Mittelmeer und dem im siidwestlichen Iran ge-
legenen Zagrosgebirge siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr.
durch die Hethiter besiegt; ihre Gotter: Himmel - Erde,
Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der seinen Vater in
die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethitischen
Sukzessionsmythos finden wir in Hesiods Theogonie
wieder

- platonische Philosophin in Alexandria, 370—415, von
Christen ermordet



Hyperion

Ionien

ionisch
Isidoros
Isis
Isokréates

Ithaca

Jamblich
Jaspers, Karl

Johannes

Johénnes

Johéannes Scottus
Eritgena

Johannes

Johénnes Philéponos
Johannes Roscellinus
Johénnes,

Duns Scotus

Julianus Apobstata

Register
- Sohn der Hohe, Beiname des Helios

- Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heu-
te Izmir) bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend;
Ephesos und Miletos liegen in Ionien; die Stadt Teos
gegeniiber von Samos, hatte die zentrale Lage in Ionien

- zu lonien gehorig; Thales, Anaximander und Anaxi-
menes sind ionische Philosophen

- auch Isidor von Sevilla, Kirchenlehrer, 560636 n.
Chr.

- dgypt. Gottin, Schwester und Frau des Osiris; sie ent-
spricht der griechischen Go6ttin Demeter

- beriihmter griech. Redner, 436 —338 v. Chr., lat. Is6-
crates

- griech. Ithake, Insel des Odysseus; es ist nicht sicher,
ob das Ithaka des Odysseus mit der heutigen Insel Itha-

ka im Ionischen Meer (westlich von Griechenland gele-
gen) identisch ist

- griech. Tamblichos, Neuplatoniker, etwa 240—325

- deutscher Vertreter der Existenzphilosophie,
Geschichtsphilosoph, 1883 —1969

- der Apokalyptiker (w. Enthiiller), Verfasser der sog.
Johannesapokalypse des Neuen Testaments, nicht iden-
tisch mit dem Verfasser des Johannesevangeliums

- der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums

- Philosoph der Friihscholastik, aus Irland (= Scotia
maior) stammend, gest. um 877, bringt durch Uberset-
zungen den Neuplatonismus in die Scholastik ein

- von Stoboi, Verfasser der eklogae physicae = Samm-

lung<ausgewdhlter Lehrsétze> zur Naturphilosophie,
um 400 n. Chr.

- neuplatonischer Philosoph, 490 -575

- scholastischer Philosoph, Vertreter des Nominalis-
mus, geb. um 1050

- Begriinder der jiingeren Franziskanerschule der Hoch-
scholastik, 1266 — 1308

- lat. Flavius Claudius Julianus, von den Christen Apo-
stata (,der Abtriinnige) genannt, romischer Kaiser
(361-363), geb. 331 n. Chr.

221



ANHANG

Justinian

Kadmos

Kaiséreia

Kalchedon
Kalliépe

Kant, Immanuel

Karneéades

Keérberos

Kilikien

Klazomenai
Kleanthes

Kleitémachos

Klotho

Klytaimestra

Knidos

Kolophon

Kopernikus

Korff, Hermann

Korybanten

222

- lat. Flavius Justinianus, byzantinischer Kaiser, von
527-565 n. Chr., geb. 482

- phonizischer Konigssohn; heiratet Harmonia und hat
als Enkel den Dionysos; gilt als Griinder Thebens in
Mittelgriechenland und soll das phonizische Alphabet
nach Griechenland gebracht haben

- 1. heute Kayseri in der Tiirkei

- 2. ehemalige Hafenstadt in Paldstina (jetzt Israel)

- s. Chalkedon

- 8. Musen

- Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 —1804

- griechischer Platoniker, 214-129 v. Chr., Begriin-
der der neueren Akademie, Schuloberhaupt 156 —137
v. Chr.

- der Hollenhund; lasst jeden in die Unterwelt hinein,
aber keinen heraus; Orpheus soll ihn durch seine wun-
derbare Musik besénftigt haben

- historische Landschaft (heutige Tiirkei) norddstlich
von Zypern

- Stadt an der Kiiste Kleinasiens (in Lydien)

- griech. Stoiker der alten Schule, etwa 331 —230 v. Chr.

- Leiter der Akademie 127-109 v. Chr., geb. 187 v.
Chr.

- griech. Gottin (die ,,Spinnerin®), eine der drei Schick-
salsgottinnen (Moirai), sie spinnt den Schicksalsfaden
eines Menschen

- auch Klytaimnestra, Frau des Agamemnon; tétet zu-
sammen mit ihrem Liebhaber Aigisthos ihren Mann
nach dessen Riickkehr von Troia

- Stadt in der westlichen Tiirkei (stidl.Halikarnassos,
Ostlich von Kos)

- griech. Stadt, norddstlich Samos auf dem kleinasiati-
schen Festland

- sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt)
ist das heliozentrische, 1473 - 1543

- Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: ,Geist der Goe-
thezeit“, 1882—-1963

- 8. Kureten



Kréates

Kroisos

Kroniden

Kronos

Kumarbi

Kurasch

Kureten

Kybéle

Kyrenéika

Kyrene

Lachesis

Laértes

Lakydes

Lampsakos

Larissa

Leibniz,
Gottfried Wilhelm

Register

- von Mallos (heute Karataschan an der siidwesttiir-
kischen Kiiste bei Adana), Stoiker, Grammatiker, 2.
Jahrhundert v. Chr.

- lat. Croesus, letzter Konig von Lydien (Kleinasien),
595 —545 v. Chr., unermesslich reich durch Steuern und
Bodenschétze (vor allem Gold, 546 v. Chr. vom Per-
serkonig Kyros II besiegt

- S6hne und To6chter des Kronos, z.B. Zeus, Hera, Ha-
des, Poseidon

- Titan, jingster Sohn des Uranos und der Gaia

- urspriinglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Grie-
chen entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um
1500 v. Chr. in hethitischer Sprache auf der sog. Ku-
marbi-Tafel {iberliefert; s. Hurriter

- Perserkénig (= Kyros II); besiegt 546 v. Chr. den
mérchenhaft reichen Konig der Lyder Kroisos

- griech. Kuretes, Wesen aus dem Mythos, sie schiitzten
den neugeborenen Zeus, werden oft mit den Koryban-
ten gleichgesetzt

- im kleinasiatischen Phrygien (heute mittlere Tiirkei)
als Muttergottheit verehrt, Geliebte des Attis

- griech. Kyrenaike, lat. Cyrendica, historische Land-
schaft (heute Libyen), Hauptstadt Kyrene

- griech. Stadt im heutigen Lybien (Schakhat), danach
ist die Kiistenlandschaft Kyrenaika benannt

- griech. Gottin(die den Lebensfaden ,Bestimmende),
eine der drei SchicksalsgGttinnen (Moirai), sie legt den
Lebensfaden eines Menschen fest

- s. Odysseus

- griechischer Platoniker, leitete 26 Jahre die Akade-
mie, starb 207 v. Chr., das nach ihm benannte Lehr-
gebédude hiefy Lakydeion

- Stadt an der Siidostkiiste der heutigen Dardanellen
(zwischen Agiis und dem Marmarameer), heute Lap-
seki

- Stadt in Nordgriechenland (Thessalien)
- Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 -1716

223



ANHANG

Leto
Letkippos

Locke, John

Lukrez

Lydien

Lykien

Ménaden

Mahler, Gustav

Makedonien

Mallés
Mark Aurel

Meder

Meélissos

Ménandros

Menélaos

Meléagros

Ménippos

Miletos

224

- Mutter des Apollon und der Artemis

- begriindet die Atomtheorie; sein Schiiler ist Demokrit,
1. Hélfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.

- Begriinder und Vertreter der englischen Aufklérung
1632-1704

- lat. Titus Lucretius Carus, romischer Dichter, etwa
99-55 v. Chr.

- kleinasiatische Landschaft; ihr 6stlicher Grenzfluss
hieft Halys

- Landschaft an der kleinasiatischen Westkiiste (6stlich
von Rhodos)

- Tanzende und rasende Begleiterinnen des Gottes Dio-
nysos

- 6sterr. Musiker, Komponist v. a. von 10 Symphonien,
18601911

- heute Mazedonien, antike Landschaft (Kénigreich) im
Norden Griechenlands gelegen

- Stadt im kleinasiatischen Kilikien (s. Krates)

- lat., urspriinglich lautet der Name Marcus Annius Ve-
rus, nach seiner Adoption: Marcus Aurelius Antoninus,
romischer Kaiser und Stoiker, 121 —180 n. Chr., Kaiser
seit 161

- indoeuropéisches, stark expandierendes Reitervolk im
Nordwesten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich er-
wahnt; 585 war der Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr.
von den Persern besiegt und als zweites Staatsvolk in-
tegriert

- griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein,
um 450 v. Chr.

- auch Menénder, bedeutender Dichter der Neuen Ko-
modie, 342291 v. Chr.

- S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena,
Koénig von Sparta

- Konigssohn; totet den kalydonischen Eber

- von Gadara (Ostjordanland), griech. Dichter von Sa-
tiren, Kyniker, 3. Jahrhundert v. Chr.

- auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)



Mithras
Mithridates
moira
Molon

Musen

Natorp, Paul

Nausiphanes

némesis

Nero

Nietzsche,
Friedrich

Nigidius

Nikaia
Nikolaos

nyx

Odysseus

Okéanos

Register

- iranische Gottheit des Lichts und der Reinheit, ihr
Kult drang bis Zentraleuropa vor

- eig. Mithridates VI Eupéator, um 130 -63,K6nig von
Pontos (Siidkiiste des Schwarzen Meeres)

- w. Schicksal, zur gottlichen Person erhoben: MOIRA
(Schicksalsg6ttin)

- beriihmter griechischer Redner an der Wende vom 2.
zum 1. Jahrhundert v. Chr.

- Tochter des Zeus, Beschiitzerinnen der Kiinste unter
Fithrung des Apollon; Kalliope z.B. gilt als Mutter des
Orpheus

- Vertreter der Marburger Schule des Neukantianismus,
18541924

- griech. Philosoph, vertrat die Atomlehre des Demo-
krit, Lehrer des Epikur, Zeitgenosse des Pyrrhon, 4.
Jahrhundert v. Chr.

- w. Unmut; zur géttlichen Person erhoben (NEMESIS)
gilt sie als Tochter der Nacht; sie racht Hochmut

- romischer Kaiser von 54 bis 68 n. Chr, lat. Lucius
Domitius Ahenobarbus, spater nach seiner Adoption
Nero Claudius Caesar genannt, geb. 37 n. Chr., wegen
seiner Grausamkeit beriichtigt

- kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 —1900

- lat. Publius Nigidius Figulus, romischer Naturfor-
scher und Philosoph, befreundet mit Cicero, etwa um
100 v. Chr. geb., 45 gestorben

- auch Nikaia, lat. Nicaea, Stadt in Bithynien (stidostl.
von Konstantinopel) s.Hipparchos

- von Damaskus, aristotelischer Philosoph, Politiker,
Diplomat, geb. 64 v. Chr.

- w. Nacht, zur géttlichen Person erhoben: NYX, ne-
ben EREBOS (s. dort)

- Sohn des Laertes, Konig von Ithaka; nur widerwillig
nimmt er — jung verheiratet — am Krieg gegen Troia
teil

- Titan, &ltester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann
der Tethys

225



ANHANG

Olympos

Oréstes

Orontes
Orphets
Orphik
Osiris

Otto, Rudolf

Pallas

Pan

Panaitios

Paris

Parmenides

Parsismus

Patroklos

Peleus

Perikles

Peripatos

Persephone

226

- nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Gé&tter

- S. des Agamemnon; richt den Mord an seinem Vater,
indem er die Morder, seine eigene Mutter Klytaimestra
und den Aigisthos, deren Liebhaber, erschlagt

- 450 km langer Strom, im Libanon entspringend und
ins Mittelmeer miindend, heute Asi Nehri

- S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Le-
benszeit ist nicht gesichert (vielleicht schon das zweite
Jahrtausend v. Chr.)

- Lehre des Orpheus

- agyptischer Gott, Bruder und Mann der Isis, Toten-
gott

- Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 1937, bekann-
testes Werk: ,Das Heilige

- Beiname der Athena (= Mé&dchen)

- S. des Hermes; stark behaart am ganzen Koérper und
mit Ziegenfiiften und Ziegenhdrnern ausgestattet, ge-
hort er zum immer liisternen Gefolge des Dionysos,
Wald- und Weidegott

- griech. Philosoph, mittlere Stoa, 185-109

- S. des Priamos v. Troia; entfiihrt die Helena aus Spar-
ta und 16st den Krieg zwischen Griechen und Troern
aus

- vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertre-
ter der eleatischen Schule; lehrt die Unmdglichkeit des
Werdens, etwa 514—445 v. Chr.

- nach dem Ursprungsland Persien benannte Religion
der Parsen, gestiftet von Zarathustra; sie denkt duali-
stisch und sieht Welt als Kampf zwischen dem guten
Gott (Ahura Mazda) und dem bosen Gott (Ahriman)

- Freund und Geliebter des Achilleus; fallt vor Troia im
Kampf gegen Hektor

- Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

- athenischer Staatsmann, 490-429 v. Chr.; schuf die
die materiellen Grundlagen und gestaltete das geistige
Klima der griechischen Klassik

- griech. Wandelhalle, Schule des Aristoteles

- T. des Zeus und der Demeter, G6ttin der Unterwelt



Phaidros
Phaleron
Phéanes

Pheidias

Philippos

Philon
Philon
Phoinix
Photios
Pindaros
Planck, Max
Platon
Plotin

Plutarchos

Polémon

Polykletos

Pompeius

Register

- Epikureer, ca. 138—70 v. Chr.
- der westliche Hafen Athens
- eine orphische Gottheit, s. eros

- lat. auch Phidias, aus Athen, beriihmter Bildhauer;
5. Jahrhundert v. Chr.

- auch Philipp II, Konig von Makedonien, Vater des
Alexander, einte Griechenland unter makedonischer
Fiihrung, 382-336 v. Chr., Konig seit 359

- Alexandrinus (aus Alexandria in Agypten), Vertreter
des Mittelplatonismus, 25 v. Chr.—45 n. Chr.

- von Larissa (Nordgriechenland) Platoniker, Begriin-
der der 4. akademischen Schule, etwa 158 -84 v. Chr.

- Lehrer des Achilleus

- Patriarch (geistliches Oberhaupt der griechisch-
orthodoxen Kirche) von Konstantinopel, der bedeu-
tendste Gelehrte seiner Zeit, etwa 820—897 n. Chr.

- auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des
erhabenen Stils, ca. 522—445 v. Chr.

- deutscher Physiker, Begriinder der Quantentheorie,
1918 Nobelpreis, 1858 -1947

- Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 —
347 v. Chr.

- griech. Plotinos, neuplatonischer Philosoph um 205 —
270 n. Chr., in Rom lebend, aber griechisch schreibend

- auch Plutarch philosophischer Schriftsteller, Vertre-
ter des mittleren Platonismus, um 46 — 126 n. Chr.; do-
xographische Werke (unter vielen anderen):

a) placita philosophorum (= Lehrsitze der Philoso-
phen), gelten als unecht, sind vermutlich dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. zuzuordnen

b) stromateis (= Teppiche), gelten ebenfalls als unecht,
bei Eusebios z. T. erhalten

- konservativer Philosoph aus der Schule des Platon,
spéter Leiter der Schule (Akademie), betont die Ethik
als Schwerpunkt der Philosophie, etwa 350—275 v. Chr.

- auch Polyklet, aus Argos, beriihmter griech. Bildhau-
er und Kunsttheoretiker, 2. Halfte des 5. Jahrhunderts
v. Chr.

- lat. Cn. Pompeius Magnus, hoher romischer Offizier,
Gegner Caesars, 106 —48 v. Chr.

227



ANHANG

Pontos

Porphyrios

Poseidon

Poseidonios

Priamos
Proklos

Prometheus

Protagéras

Pseudo-Dionysios

Ptolemaios

Pyrrhon
Pythagoras

Pythia

Rhéa

Rhegion

228

- historische Landschaft (in der heutigen Tiirkei) an der
Stidkiiste des Schwarzen Meeres (Péntos Edxeinos)

- Neuplatoniker, Schiiler und Biograph des Plotin, 234 —
305 n. Chr., seit 270 Oberhaupt der neuplatonischen
Schule zu Rom, Lehrer u. a. des Jamblichos

- S. des Kronos, Gott des Meeres

- griechischer Philosoph, mittlere Stoa, auch als Geo-
graph und Historiker hoch angesehen, ca. 135-50 v.
Chr.

- K6nig von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris

- neuplatonischer Philosoph, berithmter Kommentator
platonischer Dialoge, 412—485 n. Chr.

- S. des Titanen Iapetos, w. der Vorausdenkende (i. U.
zu Epimetheds, der erst denkt, wenn das Kind in den
Brunnen gefallen ist); kiimpft mit List und Geist gegen
Zeus

- aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Ver-
treter der Sophisten, ca. 480—410 v. Chr. Sein Lehr-
satz: ,Der Mensch ist Maf aller Dinge.“

- neuplatonischer Autor (um 500 n. Chr.), angeblich
Bischof von Athen (d. h. sein Beiname ,,Areopagites‘ =
Mitglied des Areopag, eines athenischen Gerichtshofs,
der sich nach seinem Sitzungsort dem Areopaghiigel
nannte)

- griech. Klaudios Ptolemaios, Geograph, Astronom,
Mathematiker, ca. 100 — 160 n. Chr.; nach ihm benannt
ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zen-
tralgestirn, lebte in Agypten, ansonsten hiufig verwen-
deter Name bei den Griechen

- Begriinder der Skepsis, um 365—275 v. Chr.

- griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter
in Unteritalien, etwa 570—-496 v. Chr.; vertritt unter
anderem die Lehre von der Seelenwanderung und die
Auffassung, dass alles Zahl sei

- Name der Priesterin des Apollon zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskiinfte

- auch Rheia, Rheie; Frau des Kronos

- Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria



Rostovtzeff,
Michael

Satyr

Scipio

Schadewaldt,
Wolfgang

Seleucia

Séneca

Septimius Severus
Sextus Empiricus
Sidon

Simonides
Simplikios

Sinope

Smyrna

Sokrates

Soloi

Sélon

Sotion

Register

- Althistoriker, 1870 (Kiew) — 1952 (New Haven, Conn.);
Forschungsschwerpunkt: Wirtschaftsgeschichte des Hel-
lenismus

- Satyrn sind sténdig liisterne Begleiter des Dionysos,
als Pferde in Menschengestalt erscheinend (mit Pfer-
deohren, Pferdeschwanz und Hufen)

- lat. Publius Cornelius Scipio Africanus Minor (= der
Jiingere), romischer Staatsmann, Feldherr, Schongeist,
nach ihm ist der Scipionenkreis benannt, 185—-129 v.
Chr.

- bekannter Homerforscher, 1900-1974

- oder Seleucea, griech. Seletukeia, Stadt am Tigris, 35
km siidlich von Bagdad, antikes Handelszentrum mit
fast 600000 Einwohnern

- lat. Lucius Annaeus Seneca, rOmischer Staatsmann
und Philosoph, jiingere Stoa, 4. v. Chr.-65 n. Chr.

- lat. Lucius Septimius Severus Pertinax Augustus, ro-
mischer Kaiser 193—211, geb. 146

- Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hélfte des 2. Jahr-
hunderts n. Chr., wohl in Alexandria lebend

- Hafenstadt siidlich von Beirut
- griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

- platonischer Philosoph und Aristoteles-Kommentator,
6. Jahrh. n. Chr.

- heute Sinop (Tiirkei) an der Kiiste des Schwarzen
Meeres

- heute Izmir, Hafenstadt in der Westtiirkei am Agi-
schen Meer

- griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon,
Dialektiker, Methodiker (er entwickelte die Methode
der Induktion bis zur Vollendung), 469—399 v. Chr.

- a) Stadt an der Nordkiiste Zyperns

- b) Stadt in Kilikien

- Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, etwa
640561 v. Chr.

- a) viel zitierter Autor eines geschichtsphilosophischen

Werks (Schule des Aristoteles), um 200 v. Chr.
- b) Neupythagoreer, aus Alexandria, Lehrer Senecas

229



ANHANG

Spengler, Oswald

Stoa

Stobaios

Straton

Styx

Sulla

Syriands

Téartaros

Téos
Telamon
Terénz
Tertullian
Tethys
Thales

Theodo6sius 1

Theben

Theodoretos

Théognis

Thebémnestos

230

- Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: ,Der Untergang des
Abendlandes®, 1880—1936

- griech. Saulenhalle, in Athen Treffpunkt von Philoso-
phen, die danach Stoiker genannt werden

- Doxograph, 5. Jahrhundert n. Chr.

- von Lampsakos, griechischer Peripatetiker, gest. 269
v. Chr. 3. Oberhaupt der Schule des Aristoteles

- eines der Gewdsser, die die Unterwelt umgeben; man
leistete den ernstesten aller Eide bei der Styx

- lat. Lucius Cornelius Sulla, rémischer Feldherr, Staats-
mann und Moérder, 13878 v. Chr.

- der Grofse genannt, neuplatonischer Philosoph und
Oberhaupt der Schule von Athen, gest. etwa 437 n.
Chr.

- tief in der Erde, noch unter dem Hades gelegener Ort,
an dem sich Schwerstverbrecher aufhalten mussten und
gequélt wurden; das Wort wird auch allgemein fiir ,,Un-
terwelt” verwendet, s. Hades

- s. Ionien
- Vater des Ajas

- lat. Publius Terentius Afer, rémischer Komo6diendich-
ter, etwa 195—159 v. Chr.

- lat. Quintus Septimius Florens Tertullianus, etwa
150—-225 n. Chr., bedeutender frithchristlicher Theo-
loge

- Frau des Okéanos

- von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph, 624 —
546, lat. Thales

- genannt ,der Grofe*, romischer Kaiser von 379—395,
erklérte das Christentum zur Staatsreligion, geb. 347

- Stadt in Mittelgriechenland

- Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschrift-
steller, etwa 393466 n. Chr.

- elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland),
6. Jahrhundert v. Chr.

- platonischer Philosoph in Athen, um 40 v. Chr.



Theéphrastos

Thetis

Thomas

Thukydides

Tibérius

Timon

Titanen

Tithonos
Trajan
Troer
Troia

Tyrannion

Uranés

Valla, Lorenzo

Wilamowitz-Moellen-
dorff, Ulrich von

Wittgenstein, Ludwig

Xenokréates

Register

- auch Theophrast, peripathetischer Philosoph, Schii-
ler und Nachfolger des Aristoteles, universaler Wissen-
schaftler, etwa 372—285 v. Chr.

- Mutter des Achilleus

- a) von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der
Hochscholastik, 1224 (oder 1225) - 1274 n. Chr.

- b) de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner;
versuchte, 1518 in Augsburg Martin Luther zum Wi-
derruf zu bewegen, 1469 —-1534 n. Chr.

- Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg,
um 460 v. Chr. geb., Todesjahr ist unbekannt

- lat. Tiberius Julius Caesar Augustus, romischer Kai-
ser, Nachfolger des Kaisers Augustus, regierte von 14
bis 37 n. Chr., geb. 16. Nov. 42 v. Chr.

- aus Phlefus (stidwestlich von Korinth), fruchtbarer
Schriftsteller von Komédien, Tragddien und philoso-
phischen Abhandlungen, insbes. von Spottversen (sil-
loi), ca. 320 -230 v. Chr.

- die 6 Sohne und 6 Tochter von Uranos und Gaia, u.
a. Kronos und Okeanos

- Mann der Eos (s. dort)

- lat. Marcus Ulpius Traianus, romischer Kaiser 98—
117, geb. 53 n. Chr.

- auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)
- Stadt im noérdlichen Kleinasien

- griech. Kriegsgefangener, der in Rom einen guten Na-
men als Grammatiker hatte, gest. etwa 24 v. Chr.

- w. Himmel, zur gottlichen Person erhoben: URANOS

- italienischer Humanist, Rhetoriker, 1405 oder 1407 -
1457

- berithmter Gelehrter in den alten Sprachen, von
grofser Vielfalt der Arbeitsschwerpunkte, 1848 —1931

- Osterreichischer Philosoph: Philosophie als Kritik der
Sprache, 1889 —-1951

- griechischer Philosoph, Leiter der Schule des Platon,
396 -314 v. Chr.

231



ANHANG

Xenophanes

Zarathustra

Zenon

Zeus

- erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung,
dass das, was ist, nicht werden kann, ca. 570-470 v.
Chr., erster Religionskritiker

- auch Zoroaster, Begriinder des Parsismus (s. dort),
Vertreter des Dualismus (Kampf des Guten gegen das
Bose); Lebenszeit ist wie bei Orpheus unsicher; sie wird
zwischen 1000 und 600 v. Chr. angesetzt

- a) von Elea (Unteritalien); versuchte Beweise fiir die
Unmoglichkeit der Bewegung zu erbringen, 5. Jahrh.
v. Chr.

- b) von Kition (Zypern) Begriinder der stoischen Schu-
le, ca. 333—-262 v. Chr.

- ¢) von Sidon (im heutigen Libanon gelegen) Epikure-
er, ca. 150—75 v. Chr.

- S. des Kronos und der Rhea, Vater der Gotter und
der Menschen, Wettergott, auf dem Olympos wohnend,
oberster Gott der letzten Gottergeneration

b) Fachausdriicke (Fremdworter)

agonal

akme

Akzeptanz
alexandrinisch

Allegorie

Analogie
Anthropogonie
Anthropologie
anthropologisch
antropomorph
apodeiktisch
Aporie
Apotheose
Archetyp

232

- griech., kampfbezogen

- griech., Bliitezeit <des Lebens>, auf das Alter von
40 gesetzt

- lat., Aufnahme, Annahme und Anerkennung
- griech., wie es in Alexandria iiblich war

- griech., w. ,andere Bezeichnung", z.B. ein sprachliches
Bild fiir etwas, was man anders nicht ausdriicken kann

- griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit
- griech., Entstehung des Menschen

- griech., Lehre vom Menschen

- griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

- griech., menschengestaltig

- griech., beweisend, s. auch intuitiv

- griech., Ausweglosigkeit

- griech., Vergottlichung

- griech., Urbild, das als ein Stiick Menschheitserfah-
rung vor jeder individuellen Erfahrung liegt



archetypisch
archon
Askese
Asthetizismus
Atomon

Attribuierung

Autarkie
authentisch

Axiom

causa finita

Christologie

Chronologie
consensus

Corpus
Hippocraticum

daimon

daktylisch

déktylos

dekuktiv

demos

Determinismus

Register

- griech., einem Archetyp zugeordnet, urbildlich, ur-
spriinglich

- griech., Herrscher, hoher staatlicher Wiirdentriger
- griech., Ubung, Enthaltsamkeit

- griech., etwas, was man fiir s ¢ h 6 n hélt, als bedeu-
tend fiir das eigene Denken angeben

- griech., das Unteilbare

- lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z.B. ein Bild
wird einem Ereignis als urséchlich zugeordnet — Posei-
don dem Erdbeben)

- griech., Selbstgeniigsamkeit, Unabhingigkeit

- griech., echt, glaubwiirdig, original

- griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht be-
darf, weil er unmittelbar einleuchtet

- lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom
gesprochen hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem
katholischen Kirchenrecht entnommen; gemeint ist,
dass die Diskussion beendet ist, wenn Rom entschie-
den hat

- griech., Lehre von der Person Christi

- griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten
und geschichtlichen Daten

- lat., Ubereinstimmung

- griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen
Schriften, die unter dem Namen des Hippokrates iiber-
liefert sind, s. Hippokrates

- griech., gottliches Wesen, zwischen den G&ttern und
den Menschen stehend i. U. zu theos (= gottliche Per-
son)

- griech., s. daktylos

- griech., 1. der Finger; 2. Versmaf, bestehend aus einer
Lange und zwei Kiirzen: — U U

- lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz
ausgehend und zu einem besonderen Satze kommend

- griech., Volk

- lat., Lehre von der Vorherbestimmtheit alles Gesche-
hens, auch des Willens

233



ANHANG

Diadochenstaat

Dialog

dianoetisch

Diatribe

Didaktik

didaskalikos

Diskontinuitat

Diskurs

dégma
dogmatisch

Dogmatismus

doxa

Doxograph

Dualismus

eidetisch
Eklektizismus
Elegie
Emanation

emanzipatorisch

234

- griech., Nachfolgestaat

- griech., Gespréch, auch Zwiegesprich und Wechselre-
de

- griech., dianoeisthai = durchdenken, nachdenken; ge-
danklich nachvollziehend, einen Gedanken nachdenkend
- griech., diatribe, Zeitvertreib, Studium, auch: popu-
larwissenschaftlicher Vortrag, priagnante Predigt (z.B.
die christliche), Fachausdruck fiir Moralpredigt oder
kritische Darstellung

- griech., w.: Lehrkunst, d. h. ,Kunst des Unterrich-
tens”; gemeint ist die Befdhigung und z. T. auch er-
lernbare Fertigkeit, Inhalte aus den Fachwissenschaf-
ten auszuwéhlen u n d zu vermitteln; Didaktik ist ein
Handwerk wie das des Béckers, Schreiners oder Chir-
urgen

- griech., Lehrbuch

- lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbre-
chungen, s. Kontinuitét

- lat., ein methodisch gefiihrtes wissenschaftliches Ge-
sprich unter gleichberechtigten Teilnehmern

- griech., Lehre, auch Lehrsatz
- griech., auf einem bestimmten Lehrsatz bestehend

- griech., die Haltung dessen, der unter allen Umstén-
den an der (reinen) Lehre (dogma) festhélt

- griech., Lehrmeinung, Meinung

- griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen
(doxai) anderer aufgefiihrt und beschrieben werden.

- lat., Zweiheit (duo = zwei), auch Gegensétzlichkeit
zweier Faktoren, s. Monismus

- griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder
Form (eidos) betreffend

- lat., eine Haltung, in der Ideen anderer ausgesucht
und neu zusammengefiigt werden

- griech., urspriinglich Klagelied, dann auch Lied be-
liebigen Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

- lat., der Ausfluss, das Hervorgehen

- lat., befreiend von Zwéngen (z.B. der Anschauung)



enkyklios paideia

Entelechie
Entmythisierung
Enzyklopédie

Epos

Eschatologie

Ethik

Eud&monie

Evolutionstheorie

Exegese

Facherkanon

gamos

Genealogie

Geozentrik

Hauptsatz

Register

- griech., allgemeine Bildung, die sich im Gymnasion
an bestimmten Féchern (Grammatik, Dialektik (auch
Logik oder Kanonik), Rhetorik, Arithmetik, Geome-
trie, Astrologie (=Astronomie) und Musik) vollzog; das
Konzept ist platonischen Ursprungs und ist spéter in
den septem artes liberales (,,7 Facher fiir die Freien®)
der Romer und des Mittelalters und in den Aufgaben-
feldern der heutigen gymnasialen Oberstufe fassbar

- griech., Vollendung, das Sich-im-Ziel(télos)-Befinden
- griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

- griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer
oder vieler Disziplinen zusammengefasst ist

- griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein lingeres ei-
ne Heldensage erzidhlendes (narratives) Dichtwerk, das
aus daktylischen Hexametern besteht; narrative Epen
sind die Ilias und die Odyssee, die unter dem Namen
des Homer iiberliefert sind

- griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten
Dingen

- griech., Teil der Philosophie, der sich mit Werten,
Normen und Zielen menschlichen Verhaltens beschif-
tigt

- griech., eudaimonia = Gliick

- lat. /griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch
allméahliche Entwicklung vom Niederen zum Hdoheren

- griech., Erklarung, Erlauterung

- (s. auch Kanon) Zusammenstellung von Féchern, die
in der Schule fiir die Erziehung und den Unterricht be-
sonders wertvoll sind

- griech., Ehe

- griech., Lehre von den sich ablésenden Generationen
bei Menschen und Gottern

- griech., Lehre von der Erde (ge) als Mittelpunkt (kén-
tron) des Weltalls; s. Heliozentrik

- grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z.B. in
der Physik die drei Hauptsitze der Thermodynamik

235



ANHANG

Heliozentrik

Hellenismus

Hexameter

hierarchisch

hier6s

Historismus

hyle

hymnos
hyperkosmisch
hypokeimenon

Hypostase

hypostasieren

induktiv

intuitiv

Kanon

236

- griech., Lehre, dass zentrales (kéntron) Gestirn im
Planetensystem die Sonne (helios) ist — von Aristarchos
von Samos 265 v. Chr. postuliert; 1543 n. Chr. von
Kopernikus veroffentlicht

- griech., von den Griechen (Hellenen) geprégter Zeit-
raum zwischen 360 und 30 v. Chr. (im weiteren Sinne
auch dartiber hinaus bis in die rémische Kaiserzeit)

- griech., Sechsmafs, episches Versmafs, das 6 Versfiifie
(z.B. Daktylen — U U) umfasst; der letzte Versfuft ist
gekiirzt (— —)

- griech., durch Unter- und Uberordnung gekennzeich-
net

- griech., heilig

- griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als
geschichtlich gewachsen betrachtet und insofern ein-
seitig Geschichtliches {iberbewertet und die Gegenwart
unterbewertet nach dem Spruch: ,Es ist alles schon da-
gewesen®

- griech, Stoff, Materie

- griech., Gesang, Loblied, Festlied

- griech., iiber (hypér) den Kosmos hinausgehend
- griech., Zugrundeliegendes, Substanz

- griech. hypostasis, w. Bodensatz, in der griechischen
Medizin verwendet fiir Sediment (z.B. bei Urin), seit
dem 3. Jahrh. v. Chr. philosophischer Fachausdruck
fiir Existenz, Natur, Wesen; in der christl. Theologie
sind Gottvater, Sohn und Heiliger Geist Hypostasen

- griech., Eigenschaften oder Sachverhalte zu gottlichen
Personen gestalten, diese personifizieren (z.B. dike zu
DIKE

- lat., w.: hinfilhrend, d. h. vom empirischen Einzelfall
zum allgemeinen Gesetz gelangend

- lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewon-
nene Eingebung bezogen

- griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zu-
sammenstellung von Ideen und Autoren, die fiir einen
bestimmten Bereich représentativ sind



Kanonik

Kategorien

kepos

kontemplativ

Kontext

Kontinuitét

Kontinuum

Kosmogonie

Kosmos
Kriterium

Kyniker

Logik

l6gos

Mantik
Maxime

Metaphorik

Register

- griech., Lehre von den Wahrheitskriterien, s. auch
Logik

- griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien
sind nach Aristoteles Urbestimmungen des Seins, die

sich in Satzen ausdriicken, z.B. in Aussagen zu Ort,
Zeit, Beschaffenheit usw.

- griech., Garten, Bezeichnung fiir den Treffpunkt der
Epikureer und fiir die Schule des Epikur

- lat. contemplari = einen Gedanken fassen; beschau-
lich, in sich gekehrt dem Geiste lebend

- lat., Zusammenhang

- lat., ununterbrochene Fortdauer, Stetigkeit, eine Ent-
wicklung, die Spriinge nicht zulésst [vgl. Arist. Phys. VI
11f]

- lat., der zusammenh#ngende, mit den Sinnen erfassbha-
re Raum

- griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Ent-
wicklung)

- griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall
- griech., Mafistab

- griech., eine Gruppe von Philosophen, die bediirfnis-
los wie ein Hund (kyon) leben wollte

- griech., Teil der Philosophie, der sich mit dem Zu-
standekommen von Urteilen beschiftigt

- griech.; 1. Wort, Rede, Satz

2. Denken, Vernunft, Verstand

3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die
Erscheinungen und Ereignisse nicht durch
bildgefiillte oder bildhafte Zuweisungen von
Geschichten (mythoi), sondern mit Hilfe des
Denkens (l6gos) aus sich selbst heraus er-
klart

- griech., Weissagekunst
- lat., oberster Satz, Leitsatz

- griech., der Gebrauch von bildhaften Ubertragungen

237



ANHANG

Metaphysik

Mine

Modell

Monade

Monismus

Monophysit

motorisch

Mysterium

mythologisch

238

- griech., w.: nach <der> Physik; Andronikos von Rho-
dos (1. Jahrhundert v. Chr.) ordnete aus bibliotheka~
rischen Griinden eine Reihe von Schriften des Aristo-
teles ,,nach der Physik® desselben ein; der Fachausdruck
metaphysika erscheint zum ersten Mal im vierten Jahr-
hundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappado-
kien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt
allerdings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet
der Neuplatoniker Simplikios (6. Jahrhundert n. Chr.)
Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philosophische
Grundwissenschaft (,erste Philosophie®), die

a) iiber die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als
solches hinausgeht und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften ge-
meinsam ist und diese begriindet; insofern ist sie die
Wissenschaft von der Wissenschaft.

- griech. mna, antike Miinze, Wert: etwa wie 436 g Sil-
ber

- lat.,

1. Entwurf,

2. ein Gebilde, das a) ein natiirliches Objekt mafsstabs-
gerecht vergrofert (z.B. ein Atom) oder verkleinert
(z.B. eine Landkarte) oder b) unanschauliche Kom-
ponenten eines groferen theoretischen Komplexes und
deren Beziehungen anschaulich macht (z.B. ein didak-
tisches Modell)

- griech. monas = Einheit; Kernbegriff der Philosophie
von Leibniz: Urtrager substantiellen Seins

- 8. Dualismus

- griech., Vertreter der Auffassung (Monophysitismus),
dass Christus ,nur eine Natur® hat; das Konzil von
Chalkedon hat 451 diese Lehre verdammt

- lat., die Bewegung betreffend

- griech., ein religioses Geheimnis; eine Mysterienreli-
gion ist eine solche, die von religiésen Geheimnissen
ausgeht und diese nur auserwihlten Menschen, die ih-
rerseits zur Verschwiegenheit verpflichtet sind, eroéffnet

- griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Ari-
stoteles auch philomythisch genannt), die Ereignissen
der Welt zu ihrer Erklarung Geschichten (mythoi) zu-
weist, diese aber nicht aus sich selbst mit dem eigenen
Verstand (logos) zu erkliren versucht



mythos

narrativ

Neuplatonismus

Nominalismus

Objektivitét
Okkultismus
Orphik

Orthodoxie

paideia

Papyrus

Paradigma

paradoxon

Paraphrase

Parsismus

Partizip
passim

patriarchalisch

Register

- griech., Geschichte, Erzdhlung, auch geistige Haltung,
die Phidnomene durch Geschichten zu erklidren sucht

- lat., s. reflexiv

- (250-600 n. Chr.); im 18. Jahrhundert gepriagter Be-
griff fiir die letzte Denkrichtung platonischer Philoso-
phie

- lat., die Auffassung, dass die allgemeinen Begriffe (wie
z.B. Vielfalt, Einheit) nur Begriffe (nomina) sind, dass
ihnen aber in der Wirklichkeit nichts entspricht, s. Jo-
hannes Roscelinus

- lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefiihlen
und Vorurteilen nicht bestimmen lasst

- lat., Lehre, die sich mit {ibersinnlichen Kriften be-
fasst

- griech., Lehre des Orpheus; s. Orpheus (Register 2 a)

- griech., Zustand der Rechtglaubigkeit (die, geistig
eng, andere Ansichten nicht duldet)

- s. enkyklios paideia

- griech., papyros; dgyptisches Staudengewéichs, das
zum Herstellen von Schreibpapier (daher ,Papier) ver-
wendet wurde

- griech., 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen; 3. die sich
in Lehrmeinungen ausdriickende fundamentale geistige
Haltung

- griech., das Paradox, etwas Unerwartetes, Widersin-
niges

- griech., Umschreibung, freie Ubersetzung

- persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische
Religion der Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher
Parsen); im 7. Jahrhundert n. Chr. flohen die Parsen
vor dem Islam nach Indien und leben heute vorwiegend
in der Gegend von Bombay

- lat. participium, Mittelwort, z.B. v. lesen: lesend
- lat., an vielen Stellen

- lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater
(pater) als Herrscher (4rchon) bezogen

239



ANHANG

Pentateuch

Peripatetiker

Peripatos

philomythisch

Philosophem

phroénesis

Physik

physis

plausibel

polis

politomorph

Primat, der

proconsul

Prolegémenon

Prooimion

240

- griech., he pentateuchos biblos = das fiinf Kapitel
umfassende Buch, gemeint sind die fiinf Biicher des
Moses aus dem alten Testament; das Wort ist weibli-
chen Geschlechts, es heifit also die Pentateuch

- s. Peripatos

- griech., Spaziergang, Wandelweg, Ort, wo man spa-
zieren geht; Name der Schule des Aristoteles; davon
abgeleitet Peripatetiker: Mitglied (oder Anhénger) der
Schule des Aristoteles

- griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung
des Aristoteles (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige
geistige Haltung, die es liebt (philein), Phinomene in
der Natur und Gesellschaft durch Zuweisung von Ge-
schichten (mythoi) ursichlich zu erkliren

- griech., philosophischer Lehrsatz

- griech., Versténdigkeit; gemeint ist ein seelisches Ver-
mogen, das sich auf Handlungen bezieht

- griech., Teil der Philosophie, der sich mit der Na-
tur und ihrer theoretischen Durchdringung befasst; ge-
meint ist nicht nur die anorganische Natur, um die
(und deren Mathematisierung) sich die moderne Phy-
sik bemiiht

- griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt,
auch Beschaffenheit, Gestalt, Lage (z.B. geographische
Lage), natiirliche Ordnung, Natur, das Geschopf

- lat. plausibilis = einleuchtend

- griech., Stadt(-staat), eig. Burg; z.B. Athen oder heu-
te Bremen und Hamburg

- griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Uber-
einstimmung mit diesem Raume gestaltet, auch poli-
togen

- lat., Vorrang

- lat., hoher politischer Bemter, der in einer Provinz

den Consul (den héchsten romischen Beamten) vertrat,
also Statthalter

- griech., (Plural: Prolegomena) Einleitung, Vorbemer-
kung(en) — oft mehr als nur eine dem Hauptteil vor-
gelagerte Bermerkung (z.B. bei Immanuel Kant oder
Friedrich August Wolff)

- griech., Vorspiel, Einleitung



Propadeutik

Prophetie

protreptikos

reflexiv

retrospektiv

Rgveda

Rhapsodie

sakularisiert
Scholarch
Scholastik

Scholion
Segment
sensorisch

Sképsis

Skeptizismus

Sophist

Register

- griech., Einfithrung in Vor-(Pro) und Grundkenntnis-
se einer Wissenschaft, z.B. iibergeordnetes Bildungsziel
der gymnasialen Oberstufe (,Wissenschaftspropadeu-
tik*)

- griech., Voraussagung oder auch o6ffentliche Verkiin-
digung einer besonderen Wahrheit, 6ffentliche Ermah-
nung

- griech., Lehrschrift, die den Leser fiir den jeweiligen
Gegenstand gewinnen will

- lat., nicht nur vordergriindig beschreibend (narrativ),
sondern den gedanklichen Hintergrund aufdeckend

- lat., zuriickblickend, die Verhéltnisse oder Ansichten
der Gegenwart auf die Vergangenheit Zuriicklenkend,
auch: die Vergangenheit aus der Sicht der Gegenwart
bewertend

- altindisch, abgeleitet von veda = ,Wissen*; Rgveda
bedeutet ,.Verswissen; der Rgveda umfasst 10642 Verse
an einzelne Gotter, Dd&monen und Konige und ist der
dlteste Text der vedischen Literatur; vor der schrift-
lichen Abfassung wurde der Rgveda 2000 Jahre nur
miindlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000
und 2500 v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, 1 S. 32 {.]

- griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem
durch das Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

- lat., vom weltlichen Standpunkt aus gesehen
- griech., Haupt oder Leiter einer Philosophenschule

- griech., scholastikos: das Studium betreffend; christli-
che Philosophie des Mittelalters, bes. Grundlage: Ari-
stoteles, etwa 800—1400

- griech., Randbemerkung im Sinne einer Erlduterung
- lat., Abschnitt, Bereich (z.B. Himmel, Erde, Meer)
- lat., die Empfindung betreffend

- griech., w. Betrachtung, Uberlegung, Bedenken; als
Fachausdruck: Bezeichnung fiir die Denkrichtung
(,Schule) der Skeptiker

- griech., Haltung, die alles anzweifelt

- griech., w.: der Kenner (z.B. einer der 7 Weisen),
im engeren Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der

241



ANHANG

Stadion
Stoa, die

Subjektivismus

sublunar
subordinativ
Sukzession
sukzessiv

Synkretismus

Teleologie

télos
términus technicus

Theodizee

Theogonie

Theokrasie

Thermodynamik

Theurgie

Thora

Triade

242

herumzog und gegen Bezahlung Unterricht erteilte; die
Sophisten wandten sich vom Denken in naturphiloso-
phischen Dimensionen ab und stellten den Menschen
in den Mittelpunkt ihres Denkens (daher anthropolo-
gische Wende)

- griech., Mafs fiir 180 m

- griech., Halle ( in der sich Philosophen einer bestimm-
ten Richtung trafen); davon abgeleitet:Stoiker; Stoa ist
die zusammenfassende Bezeichnung fiir die Schule der
Stoiker

- lat., Haltung dessen, der objektive, vom FKEinzelbe-
wusstsein unabhéngige Erkenntnisse bestreitet

- lat., unterhalb des Mondes (luna)
- im Sinne einer Unterordnung

- lat., Abfolge

- schrittweise nachfolgend

- lat., w. das Zusammenwachsen, Verschmelzen

- griech., télos = Ziel, Zweck; Lehre (logos) von der
Zielbestimmtheit einer Entwicklung

- griech., Ziel, Zweck
- Abkiirzung: t.t. — lat., Fachausdruck (z.B. Ontologie)

- griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der
Welt

- griech., Entstehung der Gotter

- griech., w.: Gottermischung; diese liegt dort vor, wo
die Person eines einzelnen Gottes (z.B. des Zeus) so
erweitert wird, dass auch andere géttliche Personen in
ihr aufgehen.

- griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme
unter dem Gesichtspunkte der Warmezufuhr und des
Wairmeentzuges untersucht, s. Hauptsatz

- griech., ein Verhalten (z.B. Zauber), mit dem man
sich an Gotter wenden kann

- hebr., Gesetz, gemeint sind die 5 Biicher des Moses
(griech., die Pentateuch, s. dort)

- griech., Einheit von drei Komponenten, ,Dreiheit,
z.B. Gruppe von drei Gottern



tragisch

Transzendental-
philosophie

Trigonometrie

Upanischaden

Universalien

Vivisektion

Register

- griech., unabwendbar, schicksalhaft
- lat./griech., s. Metaphysik

- griech., Lehre vom Dreieck (in der Ebene), spezi-
ell: sphérische Trigonometrie; sie befasst sich mit Drei-
ecken an einer Kugel (sphaira)

- altindisch, von upanisad = verehren, 108 theologi-
sche Abhandlungen des altindischen Brahmanismus in
Prosa und Versen; sie behandeln die Entstehung der
Welt, den Geburtenkreislauf und die Erlosung (Nirva-
na) durch die Einheit von Individualseele (atman) und
Weltseele (brahman)

- lat., Allgemeinbegriffe wie z.B. Gattung, Art insbes.
in der Scholastik (vom 12. bis 15. Jahrhundert) viel
erortert; die Frage war, welchen Wert die Universalien
im Vergleich zum konkreten Einzelding haben.

- lat., die Offnung eines lebenden Menschen zum Zweck
des Experimentierens (im Hellenismus)

243



c) Sachindex

ADbbild e 90, 154, 174
Abdriicke ... 68
Aberglauben ... e 145
ADWagEN L 56
Aadiaphora . ... 92
Affekte ... e 82, 95, 110, 148
Affektfreiheit .. ... 95
AADE e e e e 74
ALSENESIS .t e 101
AKACINIE oo 40, 43, 47, 111, 113, 152
Akkumulation ... ... 37
AKRZEPtanz ... ... 12, 83
Al 132
Allegorie ... 152, 154, 162
Allgemeinbegriff ... ... 70
Allgemeinbildung ... ..ot 77
Allgemeine, das ....o.oiit i e 139
AINatur .o e 92
Analogie ... 157, 168
Angleichung ... .. e 166
AN gSt e 121
Anteil . e 180
ANTICIPATIO oot e 70
A DOTiE o 40
Arbeitsteilung . ...t e 18
Aristotelismus ........ o 124f., 135, 139f., 152, 200
N 139
artes liberales . ... .. 160
ASKESE e 186
AStronomie . ... 135
ABOme e 63-66, 78
Aufgabenfelder ....... ... . 200
Aufstieg ..o 176, 190
Augenscheinlichkeit ... .. .. 109
AUGOEIABS Lottt 192
Ausdrucksformen . ... . 112
Ausschnitte ... e 159
Autarkie ... 148
Autonomie . ... 78
Autoritatsglauben .. ... 144
Begabung .. ... 84
Begegnung ... 172

244



Register

Begierde . ... 95
Begrenztheit . ...... ... e 51
Begriff ..o 101
Belehrung . ... 160
Beliebigkeitsdenken .......... ... 36
Bereiche ... e 168
Berufsverbot ... 193
Besonnenheit ............iii e 93
Bewegung ... e 64, 168
Bewegungsformen ....... ... e 64
Bibliothek ... ..o 194
Bild o e 178, 180
Bildung ... 14, 22, 77, 84, 128, 138, 160, 197f.
BOse, das ..o e 190, 201
Bruder ... 145
Blrger ... 147
CRIISEEIL e e e e e e e 78, 194, 196f., 201
Curriculum ... 188
DaAmMONEn ..o e 148, 187
Deflation .. ... e 19
DEMIURGOS .o e e e e 181
Demokratie ........oouiii e 15
DEnKen ..o 38, 66, 70, 121, 132, 139, 150, 154, 171
DePresSIOn ..o e 16
DeterminiSmus ... ..ot 65, 99, 121
Diadochenstaaten .......... . e 14
Dialektik ... 68
Dialog o 151
Diatribenliteratur ....... ... . . 147
Dichtung ... 104, 125
Differenzierungsgrad ........ ... 19
Diktatur ... e 114
Dogmatiker . .......o.oii e 28
Dogmatismus ...t e 166
Dreieinigkeit ...... ..o 174, 183
Dualismus ......ooiii e 152, 158
Dunkelheit .. ... 120
dynamis ... e 161, 169, 172, 180
Bhre e 58
Eindruck . ... .o 41, 68, 101
Einflilhrungen ... ... 198
Einheit ..o 80f., 89, 94, 99, 112, 168, 182f.

245



ANHANG

Einstellung .. ... 148
Einzelne, das .. ....o i 139
EKlektizismus . .....couoiii i e 84, 109
BKStaSE .o e 161
Elemente .. ... e 128
EIENA ..o 16, 24, 36, 40
EmManation . .........o..ee o 178, 183, 190
Emanzipation .........o.oiii e 196
Empfangnisfahigkeit ........ ..o i 155
Empfindung ... ..o e 60, 66, 70
Empfindungslosigkeit .......... 60
Empirie .. e 70
enkyklios paidefa ..........iiiii e 151, 159
Enneaden . .....oiiiiii e 175
Entstehen . ... e 174
Entwicklung . ... 121
EPISETOPRE oot e, 182f., 190, 192
EPOChE e 40
Brbe e 134
Brde oo 126, 135
Erdkugel . ... 126
Erfahrung ... 101
Erfahrungsrecht . ... . 7
Erfolgsgeschichte ...... ... i e 109
Erkenntnis ... 34, 60, 109
Erkenntnisinteresse . .........coiiiiiiiii e 12
ErkenntniSprozess .. .........oiii i e 113
Erleuchtung ... . 126, 154
ErlOsung ....coooiiii e 186
Br0S o e 192
Ersatzreligion ....... ... i 23
Erscheinung ... e 41
Erziehung ... ... .. 14, 66, 158, 197f.
Ethik ......... 11, 23, 38, 55, 72, 78, 80, 85, 91, 96, 104, 116, 121, 144, 159,

166, 189
eudaAmonistisch . ... . e 55
UdAIMONTIA ..ottt e 91, 182
BEwigkeit ..o 134
EXIStenz . e e 88
Fachwissenschaft ...... .. .. .. . o o i 19, 122, 136, 193
Facherkanon ........... . oot 15, 22, 77, 159f., 200
falsifizierbar ... ... e 114
Feld oo 172
Feuer ..o 89, 99

246



Register

Fliefsen ... oo 176, 178
Forschung . ... 44
Freiheit ..o e 147, 182
Freude ... e 95
Freundschaft ... ... . e 72
Frommigkeit .. ... e 159
Frithscholastik ....... ..o 125
Fihrer ... e 104
Fihrung ..o 89
Flle o e 94
Fundamentalinterpretation ............ ... . i, 161
Furcht .. 63
Ganze, das ... e 96
GabhUILE ottt e e e 139
Gattungsbegriffe ... .. 124
GED et e 192
GEZEISALZE .ottt et e e 91
Gegensatzliche, das ... ... 130
GEISt et 88, 140, 155, 182, 187
GEIStSEEIE ot e 66
Geldwirtschaft ... ... . e 18
Gelenrte ..o 47
Gemeingriechische, das .......... ... 22, 150
Gemeinschaft ... e 12
GeniigsamKeit ... i e 58
GEIUSS .+ ettt ettt et et e e e e 62
Geographie . .......o i 136
Gerechtigkeit ....... ... i 26, 77, 93, 96, 159
GOtz ottt e e 88t
Glauben ... 192
Glaubhaftigkelt ...... ... i 48
Gleichgiiltigkeit ....... .o i 12, 37, 40
Gleichheit .. ... 94
Gleichmut . ... e 37
GlobaliSierung . ......ooeiri e e e 15, 29
GlICK oo 14, 24, 29, 64, 183
gliicklich .o 92
Gliickseligkeit ... 40, 72
LT T3 P 63
GoOttliche, das ... e 140
Gott ......... 63, 76, 78, 88, 90, 119, 132, 140, 145, 147, 152, 154, 159, 167,

171, 174, 201
gottahnlich ... . 183
Gottes Sohn . ... 181

247



ANHANG

Gotteserkenntnis . ......... . e 160
Gottesvorstellung ... ... e 150
GOLEREIE e et ettt e 138, 168
BOttlOS L 76
Grenziiberschreitung ........ ... i 74
Griechen . ... ... e 15, 18, 151
GroRstaat . ......oo e 15f.
Grundfragen ... e 38
Grundsétze, stoische ... .. . 141
Gl ottt e e 153
GUEE, daS -t 94, 150
GYIMNASIUIL et e 15
Handlung ... e e 40, 46, 93
Harmonie ... e 130, 132
Hauptlehren ... e 7
HedoniSmus . ... e 78
Hellenismus ........cooiiiiiiiiiiiiininnenn., 11, 14f., 23, 62, 103, 122, 148
Henaden ... e 190
Hochscholastik . ... e 125
HOLle o e 120
Hoffnung . ..o e 147, 192
Humanitdt ... e 22, 26, 84, 145
Hypostasen ........c.ooiiiiiiiiiiiiiiiianie.. 174, 176, 182, 187-190
0 T 169
Tdeenlehre . ... i e 162
Tdentitdt ... oo 100
Imperialismus  ......coinuii e 103
Imperium Romanum ............iiiiiiiiiiiiiii i, 103, 122, 197
Individualitdt ... ..o e 24
Individuation .........ccooeiiiii e e 183
Individuum ..o e 99
Inflation ... e 19
Initiation . ......coi e 144
Innerlichkeit ........ oo e 74, 94
Intellektualismus ..o e e 182
Interesse, praktisches ........coiiiiiiiii i e e e 12
Judentum ... e 151
Kanon ..o 194
Kanonik ... e 68, 101
Kardinaltugenden ........ ... i 159
KAt AlEPSIS et 101

248



Register

Kinetik ..o 64
KOrper .o e 64f., 188
Konflikte .. ... e 16
Kontemplation ..........c.ooiiiiiiii e 150, 159
Kontinuitdt .. ... e 7
Konzept, geozentrisches ......... ... o i 122
Kopie 88, 100
Kosmologie . ... e 171
Kosmopolitismus . ........o 16, 98, 157
Kosmos .........c.ccoiiiiiiiiat, 98, 104, 126, 130, 154, 157, 174, 180, 187
Kraft ..o 132, 140, 150, 161
Krankheit .......co i e 110
Kreisbahn ... e 126
Kriegstechnologie ........ ... i e 18
Kritik e 63
KUBEL et 104, 126, 135
Kultur o e 22
Kyniker ... e 28, 79
Lage des Judentums .......... . . e 151
DT T 1 92
Leben .o 60, 159
Leben, kontemplatives ..........c. i 159
Lebensfihrung .........cooiiiiii 42,148
Lebensgenuss . ......ouiiii i 28
Lebenshandlung ........ ..o 26
LebenspraxiS ..ot e 12, 72
Lehre .o 44
Lehrplan ... e 15
Lehrplan, artistischer ......... ..o 200
Lehrsatze ... e 80
Lt e 157
Leid o e 29
Leidenschaftslosigkeit .......... ... .o 37
Leitgestirne . ... i 168
75T £ 144
Lichtleib ..o e 192
Lichtmetaphorik ......... . i 120, 154
LOGIK oot 12, 23, 68, 80, 101, 114, 124, 166
logikOn ..o 147
LOGOS  « e, 48, 88f., 91, 94, 99, 145, 147, 152fF., 159, 171
LUSE et e e 55¢., 60, 62, 158
Lustkalkulation .......... .o i e e 58
Macht e 58, 153

249



ANHANG

Magd . e 171
MaKroKOSINOS .« ettt e e 88, 168
Materie . ... e 152, 155, 174
Mathematik . .....c..i i e 136
Medizin ...t e 136
MeInuUngE ... 182
Meinungsbildung ... e 69
Mensch ... e 28, 36, 63
Menschenbild ... e 12, 21
Menschenliebe . ....... .. e 96
Menschenrechte . ....... . e 98
Menschenrechtsdebatte .......... .. . oo 22, 98
Menschheit . ... . 147
Metadenken . ...... ..o e 112
Metaebene .. ... 112
Metapher ... e 174
Metaphysik ... 187, 194
Met XIS ..o e 180, 183
Methode ... e 34, 84, 162
Metropathie . ......... i e 43
MiKrokoSImMOS .. .v et e 168
Milde . 145f.
Mittelpunkt ... .. 126, 135
Modell .. e 167
4010 42 7 PP 169
0070 0L 190
Moral . e 115
Mihsal ... 90
Musiktheorie ........oeiiiii e e 136
Mythos .. 134, 171
Nachfolge ... 134
NabUr e e 26f., 63, 88, 97
NAtUrgemMAR ..o 95
Naturphilosophie ........ .o i e e e 55
Naturrecht ... ..o e 97
Naturwissenschaft ........ ... . 122
Neupythagoreismus ... e 152f.
NominaliSmus .. ...t 101, 139
01030010 88
N Ot et 121
nltzlich .o e 95
Niitzlichkeitserwdgungen ...........coiiiiiiiiiiiiiii i 77
TS+t e e e 169, 172, 176, 180

250



Register

Oberschicht ... ... e 148, 151
Offentlichkeit ............. oo 146
Offenbarung ..ot e 162
Offenbarungswissen . ........oeieieiii i e 119
O e e 192
Ordnung ..o e 168
Original ... o 100
OrthodoXie ... e 77
Padagogik ... .o 145, 160
PAIdEIa oot e e 22
PAradeigmar . ... 180
Perioden .. ... e 44
Peripatetiker .. ... 28
Peripatos ... e 111, 138, 166
Personlichkeit, autonome ....... ... i e e 21
Person .. 132, 168
Plege .o 66
PHlicht .. 28
Pflichtgedanke .........c i 96
Pflichtvorstellung ....... ... i e 27
philanthropia . ... . 85
Philosoph ... 28
philosophari ... 106
Philosophenschule ............... ...l 34, 38, 43, 52, 83, 106
Philosophin . ... e 194
Physik ..o 12, 23, 63, 80, 98, 116, 121, 166
Physiologia .. ... 162
DRYSIS ettt 134, 140, 152, 157
PLATON-Curriculum . ... i 188
PlatonerKklarung ... ..o e 187
Platoniker . ... 28, 158
Platoninterpretation ... .... ... ... i 187
PIASOMISINUS .« vt ee e e e e 47, 141, 152, 166, 168
Plausibilitdt ... ... 48, 112
PoOlis o e 15
Politik ..o 115, 141, 144f£., 151
PTACNOtIO ..ttt et e e 70
Praxisorientierung . .......... ... i 72
Predigt ... 29
Prinzip .o e 99
PrOROdOS . e 190
PLOEDSIS .« ettt e 101
PrOlEDSIS - .ottt 69, 101
Propadeutik ... ... 77, 159

251



ANHANG

Prophetie .. ... 161
PSYChE e 169, 176
Psychologie ....... . i 65
Pythagoreismus . ... 187
QUAATIVIUIIL .+t ettt e et e e e et et e e 198
QUAlitat ..o e 34, 37
Quantensprungtheorie ......... .. o 65
Raum . e 64
Reaktion ... ... e 66
Recht . 26, 76, 134
Rechtszustand ........ .o e 90
Reflexion ... ..o 186
Reformation . ....... ... i 79
Reife o e 121
Reinigung ... e 183
TEliZIO o e e 120
Religlon ... e 119, 121, 148
Republik ... e 114
Rettung ... 186, 192
RoOm e 82, 103
Romerlebnis . ......oiii 83
4011 0 100
T - 157
Schau .o e 189
Schicksal ... e 82, 99
Schlechte, das ... e 94
Schliisselrolle ... ... e 48
SChMErZ .o e 62, 110
Schmerzempfindungen ...........ouoiiiiiii i 66
Schone, das ... e 180
SChOpIer .o e 174
SChOPIUNE .o 174
Scholastiker . ... ..o e 189
Schiilerschaft ... . e 47
Schulblicher . ... 172
Schulpolitik . ... 48
Schwachen ... ... e 145
Schwerpunkte . ...... .. 166
ScipionenKkreis . ... 83, 104
Seefahrt .. ... 161
Seele ... 63, 65, 72, 100, 126, 139, 157, 186, 188, 190
Seelenruhe . ... 37, 40, 56, 60, 76

252



Register

SN e 66
Seiende, das ...t e 36
Selbstaufgabe ... 74
Selbstbeherrschung ... i 28
SelbStheWUSSESEIN ..ottt e e 21
Selbsterhaltung . ...... ..o e 97
Selbsterkenntnis ... ... 92
SelbStIrSOTZE .« ettt e 97
Selbstgeniigsamkeit ........ ... 110
Selbstliebe ... e 74
Sl SOTEE o ettt 66
Selbstverantwortung ...........co.ooeiiiiniii i 60, 78
Selbstverwirklichungsdenken .......... .. .. . i 92
SENAUNE .ottt e e e 104
SEUZUINE .ottt e 134
Sicherheit . ... ... e 16, 76
73050 88
Sinneswahrnehmung ...........oi i 72
SO SIS -ttt et 33, 47, 50, 166
SKeptIKer e 28
SKEPEIZISINUS .ottt e 46
SKIAVEI .. 18, 98
SKIAVEIEL ...t 23
Sohn des GOTEES ..ottt e 181
01 140
T3 76
Spalkultur .. ... 109
Spezialwissenschaft . ....... . .. 23
Sphérenharmonie ....... ... ... . . 132, 136
SPOIBAIL .« vttt ettt ettt e e e 65
Sprache ... 15, 146
SEAAL v e ettt e 12, 16, 76, 79
StaatSAMEEr . ... e 107
Staatsreligion . ... 120
Standards, technologische ........ . .. .. . i 18
eI DI . e 60
Sterblichkeit . ... .. e 120
Strafe e 90
SETUKEUL . e 34
StU N .. e 176
Stufenbau .. ... 178
SUNAE e 158
SynKkretisSmus ... 29, 148
Synthese . ... 152, 201

253



ANHANG

Synthese der Kulturen ........ ... .. i 161
Sy SteIIL L 112, 148
System, heliozentrisches ...... ... . i 122
SystemKkritik . ... e 112
Tatigkeit des Verstandes ... 72
Tapferkeit .. ... e e 93
Technik ... e 19
Teilbarkelt . ......ooi e 64
Teleologie . ... 138
Tel0S - 89, 91
Textinterpretation ........... ool e 124, 157
TheOlOZIE .. .vveeee e 110, 121, 134, 145, 171, 178, 193
Theologie, dialektische ......... .. o i 153
Thermodynamik ... 100
100 G 60, 110
Todesfurcht . ... e 60, 66
Toleranz ... ... e 164
DO e e 181
Tradition . ... 89
Traditionslinie ..........ooii i 124
TraUMEN .ot e e 68
Transzendenz . .........ooieiiit i e 153, 184
3 b 1 PP 95
Triadenschema . ... ... . e 188
Trinitdtsdogma .. ... ..o 174
Tugend ... 92ff.
6 26
Ubereinstimmung ...........oooeioi i 27
Uberlieferungsgeschichte ................ccoooiiiiiiiiiiiiiiiaaaae.. 33
UDerzeugungen ...........uueeieetie e 101
UDUNE oot 160
Unbegreiflichkeit ... ... 37
Unerschiitterlichkeit ........ ... .0 o i 92, 148
UniversaliensStreit ......... ... i 101, 200
Universitaten . ... ... e 193
Unordnung ..ot e 89, 168
Unruhe ..o e 60
Unschérferelation ........... i e 65
Unsterblichkeit ......... .o e 159
Unterdriickung ... 119, 158
Unterricht .. ... 124
Unterschicht ... ... 151
Unvernunft ... ... e 89

254



Register

Unvollkommenheit ... ... . . 192
Urmonade . ... ..o 78
Ursache ..o e 189
Urteile . e 60
Verantwortung .......... ... 115
Verbund ... 96
Vereinigung ......oooiniiiiiii i e 183, 192
Vergangenheit ......... o 115
Vergehen . ... 174
Vergleich ..o o 162
Vermittlungsproblem ....... ... . 106
Vermutungen . ........... i 62
Vernunft . ... 24, 55, 157
Verschiedenheit .............iiiiiiii i e 94
VersenKkung ... e 192
Verstandigkeit . ... ... 93
Verstandigung . ...t e 106, 164
Verstandigungsmittel ... 171
Verstehen .. ... e 128
Verzweiflung ... e 24, 40, 120
VIO WO oottt 198
VoIksreligion .......oeiii i 63
Vollendung ....ovii i 160f.
Vorbegriffe .. ... 69
Vorbestimmung ... 110
Vorbilder . ... 63, 144
Vorschule ... 160
Vorsehung . ... 99, 140
Vorsehungsglauben ........ ... .o i 140
Vorsokratiker . .......co.oi i e 33, 152
Vorstellung . ... 62, 70, 76, 101
Vorwegnahmen ........ ... e 101
Warmetod ... e 100
Wahre, das ... ..o e 44
Wahrheit . .....oooneee e 38, 40f., 68, 72, 101, 112f., 192
Wahrheitskriterien ........ ... . 68
Wahrheitsliebe ... ..o 146
Wahrnehmen ... i e 66
Wahrnehmung ... 42, 63, 66, 68f., 101
Wahrscheinliche, das ........ ... o i 46, 113
Wahrscheinlichkeit ....... ... . 48
Weise, der ... e 28, 96, 98
WEISHOIt .ottt 14, 24, 154, 158ff., 162

255



ANHANG

Weitsicht ... e 37
Welt oo 63, 98f., 140, 154f., 158, 174, 180
Welt-Logos . ourii i 145
Weltanschauungswissenschaft .......... ... ... .. . ... .. 23
Welthild ..o 135
Weltblrger ..o 16
Welten 64
WelterkIArung ...t 64
Weltgesetz ... e 26, 115, 132, 147
Weltkugel ... 126
Weltkultur ... 29, 103, 148
Weltordnung ... e 98
Weltseele ... 181
Weltsicht ... o e 84
Weltsprache . .......cooiiii e 22
Weltsubstanz . ... e 156
Weltvernunft . ... .o e 98
Weltzusammenhang ... i 155
WEIAC vt e 62, 109, 113
Wende, ethische ... ... . . 40
Wende, realistische .......... . i 19
Werden ... e 168
WEIE e e e e 41, 112
Wertungen ... 43
s oo e 41, 70, 132
Wesenheit .. ... e 174
WeSENSAUSSAZE .« oottt 162
Wiederaufstieg ........ooiii e 183
Wiederkehr ... .o e 100
Willen .. 60, 62, 140, 182
Willensentscheidung ........ ... i 60
Willensfreiheit .........c.ooveeeeeenieenn.. 60, 65, 110, 121, 158, 182, 201
Willensmetaphysik ... 182
Wirken ..o 51
Wirkungsfluss ... 153
Wirkungsgrade ... ..o 155
Wirtschaft ... ... 18f.
WIESSEIL ettt et e e 34, 69, 101, 138
Wissenschaft ... 15, 104
Wissensgesellschaft ... . 128
Wissensliicken . ... 69
I Ort e 112
Wortbedeutung . ... ... 70
Wrde .o e 98

256



Register

Wunden ... e 60
Zentrallage ... 135
Zerfall . 16
ZAEL e e 115, 166, 172
zoon POlitikOn .. ... 147
Zugrifl e 101
Zukunft . e 115
Zurlickhaltung ... ... e 28, 37, 40
Zusammenhang . ........ e 136
Zustand ... 93
Zuverldssigkeit . ... e 69
Zwelhelt ... e 167
Zwischenzustand . ... 62

257






Die Geburt des Logos

ARNO S CHMIDT

S e e bei den frithen Griechen

LY

Arno Schmidt

Mit Radierungen von Ernst Marow

Erscheinungsdatum: Dezember 2002
200 Seiten, ISBN 3-89722-941-2
Preis: 23,00 EUR

MIT  RADIERUNGEN
VON ERNST MAROW

—noycr— ! Dieses Buch handelt vom Dichten und
’ ' Denken der Vorsokratiker.

Arno Schmidt beginnt seine Darstel-
lung jedoch nicht erst bei Thales von
Milet: Er widmet sich ausfiihrlich den
Gedanken des Homer, Hesiod und Orpheus, die in ihren Werken iiber die Ent-
stehung der Welt, der Gotter und iiber das Verhéltnis der Menschen zur Welt
und zu den Gottern nachsannen. Es entstanden die Mythen vom Kampf der
Kroniden gegen die Titanen und vom Kampf der Griechen gegen die Troer,
aber auch Mythen iiber die Geburt und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie
entwickelten Gedanken, die in der Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit
hinein wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, legten sie den Grund-
stein fiir Philosophen wie Thales, Anaximander und Anaximenes. Deren sa-
chorientiertes Denken ebnete schliefilich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu
wissenschaftlicher Forschung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

»Die Geburt des Logos* wendet sich an alle philosophisch Interessierten, die
versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu verstehen und ihren eigenen
Standort darin. Das Buch wird begleitet und bereichert durch Radierungen
von Ernst Marow.






Die spdatantike Philosophie ist einerseits durch groBe Vielfalt, an-
dererseits aber auch durch die Beschrdnkung auf drei Disziplinen
gekennzeichnet: Ethik, Physik und Logik.

Im Ganzen Uberwiegt das lebenspraktische Interesse als Leitmo-
tiv der Erkenntnis. Eingebettet ist diese Philosophie in die geistig-
kulturell und politisch hochinteressante und bis heute nachwir-
kende Epoche des Hellenismus, die in der Einleitung beschrieben
wird.

Ausfuhrlich werden die groBen Schulen der Epikureer und Stoiker
sowie die von der griechischen Philosophie geprégten romischen
Philosophen behandelt. Arno Schmidt stellt immer wieder die Wir-
kungsgeschichte der philosophischen Lehren heraus: Er diskutiert
z.B. die Nachwirkung der Lehren der Epikureer und Stoiker auf die
heutige Menschenrechtsdebatte und schildert die Entwicklung
des Christentums und seiner Dogmen aus der griechisch-rémi-
schen Philosophie heraus.

Das durch Radierungen von Ernst Marow bereicherte Buch wen-
det sich an philosophisch interessierte Leser.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als UniversitGtsprofessor
lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universitat Oldenburg und
an der Martin-Luther-Universitat in Halle. Gegenwartig halt er
Vorlesungen am Institut fUr Philosophie an der Philipps-Université&t
Marburg uber die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre
Wirkungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Kunstler und lebt in Peetsch in
Mecklenburg. Seine Arbeiten wurden vielfach ausgestellt und
ausgezeichnet. Unter anderem erhielt er 1981 fur sein zeichne-
risches Werk den Sprengel-Preis. Schwerpunkt seines gegenwarti-
gen Schaffens ist die Radierung.

Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-1007-9



	A VORWORT 
	1. Vorbemerkung 
	2. Handreichung für die Lektüre 

	B EINFÜHRUNG 
	1. Hellenismus oder: Geist und Politik 
	2. Hellenismus allgemeine Charakteristik 

	C PHILOSOPHEN UND PHILOSOPHENSCHULEN DER GRIECHEN 
	1. Skepsis 
	2. EPIKUR 
	3. Die Schule der STOA 

	D GRIECHENLAND IN ROM 
	1. Das Vermittlungsproblem 
	2. Die Entwicklung des PERIPATOS 
	3. Die Entwicklung der stoischen Philosophie in Rom 
	4. Griechische Philosophie und jüdische Theologie 
	5. Der Platonismus 

	E ANHANG 
	1. Werke und Literatur 
	2. Register 


