Christian Mockel

Anschaulichkeit des Wissens
und kulturelle Sinnstiftung

Beitrige aus Lebensphilosophie,
Phinomenologie und symbolischem Idealismus
zu einer Goetheschen Fragestellung




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOLI: https://doi.org/10.30819/0373


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/0373

Christian Mockel

Anschaulichkeit des Wissens
und kulturelle Sinnstiftung

Beitrige aus Lebensphilosophie,
Phinomenologie und symbolischem Idealismus

zu einer Goetheschen Fragestellung

WDie Sinne trijgen nicht, das Urteil trijgt.”
(Goethe, Maxime 295, HA 12)

4 )\OVOC_



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

(©Copyright Logos Verlag Betlin 2003
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-8325-0373-0

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Stt. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de



1.1
1.2

2.1
2141
2.1.2
2.2

221
222

223

224
225

3.1

3.2

3.2.1

322
3.2.3

INHALTSVERZEICHNIS

EINLEITUNG

KRISIS DER ANSCHAUUNG - KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG?
Goethe als »Kronzeuge« einer ANKIAZE .....c.vveevevriieciviniicicicceceecceeeee,

VOrbemMErKUNG ....c.cvviiiiiicicice s
Goethe im Blickfeld der Philosophen.........cccccviiiiiniiiiniiiccic,

GOETHE

LEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS
GOETHES VERSTANDESKRITIK ...vvveeieerteeeesrreeeesreeeseisseeesssssseesssssseessssssesssssssesssssssesssns

Leben und ANSChautng........cccciiiiiiiiiiiiiccssines
Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens .......ccoooecevinicicnninnes
Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis ..o
Philosophie der lebendigen Anschauung:

Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft.........ccocovvieiucnnnee.
Charakterschwichen und Staatsnihe detr Forscher.....oviiinviveccnnnceecce,
Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens

bzw. der WisSenSerlangUung........ccviueueuriiucuririieieirieeeereene e senseseaes
Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und héhere Vernunft...............
Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik..........c.ccccuucec.
Einseitige und ausschlieBende Methoden.........ccoccviiiiviiiiiniiiiiccce,

LEBENSPHILOSOPHIE

GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG
ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY ...oveveuveenne

Motive fiir die philosophische Goethebesinnung

an der Wende zum 20. Jahthundert....occcueiceivniciiicecceeceeeeeeenne
Dilthey tiber Verstandesabstraktionen, lebendige Anschauung

und Goethes philosophische LeiStung.......ccccvceueericciriniceiinicereieceneeseenennnes
Reduktion auf die ratio oder ,,ganze Natur des Erlebens .......cccccevuviiiviniininnaes
Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen ........cceuveeeceeveeriiereeniicenrniceneeeaes
Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung...........cccceviciiiniiiiiinicenn.



4.1

42
43
44

4.4.1
4.4.2
4.4.3

444

5.1
5.1.1
5.1.2
52
53
5.4

6.1
6.2
6.2.1

6.2.2

6.2.3
0.3

INHALT

KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN
CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE ....ccvoovvvvveeneenne. 77

Umstrittener Anhidnger anschauender Erkenntnis

und Verachter abstrakten Denkens ..o 77
Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand........ccccevvieivviicinicicinenaen. 82
Schauen und Denken.......ociiiiccc e 87
Wissenschaftlerpersénlichkeit und Wissenschaftsmethode —

Goethes Sonderstellung ........cciiiiiiiiiniii e 90
Kritik der Wissenschaftlerpersonlichkeiten........ccvvicciviniiiiinicciiniciricericnee 91
Mathematisch-mechanische und architektonische Methode..........cccovuviniiiiccncnnnns 94
Objektivismus und Anschauungslosigkeit

Goethes Antizipation einer LOSUNZ.......cooviiiiiiiiniiiic e 98
Aktualitit von Goethes Warnung und ViISion ... 101

ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHANOMENE
VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS

SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE ................ 105
Philosoph des Lebens und der INtUition ........ccccvviviiiiiiiciincniccccnes 107
Goethe als bedeutender PhiloSOPh? .......c.coiiiviiiciiiniiciiicercerceene 107
Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode....oovvveveeeeeeeeeeeeseeeeeeeeeenne 112
Vergleichende Morphologie der , Jebendigen® Geschichte ........ccoovieiucivinicicnnnes 116
Kritik der zeitgenossischen Geschichtswissenschaft ..., 122
Abendlindische Kultur und tyrannisches Denken ..o, 126
ALTERNATIVEN

ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA

IN DER PHANOMENOLOGIE HUSSERLS ....covttrietrieiinieietrienerie ettt 131
Phinomenologie, Lebensphilosophie und Goethe........cocceviviicivniccininicniine. 131
Primat der Anschauung in der Phinomenologie.........cccovviiiiiniiiiiniiiiiininnnnn, 137
Ideierend-intuitive Abstraktion

versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion ..., 137
Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition

Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung...........coocevvivicniiviniciinicicinininnes 140
Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis .......ccoeccuevicicivinicicnnicnennes 144

Krisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit........cccccoeeuvivivininnniiiicciccciceicine, 147



7.1

7.1.2
7.2.

7.2.1
7.2.2

7.3

7.3.1
7.3.2
7.3.3

7.4

INHALT

ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER:
PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN
UND SCHAU DER »URPHANOMENEG ... .ttirveerreerireesireereseesisesssseessssessssesssseessssessssessns 155

Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug
TITL WK CASSITEES weenveeieuieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeeteseteseeeeeaseesaseeseeesasseeesseesasaesaeesenseessneesas 155
Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken —

eine zentrale Fragestellung ..., 155
Der Philosoph Goethe als Thema ..., 159
Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe ..o 163
Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsmethoden............ccue.ee.. 163
Primat des funktionalen reinen Denkens und Ausschluf3 der Sinnlichkeit

als Quelle detr BrRenntnis..occerieeeeiiririeieeeirrieeee st 166
Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung.........ccccveiiiviiiiiniciiicines 173
Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition..........c.cceuuneee. 173
»Phianomenologie der Wahrnehmung«........c.covviiiviviiiniiiiiiicccae, 177
»Basisphinomene« als Vers6hnung von Intuition und begrifflicher Reflexion?
Intuition und Kontemplation ... 180
Zur Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen ...........c........... 186

ANHANG

PerSONENIEZISTES c.uuiuiiiiiiiiiiiticii et 191






Meinem Vater Friedrich Mockel
in Dankbarkeit

zugeeignet






VORWORT

Die vorliegende Studie iiber den von Goethe, den Lebensphilosophen und Husserl be-
haupteten Zusammenhang von Anschauung und Sinnstiftung des Wissens ist eine »Ge-
legenheitsschrift«, die weit Giber das ihr urspringlich zugedachte Mal3 hinaus angewachsen
ist. Sie ging aus der gemeinsamen Schnittmenge zweier Vorhaben hervor, die Ende der
90er Jahre meine philosophische Arbeit dominierten. Dies waren zum einen phinomeno-
logische Recherchen zur allgemeinen (kategorialen) Anschauung und zum Charakter der
Anschaulichkeit allgemeiner (idealer) Gegenstinde. Zum anderen war dies die Forschung
zum Lebensbegriff im philosophischen Werk Cassirers, der u.a. in der modernen Lebens-
philosophie und in Goethe seine Quellen hat. Eine frithe Version der Studie wurde im
Sommersemester 2000 am Institut fiir Philosophie der Humboldt-Universitit zu Berlin als
Vorlesung gehalten.

Die Untersuchung verbindet zwei thematische Aspekte miteinander und stellt mehrere
»Briiche« in der Philosophie zu Beginn der 20. Jahrhunderts heraus. In historisch-systema-
tischer Darstellung werden in finf von sieben Kapiteln zum einen der von Goethe, den
Lebensphilosophen Dilthey, Chamberlain, Spengler und dem Phinomenologen Husserl
behauptete Zusammenhang zwischen der Anschaulichkeit (Anschauung im Erkenntnispro-
zel3, anschaulicher Charakter der Begriffe etc.) und der Sinnhaftigkeit des Wissens heraus-
gearbeitet. Neben der Analyse der verschiedenen Anschauungsbegriffe wird die jeweilige
Kritik an blof3 abstrakter Verstandestitigkeit bzw. an bestimmten Abstraktionsverfahren
vergleichend zusammengetragen. Auflerdem geht die Untersuchung den durch die genann-
ten Autoren formulierten wissenschafts- und kulturkritischen Uberlegungen nach, soweit
sie die Grinde und die erwarteten Folgen einer Entanschaulichung der Erkenntnis bzw.
der Methoden ihres Erwerbes thematisieren.

Obwohl die Anschauungsproblematik durch die Phinomenologie philosophisch tief-
grundiger aufgeworfen und gel6st wird, erweisen sich die Parallelen zu Formulierungen bei
Goethe und den Lebensphilosophen als sehr weitgehend. Dieses Resultat erfordert, die
philosophische »Substanz« der Lebensphilosophie ernster als bislang zu nehmen. Als Bei-
spiel fir den »Bruch« mit dieser die Anschauung favorisierenden philosophischen Tradition
wird in 7. Kapitel des Buches das erkenntnistheoretische Konzept des sich an Kant orien-
tierenden Cassirers befragt, das sich zwar dem Lebensbegriff 6ffnet und einer symbolisch-
mittelbaren Anschauung huldigt, jedoch sowohl der lebensphilosophischen Absage an die
Abstraktionen als auch der phianomenologischen Aufwertung der unmittelbar gebenden
Anschauung grundsatzlich widerspricht. Doch ergeben sich im Zurtickweisen empiristi-
scher Abstraktions- und Verallgemeinerungsverfahren interessante Gemeinsamkeiten zwi-
schen Goethe, Husserl und Cassirer. Allerdings arbeitet Cassirer, der der damit verbunde-
nen kritischen Tendenz partiell folgt, ihrer Grundaussage (Anschauungsverlust als Sinnver-
lust) entschieden entgegen.

Zum anderen arbeitet die Studie Goethes Beitrag zu den in Frage stehenden systemati-
schen Problemen heraus, u.a. die von ihm formulierten anschauungsorientierten Ubetle-
gungen zu einer alternativen Naturerkenntnis. Daneben ist sie auch den Bemithungen der
Lebensphilosophen gewidmet, die diese Ansitze an der Wende zum 20. Jahrhundert zu-



12 VORWORT

spitzend aufnehmen und Goethe als ihren »Kronzeugen« sowohl fiir das Propagieren der
Anschauung als ultimativer Methode in der Wissenschaft als auch fir eine vehemente Vers-
tandes- und Wissenschaftskritik erschlieBen. Als ein zweiter »Bruch« in der Philosophie des
spaten 19. und frithen 20. Jahrhunderts wird die sich davon abhebende Bezugnahme auf
Goethe bei den sich sowohl nahestehenden (Psychologismuskritik) als auch fernstehenden
(unmittelbar gebende Anschauung) Philosophien Husserls und Cassirers erwiesen. Alle drei
Denker eint zudem das Bekenntnis zu der fiir die kulturelle Sinnstiftung als unerlif3lich
erachteten rationalen Wissenscharft.

Bei Fertigstellung und Veroffentlichung der Studie habe ich grof3ziigige Hilfe erfahren.
So bin ich Herrn Dr. Bogdan Olaru (Iassi) fur seine wertvollen Hinweise zu Dank ver-
pflichtet, dal3 sich der ruminische Philosoph Lucian Blaga mit Goethe und der Lebens-
philosophie befal3t hat. Dank schulde ich ebenfalls Herrn Reinhard Linde (Berlin), der eine
frihe Version der Studie Korrektur gelesen und mir durch eine Reihe sachdienlicher Be-
merkungen zu einzelnen Argumentationsstringen im Manuskript geholfen hat. Sehr ver-
bunden bin ich auch Frau Steffi Schadow (Berlin), die sowohl eine frithe Version als auch
die endgiiltige vorliegende Fassung auBBerordentlich grindlich Korrektur gelesen und merk-
lich verbessern geholfen hat. Herr Prof. Ferdinand Fellmann (Chemnitz) hat mich auf
nachhaltige Weise ermutigt und sich fiir die Publikation der Studie verwendet. Nicht zuletzt
sehe ich mich dem Logos Verlag Berlin, insbesondere seinem Verlagsleiter Herrn Dr. Volk-
hard Buchholtz und Frau Bente Christiansen, fir die umsichtige Publikation des Buches zu
herzlichen Dank verpflichtet.

Christian Mockel, Berlin im August 2003



EINLEITUNG

1 KRISIS DER ANSCHAUUNG — KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG?
GOETHE ALS »KRONZEUGE« EINER ANKILAGE

1.1 Vorbemerkung

Der Weg der Erkenntnis ist in den Naturwissenschaften, insbesondere seit der von Galilei
betriebenen Mathematisierung der Physik, durch die Eigentimlichkeit gekennzeichnet, dal3
anschauliche Fakten, Daten der Wahrnehmung und empirische Einzelfille immer mehr
durch abstrakte, anschauungslose Allgemeinbegriffe, Formeln und Theorien ersetzt wer-
den. Hatte sich die Renaissance vom formalen, ,,leblosen‘ Blicherwissen der Scholastik ab-
und der ,lebendigen® Naturbetrachtung und dem Experiment zugewandt, so geht der Wis-
senschaftsentwicklung nach Galilei diese lebendige Anschaulichkeit nach und nach wieder
vetloren.! Obwohl Kepler und Galilei nicht zu den leeren Allgemeinbegriffen und
»trockenen Abstraktionen® der Scholastik zuriickkehren, sondern sich konsequent der em-
pirischen Beobachtung und dem Experiment zuwenden, erweist sich ihr mathematisch
fundierter Begriff der Erfahrung bzw. Empirie als rationalistischer Verstandesbegriff. Die
parallel zum Erstarken und Erblihen der Naturwissenschaft unternommenen Versuche,
deren Methoden auf die Erkenntnis von Geschichte, Gesellschaft, Kultur und Geist zu
Gbertragen, um sie zur ,,echten® Wissenschaft zu erheben, hat die Bildung immer abstrakte-
rer Begriffe und Verfahren auch auf diesem Gebiet des Wissens in Gang gesetzt.

Die unterschiedlichen Funktionen, welche Sinneswahrnehmung, logisches, begriffliches
Denken und tibersinnliche Anschauung beim Erlangen von wahrem, und nicht nur schein-
barem Wissen, von echter, und nicht nur Scheinerkenntnis austiben, beschiftigen die Phi-
losophen bereits seit Platon. Dessen erkenntnistheoretische Unterscheidung von episteme
(Ideenwissen) und doxa (Meinung durch Sinneserfahrung) zwang den Philosophen bis in
die Gegenwart zudem die Streitfrage auf, ob nicht erst ein ,,anschauendes Denken® oder
ein nichtsinnliches, geistiges oder ,,ideelles Anschauen® zum Ziel wahrer Erkenntnis vom
Wesen des Menschen und der Welt fuhrt. Im Kontext der erkenntnistheoretischen Grund-
begriffe, wie sie etwa in Kants kritischer Philosophie exemplarisch als bestimmendes,
schlieBendes, urteilendes Denken und als unmittelbar einen Gegenstand gebende Anschau-
ung verstanden werden,? haben Termini wie ,,anschauliches Denken® oder ,,Schau des Ver-
standes” zundchst entweder den widersinnigen Charakter von ,holzernem Eisen® oder
wrundem Viereck®3 oder bezeichnen ein ,,gottliches Vermdgen.* Im Grunde formieren

I H.A. Korff, Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der klassisch-romantischen Lite-
raturgeschichte, I. Teil: Sturm und Drang, Leipzig 1923, 97 £. Siche dazu auch E. Cassirer, Das Erkennt-
nisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Erster Band [1906], Gesammelte
Werke, Hamburger Ausgabe 2, Hamburg 1999 [im folgenden: ECW 2], 262 ff.

2 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft [1781/87], revidiert v. Th. Valentiner, Leipzig 1906, 75-77 (§ 1), 106-

109 (Von der Logik tiberhaupt).

»Der Verstand vermag nichts anzuschauen, und die Sinne nichts zu denken.* — Ebenda, 107.

4 1. Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], hrsg. von K. Vorlinder, 3. Aufl., Leipzig 1902, 283-289 (§ 77).



14 EINLEITUNG

sich um die Frage nach dem Anteil der Anschauung bzw. des Anschaulichen am Begriin-
dungs- oder Geltungswert der Erkenntnis, des Wissens zwei gro3e Lager: je eines pro und
kontra die Anschauung. Die »Verichter« einer konstitutiven Erkenntnisfunktion der An-
schauung glauben letztlich, mit dem reinen Denken auszukommen.

Die Tendenzen einer Abwendung von der lebendigen Anschaulichkeit, ihrer »Vertrei-
bung« aus den Methoden des Wissenserwerbs und aus der wissenschaftlichen Erkenntnis
selbst sind zu den verschiedensten Zeiten von Philosophen und Wissenschaftlern bemerkt
und thematisiert worden. So werfen bereits zeitgendssische Anhinger des Aristotelismus
Kepler und Galilei die Abkehr von der sinnlich anschaulichen Daseinsform der Natur vor.!
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts zeigt sich Goethe in seinen AuBerungen zu naturwissen-
schaftlich-philosophischen Problemen sehr besorgt tiber die in der zeitgendssischen Natur-
forschung vorherrschende Tendenz, mathematische Abstraktionen und Symbole an Stelle
der sinnlich-anschaulichen Natur zu setzen.? Und im 20. Jahrhundert konstatiert z.B. der
Mediziner Wessely, Mitglied der Leopoldinischen Akademie zu Halle, die ,,in der Gegen-
wart [...] immer vollstindiger gewordene Auflosung der Physik-Chemie in ein sich von aller
sinnlichen Anschauung entfernendes mathematisch-analytisches Schema®. Er fugt hinzu,
daf3 der Anlal3 zu einer solchen Schemabildung aber ,,im Grunde immer bestanden haben
durfte, seitdem die Menschheit in dieser Richtung nachzudenken begonnen hatte®, also seit
dem Wirken von Kopernikus, Galilei und Kepler.?

Bewertung und Folgenabschitzung hinsichtlich des beobachteten Verlustes des an-
schaulichen und lebendigen Momentes beim Gewinnen und Verbreiten von Wissen bewe-
gen sich zwischen zwei gegensitzlichen Polen. Die einen sehen in diesem Verlust einen
Ausdruck des sich vollziehenden Erkenntnis- und Kulturfortschrittes. Die anderen bekla-
gen, dal3 durch ihn dem Wissen eine wichtige Bedingung seiner Sinnhaftigkeit verlorengeht,
was sich auf die Sinnstiftungsméglichkeiten des Wissens in der modernen Kultur auswirken
misse. Insbesondere Vertreter der Lebensphilosophie wie Dilthey, Bergson und Simmel
machen an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert diesen Verlust an Anschaulichkeit und
Lebendigkeit zu einem zentralen Thema ihres Philosophierens. Sie behandeln ihn als An-
satzpunkt fiir eine Kritik an den Naturwissenschaften, der Technik und den Spezialisierun-
gen samt Zersplitterungen der modernen Kultur.*

Dieses neue Problembewulf3tsein hinsichtlich der vermuteten Bedeutung, die Anschau-
ung und Lebendigkeit fur die Sicherung und Sinnstiftung von wissenschaftlicher Erkennt-
nis zukommt, bricht sich nicht allein in der Lebensphilosophie Bahn. Sie artikuliert sich
auch in einer neuen philosophischen Richtung: in der Phinomenologie Husserls. Zudem
stellt die in Lebensphilosophie (Dilthey), Phinomenologie (Husserl) und stidwestdeut-
schem Neukantianismus (Windelband, Rickert) verfolgte Strategie, die methodologische

I g Cassirer, Das Erkenntnisproblem, I, ECW 2, 319 ff.

2 Es gibt jetzt eine bése Art, in den Wissenschaften abstrus zu sein: man entfernt sich vom gemeinen

Sinne, ohne einen héheren aufzuschlieBen, transzendiert, phantasiert, fiirchtet lebendiges Anschauen

[..]-“ = J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: Werke, Bd. 12, Hamburger Ausgabe in 14 Binden

[im folgenden: HA], Minchen 1998, Maxime 575.

3 K. Wessely, Welche Wege fithren noch heute zu Goethes Farbenlehre? In: W. Walther (Hrsg.), Goethe
als Seher und Erforscher der Natur. Untersuchungen tiber Goethes Stellung zu den Problemen der Na-
tur, Halle 1930, 161.

4 A. Ebrecht, Das individuelle Ganze. Zum Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 15

oder gegenstindliche Eigentumlichkeit von Kultur-, Geschichts- und Geisteswissenschaf-
ten im Vergleich mit den Naturwissenschaften herauszustellen und zu begriinden (,,Verste-
hen® anstelle von ,,Erkliren®), einen weiteren Reflex auf dieses Bewul3tsein dar.

Demgegentiber messen die Neukantianer der Marburger Schule (Cohen, Cassirer) der
Ablosung der lebendigen Anschauung im wissenschaftlichen Begriffsbildungs- und Eir-
kenntnisprozef3 einen positiven Wert zu. Das geht mit einer Revision bzw. Umdeutung
derjenigen Aussagen einher, mit denen der verchrte Kant Rolle und Funktion empirischer
wie reiner Anschauung umrissen hatte.! Wihrend das Verkniipfen der Klage Gber den
Verlust lebendiger Anschaulichkeit mit grundsitzlicher Kritik an der vorgefundenen Kultur
der Moderne, ihrem Verstandes- und Rationalititskult mit Einschrinkungen auch fir die
phinomenologische Stromung gilt, stellt sich der Marburger Neukantianismus uneinge-
schrinkt auf die Seite der modernen Geisteskultur. Die Sinnstiftungsfunktion abstrakten
Wissens steht ihm nicht in Frage, Verstandes- und Kulturkritik liegen ihm fern. Allerdings
engagieren sich viele hervorragende Vertreter der Marburger Schule im Ringen um soziale
und politische Reformen, die Losung der ,,Arbeiterfrage™ und einen ,,Ethischen Sozialis-
mus“.2 So ubt Cassirer im Gegensatz zu den Lebensphilosophen nur auf sehr moderate
Weise Kritik an Kultur und Wissenschaft der biirgerlich-liberalen Ordnung. Er weist je-
doch vehement auf Gefahren hin, die fir sie aus einem metaphysischen, substantialisti-
schen Verstindnis der Begriffsinhalte und aus der Remythologisierung des politischen
Denkens resultieren.

Das Thematisieren des Problems, welches Gewicht und welche Rolle Anschauung und
Lebendigkeit sowohl beim Erwerb von sicherem Wissen tiber die Natur, den Menschen
und seine Kultur als auch fiir seine kulturelle Sinnstiftungsfunktion in der Gesellschaft zu-
gestanden werden mul3, schligt sich nicht zuletzt in umfangreichen Untersuchungen zur
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte seit der Renaissance bzw. dem Wirken Galileis
nieder. Als hervorragende Beispiele solcher Untersuchungen kénnen Diltheys Einleitung in
die Geisteswissenschaften (1883), insbesondere das der Geschichte der Metaphysik gewidmete
Zweite Buch, Cassirers Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissenschaft der neneren Zeit (1/11,
1906/07) und Hussetls Krisis der enropdischen Wissenschaften (1936) gelten.

Ein wichtiger und in heutiger Zeit erstaunlich anmutender Aspekt dieser ganzen Pro-
blematik ergibt sich aus dem Tatbestand, daf sich die lebensphilosophische Verstandes-
und Wissenschaftskritik mit unterschiedlichen Bezugspunkten auf die erkenntnis- und wis-
senschaftstheoretischen Aussagen Goethes und die von ihm formulierten Ansitze einer
Verstandeskritik beruft. In der Konsequenz findet sich Goethe ungefragt in der Rolle eines
»Kronzeugen« der Anklage wider die zeitgendssische Wissenschaftspraxis und Kulturent-
wicklung wieder. Als zentrale Bezugspunkte erweisen sich das der Renaissancephilosophie
verbundene Bekenntnis Goethes zur lebendigen Anschauung und die Absage an tote, le-
bensfremde begriffliche Abstraktionen. Auch die darauf fulende Kritik, die Goethe an den
Methoden und Verfahren der im mechanistischen und traditionell-logischen Selbstver-
stindnis betriebenen Naturwissenschaft bt, erweckt die Aufmerksamkeit der Lebens-
philosophen. Zusitzliche Brisanz gewinnt diese Inbeschlagnahme Goethes durch die Tat-

1" H. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, (System der Philosophie, Erster Teil) [1902], Berlin 1914, 12 ff.

2 H. Holzhey (Hrsg.), Ethischer Sozialismus. Zur politischen Philosophie des Neukantianismus, Frank-

furt/Main 1994.



16 EINLEITUNG

sache, daf3 sich auch die neukantianische Gegenposition in der Person Cassirers auf Goethe
als »Kronzeugen« beruft und insbesondere dessen Lehre von den Urphinomenen und der
wideellen® Anschauung fortfithrt.!

Unter Ankniipfung an diese Ausgangslage will die vorliegende Studie einen Beitrag zu
den folgenden Fragestellungen leisten: Inwieweit vermag die Anschaulichkeit — in Verbin-
dung mit der Lebendigkeit — in der philosophischen und wissenschaftlichen Erkenntnis
eine unverzichtbare und rechtfertigende Rolle zu spielen? Lockert und gefihrdet ein Ver-
lust von Anschaulichkeit und Lebendigkeit unser kulturelles Selbstverstindnis, den Sinn-
charakter der Kultur? Dazu werden zum einen die bei solch kontriren Philosophen des
Lebens wie Dilthey, Chamberlain und Spengler formulierten Bezugnahmen und Berufun-
gen auf Goethes philosophisches Werk kritisch dargestellt. In dem Zusammenhang wird
auch nach berechtigenden Grinden daftr in seinem Werk gefragt. Als philosophisch kon-
sistente und systematisch tiefgriindige Philosophie, die die unmittelbare Anschauung zum
entscheidenden Wahrheits- und Bewidhrungskriterium macht, geht die Untersuchung auf
die Phinomenologie Husserls ein. Die steht zwar weniger in einer Beziehung zu Goethe,
dafir aber zweifellos in einer vielschichtigen zur Lebensphilosophie. Aus gutem Grund
spricht Rodi deshalb von einem ,,gemeinsamen Gegenentwurf™ der Lebensphilosophie und
Phinomenologie ,,zu jedem nur resultathaft verortenden Szientismus®.?

Als erkenntnistheoretische und kulturphilosophische Gegenposition zu der bei Goethe,
den Philosophen des Lebens und den Phinomenologen geforderten und wertgeschitzten
Anschauung werden abschlieBend relevante Argumente aus dem philosophischen Werk
Cassirers zur Sprache gebracht. Die Einbeziechung des »Neukantianers« erweist sich auch
aus dem Grunde als zweckdienlich, weil er sowohl in Hinblick auf Goethe als auch auf die
Phinomenologie vielfache Beziige herausgestellt. Die lebenslange Bezugnahme Cassirers
auf das naturphilosophische und literarische Werk Goethes bildet einen Schwerpunkt in-
nerhalb der gegenwirtigen Cassirerforschung, der seinerseits die philosophische Beschifti-
gung mit Goethe anregt.?

Die in unserer Studie verhandelte Forderung nach Anschaulichkeit und Lebendigkeit
des Erkennens und aller weiteren geistigen Objektivationen wurde also von sehr gegensitz-
lichen Denkern (Goethe, Lebensphilosophen, Phinomenologen) erhoben. Deren Rezepti-
on bzw. kritische Darstellung wirft u.a. die prinzipielle Frage auf, ob sie nicht Charakter
und Funktion von alltdglicher und wissenschaftlicher Erkenntnis grundsitzlich verkennt
und folglich in die Irre geht. Und dies, weil zunehmende Abstraktheit, Entanschaulichung
und Entlebendigung unabdinglich, zivilisationsbedingt sind und wiinschenswerte Fort-
schritte er6ffnen. Diese fiir den modernen Menschen existentielle Frage kann in der vorlie-
genden Abhandlung nicht grundsitzlich diskutiert, eine Antwort nur angedeutet werden.*

E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Dritter Band

[1920], GW, HA 4, Hamburg 2000 [im folgenden: ECW 4], 260.

2 F. Rodi, Zu diesem Band, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaf-
ten 12 (1999-2000), 10.

3 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, in: E. Rudolph/ B.-O. Kiippers (Hrsg.), Kulturkritik
nach Ernst Cassirer (Cassirer-Forschungen 1), Hamburg 1995, 297-324.

4 A.V. Slavin, Die anschauliche Gestalt in der Struktur der Erkenntnis [Nagljadnyi obraz v strukture poz-

nanija], Moskva 1971.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 17

Deshalb hat auch die These Cassirers letztlich unbeschieden zu bleiben, wonach uns die
radikale Unanschaulichkeit mathematisierter wissenschaftlicher Theorien die sinnliche
Wirklichkeit weit tiefer erschlieB3e, als jene Theorien, die noch mit anschaulichen oder bild-
haften Begriffen operieren. Die unser alltigliches und berufliches Leben begleitende und
schnell anwachsende sinnlich-kunstliche Bilderflut scheint aber eine andere Antwort zu-
mindest fir den Alltag vorzugeben.

1.2 Goethe im Blickfeld der Philosophen

Der 250. Geburtstag von Johann Wolfgang Goethe, begangen am 28. August 1999, war
alles andere als ein philosophisches »Ereignis« oder ein Anlaf} fiir eine aktuelle, die ein-
schligig gebildete Offentlichkeit tief bewegende philosophische Debatte. Selbstverstindlich
erschienen rund um den Jahrestag eine ganze Reihe wissenschaftlicher Studien und Ab-
handlungen, die Goethes naturphilosophischer Weltsicht und Erkenntnismethode gewid-
met sind.! Auch wurde der interessierte Zeitgenosse mit einer preiswerten und nutzlichen
Neuauflage der Werke des Meisters (Hamburger Ausgabe) und einer Vielzahl von Goethe-
buchern samt Rezensionen, Gedenkartikeln, Theater- und Ausstellungsbesprechungen be-
glickt. Doch eine merkliche 6ffentliche Leidenschaft oder ein Erlebnis gro3er philosophi-
scher Aktualitit vermochten weder die spezialwissenschaftlichen Abhandlungen tber
Goethes naturphilosophisches Vermégen noch die unterschiedlichsten Versuche, einen
aktuellen Zugang zu seinem dichterischen Werk oder zu seiner Personlichkeit zu finden,
hervorzurufen. Das ist thren Autoren jedoch nicht anzulasten. Wir haben es vielmehr ein-
fach als eine Tatsache zu konstatieren, daf3 all diese, anldBllich des Jahrestages veranstalteten
Aktivititen den Gewirdigten nicht aus seiner von uns gegenwirtig empfundenen Ent-
rucktheit geholt haben. Von der gewaltigen Anzichung und Nihe, die der ,,Genius in den
ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts sowohl auf bildungsbeflissene Biirger, Literatur-
wissenschaftler und Naturforscher, als auch auf bedeutende philosophische Geister im
deutschen Sprachraum ausgetbt hat, vermittelten sie nicht einmal einen schwachen Ab-
glanz. Doch auch die auB3erordentliche Wirkung an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert entfaltete sich nicht ohne Vorgeschichte.

So hatten noch 1849, anlifilich des 100. Geburtstages, Goethe und sein Werk nur wenig
Beachtung gefunden. Und dies nicht zuletzt deshalb, weil er vielen als ,,Feind der Freiheit
galt“? Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts brachte dann vor allem die philologische
Beschiftigung mit seinem Werk einschlieBlich der editorischen ErschlieBung der Quellen
und der Herausgabe der Naturwissenschaftlichen Schriften (Steiner) ein zunehmendes 6f-
fentliches und wissenschaftliches Interesse zum Ausdruck. Die Feiern zum 150. Geburtstag
1899 markierten den Hohepunkt der philologisch-positivistischen Goetherezeption. Diese
warf aber kaum Ubergreifende, philosophische Fragen auf, sondern hatte vielmehr den
»ganzen Goethe® zugunsten des Dichters allein aus den Augen verloren. Die groBlenteils

1 H. Olles, Zu Goethes Weltsicht, in: Philosophischer Literaturanzeiger 54, (Januar-Mirz 2001) 1, 76-91.
2 V. Hehn, Goethe und das Publikum [aus: Gedanken iiber Goethe, 1887], Berlin 1988, 125 f.



18 EINLEITUNG

dem mechanischen Weltbild anhingenden Naturwissenschaftler standen seiner Naturphilo-
sophie und Erkenntnislehre eher befremdet gegentiber. Nicht wenigen dem Liberalismus
nahestehenden Politikern war der elitire Aristokrat Goethe ebenfalls suspekt.

Dies alles sollte sich in den ersten beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts grundlegend
andern. Getragen von einem neuen philosophischen »Zeitgeist«, den u.a. Verstandes-, Wis-
senschafts- und Technikkritik, ein erneuertes metaphysisches Denken und die Philosophie
des Lebens bzw. Erlebens prigten, loste ein neuartiges, philosophisch ambitioniertes
Goethebild allmahlich die alte positivistische Philologie ab. Goethe wurde zunehmend auch
als bedeutender Naturforscher, Naturphilosoph und Lebenskiinstler entdeckt. Bei dieser
vornehmlich von Philosophen vollzogenen »Entdeckung« riickte das Erfassen der Einheit
von personlicher Lebensfithrung, Dichtung und Naturbetrachtung in den Mittelpunkt. Die
zur Jahrhundertwende einsetzende philosophische Literatur zu Goethe, zu der u.a. Dilthey,
Steiner, Windelband und Simmel wichtige Beitrige beisteuerten, dokumentierte eine breite
und tiefsinnige, heute kaum mehr nachvollziehbare Zuwendung unterschiedlichster philo-
sophischer Stromungen zum Dichter, Naturwissenschaftler, Philosophen und Menschen
Goethe. Auch viele Naturforscher entdeckten nun ihren Kollegen Goethe.!

Hatten im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts die Neukantianer mit ihrem Motto
n»Zurtck auf Kant!“ den Ton in der die Philosophie angegeben,? so erscholl nun auf einmal
der Ruf ,,Zuriick zu Goethel®. Simmel z.B. begriindete ihn damit, dal3 Goethe innerhalb
der deutschen Kultur nach der Jahrhundertwende ,,die Fihrung des geistigen Lebens® zu
tbernehmen habe.?> Einen Hohepunkt bildeten die zwischen 1912 und 1916 erscheinenden
philosophischen Goethedarstellungen Chamberlains, Simmels und Gundolfs.* In dieser
Aufwertung Goethes, die mit einem neuartigen Blick auf sein Werk und seine Personlich-
keit verbunden ist, manifestierte sich, wie bereits angedeutet, ein neues Weltverstindnis bei
einem Teil der Intellektuellen.

Der die Jahrhundertwende beherrschende philosophische Geist erweist sich u.a. geprigt
durch einen seit den 80er Jahren gefithrten Kampf gegen die Vorherrschaft naturwissen-
schaftlicher Methoden in den Geschichts- und Geisteswissenschaften. Hinzu kommt eine
durch die »Kirisis« der klassischen, mechanischen Physik und ihrer Verfahren ausgeloste
methodologische und erkenntnistheoretische Kritik innerhalb der Naturwissenschaften
selbst. Daneben beklagt eine Reihe hervorragender Vertreter der kiinstlerischen und kul-
turwissenschaftlichen Intelligenz die zeitgendssische biirgerlich-liberale Kultur als deka-
dente und Ubetlebte Lebensform. Thr wird z.B. eine bedenkliche Dominanz des Techni-
schen, des Verstandesdenkens, der tragischen Objektivierung und eine Tendenz zu pSbel-
hafter »Vermassung« angelastet. Hierbei dienen Nietzsche und Goethe oft als Kronzeugen
der vielfach von Lebensphilosophen vorgebrachten Anklage.> Der ,,Streit um alternative

1 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Band I: 1773-1918,
Miinchen 1980, Viertes Kapitel, 174-200.

2 M. Fertari, Introduzione a il Neoctitizismo (I FILOSOFI 76), Roma-Bari 1997, 1. Dal ‘ritorno a Kant’ al
‘neokantianismo’, 3-58.

3 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906], 3. Aufl. 1916, in:
GA 10, 127.

4 H.St. Chamberlain, Goethe [1912] Miinchen 1939; G. Simmel, Goethe [1913] Leipzig 1923; F. Gundolf,

Goethe [1916], Betlin 1920.

Mit ihren markanten Einwendungen gegen Geldwirtschaft, Rationalismus, Intellektualismus und exakt-



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 19

Modelle der Weltdeutung und Lebensfithrung®, der den epochalen Ubergang vom
»burgerlichen Zeitalter« zur »Massengesellschaft« begleitete und thematisierte, manifestiert
sich jedoch auch als eine Auseinandersetzung dariiber, ob Goethe oder Hélderlin der bes-
sere »Kronzeuge« flr eine pathetische antibiirgerliche Lebenshaltung sei.!

Die sehr uneinheitliche Lebensphilosophie macht sich, dhnlich der Phinomenologie und
der neuen, beschreibenden oder kritischen Psychologie (Natorp), fir die Riickbesinnung
auf die Subjektivitit des Lebens und Ertlebens stark, da sie dies als einen Ausweg aus der
beklagten Dominanz der toten Objektivationen und Naturalisierungen des Geistes sieht. So
ist es nicht verwunderlich, dal3 gerade Denker aus threm Umfeld wie Dilthey, Simmel,
Chamberlain und Spengler epochemachend an dem neuen, philosophisch ambitionierten
Goethebild zeichneten. Und dies nicht ohne eine gewisse Berechtigung, stand doch Goethe
nicht nur den logischen und erkenntnistheoretischen Verfahren der zeitgendssischen Na-
turwissenschaft (Newton) skeptisch, ja ablehnend gegentiber. Sein naturphilosophisches
Denken kreiste auch immer wieder um die Begriffe des ,,LLebens®, der ,lebendigen An-
schauung® der Natur und der ,,Lebensbedeutsamkeit® wahrer Erkenntnis.

Frischeisen-Kohler, fiir den die moderne Lebensphilosophie ,,ein Anzeichen fiir ein
tiefes Sehnen [der| Zeit nach einer inhaltlichen, sachlichen Auffassung des Wirklichen® ist,
sah den ,,Begriff des Lebens® bereits ,,bei Herder und Goethe, Fichte und den romanti-
schen Denkern® einen gewichtigen und vielfachen Sinn erreichen.? Deshalb konnte ,,die
Zauberformel »Leben« in der Folge auch ,,zum Leitbegriff der Goetherezeption bis weit
tber die 20er Jahre hinaus® werden.? Klages hilt es auch 1932 noch fiir bemerkenswert,
dall Goethe der Naturforscher ,,durch morphologische Untersuchungen mannigfachster
Art michtig die Wissenschaft vom Leben® geférdert habe.* Die ebenfalls bald nach der
Jahrhundertwende einsetzende Goetherezeption Cassirers belegt allerdings, daf3 eine philo-
sophische Auslegung von Personlichkeit und Werk Goethes, welche die innere
,Lebensform® mit der ,,Dichtform* und der ,,Naturform® in eine tibergreifende Einheit
setzt, sich des Lebensbegriffs versichern konnte, ohne die philosophischen Grundannah-
men der Lebensphilosophie zu teilen und ihren verstandes- und kulturkritischen Schluf3fol-
gerungen zu folgen.”

Das grof3e Interesse der Philosophen an Goethe eflosch auch nicht in der Zwischen-
kriegszeit, was insbesondere das Goethejahr 1932 (100. Todestag) belegte. Die Gedenkfei-
ern zeichneten sich, trotz oder wegen der dramatischen historischen Umstinde, durch eine
groB3e Zahl von philosophischen Arbeiten und Deutungen aus, die den Menschen Goethe
und sein Werk auf unterschiedlichste Weise in Beziehung stellen zu der von vielen Zeitge-
nossen empfundenen und diagnostizierten Bedrohtheit der Kultur und des Menschentums.

rechnerisches Verhalten zur Natur reprisentieren fiir Simmel Goethe, Carlyle und Nietzsche die geistige

Gegenbewegung zum »Projekt Moderne«. — G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], Berlin 1958, 501.

R. Mehring, Hélderlin oder Goether Martin Heidegger und Thomas Mann als ideenpolitische Antipoden,

in: K. Ballestrem (Hrsg.), Politisches Denken. Jahrbuch 2002, Stuttgart 2002, 79 ff.

2 M. Frischeisen-Kéhler, Philosophie und Leben. Bemerkungen zu Heinrich Rickerts Buch: ‘Die Philoso-
phie des Lebens’, in: Kant-Studien 206, (1921), 112, 135.

3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. 1T 1919-1982, 26.

4 1. Klages, Goethe als Seelenforscher [1932], Bonn 1989, 10.

E. Cassirer, Freiheit und Form Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, Viertes

Kapitel, 171-269.



20 EINLEITUNG

Die einen sahen Gesellschaft und Kultur durch die moderne Technik und den politischen
wie weltanschaulichen Liberalismus dem Verfall preisgegeben, was sich schon bei Goethe
ausgesprochen finde.! Ein Teil der akademischen Jugend hatte sich wegen antiliberaler Res-
sentiments bereits anderen Vorbildern wie George, Rilke oder Holderlin zugewandt.? Denn
mancher dieser jungen Intellektuellen, wie z.B. Jinger, identifizierte Goethe und seinen
Faust mit der burgerlichen, liberalen Kultur und verachtete, bekimpfte ihn genau wie die-
se.> Andere dagegen diagnostizierten die Gefihrdung der modernen Kultur gerade durch
die antiliberalen, irrationalistischen Bestrebungen konservativer Kreise. Hier wurde Goethe
als ein Verbiindeter behandelt, dessen Leben und Werk ,,uns von dem Fluch der Verein-
zelung und Zersplitterung befrei[en]* helfe.* Noch einmal erwiesen anerkannte Naturfor-
scher Goethe als einem ,,Seher und Erforscher der Natur® ihre Reverenz, verbunden mit
der Hoffnung, seine ,,erkenntnistheoretischen und [...] naturphilosophischen Anschauun-
gen® mogen endlich ,,zu ihrem vollen Recht kommen.>

Nach den Katastrophen, die Drittes Reich und Zweiter Weltkrieg tiber die Menschen
gebracht hatten, schien sich in den Nachkriegsjahren, insbesondere 1949 anlallich des 200.
Geburtstages, die Aufmerksamkeit der Philosophen noch einmal Goethe zuzuwenden.
Nicht zuletzt sollte er fir den beginnenden weltanschaulichen Kalten Krieg instrumentali-
siert werden.® Der Philosoph Gadamer sprach 1947 die Erwartung aus, es miisse den Men-
schen der Nachkriegszeit ein echtes Anliegen sein, ,,den eigenen Standpunkt gegeniiber
Goethe zu bestimmen®. Deshalb bleibe ,,die philosophische Besinnung auf Goethes Ver-
hiltnis zur Philosophie eine stets sich erneuernde Aufgabe®.” Doch verliert Goethes Werk
in den folgenden Jahrzehnten weitgehend seine Provokations- und Anziehungskraft so-
wohl fir den 6ffentlichen Diskurs als auch fiir die Philosophie. In diesem Sinne bemerkt
Blumenberg 1982, anlidBllich des 150. Todestages Goethes, eine gewachsene ,,Distanz |...]
seit der Totenfeier von 19328 Dem widerspricht keineswegs, dal auch in dem halben
Jahrhundert nach der Katastrophe philosophische Untersuchungen und Deutungen er-
schienen, die neue und bedeutsame Einsichten in Goethes philosophische Naturauffassung
prisentierten. Doch ist dies eine Angelegenheit fir einen kleinen Kreis von Spezialisten
geworden.

So spielten um das Jahr 1999, im Rahmen der vielfiltigen Ehrungen und 6ffentlichen
Wahrnehmungen Goethes aus Anlaf} seines 250. Geburtstages, seine originellen Beitrige

1 J. Ortega y Gasset, Um einen Goethe von innen bittend [1932], in: Ders., Asthetik in der StraBenbahn.

Essays, Berlin 1987, 167-201.

2 H.-G. Gadamer, Goethe und die sittliche Welt [1949], in: GW 9, Tibingen 1993 (1999), 72.

H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel. In Verbindung mit M. Sommer hrsg. vom Blumenberg-Archiv,

Frankfurt/Main und Leipzig 1999, 42.

4 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung [1932], in: Ders., Geist und Leben. Schriften zu den
Lebensordnungen von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache, Leipzig 1993, 94.

> Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und
Erforscher der Natur, 35.

6 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II: 1919-1982, Drittes Kapitel, 135-217.

7 H.-G. Gadamer, Goethe und die Philosophie [1947], in: GW, 9, 57/58. Siche auch: J. Ortega y Gasset,

Uber einen zweihundertjihrigen Goethe, in: Hamburger Akademische Rundschau, 3. Jg. [1949], Hefte 8-

10, 572 ff.; G. Lukacs, Goethe und seine Zeit, Berlin 1953.

H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel, 33.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 21

zur Naturphilosophie und zur Naturwissenschaft durchaus eine Rolle, so z.B. in den Vor-
trigen, die an der J.W. v. Goethe-Universitit Frankfurt/Main veranstaltet wurden.! Aber
von der tiberragenden philosophischen Bedeutung, die Goethe wihrend der ersten Jaht-
zehnte des 20. Jahrhunderts von Wortfithrern der Philosophie wie Dilthey, Simmel oder
Cassirer zugebilligt worden war, sind im heutigen Offentlichen BewuBtsein lediglich un-
deutliche Spuren zurtickgeblieben.

Das gilt auch von der bemerkenswerten Tatsache, dal3 konservative Kulturkritiker wie
Chamberlain, Spengler oder Klages Goethe als ihren »Kronzeugen« fiir die beschworende
Warnung auftreten lieBen, der modernen kapitalistischen Kultur gehe jegliche Sinnstiftung
verloren. Diese nicht ohne jede Berechtigung vorgenommene Inanspruchnahme Goethes,
die gelegentlich heftig bestritten wurde,? wirkt heute sogar recht befremdlich. Und dies ist
nur teilweise die Folge der heftigen, zur Bewiltigung des deutschen Faschismus gefithrten
Debatte uber die
schuldig gemacht hitten. Reicht, wenn wir auf das letzte Goethegedenkjahr zurtickblicken,

wZerstorung der Vernunft™, deren sich die Philosophen des Lebens
»die glanzvolle Tradition® der Weimarer Klassik wirklich ,,nur noch fiir kulturelle Inszenie-
rungen und touristische Standortvorteile*?3 Hat das vielschichtige Werk Goethes allein der
Zunft der Literaturhistoriker und Philosophie-Doktoranden noch etwas zu sagen?

Beim genaueren Hinsehen ist die Lage doch nicht ganz so trostlos. Die philosophische,
philosophie- und wissenschaftsgeschichtliche Forschung behandelt Goethe ja keineswegs
als einen ,,toten Hund®, wovon Olles’ Besprechung der im Umfeld des 250. Geburtstages
erschienenen Arbeiten ein beredtes Zeugnis ablegt.* Zu diesen und weiteren Schriften® ist
noch eine stetig wachsende Zahl von wissenschaftlichen Aufsitzen und Beitragen hinzuzu-
zihlen. Eine wichtige Rolle spielt auch die sich seit einigen Jahren ausweitende Rezeption
des Werkes des Kulturphilosophen Ernst Cassirer,® schlieft sie doch dessen Jahrzehnte
wihrende Beschiftigung mit bzw. Berufung auf Goethe und die daraus resultierenden

1 A. Schmidt/K.-J. Griin (Hrsg.), Durchgeistigte Natur. Thre Prisenz in Goethes Dichtung, Wissenschaft

und Philosophie, Frankfurt/Main 2000.

»oeitdem in der imperialistischen Periode die sogenannte »Lebensphilosophie« zur herrschenden geistigen

Strémung Deutschlands wurde, ist Goethes philosophisches Renommee sehr gewachsen. [...] Von Nietz-

sche tiber Gundolf bis Spengler und Klages, Chamberlain und Rosenberg hat ein jeder aus Goethe den

Begriinder der herrschenden entwicklungsfeindlichen, [...] irrationalen Weltanschauung gemacht.” (G.

Lukécs, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12) ,,Der rein lebensphilosophisch interpre-

tierte und damit verfilschte Goethe® ist fiir Lukacs eben nicht der wahre Goethe. — G. Lukacs, Die Zet-

stérung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu Hitler, 3. Aufl., Berlin und Weimar

1984, 369.

3 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbiirgers. Normative Hohe, tiefer Fall, in: DIE ZEIT, Nr. 3, 14.
Januar 1999, 30.

4 U.a. HD. Dahnke/R. Otto (Hzsg.), Goethe-Handbuch, Bde. 4/1, 4/2, Stuttgart/Weimar 1998; J. Schie-
ren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes naturwissen-
schaftlichem Erkennen, Diisseldorf 1998; S. Chin Ho, Uber die Einbildungskraft bei Goethe. System und
Systemlosigkeit, Freiburg 1998; F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung,
Freiburg 2000.

5 Ua RH. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995; Jean-Michel

Pouget, La science goethéenne des vivants. De lhistoire naturelle a la biologie évolutionniste, Bern u.a.

2001.

M. Plimacher, Wiedererinnerung an Ernst Cassirer. Ein Forschungsbericht zur deutschsprachigen Cassi-

rer-Rezeption, in: Information Philosophie 27, (Juni 1999) 3, 20-29.



22 EINLEITUNG

moglichen Anregungen fiir Inhalt und Stil seines Philosophierens ein.! Der hierbei gewon-
nene spezifische Blick auf Goethe provoziert sowohl die alte Frage nach dessen philoso-
phischen Leistungen und deren moglicher Aktualitit als auch das Fragen nach den Beson-
derheiten der philosophischen Goetherezeption am Beginn des 20. Jahrhunderts.

Eine mit grolem Gestus vorgetragene, sich auf Goethe berufende Weltanschauungs-
philosophie oder Modernekritik wird man aber in der Goetherezeption der letzten Jahr-
zehnte und gegenwirtig vergeblich suchen. Deren Zeit durfte auch endgiiltig abgelaufen
sein. Dies bedeutet nun aber nicht, daf die in der Vergangenheit unternommenen meta-
physischen oder weltanschaulichen Uberhéhungen von Person und Werk Goethes ihr In-
teresse fur uns vollig verloren hitten. Zumal der von den Lebensphilosophen in Anspruch
genommene Wissenschafts- und Kulturkritiker Goethe die Geburt eben derjenigen gesell-
schaftlichen Ordnung miterlebt hat, in der wir heute leben.

Die nachstehenden Darstellungen und Uberlegungen verdeutlichen zunichst, dal3 die
Besonderheit Goetheschen Philosophierens mit seinem originellen Blickwinkel und Pro-
blembewuftsein zu tun hat. Das Hauptaugenmerk wird dabei auf sein Bekenntnis zur An-
schauung und zum Begriff des Lebens gelegt. Darauf aufbauend ist die Kritik an den unan-
schaulichen Methoden und Verfahren zu umrei3en, die Goethe der Naturforschung seiner
Zeit entgegenhielt. Er befiirchtete nimlich deren negative Folgen nicht nur fir die Siche-
rung der Naturerkenntnis selbst, sondern auch fiir ihre breite Rezeption unter den gebilde-
ten, den Charakter der Kultur prigenden Laien.

Bewul3t wird die in der Literatur umfangreich dokumentierte Frage nach dem Verhailtnis
Goethes zu seinen philosophischen Zeitgenossen (Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Scho-
penhauer) bzw. Vorbildern (Platon, Spinoza)? ebenso ausgespart wie die noch nicht end-
giltig beantwortete Frage, welcher innerwissenschaftliche, sachhaltige Wert seinen Natur-
beobachtungen bzw. den entsprechenden Theorien (Farbenlehre, Optik, Osteologie, Witte-
rungslehre etc.) historisch zuzuschreiben ist.> Auch auf das Problem, inwieweit Goethe mit
seinen originellen naturphilosophischen und methodischen Einsichten dem erkenntnis-
theoretischen Verstindnis der Naturwissenschaftler seiner Zeit voraus war und ob diese
durch die Umbriiche zu Beginn des 20. Jahrhunderts, welche endgiiltig die bis daher
scheinbar unbedingte Geltung des von ihm bekdmpften mechanistischen Weltbildes einge-
schrinkten, Bestitigung erfuhren, kann nur andeutungsweise eingegangen werden.*

Vielmehr interessieren uns diejenigen philosophischen Aspekte aus Goethes heftiger
Kritik an der Naturwissenschaft und dem alternativen Konzept, auf die sich rund 100 Jahre
spiter die Philosophen des Lebens so elegisch berufen. Dieser Zusammenhang wird in der

1" B. Naumann, Cassirer und Goethe. Philosophie und Poetik des Symbols, Miinchen 1998.

2 R. Wankmiiller, Nachwort zur Farbenlehre, in: J.W. Goethe, Naturwissenschaftliche Schriften I, HA 13,
615 ff.; D. Kuhn, Nachwort zu Geschichte der Farbenlehre, in: J.W. Goethe, Naturwissenschaftliche
Schriften 11, HA 14, 279ff; H. Beisler, Goethe und die romantische Hermeneutik, Miinchen 1999.

F. Kimmel konnte vor kurzem feststellen, daf3 ,,Goethe [...] die Anerkennung als Naturwissenschaftler,
um die er zeit seines Lebens bemiiht war, nicht mehr versagt [wird].“ — F. Kimmel, Zur Rezeption von
Goethes naturwissenschaftlichen Schriften bei Georg Misch, Josef Kénig und Hans Lipps, in: Dilthey-
Jahtbuch 12 (1999-2000), 225; siche dazu auch: O. Kritz, Goethe und die Naturwissenschaften, 2. Aufl,,
Minchen 1998.

Siehe dazu u.a. R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995; P.
Matussek (Hrsg.), Goethe und die Verzeitlichung der Natur, Minchen 1998.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 23

neueren philosophischen Goetherezeption weitgehend ausgespart. Eine erste These der
vorliegenden Studie griindet auf dem Gedanken, dal Goethe mit seinem Verstindnis von
,wLeben®, | Lebendigkeit™, ,,Lebensform® und Lebensbedeutsamkeit das Tor zu einer zu-
kiinftigen Philosophie des Lebens aufsto3t. Allerdings schlief3en sich bei ihm ,,Leben® und
., Vernunft™ keineswegs aus, sondern bilden eine notwendige Einheit und verweigern sich
so den Frontstellungen einer Metaphysik des Lebens, wie sie auch Cassirer immer wieder
kritisiert hat. Die zweite These der Darstellung sieht in Goethes Verstandes- und Wissen-
schaftskritik, die auf seiner Wertschitzung der lebendigen Anschauung fuf3t, eine wichtige
Vorlage fiir die lebensphilosophisch inspirierte Kritik an der mechanistischen Wissenschaft
und der auf ihrer Rationalititsform beruhenden Kultur zu Beginn des 20. Jahrhunderts.
Dies gilt jedoch nicht fir die dieser Kritik eigenen metaphysischen Antagonismen, Ver-
fallsmythen und Romantisierungen der vorbiirgerlichen Epoche. Eine dritte These macht
mit aller gebotenen Vorsicht darauf aufmerksam, daf3 einige Aspekte von Goethes Philoso-
phie der lebendigen Anschauung in der Phinomenologie ihre Fortsetzung erfahren. Das
gilt ebenso fiir einige Akzente seiner Kritik an der traditionellen Logik, der Methode der
einseitigen Induktion oder dem schwachen Wahrheitswert abstrakter, leerer, ,,toter Begrif-
fe und Theorien. Die wzerte These der Studie geht davon aus, daf3 der kritizistische Philo-
soph Cassirer an Goethes Begriff einer ,,héheren® Anschauung ankniipft. Dieser Begriff
versagt sich jedoch wichtigen Bestimmungen der Anschauung als ,gebender bzw.
,,selbstgebender* im Sinne Kants und Husserls.






II. GOETHE

2 LLEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LLEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS
GOETHES VERSTANDESKRITIK

Bevor Goethes Einwinde gegen bestimmte Verfahren der Verstandeserkenntnis und der
vorherrschenden Wissenschaftsmethodik umtissen werden, um sie als eize Quelle fiir die
lebensphilosophische Verstandes- und Kulturkritik auszuweisen, soll seine auf die ,,leben-
dige* Anschauung fixierte Erkenntnistheorie zu bruchstiickhafter Darstellung kommen,
erlaubte sie es doch den spiteren Philosophen des Lebens, ein ideengeschichtliches Band
zu ithm zu kntipfen. Aulerdem ist Goethes Affinitit zum Begriff des Lebens zu thematisie-
ren, da sich die Verehrung durch die Lebensphilosophen, wie zu seinen Lebzeiten durch
die Romantiker, auch aus der Tatsache erklirt, daf3 sich Leben bzw. Vitalitit oder Leben-
digkeit in mehrfacher Bedeutung als ein zentrales Moment seines Denkens, seiner Weltan-
schauung und seines dichterischen Schaffens erweist. Uber diese moglichen Ankniipfungs-
punkte geben neben den naturwissenschaftlich-philosophischen Schriften (Hamburger
Ausgabe [HA] 13, 14) und der Sammlung Maxzmen und Reflexionen (HA 12) auch die biogra-
phischen Werke (HA 9-11) beredt Aufschlul3.

Die Begriffe ,,Anschaulichkeit™ und ,,Lebendigkeit®, die aneinander Anteil haben und
sich aufeinander beziehen, lassen sich nur annahernd und ungefihr kliren, zumal sie in der
philosophischen Literatur, einschlieBlich bei den in der vorliegenden Studie herangezoge-
nen Autoren, nicht konsequent in ein und derselben Bedeutung gebraucht werden. Zudem
lassen sich beide Termini sowohl auf die sinnliche Wahrnehmung als auch auf eine Gber-
sinnliche Ideenschau beziehen. Mit dem Begriff ,,Anschaulichkeit”, dem in der Regel die
unanschauliche Abstraktheit (Leerheit, Einseitigkeit) gegeniibergestellt wird, werden u.a.
Aspekte wie ,lebendig®, ,leibhaftig®, ,,ganzheitlich® bzw. ,vollstindig®, ,,verstindlich®
bzw. ,,verstehbar* oder ,,evident™ (Evidenz leistend) zum Ausdruck gebracht. Anschauung
gilt aber auch als ,,unmittelbares® Vermogen, das dem abstrakten, bestimmenden und ur-
teilendem Denken seinen Gegenstand ,,gibt®. Allerdings muf3 ideelle oder ,,héhere An-
schauung nicht zwangslaufig als unmittelbares ,,Geben® eines Gegenstandes gedeutet wer-
den, worauf z.B. Goethe und Cassirer groBen Wert legen. Philosophen wie Kant oder
Husserl bestehen jedoch gerade auf diesem Sinn der Anschauung bzw. Intuition.!

Der Terminus ,,Lebendigkeit®, der sich vor allem gegen das Mechanische (Tote) abhebt,
umschreibt u.a. Bedeutungsgehalte wie ,,anschaulich®, ,,bewegt®, , werdend®, sich ,;wan-
delnd®, subjektiv unmittelbar ,erlebt®, , selbstgegeben® (Hussetl), ,,symbolisierend* (Goe-
the), die Gegentendenz einschlieBend, ,,qualitativ®, als Teilfunktion in einer Gesamtfunk-
naturlich anstelle von , kunstlich® und

b 1 13
tion wurzelnd, ,, , ,,emotional®, |,

vielfiltig®, ,,bunt®
,»spielerisch®.

1 C. Méckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen

Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phinomenologische Forschungen, (2001) 1-2, 233-257.



26 GOETHE

2.1 Leben und Anschauung
2.1.1 Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens

Die bemerkenswerte Tatsache, dal3 sich Goethe, nicht zuletzt unter dem Eindruck der le-
bensbejahenden Renaissancephilosophie, so nachdriicklich dem ,,Leben® und seinen vielen
Facetten bzw. Bedeutungen zuwendet, wovon personliche Lebensfiihrung, Dichtung und
philosophische Naturanschauung beredt Zeugnis ablegen, erfihrt eine Erklirung durch
ithren geistesgeschichtlichen Kontext. Nicht nur die Romantiker und die ihr zunachst ver-
bundene junge Generation der idealistischen Philosophen (Hegel, Schelling, Fichte) erhe-
ben das Leben in unterschiedlichsten Beziigen und Bedeutungen zu einem zentralen The-
ma.! Auch im spiten Werk des die Epoche prigenden Philosophen der Vernunft wird es
systematisch thematisiert. Eine Gegeniiberstellung der von Goethe gebrauchten Begriffe
des Lebens samt seiner Abwandlungen mit denen, die sich in der ihm bestens bekannten
Kritik der Urteilskraft (1790), aber auch in Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798)
finden, bringt eine ganze Menge Vergleichbares zutage. Hebt doch Goethe z.B. an Kants
Kritik der teleologischen Urteilskraft hervor, daf3 in ihr ,,das innere Leben der Kunst eben-
so wie der Natur, ihr beiderseitiges Wirken von innen heraus [...] deutlich ausgesprochen®
war.? Auf seine Aufmerksamkeit fiir die in Kants Schrift sich aufdringende Dimension der
,» Vetlebendigung und Belebung® weist eine kiirzlich erschienene Studie ausdriicklich hin.3
Kant hatte hier mit dem Begriff ,,LLeben den pflanzlich-tierischen Organismus bezeich-
net, dem physische und psychische ,,Lebenskrifte bzw. ,,Lebensfunktionen® einwohnen
und der sich einer mechanischen Erklirung entzieht. Daneben verwendet er den Lebens-
begriff auch in der Bedeutung des Erlebens bzw. des subjektiven ,,Lebensgefiihls®, das sich
als interesseloses (geistiges) oder interessiertes (sinnliches) Gefiihlsleben gibt. Auflerdem
tritt uns der Begriff im Sinne von ,,Lebendigkeit™ bzw. ,,Belebung* sowohl der héheren
geistigen Gemiitsvermdégen als auch der blof3en sinnlichen Vermdégen entgegen. So stehen
die verschiedenen Begriffe des Lebens in der Kritik der Urteilskraft in zwei grundsitzlichen
Beziigen oder Bedeutungskontexten. Zum FEinen befinden sich ,Leben® und ,,Lebens-
gefiihl” in Analogie oder in Kontinuitit zu den urteilenden geistigen Vermogen, speziell
zum Vermégen dsthetischen Urteilens.* Zum Anderen besteht fir Kant ein enger Zusam-
menhang des ,,Lebens® bzw. ,,Lebensgefiihls* mit dem physisch-psychischen Zustand des
,Organismus® (Korper) und seinen Organen, d.h. mit der kérperlichen Gesundheit.?

1 W. Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels [1906], in: Gesammelte Schriften IV [im folgenden GS], 2.

Aufl,, Leipzig und Berlin 1925, 58 f., 138 ff.; E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und

Wissenschaft der neuen Zeit. Dritter Band [1920], Gesammelte Werke, Hamburger Ausgabe 4 [im fol-

genden ECW 4], 4. Kapitel: Schelling, 209 ff.

J.W. Goethe, Einwirkung der neueren Philosophie, in: Werke Hamburger Ausgabe 13 [im folgenden

HA], 28.

3 F Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 123.

4 I Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], hrsg. von K. Vorlinder, 3. Aufl,, Leipzig 1902, § 2, 43, § 3, 45, § 29,
921, § 43, 1066, § 49, 177.

5 Ebenda, § 29, 128, 133, § 54, 197 ff.; Siche dazu auch: V. Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf »Zum
ewigen Frieden«. Eine Theorie der Politik, Darmstadt 1995, 4.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 27

Im ersten Sinne ,,beférdern® die dsthetischen Geschmacksurteile und die sie begleiten-
den ,,Gefiihle der Lust oder Unlust™ das subjektive ,,LLebensgefithl, bildet das dsthetisch
geformte ,,Lebensgefithl“ eine eigenstindige Unterscheidungsart gegentiber logischen und
sittlichen Urteilen. Der dsthetische Geist gilt Kant als ,,belebendes Prinzip im Gemiite®. Im
zweiten Kontext stellt Kant den wechselseitigen Zusammenhang von korperlichen Gefith-
len des Schmerzes und Vergniigens mit dem subjektiven ,,L.ebensgefithl“, dem Zustand des
Gemites (,,Munterkeit) und dem Gefiihl korperlicher Gesundheit her. ,,Lebendigkeit®,
,,Belebung® als Stirke, Vitalitit der ,,LLebenskrifte” werden hier sowohl mit dem bestindi-
gen Wechsel von geistigen bzw. sinnlichen Zustinden und neu hergestelltem Gleichgewicht
als auch mit dem spielerischen Charakter von sinnlichen und geistigen Kriften begriindet.

Wenn nun Goethe in seinen philosophisch relevanten Texten in mehreren Wortbedeu-
tungen auf das Leben zu sprechen kommt, weil er tiberall Andeutungen ,,auf das fortwe-
bende Leben der Natur vorzufinden meint,! dann dringen sich eine Reihe von Parallelen
zu Kants Werken auf. So ist auch bei ihm vielfach vom tierisch-pflanzlichen ,,Orga-
nismus®, vom ,,Jebendigen Naturgegenstand® die Rede.? Im Organismus als Ganzem, nicht
separat in seinen Teilen, wirke die ,,L.ebenskraft und tibe verschiedene ,,Lebensfunktio-
nen® aus.’ Hine weitere Bedeutung von ,,Leben® bzw. ,,Lebendigkeit® hat den Zustand
steten Wandels, Werdens und Spielens im Auge. Ein dritter, Kant vergleichbarer Sinn er-
gibt sich aus der Auffassung, wonach das Geistige — z.B. die Idee des Urphinomens — ,,die
Anschauung |[...] belebt“.#* AuBlerdem heilit Goethe die Unzertrennlichkeit gegenldufiger
geistiger und korperlicher Akte ,lebendig®; Leben bedeutet Pulsieren.

Uber Kant hinausweisend gilt ihm Leben aullerdem als Manifestation, als symbolische
AuBerung, Besonderung eines Ideellen oder eines Gesamtzusammenhanges.> Jede einzelne
Erscheinung eines ,,LLebendigen® verweise auf ein Ganzes, auf eine Regel. Das Phinomen
sel immer mehr als nur es selbst, es erfahre seine Bedeutung, seinen Sinn durch seinen
Platz in der Ordnung des Ganzen. Die Begriffe ,,Gestalt und ,,Urphinomen®, ebenso die
Methoden der ,,Morphologie” und ,,Physiognomik® sind bei ihm eng mit dem Leben und
dem sich an ihm ausdriickenden Symbolverhiltnis verwoben.® In einer weiteren Bedeutung
versteht Goethe unter Leben ein korperliches und gemiitshaftes Tun, Hervorbringen,
Werkschaffen, einen Bildungstrieb (Sprache). Leben ist fiir ihn folglich diejenige Einheit
von ,,Stoff™ und ,,Form®, die sich iber ,,Vermégen, Kraft, Gewalt, Streben, Trieb® ver-
mittelt bzw. wandelt.” In verdichteter Form bieten die drei Maximen, die individuelles Le-
ben als geistige Selbstbewegung und geistiges Schaffen deuten, einen tiefen Einblick in die-

1 J-W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 327.

2 ].W. Goethe, Die Absicht eingeleitet [1817] (Morphologie), in: HA 13, 55.

J.W. Goethe, Erster Entwurf einer Allgemeinen Einleitung in die vergleichende Anatomie, in: Ebenda,
174.

4 J.W. Goethe, Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, in: Ebenda, 164.

5 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: Ebenda, 55.

Goethe hat die ,,physiognomische® Methode Lavaters, aus den physischen Gegebenheiten eines Men-
schen entweder auf seine psychische und geistige Personlichkeit oder auf sein ,,inneres Knochengebilde*
rickzuschlieBen, nicht abgelehnt, sondern immer wieder ihren ausschlieBlich empirischen, zufélligen Cha-
rakter bemingelt. — ].W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 342 f.

J.W. Goethe, Bildungstrieb, in: Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen, in: HA 13, 34.



28 GOETHE

se Bedeutungsfacetten von Goethes Lebensbegriff (Max. 227-229).! SchlieBlich findet sich
der Terminus ,,Leben® ebenso in der Bedeutung der individuellen endlichen Existenz, der
individuellen endlichen Dauer des Daseins zwischen Geburt und Tod, der ,,Lebens-
geschichte® einer konkreten Person (Max. 1064, 1144). Indem er seine wissenschaftlichen
Arbeiten ,,synchronistisch® dem eigenen ,,LLebensweg® zuordnet, wirft Goethe die zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts durch Dilthey, Chamberlain und Cassirer viel diskutierte philo-
sophische Frage, inwieweit ,,LLebensform® und ,,Lehrform® einer markanten Personlichkeit
eine Einheit bilden, bereits auf.

Die mechanistische Weltsicht (Newton) samt ihres methodischen Unterbaus ist Goethe
nicht zuletzt deshalb zutiefst fremd und zuwider, bzw. gilt ihm lediglich als einzelne Seite,
als Hilfsschritt, als grobe Vereinfachung, weil sie jeglichen Bezug auf das ,,L.eben®, auf die
,Lebendigkeit“ der Natur und die ,Lebensbedeutsamkeit des Wissens auszuschalten
trachtet. Demgegentiber hilt er die vielfiltigen Bedeutungen von Leben in mindestens zwei
Problemkreisen fiir seine philosophische Weltanschauung regelrecht bestimmend. Zum
einen in dem Kreis, der durch das ,,organische Leben® bzw. den Organismus gebildet wird,
wie ihn seine Forschungen zur Pflanzen- und Tierwelt ausschreiten. Hierfiir findet Goethe
in Kants Kritik der Urteilskraft (Teleologie der Natur) wenn nicht Anregung, so doch vielfa-
che Bestitigung.? Einzelne Momente organischen Lebens wie die tibergreifende Einheit,
das aufeinander Angewiesensein gegenlaufiger Richtungen, Bewegungen, Vollztige etc.
dehnte er sogar auf die anorganische Natur grofler Systeme aus, so in seinen Beobachtun-
gen zur Erdgeschichte oder zum Wetter.

Vom Begriff des organischen Lebens sind selbst die Methoden der Morphologie (ver-
gleichende Formenlehre) und der Metamorphose (kontinuierliche Formwandlung) der Ge-
stalten im Planzen- und Tierreich beeinfluB3t. Daran kniipft u.a. Schelling in seiner Natur-
philosophie an, was Cassirer zu der Bemerkung anregt, Schelling stehe zu Goethe wie Kant
zu Newton.? Bei den »Nachfolgern« Goethes innerhalb der Strémung der modernen Le-
bensphilosophie werden diese Theorien und Methoden als Inspiration fiir eine irrationali-
stische Erkenntnistheorie und fur eine Metaphysik des Lebens wirken.*

Der zweite Problemkreis, innerhalb dessen der Lebensbegriff konstitutiv fir Goethes
Auffassungen wirkt, umfaB3t die bestindig erhobene Forderung nach Lebendigkeit und
Anschaulichkeit in der Naturerkenntnis, das Abweisen der Lebensfremdheit bzw. unan-
schaulichen Abstraktheit in den Erkenntnisvollziigen und das Bevorzugen der Anschauung
bzw. Beobachtung natiirlicher Erscheinungen als produktivster Methode, die Natur als ein
Lebenssystem zu erkennen. Jedoch kennt Goethe, obwohl er zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts den Lebensphilosophen als wichtige Quelle und Autoritit gelten wird, den von diesen

1 J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: HA 12.

J. Schieren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes natut-
wissenschaftlichem Erkennen, Dusseldorf und Bonn 1998, 42 ff.

3 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem III, ECW 4, 259.

Fir die Aufnahme und Fortfihrung von Goethes Methode der Morphologie als einer Schau von
»Urphinomenen® durch die Lebensphilosophen (Nietzsche, Spengler) interessiert sich in den 20er und
30er Jahren der ruminische Dichter und Philosoph Lucian Blaga (1895-1961), als er seine Studien zum
Phinomen des kiinstlerischen Stils niederschrieb. — L. Blaga, Fenomenul originar (1925), in: Ders., Zari $i
Etape. Studii, aforisme, Insemndri. Bucuresti 1968, 114-172; und Ders., Daimonion (1926, 1930), in:
Ebenda, 173-225.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 29

in den Mittelpunkt geriickten Gegensatz von ,,Leben® und ,,Geist™ gar nicht; trotz aller
Kritik am mechanischen, rechnenden und abstrakten Denken setzt er auf ein ,lebendiges
Denken® (Max. 487).

Wenn Goethe die mechanische Weltanschauung als diejenige Auffassung kritisiert und
attackiert, die die wissenschaftliche Erkenntnis in der westlichen Kultur vornehmlich prigt,
dann versteht er seine das wahre Wissen ermoglichende Weltsicht und Methode, die sich an
der Anschauung der Natur als eines lebendigen Organismus orientiert, nicht als eine aus-
schlieBende Alternative zur exakten Wissenschaft, sondern als vervollstindigende, polare
Erginzung. Er will die mechanische und die organische Weise der Wissensgewinnung zu-
sammengefthrt sehen, um das Qualitative der Natur erfal3t und bewahrt zu wissen.!

2.1.2 Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis

Die berihmt gewordene Maxime ,,Die Sinne triigen nicht, das Urteil trigt™ (Max. 295)
bringt nicht nur die Gewichtung auf den Punkt, die Goethe zwischen sinnlicher Anschau-
ung und abstraktem Verstandesschluf3 vornimmt, sondern hebt zudem auf knappste Weise
die entscheidende Rolle hervor, die er der lebendigen Anschauung im naturphilosophi-
schen und naturwissenschaftlichen Erkennen zuschreibt. Dieser ,,Kult® der Anschauung
hat zunichst einiges mit der spezifischen Disposition der Person, des Individuums Goethe
zu tun. Bereits in jungen Jahren ist Goethe selbst, wie auch den Menschen um ihn herum,
die Eigenttimlichkeit bewuflt, da} sich ihm die Um- und Mitwelt vor allem durch das
,»Auge® erschlie3t.? Seiner psychischen Disposition gemill vermag er interessierten Anteil
»an irgend einem Gegenstand nur durch unmittelbares Anschauen gewinnen.? Und dieses
Anschauen richtet sich nicht in erster Linie auf Einzelheiten und Details, sondern auf das
Gesamtbild der ihn umgebenden Zustinde. So ringt er bereits als Jungling beim Zeichnen
um das ,,Ganze™ der geschauten Gegenstinde, selbst wenn thm noch die Fihigkeit fehlt,
diese Ganzheit zu ,,begreifen®.* Aber auch die geistigen Versuche und Vollztige des Schrei-
bens, Dichtens oder Erzihlens stehen unter dem Anspruch, ihren jeweiligen Gegenstand
klar, deutlich, faBilich, anschaulich und lebendig zu gestalten.> Andererseits geht ihm selbst
noch als Student in Leipzig das Verstindnis und das Interesse fiir abstrakte Logik und rein
begriffliche Schulphilosophie nahezu vollig ab. Vielmehr ziehen ihn die biblischen Mythen
mit ihrer Bildlichkeit und Anschaulichkeit gewaltig an.

Diese individuelle Fixiertheit auf die ,,Anschauung®, die sich nicht allein in der persénli-
cher Lebensfihrung und in der Dichtung Goethes, sondern spiter auch in seiner Weise der
Naturbeobachtung manifestiert, wird aber auch durch den konkreten geistesgeschichtlichen

1 RH. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995, 44, 62.

»Das Auge war vor allen anderen das Organ, womit ich die Welt faBte.” — J.W. Goethe, Aus meinem
Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 6. Buch, 224.

J-W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 325.

J-W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 6. Buch, 224 f.

Ebenda, 7. Buch, 258, 283.

Ebenda, 6. Buch, 218, 247f; 7. Buch, 273 f.

[ R



30 GOETHE

Kontext bestirkt. Die Anschauung erkliren doch ebenfalls Kant, die Romantiker, Hegel
und die zukiinftigen deutschen Idealisten, ja selbst ihr »Uberwinder« Schopenhauer, auf
unterschiedliche Weise, zu einem zentralen Thema des Philosophierens. Bei Kant richtet
sich der revolutionire Gedanke, wonach die Verstandesbegriffe allein dadurch, daB sie sich
auf die Anschauung beziehen, wahre Erkenntnis der Naturerscheinungen zu leisten vermo-
gen, gegen die herrschende spekulative Metaphysik. Jenseits dieses Bezuges baue die dia-
lektische Vernunft bloBe , Luftschlosser einer Scheinerkenntnis von den raum- und zeit-
bestimmten Naturdingen. In Kants Analytik des reinen Verstandes bleibt jedoch von der
gebenden unmittelbaren Anschauung letztlich allein die Zeitlichkeit (Sukzessivitit) tbrig,
die der innere Sinn leistet. Und dies wird als Bestimmung a priori, als logisch jeglicher
wirklich erfahrenen Zeitlichkeit der empirischen Erscheinungen vorhergehend verstanden.
Wihrend Kant in den Anschauungsformen a priori den notwendigen Bezugspunkt der
Verstandesoperationen und folglich die ,,Grenzen® einer reinen, sie iiberfliegenden Ver-
nunft vorfindet, schickt sich Goethe an, eine Kritik der Sinnlichkeit zu verfolgen, die
Grenzen und Bedingungen des anschaulichen Erkennens auszumachen hitte (Max. 5306,
731).

In seiner Haltung zur Anschauung als privilegierter Erkenntnisweise hat Goethe nim-
lich eine Entwicklung durchgemacht, die ithn von frithen empiristischen Positionen, auf
denen er allein der sinnlichen Anschauung vertraut, zur Anniherung an die im deutschen
Idealismus (Schiller, Schelling) bemihte ideelle Anschauung fihrte, wobei er seit Mitte der
90er Jahre sinnliche Anschauung und ,,h6here” Anschauung bzw. Ideenschau miteinander
verknupft.! Thm ist nunmehr einsichtig geworden, daf3 das geschaute Ideelle, z.B. die Idee
der ,,Urpflanze®, sich zwar selbst nie unmittelbar den Sinnen darbietet, und dennoch ,,die
Anschauung [...] belebt™. Sinnliche Anschauung ohne belebendes ideelles Moment bleibt
den Erscheinungen der Natur lediglich duflerlich, erfal3t weder ihre innere Verwandtschaft
noch die Richtung ihrer Verinderung. AuBlerdem ,,belebt™ die — sinnliche wie ideelle — An-
schauung die abstrakte Tatigkeit des Verstandes. Die Forderung nach Lebendigkeit und
Anschaulichkeit von Naturerkenntnis erfilllt sich allein in einem Erkenntnisvorgang, der
neben der Verstandestitigkeit sinnliche und ideelle Anschauung einschlief3t. Diese Ver-
schrinkung der Erkenntnisvermdgen bei Goethe legt Schieren als ein die Erscheinungswelt
anschauendes Denken #nd ein das eigene Denken Anschauen der »anschauenden Urteils-
kraft« aus.?

»Lebendige Anschauung bzw. Anschaulichkeit realisieren wir nach Goethe immer
dann, wenn wir vollig unvoreingenommen Phinomene sinnlich wahrnehmen, beobachten.
Aber die mit den ,,Augen des Leibes* erfal3ten natiirlichen Erscheinungen sind weit mehr
als dasjenige, was sich unmittelbar in der Wahrnehmung gibt. In den Phinomenen offen-
bart bzw. manifestiert sich namlich das Ganze, eine Regel, ein tibersinnliches Gesetz. Folg-
lich hat die wahre ,lebendige Anschauung® anhand der manifesten sinnlichen Phinomene
die ihnen zugrundeliegende Idee, ihr Urphidnomen, ihr Bildungsgesetz zu ,,schauen® bzw.

Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und
Erforscher der Natur. Untersuchungen iber Goethes Stellung zu den Problemen der Natur, Halle 1930,
36 ff.

,»In beiden Fillen ist es die Anschauung, die gegentiber dem bloen Denken die wissenschaftliche Evi-
denz gewihrt.”“ — . Schieren, Anschauende Urteilskraft, 210.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 31

schauend zu erfassen. Dabei tritt das ,,geistige Auge® des Menschen in Aktion, das das
,,Leibesauge® ablost, aber nicht ersetzt.!

AuBlerdem legt Goethe groflen Wert auf die anschauliche Fassung und Darlegung einer
Erkenntnis oder einer ganzen Theorie. Dies setze voraus, daf} sie falllich, verstindlich,
nacherlebbar dargeboten wird und so unsere Vorstellungs- und Einbildungskraft anregen
und beleben kann. Deshalb will Goethe z.B. im polemischen Teil seiner Farbenlehre be-
stimmte methodische Defizite, die er in Newtons Op#i& vorzufinden meint, durch ihre fal3-
liche und klare Darstellung ,,anschaulich [...] machen®.? Allerdings reicht es dafiir nicht aus,
die Darstellung einfach mit Bildern und Metaphern, Schemata und Beispielen auszu-
schmiicken, sondern sie hat ihren Gegenstand ,,auszubilden®, hervorgehen und sich auf-
bauen zu lassen.?

Dennoch versteht Goethe Anschauen bzw. Anschauung nicht als ein einseitiges Geben,
Erzeugen, Hinstellen eines Phinomens oder Urphinomens durch das Subjekt des Eir-
kenntnisvorganges. Genauso gibt sich, erzeugt sich, stellt sich der objektive Gegenstand
selbst dem subjektiven Schauen bzw. Schauenden hin, weshalb ihm durchaus Eigengesetz-
lichkeit zukommt.# In diesem Sinne kann man sagen, dal Goethes Begriff der Anschauung
»ein uniibersehbares dynamisches Element und einen direkten Bezug auf Gegenstinde
einschlief3t, die »die Quelle der Anschauung« bilden.”> Ein solchermallen ,,dynamisches®
Verstindnis des Anschauens birgt ein konstruktives Konfliktpotential, das auch anregend
fir heutige Problemstellungen, einschlieBlich der »Krise der Anschauung« in der modernen
Naturforschung, sein kann. Goethes Position 1d63t sich auch als korrelative Auffassung der
Beziehung von Wahrnehmung und erscheinendem Gegenstand deuten, die Raum laB3t fur
die Individualitit des Wahrnehmenden, dem etwas als etwas erscheint. Damit fallt die
,,Grenze zwischen (subjektiver) Wahrnehmung und (objektiven) Gegenstand®, die Struktu-
ren des Gegenstandes und die seiner Wahrnehmung sind identisch. © Auf die Weise erreicht
diese frithe »Phianomenologie« ein ,,Offenhalten des Phinomenalen, die Verhinderung der
Mortifikation durch das endgiltige Objektive®.”

Goethes Privilegieren der Anschauung wirft jedoch auch berechtigterweise die Frage
auf, ob sein Verhaftetsein im Anschaulichen nicht eine personliche Erkenntnisgrenze bil-
det, die er einfach nicht ins Abstrakte zu tiberschreiten vermochte? Einige Autoren konsta-
tieren eine solche eigentiimliche Schranke, die jedoch nichts mit dem Verhiltnis von Empi-

»Ich sah nimlich nicht mit den Augen des Leibes, sondern des Geistes.” — J.W. Goethe, Aus meinem

Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 497.

J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: Goethe’s simtliche Werke in vierzig Binden [im

folgenden SW], 38. Band, Stuttgart und Augsburg 1858, § 6, 5.

Auf vergleichbare Weise verlangt Schleiermacher vom Vortrag der Lehrenden an der Universitit

,»Lebendigkeit und ,,Anschaulichkeit*: ,,Der Lehrer muf3 alles, was er sagt, vor den Zuhérern entstehen

lassen; er muf3 nicht erzihlen, was er weil3, sondern sein eigenes Erkennen, die Tat selbst, reproduzieren,

damit sie bestindig nicht etwa nur Kenntnisse sammeln, sondern die Titigkeit der Vernunft im Hervor-

bringen der Erkenntnis unmittelbar anschauen und anschauend nachbilden.” — F. Schleiermacher, Gele-

gentliche Gedanken iiber Universitidten im deutschen Sinn [1808], in: Ders., Werke, 4, 573.

4 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 55.

5 LO. Stamatescu, Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis, in: E. Rudolph/B.-O. Kippers (Hg.),
Kulturkritik nach Ernst Cassirer, Hamburg 1995, 221 f.

6 . Breithaupt, Jenseits der Bilder, 75.

7 Ebenda, 78.



32 GOETHE

rie und Theorie zu tun hat, sondern Goethes theoretisches Vermogen an anschauliche
Mittel gebunden sieht. So weist Simmel auf die Unmittelbarkeit, Lebendigkeit und An-
schaulichkeit des Gefiihlsausdrucks bei Goethe hin, was diesem die Sphare der abstrakten
Begriffe regelrecht verschliele.! Und Cassirer bringt den Unterschied der Denkweisen bzw.
»,Denkungsarten® von Kant und Goethe auf den Begriff, wenn er festhalt: ,,Goethe denkt
nicht, wie Kant, in bloBen Beziechungen, er kann nur in anschaulichen Gestalten denken.*?
An anderer Stelle bezeichnet er Goethe als eine ,,rein intuitive kiinstlerische Natur*“.3 Cassi-
rer selbst steht der Tatsache, dal3 ein theoretisches Denken sich vor allem ,,anschaulicher
Gestalten® und nicht abstrakter ,,bloer Beziehungen® bedient, skeptisch und ablehnend
gegentiber.*

Auch der Mediziner Wesseley sieht den Naturforscher Goethe nicht zuletzt deshalb mit
seiner Theorie des Lichts scheitern, weil das , hierzu erforderliche abstrakte Denken® sei-
nem Wesen fremd war.> Damit ist allerdings die Frage, ob theoretisches Denken nicht auch
mit den Mitteln sinnlicher und ideeller Intuitivitit, anschaulicher Gestalten und Typen er-
folgreich Naturerforschung betreiben kann, noch nicht abschligig beantwortet. Die gefor-
derte Anschaulichkeit der Darstellung ihrer Wege und Resultate steht sowieso kaum in
Frage. Einen Hinweis bietet Cassirers und Chamberlains Uberlegung, wonach es keine ein-
seitig privilegierten Erkenntnismethoden zu geben scheint, weshalb von eigenstindigen
und eigenwertigen Methoden auszugehen sei, deren Erfolge bzw. Mi3erfolge jeweils alter-
native Methoden weder bewihren noch widerlegen.® Und Schierens kiirzliche Studie tiber
Goethes Setzen auf die »anschauende Urteilskraft« wiirdigt die Tatsache, daf3 hier ein Den-
ken vorliegt, das nicht nur ,mit anschaulichen Elementen operiert und sich auf diese
stitzt™, sondern sich ,,im Sinne des blicklenkenden Begriffsgebrauchs selber anschaut®.”

Wenn fur Goethe die ,,lebendige Anschauung® sowohl das sinnliche Schauen mit den
»Augen des Leibes® als auch das ideale, Gbersinnliche Schauen mit den ,,Geistesaugen
umschlieBt (Max. 464), dann stellt er sich in die platonische Tradition der Ideenschau.? Als
Anhinger des Ideenschauens findet er gewissermal3en im Phinomenologen Husserl einen
spaten Nachfolger.” Dabei ist auch an die durch Husset]l bekriftigte Analogie zwischen

1 G. Simmel, Kant und Goethe [1906], in: Gesamtausgabe [GA] 10, 125 ff.

2 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie [1944], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg
1991, 93.

E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil: Das mythische Denken [1925], Darm-
stadt 1964, [im folgenden PhsF II], 197.

C. Méckel, Die Unmittelbarkeit des Etlebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen
Philosophie des frihen Ernst Cassirer, in: Gottingische Gelehrte Anzeigen 253 (2001) 3/4, 281-287.

> K. Wesseley, Welche Wege fithren noch heute zu Goethes Farbenlehre? In: J. Walther (Hrsg.), Goethe als
Seher, 176 f£.

E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik. Eine erkenntnistheoretische Betrachtung, in: Ders.,
Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Holdetlin, Kleist, Berlin 1921, 33-80.

7 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 210;

»In der Anschauung der Natur zeigt sich [...] zugleich die Anschauung des eigenen Denkens. Dies ist der
Grad der Reflexivitit, den Goethes anschauende Urteilskraft erreicht. — Ebenda, 216.

Schieren spricht demgegeniiber vom Antiplatonismus in Goethes Auffassung der Ideen, wobei er Platon
eine metaphysisch-transzendente Ideenlehre unterstellt. — Ebenda, 152, 159 ff.

C. Méckel, Platon als »Gewihrsmann« Husserls? Zur Platonrezeption im Husserlschen Werk, in: Recher-
ches Husserliennes, Bruxelles, (1999) 12, 77-111.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 33

sinnlicher Wahrnehmung und allgemeiner Anschauung bzw. Intuition zu denken, die u.a. in
den Logischen Untersuchungen (1900/01) und in den Ideen I (1913) ihren Niederschlag gefun-
den hat.! In der Goetherezeption durch Simmel, Chamberlain und Cassirer spielt dessen
Bemiihen, die Anschauung des Ideellen mit der Anschauung der sinnlichen Phinomene
miteinander zu verknupfen, ebenfalls eine besondere Rolle. Goethe wihnt nimlich das
sinnliche, empirische ,,AuBere der Erscheinungen in einer komplizierten Einheit sowohl
mit ihrem ideellen ,,Inneren® (Idee, Urphidnomen, Bildungsgesetz) als auch mit dem Gan-
zen der Naturerscheinungen. Gemal3 diesem Verstindnis blickt uns durch das sinnliche
,»AuBere” hindurch immer ein iibersinnliches ,,Inneres* an.2 Es befihigt Goethe, die un-
sinnliche Idee ,,an der Anschauung des Werdenden fest|[zu]halten.? Was Hegel die dialek-
tische Beziehung zwischen Wesen und Erscheinung eines Dinges nennt, deutet Goethe als
ein ,lebendiges® Verhiltnis zwischen der ,,Idee eines nattrlichen Phinomens und seiner
empirischen Manifestation.

Dieses ,,lebendige™ Verhaltnis setzt keine bildhafte Ahnlichkeit zwischen Idee und Er-
fahrung, zwischen ideeller und sinnlicher Anschauung voraus.* Wenn wir die mannigfachen
Erscheinungen als einem Bildungsgesetz entspringend, einem Allgemeinen gehorchend
anschauen, dann gehen ,dullere” (sinnliche) und ,,innere” (ideenhafte) Anschauung auf
»lebendige® Weise Hand in Hand (Max. 14). Obwohl das durch ideenhaftes Anschauen
Erfalite auf den ersten Blick dem in der natirlichen Sinneswahrnehmung gegebenen Ein-
zelnen widerspricht (Max. 530), stellt sich dasjenige, was der Naturforscher ,,im allgemei-
nen aufgestellt, dem Begriff, dem inneren Anschauen in Worten tbergeben hatte, [letztlich
— C.M.] einzeln, bildlich, ordnungsgemill und stufenweise dem Auge dar]...]“, und zeigt
sich ,,auch dem 4uBeren Sinne®“.> Das Uberbriicken dieser Dissonanz fordert vom Natur-
wissenschaftler allerdings Anstrengung, Geschick und Ubung.

Wenn Goethe das Bild von den duf3eren, sinnlichen ,,Augen des Leibes® als einem Eir-
kenntnisorgan metaphorisch auf das geistige ,,Sehen® bzw. die ,,Geistesaugen® tbertragt
(Max. 696), dann ist ihm das Anschauliche, Figuirliche und Lebendige desjenigen Wissens
um die Ideen und Urphinomene, das die empirische Wahrnehmung Gberschreitet, wichtig.
Das kommt in der Rede von der ,,sinnliche[n] Form einer Gibersinnlichen Urpflanze® zum
Ausdruck, die der Idee der Urpflanze einen ,,ibersinnlichen®, ,,geistigen® Gehalt und eine
intuitive, figitliche Gestalt zumutet.® Der abstrakte, logische Begriff der Pflanze (Pflan-
zenwesen, Pflanzenheit als Gattungsbegriff) steht demgegeniiber nicht nur in keinem intui-
tiv-lebendigen Verhiltnis zu seinem Gegenstand, sondern von ihm aus sind auch keine
Uberginge zu den einzelnen Pflanzenerscheinungen moglich. Der sinnlich-unsinnliche
Begriff eines ,,Urphidnomens® erlaubt es dagegen, die Idee eines Organismus samt seiner

E. Hussetl, Logische Untersuchungen, Zweiter Band: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie

der Erkenntnis, Teile 1/2 [1901], Hua XIX/1, 114; Hua XIX/2, 541, 674; Dets., Ideen zu einer reinen

Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie, Buch I [1913], Hua II1/1, § 3, 13 ff.

2 J.W. Goethe, Aus meinem Leben, in: HA 9, 6. Buch, 228.

3 E. Cassirer, Goethe und Platon [1920/1922], in: Ders., Goethe und die geschichtliche Welt, Berlin 1932,
121.

4 J-W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: HA 13, 57.

5 J.W. Goethe, Nacharbeiten und Sammlungen, in: Ebenda, 119.

6 J.W. Goethe, Italienische Reise [1886/87], in: HA 11, 60, 222, 323 f.



34 GOETHE

sinnlichen, veranderlichen Gestalten ,,unter einen Begriff [zu] sammeln®. Auf diese Weise
werde die empirische Anschauung aller Pflanzenteile und ihrer Zusammengehérigkeit ,,auf
eine hohere Weise belebt*.!

Die lebendige ,,geistige” Anschauung der Pflanze fithrt bei Goethe also auf mehr als
lediglich einen abstrakten Begriff und auf weniger als eine vollstindige einzelne Erschei-
nung. Sie bietet einen anschaulichen Begriff, eine begriffliche Anschauung, ein ,,allgemeines
Bild*“ der Pflanze. Der von Goethe gelegentlich gebrauchte Terminus ,,Bild* ist insofern
ein problematischer Ausdruck, als er Sinnlichkeit suggeriert, wo es auch um die nichtsinnli-
che Intuitivitit des Allgemeinen geht. Auf alle Fille lassen sich Idee und Urphinomen, laf3t
sich die allgemeine begriffliche Anschauung der Pflanze weder aus den Einzelerscheinun-
gen ableiten, noch aus dem abstrakten, begrifflichen Allgemeinbegriff deduzieren. Deshalb
misse das traditionelle induktive Verfahren ebenso versagen wie die rein logische Dedukti-
on.2

In seiner Auffassung der allgemeinen bzw. ideellen Anschauung sieht sich Goethe einer-
seits durch Kants Konzeption des intellectus archetypus bestitigt, fal3t diesen anderseits jedoch
nicht als blof3 regulative Idee, sondern vielmehr als titige, bildende Kraft auf Das
»allgemeine Bild, der geistig-anschauliche Typus erlaube es dem Forscher, die sinnlich
augenscheinliche Kluft zwischen den Gestalten zweier gleichbedeutender (analoger) Phi-
nomene, wie sie bei verschiedenen Tier- oder Pflanzenarten auftreten, zu Uberbriicken,
indem er ,eine Reihe Formen dazwischenstellt, die beide verbindet“* Mit Hilfe dieser
Methode sinnlich-ideeller Anschauung vermochte es Goethe 1786 beim Menschen den
inzwischen zurtickgebildeten, unsichtbar gewordenen Zwischenknochen der oberen Kinn-
lade, den die tibrigen Saugetiere noch besitzen, erfolgreich vorauszusagen.
sondern

bl

Obwohl seine Rede von Anschauung oft nicht ,,gewohnliches Anschauen®
geistiges ,,reines Anschauen des AuBern und Innern® meint (Max. 243), vertraut Goethe
dennoch grundsitzlich und zuerst den Sinnen, der Sinneserkenntnis. Erst die Beurteilung
einer Sinneserfahrung zieche mit dem Verstandesurteil die Gefahr des Irrtums nach sich.

Das Bemiihen, ,,cinen Gegenstand zu fassen®, fordere die Nihe zu ihm, um ,,zur Klarheit

> 2
vordringen zu konnen®, und dies erzwinge ,,immerfort eine Riickkehr zur Quelle des An-
schauens in der lebendigen Gegenwart“.® Dennoch spielt bei wirklicher und wahrer Erfah-
rung, Wahrnehmung, sinnlicher Anschauung von Weltdingen immer auch theoretisches,
begriffliches Wissen mit hinein. Erfahrungen ,,ohne irgendein theoretisches Band vor|zu]-

tragen®, hilt Goethe fiir eine Zumutung, beférdert doch das ,,bloe Anblicken einer Sa-

1 J.W. Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, in: HA 13, 164.

Analoges gilt fiir die ,,allgemeine Idee eines [anatomischen] Typus®, fiir den kein Einzelnes Muster oder
Vorbild des Ganzen sein kann. Der ,,Typus® als eine begriffliche Anschauung entsteht vielmehr im kom-
plizierten Wechselspiel von Erfahrung und Idee. Das Wechselspiel erlaube es, ,,auf eine genetische Weise
das allgemeine Bild ab[zu]zichen.” — J.W. Goethe, Erster Entwurf einer allgemeinen Einleitung in die
vergleichende Anatomie, ausgehend von der Osteologie [1795], in: Ebenda, 172.

3 J.W. Goethe, Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen, in: Ebenda, 39; siche dazu auch: 1.O. Stamatescu,
Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis, 221.

J.W. Goethe, Dem Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der obern Kinnlade zuzuschrei-
ben [1786], in: HA 13, 195.

5 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 133.

6 J.W. Goethe, Tag- und Jahreshefte. Als Erginzung meiner sonstigen Bekenntnisse, 1794, in: HA 10, 444.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 35

che® und nicht deren Erkenntnis.! Aus dem Grunde erklirt Schopenhauer, Goethes Schi-
ler in der Farbenlehre, alle Anschauung fur eine ,,intellektuale®, ,,denn ohne den Verstand
kime es nimmermehr zur Anschauung, zur Wahrnehmung [...]; sondern es bliebe bei der
bloBen Empfindung®.? Und deshalb fordert Goethe die bereits erwihnte ,,Kritik der Sin-
ne®, die deren Recht und Grenzen aufweisen und sie mit dem ,,geistigen Sehen® verkniip-
fen soll (Max. 731).

Fir den Naturphilosophen und Naturwissenschaftler hat die sinnliche Anschaulichkeit
der Welt u.a. deshalb eine so eminente Bedeutung, weil sie uns als Symbol der inneren
Ordnung der Dinge, ihrer nicht sichtbaren Ganzheitlichkeit entgegentritt. Wir haben nim-
lich die ,,dulleren sichtbaren, greiflichen Teile [eines Organismus — C.M.] im Zusammen-
hang zu erfassen, sie als Andeutungen des Inneren aufzunehmen und so das Ganze in der
Anschauung gewissermallen zu beherrschen®.? Das Ganze als ein Gbersinnlicher ideeller
Zusammenhang, der sich selbst nicht unmittelbar erfassen 1d3t, wird nach Goethe iiber die
sinnlichen, empirischen Phinomene fafllich, und damit blof3 auf mittelbare Weise. Das ide-
elle Ganze tritt uns eben nur ,,im Abglanz, im Beispiel, Symbol, in einzelnen und ver-
wandten Erscheinungen® vermittelt entgegen.* Von einer reinen, das Ideelle oder Allge-
meine unmittelbar ergreifenden Wesensschau im Husserlschen Sinne kann demnach bei
Goethe keine Rede sein. Vielmehr hat als Credo seiner Naturansicht zu gelten, dal3 ,,wir
durch Anschauung des AuBeren zur [mittelbaren — C.M.] Einsicht in das Innerste” eines
Organismus gelangen, da dieses sich im dufB3erlich Sichtbaren manifestiert.>

Im Gegensatz zum Lebensphilosophen Dilthey, fiir den die physische Natur tot und
stumm ist, laBt Goethe die Natur zu uns ,,durch tausend Erscheinungen®, durch vielerlei
Symbole sprechen, sei sie doch ,,dem Aufmerksamen [...] nirgends tot noch stumm®.% An
dieser Deutung des »AuBeren« als eines symbolischen Ausdrucks des »Inneren« setzt die
auf Lavater zurickgehende Methode der ,,Physiognomik® an, der sich nicht nur Goethe,
sondern auch Spengler verbunden fiihlte. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind es insbe-
sondere die lebensphilosophisch orientierten Rationalismuskritiker, die Goethes Forderung
nach einem lebendigen und anschaulichen Charakter von Erkennen und Erkenntnis effekt-
voll und nahezu theatralisch aufnehmen. Doch nicht allein Philosophen des Lebens oder
Phinomenologen halten dies fiir ein echtes erkenntnistheoretisches Problem. Auch der
Neukantianer Rickert, der den lebensphilosophischen Anspruch abweist, ,,in die Begriffe
der Philosophie lebendiges Leben selbst einfangen zu kénnen, lasse sich doch ,,die Kluft
zwischen Denken und Leben [...] nie iiberbriicken®, hilt das Bestreben unter Philosophen
tir sinnvoll, ,,dem Leben so nahe zu kommen, wie sich das mit dem Wesen des begriffli-
chen Philosophierens vertrigt™.”

»Jedes Ansehen geht iber in ein Betrachten, jedes Betrachten in ein Sinnen, jedes [Nach-|Sinnen in ein

Verkniipfen, und so kann man sagen, dal} wir schon bei jedem aufmerksamen Blick in die Welt theoreti-

sieren.” — J.W. Goethe, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil [1808], Vorwort, in: HA 13, 317.

2 A. Schopenhauer, Farbenlehre, 1. Uber das Sehn und die Farben [1816], Simtliche Werke in sechs Bin-
den, Leipzig o.]., VI, 21.

3 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet (Aus: Zur Morphologie, 1817), in: HA 13, 55.

4 J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre [1825], in: Ebenda, 305.

5 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 244.

6 J.W. Goethe, Vorwort, in: Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, in: Ebenda, 315.

7 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen Modestrémung



36 GOETHE

Da fir ihn die Frage der Anschaulichkeit wie auch die der Unmittelbarkeit und Utr-
springlichkeit der Erlebnisinhalte individuellen, personlichen Lebens ein wichtiges Pro-
blem aufwirft, hebt er ,,mit Nachdruck® hervor, dal3 ,,die Besinnung auf die anschauliche
und lebendige Unmittelbarkeit des Lebens oder auf die elementaren Erlebnisse® nicht nur
nicht uberfliissig, sondern zumindest dort ,,im Interesse universaler Betrachtung dringend
notwendig* ist, wo man die Welt einseitig ,,mit der Verstandeswelt gleichsetzt™.! Und diese
Kritik schlief3t ein Stiick Selbstkritik ein, hat doch ,,insbesondere [...] der Neukantianismus
in seinen verschiedenen Fraktionen® hinsichtlich der anschaulichen und lebendigen Un-
mittelbarkeit des Erlebens ,,eine schroff abweisende Haltung eingenommen®.? In dieser
Frage haben, so stellt Rickert 1920 fest, die ,,Lebensphilosophen wie Nietzsche, Dilthey
und Simmel®, aber auch der Goethe des Sturm und Drang tief geblickt. Und es ist der Phi-
nomenologe Husserl, der noch Mitte der 30er Jahre aufgrund seiner Diagnose einer Fehl-
entwicklung mathematischer Wissenschaften die Forderung erhebt, sich die urspriingliche
Verankerung der idealisierten Theoriegebilde im subjektiv-anschaulichen ,,Boden der ,,Le-
benswelt* wieder bewul3t zu machen, um ihnen damit wieder einen Sinn zu verschaffen.3

Im folgenden werden Goethes kritische Einwinde gegen die Erkenntnismethoden und
Erkenntnisziele der mechanistisch orientierten Wissenschaftler umrissen, soweit sie mit
dem Begriff des Lebens bzw. der Lebendigkeit in Beziehung stehen und die Forderung
nach lebendiger Anschaulichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnis erheben. Damit lassen
sich wichtige Ankntpfungspunkte fir die philosophische Wissenschaftskritik im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts aufweisen. Die Tatsache, dal3 sich dieser Problematik ebenfalls
Naturwissenschaftler, wenn auch mit Einschrinkungen, stellen, belegt die 1929 durch die
Hallenser I eopoldina veranstaltete Festveranstaltung, die Goethes Naturforschung gewidmet
war. In ihr wurde die Uberzeugung zum Ausdruck gebracht, da} die von Goethe erhobe-
nen methodologischen Forderungen ,,auch heute noch bei der allgemeinen Phrasenverseu-
chung vieler Wissenschaftler einschlieBlich der Philosophie, [...] die grof3te Bedeutung ha-
ben“.4

unserer Zeit [1920], Tubingen 1922, 180 f.
1 Ebenda, 176.
M. Frischeisen-Koéhler, Philosophie und Leben. Bemerkungen zu Heinrich Rickerts Buch, in: Kant-
Studien 26. (1921), 112 f.
3 E. Hussetl, Die Krisis der europidischen Wissenschaften [1936], Hua VI, 48 ff.
4 Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und
Erforscher der Natur, 55.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 37

2.2 Philosophie der lebendigen Anschauung
Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft

2.2.1 Charakterschwachen und Staatsnahe der Forscher

Einer Darstellung der vielfiltigen Kiritik, die Goethe am Zustand und an den Methoden der
zeitgenossischen Naturforschung iibt, ist vorauszuschicken, dal3 er sich zeitlebens heftig
dartiber beklagt, daf} seine naturwissenschaftlichen Leistungen von den Deutschen nicht
anerkannt und in die Forschungsarbeit einbezogen wiirden, was den moglichen wissen-
schaftlichen Fortschritt insgesamt aber behindere (Max. 180). Immer wieder schildert er
das Unverstindnis und Desinteresse, mit dem selbst enge Vertraute und Diskussionspart-
ner seinen Naturbeobachtungen und Theoriebildungen begegnen.! Auf seine entsprechen-
den Veroffentlichungen reagierten die Fachgelehrten ,,mit schlechtem Dank und hohlen
Redensarten®.2

Zur personlichen Enttiuschung kommt noch eine viel grundsitzlichere hinzu. Erwartet
Goethe doch den theoretischen Erkenntnisfortschritt von einer Forschungsgemeinschaft
der Wissenschaftler, die neben der Wissenschaftsgeschichte dasjenige vollbringe, was ein
Einzelner in der Theoriebildung nicht vermag.? Auf Grund dieser entmutigenden personli-
chen Erfahrung nimmt Goethe nicht ohne Grund an, dal3 auch seine methodische und
erkenntnistheoretische Kritik, die er aufgrund seiner Erfahrung und Uberzeugung gegen
die vorherrschenden Verfahren vorbringt, von den Naturforschern selbst kaum erhort
werden wird (Max. 686).

Sein Selbstverstindnis als eines Naturforschung betreibenden ,,Liebhabers®, keineswegs
aber als eines ,,Dilettanten®, hat Goethes Verhiltnis zur Fachwissenschaft, ihrem Fach-
minner- und Spezialistentum?* wohl zusitzlich kompliziert. Stephenson hilt diese beiden
unterschiedlichen Herangehensweisen an die Erforschung der Natur fiir so folgenreich,
da3 er von ,,zwei Kulturen® spricht. Dabei bewerte Goethe die Kultur des ,,Wissens®, die
auf der anschaulichen Erfahrungserkenntnis des ,,Liebhabers® griindet, in ihrer kulturellen
und sinnstiftenden Funktion héher als die Kultur der ,,Wissenschaft®, die von den Speziali-
sten und ,,Fachminnern® betrieben wird.> Sein Verfahren des ideellen ,,Anschauens bzw.
seine ,,morphologische Methode* vermitteln jedoch, in einem bestindig neu zu vollzichen-
den Prozel3, zwischen beiden ,,Polen der Kultur® im modernen gesellschaftlichen Leben.
Diese Vermittlung wiederum reichere die Anschauung immer mehr an.

Die kritischen Uberlegungen des ,,Liebhabers® Goethe, der dennoch mit der Wissen-
schaft des ,,Fachminnertums® gut vertraut ist, richten sich zunichst auf menschliche Cha-

So hilt es sein Schwager Schlosser, anldBlich eines miihseligen Gespriches iiber die Farbenlehre, gerade-
zu fir naiv von Goethe sich einzubilden, ,,es werde jemand an demjenigen teilnehmen, wofir [er] Inter-
esse zeige, es werde jemand ein fremdes Verfahren billigen und es zu dem seinigen machen, es kénne in
Deutschland irgend eine gemeinsame Wirkung und Mitwirkung stattfinden.” — J.W. Goethe, Belagerung
von Mainz [1793], in: HA 10, 399.

J.W. Goethe, Tag und Jahreshefte, 1792, in: Ebenda, 437.

J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 87 ff.

R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, 84, 87.

Ebenda, 88.

S " I ]



38 GOETHE

rakterschwichen, denen auch Forscher, Gelehrte und Lehrende ausgeliefert sind. So ver-
daf3 das Wahre [oft] so einfach ist (Max. 294) oder
es werden aus Bequemlichkeit ,,anerkannte Irrtimer [nicht — C.M.] aus der Wissenschaft®

5> 3

drieBe es gewohnlich die Menschen

verbannt. Der Mensch, der von Natur aus ein fragendes Wesen hat, ist bei Goethe auch
»ein bequemes Wesen®, das schnell nach der ,,nichst[liegend]en Ursache® eines Phino-
mens greift. Dieses Verfahren gilt ihm sogar als ,,die Art des allgemeinen Menschenver-
standes® (Max. 603).

Den Menschen wie den Forscher interessiere oft ,,nichts als seine Meinung®, weshalb er
sich des Wahren und des Falschen nur bediene, ,,solange es [thm]| brauchbar ist“ (Max.
313). Es ist fur den Menschen auch viel leichter, die ,,moralischen Irrtimer, Fehler und
Gebrechen als [die] wissenschaftlichen® zuzugestehen (Max. 465). AuB3erdem betont Goe-
the die dem Menschen eigene Autorititsgliubigkeit (Max. 382) und den Umstand, da} Wis-
senschaftler gelegentlich neue Erkenntnisse lediglich deshalb abweisen, weil sie eigenen
friheren Ideen widersprechen, oder weil man sich ihnen nicht gewachsen fihlt (Max. 378).
Menschliche Schwichen wie ,,Ubereilung und Diinkel [...] sind gefidhrliche Damonen, die
den Fihigsten unzulinglich machen® (Max. 430). Auch findet Goethe unter Naturfor-
schern das allzu menschliche Bestreben vor, tiber andere herrschen bzw. andere behert-
schen zu wollen (Max. 485).

Daneben gebe es ,,von Natur unzulingliche Menschen® fiir das Charakterstirke und
intuitive Fihigkeiten erfordernde Geschift der Wissenschaft (Max. 430). In dem Zusam-
menhang kommt Goethe nicht selten zu vernichtenden Urteilen tiber einen Grof3teil der
zeitgenossischen Wissenschaftler, so wenn er in manchen Gelehrten ,barbarische Obsku-
ranten ausmacht (Max. 341). Obwohl die Feststellung, daf3 nicht jeder von Natur aus fur
eine wissenschaftliche Titigkeit pridestiniert ist, eher eine Selbstverstindlichkeit beinhaltet,
die dem Prinzip der Gleichheit bzw. Gleichberechtigung der Menschen keinen Abbruch
tut, greifen lebensphilosophische Kulturkritiker wie Chamberlain oder Spengler auf eine
solche Argumentation zuriick, um den von ihnen verachteten offiziellen Wissenschaftsbe-
trieb grundsitzlich zu diskreditieren und zu denunzieren. Die Feststellung Goethes ,,be-
fligelt* ihre elitiren Ideen und Visionen.

Mit der Unterscheidung zwischen dem ,,gemeinen Wissenschiftler und dem echten
Naturforscher hat Goethe die unterschiedliche Nutzanwendung von praxisorientierter
Theorie und Grundlagenforschung im Auge (Max. 397). Hinsichtlich der Differenzierung
zwischen der ,,Menge®, die nach dem praktischen Nutzen einer Erkenntnis frage, den
,wahren Weisen®, die nach der Sache selbst fragten und sich nicht um den Nutzen scher-
ten, und letztlich den ,,Afterweisen®, welche simple Vorteilsjdger auf wissenschaftlichem
Gebiet seien (Max. 478-480), ergibt sich die Zuordnung des Naturforschers Goethe nicht
von selbst, fordert er von wahrem Wissen doch grundsitzlich Lebensnihe und Lebens-
tauglichkeit. Der Begriff des praktischen Nutzens zielt hier aber wohl auf alltigliche Be-
durfnisse, wihrend die Lebensbedeutsamkeit der Erkenntnis gerade den alltiglichen Hori-
zont uberschreitet. Deshalb durfen wir mit einem gewissen Recht vermuten, dal3 sich
Goethe selbst als echten Forscher und ,,wahren Weisen® sieht.

Dennoch 1i63t die scheinbar alle besseren Einsichten und guten Vorsitze vergessende
Art und Weise erstaunen, mit der er Newton und dessen Lichttheorie, die fur ihn nur ,.eine



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 39

wundetrliche Lehre kimmerlichen Inhaltes® ist, ein Leben lang bekdmpft.! Die Starrsinnig-
keit, Ungerechtigkeit und Zugellosigkeit dieser Kritik geben der Rezeption bis heute Ritsel
auf. Simmel z.B. erklirt sich diese Hartnickigkeit der Polemik mit Goethes Auffassung,
Newtons Farbenlehre zerstore mit dem édsthetischen Bild vom Licht zugleich die Wahrheit
selbst, was thm als grof3er Frevel und Irrtum gelten muf3.? Doch kamen wohl selbst Goethe
gelegentlich Bedenken hinsichtlich der von ihm in seiner Streitschrift wider Newton ge-
wihlten ,heftige[n] Ausdriicke [...]
verdrieBlich sind und die denn der Freund wenigstens verzeihen muf3“.3 In Newton vermag

, welche den Gegner aufbringen, dem Gleichgiltigen
er aber lediglich den Gegner zu sehen.

Den sich verstirkenden Einfluf3 der Staatsoberhdupter und ihrer Amtsvertreter auf die
Forschungseinrichtungen und Akademien* deutet Goethe als eine Gefahr fir die Freiheit
der Wissenschaft und folglich fir ihren Fortschritt. Jedoch als mindestens ebenso verderb-
lich gilt ihm das Streben mancher Gelehrter, staatliche Reputation zu etlangen. An den
vielfach im 17. Jahrhundert gegriindeten wissenschaftlichen Vereinigungen, den Akademien
und Universititen, hebt er mit Zustimmung hervor, dal3 sie sich lange ,,von Ministern, Fiir-
sten und Konigen [fern]hielten®. Diese Distanz schlof3 eine wohlwollende institutionelle
und finanzielle Férderung seitens der Regierungen nicht aus. Seitdem ,,die Wissenschaften
[aber — C.M.] sich als ein Staatsglied im Staatskorper fihlten, einen Rang® erhielten, hitten
sie ithren eigentlichen Zweck weitgehend aus den Augen verloren und dienten seitdem vor
allem der sozialen Selbstdarstellung ihrer Triger (Max. 432).

So hat Goethe schlieBlich den Eindruck gewonnen, daf3 ,,seit der Franzdsischen Revo-
lution® in Deutschland ,,besonders die Lehrer an Hochschulen® unter dem EinfluB3 des

nunmehr breit entfachten Bestrebens stehen, ,,besseres Einkommen, héheren Rang, mehr

Einfluf} in einem weitern Kreis® zu erzielen.”> Als Folge wechseln die Professoren an dieje-
nigen neuen und gréBeren Universititen, die dies in Aussicht stellen. Insbesondere die klei-
ne Jenaer ,,Akademie® sei davon betroffen, nicht zuletzt auch wegen der von Goethe nicht
gewtnschten Vertreibung Fichtes nach Berlin. Wohl aus eigenem Erleben weil3 er weiter zu
berichten, daf3 ein Gelehrter, der — wie z.B. W. v. Humboldt — in staatlich kurierten Korpo-
rationen tatig ist, ,,von allem nichts melden [darf], als was in Paris gilt“ (Max. 433). Mit an-
deren Worten, er sicht sich durch die im Staate, bei Hofe bzw. in der Offentlichkeit vor-
herrschende oder gar alleinherrschende Meinung eingeschrinkt und festgelegt. Auf die
Weise gehe jedoch die Wissenschaft zu Grunde. Eine solche, vom Staate zu verantworten-
de ,,Art, die Wissenschaft zu behandeln®, verhindere eben auch, daf3 die Gelehrtenakade-
mien und die Universititen ,,frisch [...] ins Leben eingreifen® (Max. 431).

In seiner 1929 gehaltenen Festrede tber »Goethe und die Leopoldina« beharrt J. Wal-
ther allerdings darauf, dal die 1652 gegriindete Leopoldinische Akademie der Naturfor-
scher, deren Mitglied Goethe war, wegen der politischen Zustinde nach dem 30-jdhrigen

1 J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: SW 38, 3; Newton gehe in seiner Oprik zu Werke,
,,um das Unwahre waht, das Wahre unwaht zu machen.“ — Ebenda, 11.

2 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906, 1916], in: GA, Bd.
10, Frankfurt/Main 1995, 147.

3 J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: SW 38, 247.

Goethe verwendet fiir die Universititen seiner Zeit meist die Ausdriicke Akademien oder Hochschulen.

> J.W. Goethe, Tag- und Jahreshefte, 1803, in: HA 10, 459.



40 GOETHE

Krieg ihre Aufgaben ,nur unter dem Schutze der hochsten Staatsgewalt erreichlen]®
konnte.! Obwohl Goethe als hoher Staatsbediensteter selbst viel fiir die Universitit Jena
und ihre Sammlungen und Bibliotheken getan hatte, ist er der Auffassung, dal3 ,,die Zeital-
ter sich in ihrer Wissenschaftsfeindlichkeit ,,immer gleich geblieben® seien; von einer be-
sonderen Wissenschaftsférderung durch die aufgeklirten Regenten vermag er offenbar
wenig zu spiren (Max. 457). Gewill meint Goethe damit nicht die ihn personlich durch
seinen Landesfirsten gewihrten Freiheiten und die seine Forschungen finanziell absi-
chernden Amter und Verpflichtungen. Er hat wohl eher die tibliche finanzielle Ausstattung
von Universititen, Akademien, Sammlungen, Bibliotheken im Auge, vielleicht aber auch
die hiufig vermifite staatliche Achtung bzw. den Respekt vor der Freiheit der Wissenschaft.

2.2.2 Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens
bzw. der Wissenserlangung

Grol3e Besorgnis rufen bei Goethe aber vor allem erkenntnis- und wissenschaftsmethodi-
sche Entwicklungen in der Naturforschung hervor, da sie den Sinn des so erlangten Wis-
sens bertihren, ja letztlich sogar in Frage stellen. Diese Gefahr sieht er u.a. durch die
wgrenzenlose Vielfalt, Zerstiickelung und Verwickelung der modernen Naturlehre® gege-
ben, was sie das sowohl der Natur als auch dem Menschen angemessene Prinzip der Ein-
fachheit aus den Augen verlieren lasse (Max. 662). Es sei nimlich diese prinzipielle Ein-
fachheit, die dem Naturerkennen Falllichkeit und Verstindlichkeit sichert bzw. verbtrgt.
Deshalb favorisiert Goethe in der Naturforschung Verfahren und Gesichtspunkte, die auf
das Nahliegende und ,einfache Faf3liche® abzielen. Gegentiber den in den Fachwissen-
schaften aufgeworfenen ,,verwickelten Problemen®, deren abstrakte Argumentationen und
Schliisse sich weit vom Beobachtbaren, vom Phinomen entfernen, bringt er eine tiefe
Skepsis zum Ausdruck (Max. 535). Der wahre Wissenschaftler habe ,,sich auf die nichste
klarste Gegenwart™ zu beschrinken (Max. 546), da ,,das Faf3liche® nicht allein dem Ver-
stande, sondern auch der Sinnlichkeit angehort (Max. 577).

Aus dem Grunde sollten die Gelehrten besser keine ,kinstlichen® Systeme errichten.
Viel niitzlicher wire es, sich mit den ,dulleren Erscheinungen® der Natur und den
»einzelnen Erfahrungsfillen® zu bescheiden (Max. 568). Gemal3 der vorsokratischen, von
Platon geteilten Weisheit, wonach Gleiches nur von Gleichem erkannt werde, erklirt
Goethe die Gepflogenheit unter den Naturforschern, ,,das Einfache durch das Zusammen-
gesetzte [...] erkliren zu wollen®, zu einem ,,Unheil“ fir die Wissenschaft (Max. 611). Dabei
versteht er unter dem urspriinglich Finfachen, das dem ,,gesunden Sinn®“ des Menschen
gemal, zuginglich und fafilich ist, nicht allein das unmittelbar sinnlich gegebene Phinomen
oder ein letztes, analytisch erfal3bares sinnlich-anschauliches Unteilbares, sondern auch das
geistig-sinnliche ,,Urphinomen®, das bereits Platon in seiner Ideenlehre intendiert habe
(Max. 663). Folglich ist das Erfassen des Einfachen vor allem anschaulich zu bewaltigen —
,mit den Augen des Leibes® und ,,mit Geistesaugen®. An die Deutung des dem Erkennen

1 J. Walther, Goethe und die Leopoldina, in: Ders. (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, 4.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 41

,,Gegebenen® urspriinglich Einfachen als einem Urphidnomen werden so unterschiedliche
Denker wie Dilthey, Husserl, Scheler und Cassirer ankniipfen.

Goethe wirft der zeitgenossischen Naturerkenntnis nicht nur das Verdringen der ur-
springlichen Einfachheit durch komplizierte, ,kiinstliche* Systeme vor. Er moniert auch
den damit zusammenhingenden Verlust an lebendiger unmittelbarer Anschaulichkeit bzw.
den Verzicht auf die Anschauung als primirer Erkenntnismethode. Er meint in der sich der
Mathematik immer mehr 6ffnenden Naturwissenschaft eine verhingnisvolle Entwicklung
konstatieren zu miussen, weil sie ein formales, abstraktes Denken und Theoretisieren nach
sich ziehe. Dem in diesen Formulierungen Goethes beabsichtigten ,,Ausspielen der an-
schaulichen und lebendigen »Natur« gegen die abstrakte und tote Verstandeskultur® ge-
winnt im 20. Jahrhundert selbst Rickert, der die Begriffsphilosophie gegen die Anspriiche
der Lebensphilosophie verteidigt, eine ,,positive Bedeutung® ab. Er legt allerdings Wert auf
die Tatsache, dal3 fiir Goethe »Natur« — im neueren Verstindnis eben das »Leben« — weit-
aus mehr sei als blof3 ,,das Urspriingliche®, Elementare und Unmittelbare.!

Eine treibende Kraft dieser als bedrohlich begriffenen Entwicklung erblickt Goethe in
dem Tatbestand, dal die Forscher zunehmend ,kinstliche® Erkenntniswerkzeuge und
komplizierte Experimente zwischen sich und die anschauliche Natur schieben. ,,Kinstliche
Instrumente® wie Mikroskope und Fernrohre verbauen dem ,,gesunden Sinn®“ des Men-
schen? den Weg, indem sie seine Bezichung zur Natur und ihren Erscheinungen aus einer
anschaulichen in eine abstrakte Beziehung des vorstellenden Denkens transformieren. Die
Vorstellungen tiber die Beziehung zur Natur und das Wissen von ihr werden damit kom-
pliziert, kiinstlich und unanschaulich. Weil die kiinstlichen Erkenntniswerkzeuge oder Hilf-

sinstrumente das unmittelbare In-Augenschein-Nehmen der Dinge verhindern, ,,verwirren

[sie] eigentlich den reinen Menschensinn® (Max. 469).

Da der Naturforscher der FaBlichkeit und Verstindlichkeit seiner Erkenntnisse wegen
die natiirlichen Phinomene moglichst direkt in Augenschein nehmen miisse, spricht sich
Goethe fiir eine methodische Skepsis gegentiber den vielfiltigen ,,kinstlichen® Versuchen
und Experimenten aus (Max. 612). Diese Skepsis richtet sich jedoch nicht, wie es zunichst
scheinen mag, gegen die ,,natiirlichen® Instrumente (z.B. Prismen) und urspriinglichen Ex-
perimente (z.B. in der Optik). Das belegen nicht zuletzt Goethes umfangreiche Pflanzen-
studien, so daf} das Akademiemitglied Schmid mit vollem Recht festhalten kann: ,,Goethe
sit, pflanzt, mikroskopiert, experimentiert, |[...] zeichnet®.> ,,Einfache Experimente™ bergen
eben nicht die Gefahr des Anschauungsverlustes, lassen sie sich doch ,,mit den Augen des
Leibes® und ,,mit Geistesaugen‘ beschauen, verfolgen und auswerten (Max. 696).

Deshalb schaffen die einfachen Experimente bzw. die primiren, die ,,Urversuche® sogar
Klarheit und Wahrheit, wogegen die ,,sekundiren, tertiiren und so weiter [...] nur das
[verwirren], was von den ersten aufgeklirt war® (Max. 613). Folglich richtet sich die ganze

1 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 174.

2 Die bei den spiteren Lebensphilosophen beliebten biologischen Begriffe des Gesunden und Kranken

finden sich in der Tat bereits bei Goethe: ,,Klassisch ist das Gesunde, romantisch das Kranke“ (Max.
863). Mit dem Terminus ,,gesunder Sinn“ hat Goethe hier den sicheren ,,Menschenverstand® im Auge,
der sich auf das sinnliche Schauen stiitzt. Wie auch bei Kant trdgt hier der Begriff ,,Sinn® sowohl die Be-
deutung eines sinnlichen Vermdégens als auch die eines ,,h6heren” Vermégens (Verstand bzw. Vernunft).

3 G. Schmid, Goethes Metamorphose der Pflanzen, in: ]. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher
der Natur, 209.



42 GOETHE

Argumentation Goethes gegen ,,das gro3te Unheil der neueren Physik® (Max. 664), tragen
doch die durch ,,komplizierte” Experimente erlangten Erkenntnisse und Theorien ebenfalls
,wkomplizierten* und ,,kiinstlichen* Charakter (Max. 685). Bedauerlicherweise, so sieht sich
Goethe gezwungen festzustellen, wiite in der modernen mathematischen Physik regelrecht
der ,,Dimon der Kunstelei” (Max. 621).

Mit ihrer Einfachheit und Natitlichkeit gehe der Erkenntnis die Anschaulichkeit, Le-
bendigkeit und Lebhaftigkeit verloren, ersterbe die ,lebendige Anschauung® der Natur zu
abstrakter Verniinftelei. Wenn wir aber die anschaulichen Naturphinomene durch unan-
schauliche, komplizierte, theoretische Gebilde und ihr lebendiges Anschauen durch das
aller Anschauung abgewandte Verfahren des Verstandesdenkens (Klassifizieren, Urteilen,
Schlielen) ersetzen, dann gelangen zwangsldufig immer mehr Irrtiimer in die Naturfor-
schung. Die Folge davon ist ,,abstruses® Denken bei den Gelehrten und Unverstindnis bei
den gebildeten Laien. Die Maxime ,,Die Sinne triigen nicht, das Urteil triigt® (Max. 295)
bringt Goethes Priferenz prizise zum Ausdruck.

Sie birgt nicht allein seine Skepsis hinsichtlich des Urteilsvermégens bzw. den Urteils-
verfahren des Verstandes, sondern deutet auch die Forderung einer Reduktion, einer Ent-
haltung ,,gegentiber dem gewohnlichen Vorstellungsbewul3tsein [an], welches vorschnell
Verbindungen schafft”. Diese Andeutung einer ,,Vorstellungsaskese® vergleicht Schieren
nicht unberechtigt mit entsprechenden Forderungen des Phinomenologen Husserl.! Aber
Goethe verlangt auch vom Naturforscher, beim Sich-Entfernen von der unmittelbaren
sinnlichen Anschauung der Phinomene in ihnen einen hoheren, geistigen Sinn aufzuschlie-
Ben, was das ,,geistige” Anschauen zu leisten hat (Max. 575). Wenn er also immer wieder
betont, dall die Naturwissenschaft ,,auf der lebendigen Anschauung der Welt][...] ruhen®
muf} und keineswegs ,,aller Anschauung beraubt™ sein darf (Max. 268), dann hat er beide
Weisen von Anschauung im Sinn. Selbst glaubt Goethe dieser Forderung grundsitzlich zu
geniigen, da ,,[s]eine Naturstudien auf der reinen Basis des Erlebten® ruhen (Max. 278).

Nun bezweckt Goethe keine Naturbeobachtung, die sich in der blolen Beschreibung
von geschauten einzelnen Erscheinungen oder in anschaulichen Bildern, Schemata und
Modellen erschopft. Das sich dem Augenschein Darbietende hat in eine begriffliche Fas-
sung uberfithrt zu werden. Dabei gilt die Forderung nach Einfachheit und lebendiger An-
schaulichkeit ebenfalls fiir die Begriffsarbeit des Naturforschers. Sie diirfe nimlich nicht
zum Selbstzweck werden oder sich als abstrakte ,, Theorie® vollig von der sinnlichen, le-
bendigen und anschaulichen Natur l6sen, ,,emanzipieren®.? Aber genau eine solche
»Fehlentwicklung« vollzieht sich in den Wissenschaften an der Wende zum 19. Jahrhun-
dert. Das eroffnet eine weitere Richtung der Kritik an der zeitgendssischen Naturforschung
und den in ihr gehandhabten Erkenntnismethoden und Begriffsbildungsverfahren. Die als
Abirrung von echter Forschung qualifizierten Verfahren findet Goethe u.a. im ,,ibereilten®

»Das Wesentliche an Husserls Darlegung ist, da3 das Bewufitsein innerhalb der Wahrnehmung selbst
eine Kontinuitit aufsucht und sie nicht in dieselbe hineindenkt. Hierzu ist eine Abkehr von der Vorstel-
lungsgebundenheit und auch -belastung des BewuBtseins nétig, wie sie Goethe fordert. — J. Schieren,
Anschauende Urteilskraft, 92.

»[---] so soll ja alles Theoretische eigentlich nur die Grundziige andeuten, auf welchen sich hernach die

Tat lebendig ergeben und zu gesetzlichem Hervorbringen gelangen mag.“ — J.W. Goethe, Entwurf einer
Farbenlehre. Einleitung, in: Zur Farbenlehre, in: HA 13, 329.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 43

Bilden von Allgemeinbegriffen vor, wobet sich die Gelehrten auf die durch Bacon sorglos
angewandte und propagierte Induktion berufen.

Unter einem ubereilten Induktionsschlufl versteht er, da} von einigen wenigen empiri-
schen Fillen oder Tatsachen zu direkt und Stufen tberspringend auf allgemeine Begriffe
(Gattungsbegriffe) ,,geschlossen wird.! Die auf solchen ,,ibereilten® Induktionsschliissen
beruhenden Einwinde gegen seine Farbenlehre weist Goethe auch deshalb zurtck, weil er
ein solches Verfahren niemals angewandt habe (Max. 615, 616). Derart vorschnell gebildete
»7Allgemeinbegriffe [...] sind immer auf dem Wege, entsetzliches Ungliick anzurichten®
(Max. 380). Es sei leider ,,der Fehler schwacher Geister [...], da} sie im Reflektieren so-
gleich vom Einzelnen ins Allgemeine gehen®, ohne es vielmehr in der Gesamtheit der Na-
tur zu suchen (Max. 491). Die durch einen ,,ungeduldigen Verstand“ angeregten vor-
schnellen und ,,ubereilten* Verallgemeinerungen von einzelnen Erscheinungen ziehen dann
schwache, unbegriindete Theotien nach sich (Max. 547, 550). Die dabei notgedrungen auf-
tretenden ,,Spiegelfechtereien® zwischen den Gelehrten bzw. ihren Schulen hintergehen
bzw. tiuschen den auf Praxis und Tun zu richtenden ,,gemeinen Menschenverstand (Max.
617).

Goethes heftige Krittk am induktiven Verfahren der Bildung von leeren Allgemein-
bzw. Gattungsbegriffen liegt noch manch einem der Festredner der Hallenser Akademie-
tagung im Jahre 1929 schwer im Magen.? Dagegen sind Grenzen und Gefahren der induk-
tiven wie abstraktiven Verstandesmethoden beim Bilden von Allgemeinbegriffen in der
Philosophie am Beginn des 20. Jahrhunderts durchaus anerkannt. So ringen z.B. der Phi-
nomenologe Husserl und der Marburger Kantianer Cassirer um Alternativen zur traditio-
nellen Induktion. Husserl sucht und findet sie in der Methode der Ideation, Verwesentli-
chung und Wesensschau, Cassirer in einem konstruktiven Verfahren, das allgemeine Regeln
und Funktionen formuliert.

Im Ergebnis der Tatigkeit eines ungezligelten, sich iber die Anschauung erhebenden
Verstandes (Max. 582), der ohne Bewulitsein, ohne Selbsterkenntnis, ohne Freiheit und
ohne Ironie agiert, werde letztlich die tote ,,Abstraktion [erzeugt|, vor der wir uns fiirch-
ten“.* Damit hat Goethe ein beliebtes Motiv der spiteren Lebensphilosophie formuliert.
Durch ein solches Agieren des Verstandes bzw. durch die ,,toten” Verstandesabstraktionen
verliere die Erfahrung ihre Lebendigkeit, Lebensbedeutsamkeit und Lebensniitzlichkeit.
Mit dem Anschauungsverlust geht demnach ein Praxisverlust des Wissens einher.> Zudem
bedrohe die unlebendige und unanschauliche Art, einen Sachverhalt vor- und darzustellen,

Demgegentiber hilt Cassirer Bacons Verfahren der Induktion vor, das herausgezogene ,,gemeinsame
Merkmal® als dingliche, substantielle Eigenschaft aufzufassen und so letztlich der bekdmpften scholasti-
schen Weltsicht verhaftet zu bleiben. — E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissen-
schaft der neueren Zeit, Zweiter Band [1907], ECW 3, 10 ff.

Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen; G. Schmid, Goethes Metamorphose der Pflan-
zen, beides in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, 43 f., 304 Anm. 19 und
214.

M. Pliimacher, Reprisentation und die Philosophie der symbolischen Formen, in: H.J. Sandkiihler (Hg.),
Reprisentation, Denken und Selbstbewuf3tsein, Bremen 1998, 30-39.

4 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317.

> A. Groth, Goethe als Wissenschaftshistoriker (Miinchener Germanistische Beitrige 7), Miinchen 1972,
84 f.



44 GOETHE

seine Verstehbarkeit, Verstindlichkeit und hemmte so das Selbstdenken des laienhaften
Rezipienten.! Denn ,,wer ein Phinomen vor Augen hat, denkt schon oft dartiber hinaus;
wer nur davon erzihlen hort, denkt gar nichts® (Max. 504). Fir Goethe bildet das bestin-
dige Verbreiten wissenschaftlicher Einsichten und ihre verstehende Aufnahme durch den
gebildeten Laien eine fiir die Sinnstiftung des Wissens eminent wichtige Angelegenheit.?
Werden wissenschaftliche Erkenntnisse nicht verstanden, dann lassen sie sich nur sehr
bedingt vom interessierten Laien wahrhaft aneignen, und folglich nur mangelhaft seinen
praktischen Lebenserfordernissen einpassen. Echtes Wissen gewinnt seinen Sinn und seine
Bedeutung jedoch aus seinem praktischen Lebensbezug, aus seiner umfassenden Lebens-
nutzlichkeit. Deshalb tut der sich mitteilende Naturforscher ,,nicht wohl, sich allzulange im
Abstrakten aufzuhalten. [...] Leben wird am besten durchs Lebendige belehrt™ (Max. 487).
So sollte z.B. ein Buch, ,,das von natirlichen Erscheinungen handelt®, seinem laienhaften
Leser die Natur moglichst lebhaft gegenwirtig sein lassen. Habe ein Text die besprochenen
Phinomene erst einmal ,,anschaulich® gemacht, dann schaden Erkliren, Erldutern, Ausle-
gen der geschilderten Sachverhalte seiner lebendigen Wirkung nicht mehr.
Wissenschaftlichen Buchern gern beigelegte Tafeln mit schemenhaften Zeichnungen
und Abbildungen einzelner exemplarischer Phinomene gelten Goethe jedoch nur als ein
sehr bedingter Ersatz fir die auf lebendig-anschauliche Weise erworbene und mitzuteilende
Erkenntnis, da sie blof3 ,,ein hochst unzulingliches Surrogat® der Phinomene bilden. Die
auf den Tafeln abgebildeten Figuren stellen oft nur Begriffe reprisentierend dar und fun-
gieren so als ,,symbolische Hiilfsmittel, hieroglyphische Uberlieferungsweisen®. Diese kén-
nen ,sich [sogar — C.M.] nach und nach an die Stelle des Phinomens, an die Stelle der Na-
tur setzen und die wahre Erkenntnis hindern, statt sie zu befordern®.? Dennoch drohten

von bildlichen Surrogaten und einer sprachlichen Symbolik, ,,die man auf dhnliche Fille als

Gleichnis, als nahverwandten Ausdruck, als unmittelbar passendes Wort® anwendet, fiir
den Gebildeten und Wissenden keine ernsten Gefahren.* Es durfe aber nicht vergessen
werden, dall Worte gewohnlich blof3 Surrogate fir das seien, was ausgedriickt, ausgespro-
chen werden soll, und dal3 sie sich mit dem Auszudrickenden niemals ganz decken (Max.
388, 389).

Es ist Goethe jedoch nicht entgangen, daf3 ,,der Menschenverstand durch Handeln und
Beobachten zur Abstraktion® gelangt, dal3 er sie sehr wohl ausbildet (Max. 582). Wir tun
folglich gut daran, mit den Abstraktionen behutsam und klug umzugehen. L3t der Natur-
forscher Wahrnehmen und sinniges Verknipfen von Angeschautem mit BewuBtsein,
Selbstkenntnis, Freiheit und Ironie geschickt ineinanderflieBen, dann wird die gefurchtete
Abstraktion durchaus ,,unschadlich und das Erfahrungsresultat, das wir hoffen, recht le-
bendig und nttzlich®.> Dieser Forderung kommt Goethe selbst noch auf andere Weise
nach, wenn er als Alternative zu den unzulinglichen und gefahrlichen Hilfsmitteln der Ab-

1 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 321.

Die Forderung nach FaBlichkeit durch Anschaulichkeit und Lebendigkeit der Darstellung erhebt er auch
fir literarische und religiose Werke. — J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 7.
Buch, in: HA 9, 276 f.

3 J.W. von Goethe, Zur Farbenlehre, Vorwort, in: HA 13, 321 f.

4 Ebenda, 316.

5 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: Ebenda, 317.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 45

straktion sein Konzept der Schau gleichzeitig idealer und realer, symbolischer und identi-
scher Urphinomene! bzw. ,, Typen® entwickelt, deren konkrete Gestaltungen der Meta-
morphose unterliegen.? Letzteres meint, dal die wahrhaft ,lebendige Ansicht™ einer Er-
scheinung als Erzeugter ihre Arten ,,in einer stetigen Rethe® erfal3t und unmerkliche Uber-
ginge zwischen ihnen vorfindet.? Mit Hilfe des Konzeptes der Urphinomene und Typen
verdeutlicht Goethe seine Auffassung, wonach der echte Wissenschaftler sich zwar vom
»gemeinen Sinn“ (Erfahrung, Beobachtung) entfernt, dabei aber einen ,héheren® Sinn
(Ideeneinsicht) aufschlief3t und sich so des ,lebendigen Anschauens® versichert, was ver-
hindert, dal3 er einem mechanischen und atomistischen Denken verfillt (Max. 575).

Der Philosoph und Naturforscher Goethe deutet viele wissenschaftliche Streitgespriche
tber die Gesetze der Natur bzw. iiber das Wesen einzelner ihrer Erscheinungen als Ausein-
andersetzungen, die ,eigentlich nur Konflikte der Denkkraft mit dem Anschauen sind®. So
verstiinden es viele Forscher nicht, fir ihren konkreten Erkenntniseinzelfall die Beziehung
zwischen beiden Erkenntniskriften angemessen herzustellen. Denkkraft und Anschauen
haben nimlich jeweils ihren irreduziblen Anteil am Erfassen der Natur, doch nur ,,die An-
schauung gibt uns auf einmal den vollkommenen Begriff von etwas Geleistetem®. Der
formal-logisch schlieBende Verstand werde auf die Weise in seine natiitlichen Grenzen
gewiesen und es werde der ,,geistigen Anschauung®, nicht jedoch dem ,,bloen Anblicken
einer Sache®, gehuldigt.* Der Begriffsphilosoph Rickert dagegen will ein Jahrhundert spiter
seine Kritik am ,,Intuitionalismus des reinen Etlebens und aller blof3 anschaulichen Philo-
sophie des Lebens® als Eintreten fiir die These von der ,,Macht des Denkens tiber die an-
schauliche Erscheinungswelt” verstanden wissen. In dem Zusammenhang sagt er vom
»Augenmenschen Goethe® ganz zutreffend, dal3 ,,der ja gewil3 nicht geneigt war, das Den-
ken zu tberschitzen, ja [daB3] der als Dichter die Anschauung bisweilen einseitig pries®.>

2.2.3 Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und héhere Vernunft

Obwohl Goethe hinsichtlich der fatalen Rolle, die der ,,hochmitige* Verstand (Max. 466)
beim Erkennen spiele, eine ganze Reihe von Einwinden formuliert, die von den spiteren
Lebensphilosophen dankbar aufgegriffen werden, denunziert er ganz im Gegensatz zu die-
sen den Verstand als solchen jedoch keineswegs als nutzloses, ausschliefilich gefihrliches,
herrschsiichtiges, dekadentes Erkenntnisvermégen. Vielmehr unterscheidet er zwischen
einem ,,ungeduldigen Verstand, dessen tubereilt gebildeten Allgemeinbegriffe und leblosen
Abstraktionen das Denken verwirren, und einem ,,gesunden Menschenverstand, dem eine

Das Urphidnomen gibt sich ,,ideal als das letzte Erkannte, real als erkannt, symbolisch, weil es alle Fille
begreift, identisch mit allen Fillen® (Max. 15).

So wiirdigt Blaga an Goethes zu schauendem Urphinomen, dem er in seinem Text Uber das romantische
und lebensphilosophische Denken ein Kapitel widmet, dal3 es keine abstrakte Konstruktion sei, sondern
als eine lebendige Struktur, als eine angenommene Realitit angeschaut werde. — L. Blaga, Fenomenul ori-
ginar (1925), in: ders., Zari si Etape, Bucuresti 1968, 169.

3 J.W. Goethe, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil [1808], Entwurf einer Farbenlehre, in: HA 13, 327.

4 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 242.

> H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 60.



46 GOETHE

wichtige Funktion bei der anschaulich-lebendigen Naturbetrachtung zukommt. Der wahr-
hafte Wissenschaftler bewihrt sich folglich als ein ,,denkender treuer Beobachter® (Max.
557).

Alles Forschen bedarf zudem eines Leitfadens, eines Ausgangspunktes, einer leitenden
Maxime, und diese stellt die ,,h6here Vernunft zur Verfiigung.! Als wichtiges, aber be-
grenzt leistungsfahiges Bindeglied zu eben dieser Vernunft, die den ,,h6heren Sinn“ der
Naturerkenntnis reprasentiert, erweise sich dabei der ,,gesunde®, ,,getreue® Verstand. Wie
sinnliche und geistige Anschauung, so erfillen ,,gesunder” Verstand und ,,héhere® Ver-
nunft jeweils spezifische, aber einander voraussetzende und erginzende Erkenntnisfunk-
tionen. Gemessen an den Unterscheidungen, die Kant und Hegel zwischen Verstand und
Vernunft vornehmen, kommt Goethes Differenzierung beider Vermogen eine originelle
Eigenstandigkeit zu, an die mehrere Philosophen des Lebens ankniipfen, sie dabei aber
vergrobern und ins Extrem treiben: ,,Die Vernunft®, so Goethe, ,,ist auf das Werdende, der
Verstand auf das Gewordene angewiesen; [s]ie erfreut sich am Entwickeln; er wiinscht alles
festzuhalten, damit er es nutzen kénne® (Max. 538).

Der ,,gemeine Sinn“ bzw. der ,,gesunde Menschenverstand®, der das Gewordene fest-
hilt und ausmift, dient der Befriedigung praktischer Alltagsbediirfnisse beim Menschen,
d.h. den Bedirfnissen unmittelbaren Tuns und Handelns. Er versage aber an ,,h6heren®
(geistigen, ideellen) Bedurfnissen (Max. 580). Fur ,,hoheres Denken, Schlielen, Urteilen®
reiche ,,l6blicher Menschenverstand™ eben nicht hin, auch wenn er sich bestens im prakti-
schen ,,Bezirk des Tuns und Handelns* bewihrt (Max. 578, 583). Um dem niitzlichen Ver-
stand seine nattrlichen Grenzen aufweisen und seinen Gebrauch vor Grenzuberschreitun-
gen bewahren zu kénnen, miusse die Kantische Kritik der Vernunft nicht nur durch eine
L, Kritik der Sinne“
(Max. 584). Ist dies erst einmal vollbracht, dann werde der ,,gesunde Menschenverstand®,

b

sondern auch eine ,,Kritik des Menschenverstandes™ erginzt werden

dem die ungesicherten Verallgemeinerungen und die ,toten® Abstraktionen des ,,unge-
duldigen Verstandes® fremd sind, auch nicht mehr irrtimlich auf das Werdende in der

Natur oder auf die ,,héheren Probleme®, auf die iibersinnlichen Zusammenhinge ange-

>
wandt. Leider nehme die gingige Wissenschaftspraxis den Verstand immer wieder tber
seine Geltungsgrenzen hinaus in Anspruch, was ihn zu einem dem ,,ungeduldigen Ver-
stand“ verwandten ,,grenzenlosen Verstand* mache.

Und ein solcher grenziiberschreitender Verstand unterstellt den anschaulichen Phino-
menen der Natur ein blof3 eingebildetes ,,allgemeines Kausalverhiltnis® von Ursache und
Wirkung, womit er sie letztlich dem Gebiet des mechanischen Vorstellens einverleibe (Max.
586, 587, 591, 593). Goethe hat erkannt, dal3 ,,mit einer dulleren Kausalerklirung [...] ein
selbst nicht erscheinender Grund eines Phinomens® gesucht wird, wihrend ein Phinomen
jedoch seinen Grund in sich selbst hat.? Die hier ausgesprochene Identifikation von Kausa-
litit und ,,totem* Mechanismus findet sich auch in Kants Kritzk der Urteilskraft, deren ent-
sprechende Passagen Goethe in seinem Exemplar unterstrichen hat.®> Der ,,grenzenlose®
Verstand schlage sich auch in dem aus purer geistigen Bequemlichkeit angewandten Ver-

1 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: HA 13, 235, 243.

2 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 144.

3 K. Vorlinder, Vorwort des Herausgebers, in: 1. Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], 3. Aufl,, Leipzig
1902, XXIX, XXXI.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 47

fahren nieder, lediglich nach der scheinbar nichstliegenden Ursache eines Phinomens zu
suchen (Max. 606), wobei der Natur ein mechanischer Kausalbegriff zugeschrieben wird. In
Wahrheit verberge sich hinter dem Kausalverhiltnis der Natur ein Tatbestand von
,hoherer Art®, der ausschlieBlich verniinftiger Schauung, geistigem Anschauen zuginglich
ist (Max. 594, 595). Das durch Goethe philosophisch bekimpfte mechanistische Weltbild,
dessen ,,mechanische Erklirungsarten® die hohere ,,dynamische® Erklirung der Phinome-
ne beiseiteschiebe, grinde auf einem ,,ungeduldigen® bzw. ,,grenzenlosen® Verstandesden-
ken und den von ihm vorschnell gebildeten , irrtimlichen® Verstandesbegriffen. Ein sol-
ches Denken wendet ,,atomistische Begriffe auf ,,organische Fille“, statische Begriffe auf
Entwicklungsprozesse an (Max. 596, 599, 600, 602).

Weil das Organische, Lebendige, Werdende und Ganzheitliche, Zusammenstimmende
der Natur allein durch die Vernunft bzw. in geistiger, ideenhafter Schau angemessen the-
matisiert werden kann, durfe echte Forschung nicht durch Verstandesbegriffe, sondern
durch Vernunftideen geleitet werden (Max. 537). Obwohl die Vernunft ,,nur tber das Le-
bendige Herrschaft™ hat, spreche sie hinsichtlich des vom Verstande festgehaltenen Ge-
wordenen durch ,,ein Analogon® zu uns (Max. 605).! Dabei dirfe die Gelehrten auch nicht
die Tatsache beirren, dal3 die Idee, die sich in der Erscheinung offenbart, ,,oft und ge-
wohnlich den Sinnen widerspricht™ (Max. 536). Deshalb lassen sich Ideen als das ,,H6here®
nicht immer sofort begreifen, zumindest nicht durch den Verstand und die ihn tragende
sinnliche Anschauung,.

Die Ideenerkenntnis erfordere jedoch beim Naturforscher ein besonderes ,,Ideen-
vermoégen®. Es resultiere niamlich ,,ein grofes Ubel in den Wissenschaften® daraus, da3
Menschen ohne ,,Ideenvermdgen® zu ,,theoretisieren sich vermessen®, d.h. vorgeben, auf
das ,,HShere hinzuschauen (Max. 574).2 Diese Gelehrten haben in der Naturwissenschaft
nichts zu suchen, da wir unweigerlich ,,bei jedem aufmerksamen Blick in die Welt theoreti-
sieren®, oder, mit anderen Worten, auf das ,,Hohere“ hinschauen.? Auf diesen entscheiden-
den Gedanken, daf3 ,alles Faktische schon [héhere — C.M.] Theorie ist™“ (Max. 488), dal3
sich in allem Empirischen eine Idee offenbart, kommt Goethe mehrfach zuriick. Wegen
dieser Einsicht hilt er auch an seinen Vorbehalten gegentiber dem franzésischen Materia-
lismus und Sensualismus fest.* Es ist allerdings offensichtlich, dall Goethe das ,h6here
Theoretisieren®, das vom leiblichen und geistigen Anschauen der Phinomene profitiert,
vom heftig kritisierten, vorschnellen und nutzlosen Theoriebilden des Verstandes grund-
satzlich unterschieden wissen will (Max. 415).

1 Der Terminus ,»Analogon® findet sich auch in Kants Kritik der Urteilskraft. Darin heiB3t es von ,,der Natur
und ihrem Vermdégen in organisierten Produkten®, d.h. von ihrem Vermdgen, sich selbst und in jeder ih-
rer Species von organischen Individuen sich zugleich gattungsmafig und individuell zu organisieren, man
sollte diese unerforschliche Eigenschaft ,,cin Analogon des Lebens® nennen. (I. Kant, Kritik der Urteils-
kraft, 248) Goethe hat diese Stelle in seinem Exemplar unterstrichen. — K. Vorlidnder, Vorwort des Her-
ausgebers, XXX.

An Goethes Maxime erinnert, wenn Husserl ein Jahrhundert spiter ausfihrt, da die ,,Ideenblindheit [...]
eine ,,Art Seelenblindheit® ist, die den Philosophen ,,durch Vorurteile unfihig* macht, dasjenige, ,,was
man in seinem Anschauungsfelde hat, in das Urteilsfeld zu bringen.” — E. Husserl, Ideen zu einer reinen
Phinomenologie, Hua II1/1, § 22, 48.

3 J.W. Goethe, Vorwort, in: Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317.

4 J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 11. Buch, in: HA 9, 487 £, 491 f.



48 GOETHE

Wenn der Verstand die sichtbaren, anschaulichen Phinomene in der Natur als einen
rein theoretischen Forschungsgegenstand behandelt, dann biete er uns nur ihre inadiquate,
verkiirzende Wiedergabe; eine Fehlleistung, die Goethe der zeitgendssischen mathemati-
schen Physik denn auch vorwirft. Stellten doch ,,Abbildungen, Wortbeschreibungen, Maf3,
Zahl und Zeichen [...] noch immer kein Phinomen dar® (Max. 502). Der wahre Gelehrte
miusse die Phinomene vielmehr selbst ,,vor Augen haben® und nicht blof3 von ihnen
werzihlen horen® (Max. 504). Es ende aber auch mit einer Fehlleistung, wenn anstelle der
dafiir pridestinierten Vernunft der unbefugte Verstand als ,,titiger Kuppler zwischen An-
schauung und Begriff fungiert, wenn er eigensinnig das Edelste, die Urphianomene, in dem

Moment, ,,wenn sie unseren Sinnen enthillt erscheinen®, mit dem Gemeinsten, dem blof3

b b

empirischen Wissen, vermitteln will (Max. 19).

2.2.4 Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik

Neben den ,kinstlichen® Instrumenten und Experimenten, den ,,ubereilten® Schlissen
und Verallgemeinerungen des Verstandes erweisen sich fir Goethe noch weitere Verfahren
und Hilfsmittel, die unhinterfragt zum festen Bestand der Wissenschaft zahlen, als hochst
problematisch beim Erwerb echter Erkenntnisse. Insbesondere versperrten die in der Na-
turforschung aufgestellten Hypothesen, welche die erst noch zu bewihrende Theorie schon
vorwegnehmen, vielfach den freien Blick auf das Nichstliegende, auf die wirklichen Pha-
nomene (Max. 555). Aulerdem beschworten sie die Gefahr herauf, dal3 sich ,,Verstand und
Einbildungskraft [...] an die Stelle der Ideen setzen®, obwohl sie allein durch Vernunft und
,hohere* Anschauung erfalit werden (Max. 559). Deshalb muflten die Gelehrten ihr Den-
ken von tiberzihligen Hypothesen befreien, weil sie es unnotig einschrinken und es letzt-
lich geradezu zwingen, falsch zu sehen und zu gritbeln, anstatt auf ,,héhere® Art die Phi-
nomene richtig anzuschauen. Oder die Hypothesen durfen nur ,,schalkhaft™ aufgestellt
werden, um sie durch die ,,Natur [selbst] widerlegen zu lassen® (Max. 561).

Zur Einbildung als einem Erkenntnisvermdgen hat Goethe eine ambivalente, differen-
zierte Haltung, wie auch zu den Hypothesen oder dem Verstand. So sieht er in der helfen-
den, einspringenden Funktion gerade das Problematische und Gefidhtliche der Einbil-
dungskraft, obwohl sie anschaulich-bildlichen Charakter trigt. Rufe doch oft eine noch
nicht durch konkrete Erfahrung kriftig unterbaute Denkkraft, weil sie ,,sich selbst nicht
ganz zulinglich fihlt, [...] die Einbildungskraft zu Hilfe®. Zwar habe die, sobald sie ihre
Hilfsfunktion austibt, das Verdienst
groflerer Aufmerksamkeit, zu vollkommenerer Einsicht hinzudringen®.! Doch bestehe

, ,ouns auf das Anschauen zurlickzufithren und uns zu
grundsitzlich immer die Gefahr, dall denkender Verstand und phantasierende Einbil-
dungskraft als phantasierende Liickenfiller fiir eine noch unsichere Erfahrung einspringen,
ohne ihr beim erfahrungsgestiitzten Nacheilen und Ausfillen den methodischen Vorrang
einzurdumen.

1 J.W. Goethe, Der Kammerberg bei Eger, in: HA 13, 268.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 49

Ist diese gefahrliche Wendung der Einbildungskraft erst einmal eingetreten, dann haben
wir es mit lauter ,,Luftgespinsten® und ,,Hirngespinsten‘ zu tun, die die sichere Erkenntnis
der konkreten Phinomene mehr verstellen als beférdern (Max. 562, 620). Sobald ,,unauf-
geloste Probleme® durch hingefabelte ,,Phantasiebilder” scheinbar erledigt werden, und
letztere selbst dann nicht mehr verschwinden, wenn die Probleme durch Anschauung
wahrhaft gelost wurden, dann ist mit groBer Sicherheit die ungeziigelte Einbildungskraft
am Werk gewesen (Max. 545). Diese Gefahrensituation trete jedoch nicht ein, wenn die
angewachsene ,,gesunde” Erfahrung daran geht, ,,das, was die Einbildungskraft gefabelt,
was der Verstand voreilig geschlossen hatte, sogleich [zu] beseitiglen]“.! Weil sich die
,Hirngespinste* der Einbildungskraft dem Forscher jedoch ,,mit einer gewissen Wirklich-
keit lebhaft aufdringen®, ist er gehalten, eine ,,eigene Geistesbewegung® zu vollzichen, um
sich endgiiltig von ihnen zu befreien (Max. 562). Die Einbildungskraft erweist sich eher als
ein vorzugliches Instrument der Kunst, weil hier ihre Produktion von Schein und Fiktion
keinetlei Gefahr heraufbeschwort.?

Ein besonderes Kapitel stellt Goethes Kritik am mathematischen Verfahren bzw. der
Mathematisierung der Physik dar. Diesen von Galilei und Kepler eingeleiteten unauthalt-
samen Prozel3, den der Neukantianer Cassirer als wichtigen methodischen Fortschritt deu-
tet,> wihrend ihn der Phinomenologe Husser]l zum Ausgangspunkt seiner Diagnose einer
Krisis der modernen Wissenschaft macht,* betrachtet Goethe eher skeptisch, da er die
nichtmathematischen Wege der Naturbeobachtung radikal abschneidet und ihnen ihre
methodische Berechtigung entzieht. Dennoch schitzt Goethe die Mathematik, in deren
Forschungs- und Entwicklungsstand er sich einen tiefen Einblick verschafft hat, nicht ge-
ring.> Vielmehr polemisiert er gegen die Selbstiiberschitzung vieler Mathematiker und ge-
gen die sich unbeschrankt vollziehende Mathematisierung der Physik. Das gilt ihm als eine
»falsche Anwendung® mathematischer Verfahren, wiirden sie dabei doch auf einen Gegen-
standsbereich tbertragen, dem die sinnliche Anschauung und Beobachtung der Phinome-
ne angemessener ist (Max. 642-644). Die ,,falsche Anwendung® zieche eine ,klagliche Abir-
rung® in der ganzen Naturforschung nach sich.

Wertschitzung kommt zum Ausdruck, wo Goethe vom ,,Hohen der Mathematik®
(Max. 635), von der Mathematik als der ,,h6chsten und sichersten Wissenschaft™ spricht.
Dennoch besitze die durch die Mathematiker aufgestellte Behauptung, ,,nur die Mathema-
tik sei gewil}*, keinerlei Wahrheit (Max. 636, 638). Im Gegenteil, die Mathematiker hitten
sich endlich ,,des Diinkels [zu] entduBern, als Universalmonarchen tber alles zu herrschen®
(Max. 639). Dies gelte um so mehr, als sich die Mathematik bereits weit von der lebendigen
Anschauung des AuBeren und Inneren der Naturphinomene entfernt hat. Da die Physik
die sinnliche, anschauliche Natur erklirt, musse die angestrebte Mathematisierung dieser
Wissenschaft ihrem eigentlichen Wesen widerstreben. Obwohl sie der mathematischen

1 J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre [1825], in: Ebenda, 312.

2 TF. Breithaupt, Jenseits der Bilder, 79 f.

E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, I. Band [1906],

Gesammelte Werke, Bd. 2, Hamburg 1999, [im folgenden ECW 2], 274 ff., 314 ff.

4 E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften, Hua VI, 48 ff., 105 ff.

5 WL Lorey, Goethes Stellung zur Mathematik, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der
Natur, 135.



50 GOETHE

Formeln nicht bedarf, bietet sie gleichwohl diejenigen Dinge und anschaulichen Sachver-
halte dar, auf die die Mathematik ihre leeren Formeln anwendet (Max. 655). Werden die
sinnlichen Sachverhalte der Physik aber in die reine Formelsprache der Mathematik iiber-
setzt, dann werden sie zu etwas ganz anderem (Max. 652).

Die groBte Schwiche der Mathematik erblickt Goethe sowohl in ihrem abstrakten For-
malismus, der sich von jeglicher anschaulichen und realen ,,Unterlage® entfernt hat,! als
auch in ihrer Reduktion des Interesses an den Phinomenen auf deren bloBe Quantitit bzw.
auf das lediglich MeB3bare. Gehéren doch zum wirklichen Dasein eben auch die Qualitit
und das UnmeBbare. Die Husserlsche Kritik an Galileis Mathematisierung der Naturauffas-
sung in gewissem Sinne vorwegnehmend, gelangt Goethe zu der SchluB3folgerung, die Ma-
thematiker glaubten ernsthaft, sie konnten ebenfalls das Qualitative, das Unmef3bare ihrer
von jeder realen, anschaulichen ,,Unterlage” unabhingigen ,,Formelsprache® einverleiben
(Max. 641). Es ist fur ihn aber eine bloe Anmallung der Mathematiker zu glauben, alle
Phinomene auf das mathematische Kalkil reduzieren zu kénnen (Max. 659). Befinden sich
doch z.B. ,,Ideen* und ,,Liebe* jenseits aller Mathematik und ihrer Formeln (Max. 654).

Die Mathematik sei in Wirklichkeit vielmehr, ,,wie [auch] die Dialektik[,] ein Organ des
inneren hoheren Sinnes®, und als solches habe sie nur die Form im Blick, nicht aber den
Gehalt der Phinomene (Max. 646). Diese Einsichten bedeuten keine Geringschitzung des
Verdienstes der Mathematiker, alles unter Zahl und Mal3 fassen zu wollen (Max. 653).
Dennoch vermégen mathematische Formeln trotz allen Nutzens der Formalisierung ein
Phinomen nicht einfach abzutun oder zu beseitigen (Max. 657). Das wahrhafte Erfassen
eines konkreten Phinomens setze nidmlich seine lebendige Anschauung voraus, miisse zu-
mindest auf ihr fuBlen. Und schlieBlich erweise sich die Mathematik wegen ihres reinen
Formalismus, der jegliche lebendige Anschauung missen 1d6t, ganz im Unterschied zur
Physik, als unterschiedslos anwendbar sowohl bei guten als auch bei schlechten Zweckset-
zungen der Menschen.

Ihr Nutzen bzw. ihre Lebensbedeutsamkeit hinge deshalb letztlich vom Charakter und
den Fihigkeiten der sie betreibenden Menschen ab (Max. 647, 649, 650). AuBerdem lasse
sich das ,,Wahre® des Lebens bzw. der Natur weder auf das mathematisch zu Berechnende
noch auf das im Experiment zu Verifizierende reduzieren. In seinem téglichen Handeln, in
seiner konkreten, alltiglichen Lebenswirklichkeit praktiziert der Mensch eben auch das
mathematisch Undarstellbare bzw. Unberechenbare (Max. 665, 666). Aus diesem Grunde
erweise sich die wahre Naturlehre immer auch als ,,von praktischer Lebenseinwirkung®,
wihrend ein blof3 theoretisches bzw. formalmathematisches Gebilde diese unmittelbate
Wirkung nicht erreicht (Max. 672, 675). Das Setzen auf das Praktische und Lebensnahe
einer echten Erkenntnis verbindet sich bei Goethe zudem mit einer pragmatischen Auffas-
sung der Wahrheit, was von den spiteren Philosophen des Lebens grundsitzlich zustim-
mend registriert wird.

Der von vielen Fachwissenschaftlern nicht ernstgenommene oder sogar heftig abgewie-
sene Goethe wendet die Einsicht, daf3 jeder individuelle Mensch, was auch den Forscher
einschlief3t, auf die ihm individuell gegebene bzw. angemessene Weise zum Wahren gelan-
gen mufl (Max. 703), zu der Forderung um, jedem Gelehrten musse grundsitzlich die Frei-

1 ].W. Goethe, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 329.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 51

heit der Methodenwahl, die Freiheit, seinen individuellen Weg zum Erfassen des Wahren
zu wihlen, zugestanden zu werden. Erst wenn dieses Recht ,,in der Naturforschung, ja in
jeder Forschung® gelte, werde mit der viel reklamierten ,,Liberalitit” des modernen Gei-
steslebens wirklich Ernst gemacht (Max. 709). Diese Uberlegung formuliert bereits den
spater bei Chamberlain und Cassirer so zentralen Gedanken, daf} es mehrere gleichwertige,
eigenstindige Wege zur Wirklichkeit bzw. zu ithrer Wahrheit geben miisse.

2.2.5 Finseitige und ausschlieBende Methoden

Der Forscher Goethe ist fest davon tberzeugt, dal unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche
durch unterschiedliche Methoden zu erforschen und darzustellen sind. Deshalb will er z.B.
die Erkenntnismethode der Farbenlehre von derjenigen der Mathematik grundsitzlich un-
terschieden wissen (Max. 328). Aullerdem hat er die Gewillheit gewonnen, dal3 man an ein
und denselben Gegenstand, so an das Problem der Farben, mit Hilfe verschiedenster Me-
thoden, durch mehrere ,,Pforten®, also durch die theoretische Wissenschaft, die Praxis, die
Mathematik oder die Malerei herankommen konne. Diese Vielzahl von Wegen zum Ge-
genstand des Interesses sicht er zudem frei von jeglicher Hierarchie zwischen den Metho-
den. Es sind gerade solche Aussagen Goethes, durch die Cassirer sich bestatigt bzw. ange-
regt findet, wenn er 1920 anhand des Themas »Goethe und die mathematische Physik« den
Ansatz der neuartigen Philosophie der symbolischen Formen vorstellt. Fiihre sie doch die-

se unterschiedlichen Weisen, die Wirklichkeit ,,aufzubauen®, ,,zu einem bedeutungs- und

sinnvollen Ganzen® zusammen.!

Die dieser Uberzeugung korrelierende Forderung Goethes nach Freiheit und Toleranz
bzw. nach einem Methodenpluralismus in der Welt der Forschung verbindet sich weiterhin
mit der Einsicht in die gegenseitige Bedingtheit scheinbar gegenldufiger oder selbstindiger
Methoden. Jeweils fiir sich genommen besitzen sie nur relativen Wahrheits- und Erkennt-
niswert. Um den ,,wahre[n] Weg der Naturforschung®™ zu beschreiten, einen Weg, der an
Einzelschritten den einfachen Fortgang der Beobachtung, die Steigerung der Beobachtung
zum Versuch und das Fihren des Versuches zum Resultat umfa3t (Max. 629), haben
scheinbar sich ausschlieBende Erkenntnismethoden Hand in Hand zu gehen und sich ge-
genseitig zu erginzen. Das gelte auch fir die ,,monographische Behandlung®, die ein Inter-
esse an Einzelheiten realisiert, und fir die ihr entgegenlaufende Methode, ,,die das Interesse
an der Gesamtheit offenbart® (Max. 631).

Goethes Uberlegungen richten sich gegen den zu seiner Zeit dogmatisch verfestigten
Methodendualismus, wie ihn ,,Singularisten®, die aufs Einzelne abzielen, und ,,Universa-
listen®, fir die das Allgemeine Erkenntnisgegenstand ist, austragen. Zu den Naturfor-
schern, die eine einseitige oder eine einzelne Methode zur alleinigen Erkenntnisform erhe-
ben und sich den gegenldufigen Richtungen oder Verfahren einfach versagen, steht Goethe
in ausgesprochen kritischer Distanz. Gleichzeitig hat er erfal3t, dal Fortschritte beim Wis-
senserwerb notwendig eine ,,Krisis* hervorbringen, in der die Gegensitzlichkeit unter-

I E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 57, 63 ff., 74 ff.



52 GOETHE

schiedlicher, gegenliufiger Methoden offenbar wird. Im konkreten Fall der ,,Singularisten®
und ,,Universalisten rechnet er sich selbst weder der einen noch der anderen methodi-
schen Richtung zu. Vielmehr glaubt er, dal3 ,,beide Vorstellungsweisen urspriinglich sind
und sich einander ewig gegeniiberstehen werden, ohne sich zu vereinigen oder aufzuhe-
ben® (Max. 407).

Goethe will folglich weder den Methodenpluralismus noch den speziellen Methoden-
dualismus des Wissenserwerbs, der die monographische der allgemeinen Behandlung der
Phinomene gegenuberstellt, autheben oder durch eine Einheitsmethode ersetzen. Er weil3
sehr genau, dal3 die ,,wissenschaftliche, ideelle, umgtreifende Behandlung® der Phinomene
grundsitzlich von gegenliufigen Methoden des Wissenserwerbs gezeichnet bleibt. Dabei
geht ihm auf, daf die gegensitzlichen Erkenntnisweisen unter den Wissenschaftlern offen-
bar ihren letzten Grund in zwei kontriren Menschentypen haben. Die Einen erscheinen
ihm als Personlichkeiten ,,genial, produktiv und gewaltsam, [sie] bringen eine Welt aus sich
selbst hervor®. Die Anderen erweisen sich als ,,geistreich, scharfsinnig, behutsam, [sie] zei-
gen sich als gute Beobachter, sorgfiltige Experimentatoren, vorsichtige Sammler von Er-
fahrung®.! Doch fiir sich genommen bleiben beide Typen und beide Erkenntnisweisen
einseitig.

Deshalb will Goethe bei den Forschern die Erkenntnis oder Einsicht stirken, dal3 sie es
hierbei mit gegenlaufigen und sich dennoch erginzenden, einander sogar voraussetzenden
,2Denkweisen® zu tun haben. In der Zoologie z.B. bildeten das Unterscheiden der Phino-
mene anhand bestimmter Merkmale und das Aufsuchen von allgemeinen Analogien zwi-
schen ihnen einen solchen urspriinglichen, sich bedingenden und erginzenden methodi-
schen Gegensatz, den leider selbst hervorragende Forscher verabsolutieren: ,,Jener geht aus
dem Einzelnen in ein Ganzes, welches zwar vorausgesetzt, aber als nie erkennbar betrach-
tet wird; dieser hegt das Ganze im inneren Sinne und lebt in der Uberzeugung fort: das
Einzelne kénne daraus nach und nach entwickelt werden®.2

Die Relativitit und Bedingtheit der Geltung bzw. Berechtigung beider legitimer Metho-
den klingt auch in dem eigentimlichen Gedanken an, wonach ,,man auf diesen héheren
Stufen nicht wissen kann, sondern #zn muf3* (Max. 408). Wihrend nidmlich Empiriker wie
Theoretiker hdufig an der paradoxen Beziehung zwischen Idee (Urphinomen) und sinnli-
cher Mannigfaltigkeit versagen (Max. 409), finden Idee und sinnliche Anschaulichkeit je-
doch ,,im Leben, in der Tat, in der Kunst [auf wundersame Weise — C.M.] zusammen®
(Max. 410). Eine mechanistische oder atomistische Geisteshaltung miisse allerdings an die-
ser ,,Kluft zwischen theoretischem Widerspruch und praktischer, unbewul3ter Lésung
verzweifeln. Um diese wundersame Beziehung zwischen Idee und Sinnlichkeit aussprechen,
in Begriffe fassen zu konnen, hat Goethe eigens eine naturphilosophische Auffassung ent-
wickelt, bei der die Vorstellung vom ,,LLeben® bzw. vom ,,LLebendigen® der Natur, und da-
mit das Tdtige, im Mittelpunkt steht. Ist es doch das Lebendige und Titige, das die logi-
schen Widerspriiche oder Konflikte des Denkens praktisch vermittelt bzw. tbersteigt.

Wenn die Forscher die Naturgegenstinde, insbesondere die ,lebendigen® Naturpro-
dukte gedanklich analytisch zerlegen, in Teile zertrennen, sodann detailliert beschreiben,

1 A. Groth, Goethe als Wissenschaftshistoriker, Miinchen 1972, 201.
2 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: HA 13, 219 f.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 53

um sie schlieBlich wieder in Gedanken ,kiinstlich® zusammenzufiigen, dann verfehlen sie
mit Sicherheit die wahre Einsicht in den Zusammenhang zwischen Wesen und Wirkung
diese Gegenstinde. ,,Das Lebendige ist [auf diese Weise — C.M.] zwar in Elemente zerlegt,
aber man kann es aus diesen nicht wieder zusammenstellen und beleben.*! Mit dieser Be-
merkung spricht Goethe weder der analytischen Methode noch der sich anschlieBenden
synthetischen Methode, die die Teile im Geiste erneut komponiert, die Berechtigung oder
den wissenschaftlichen Wert ab, sind sie doch beide durchaus geeignet, die Wissenschaft
,,sehr weit zu fuhren®.2

Ein Problem stellt fur ihn vielmehr dar, dal die weit verbreitete Handhabung beider
Methoden als getrennter, von einander isolierter Verfahren nicht nur an organischen, son-
dern bereits an anorganischen Korpern einfach versagt. Anstelle des tblichen, engstirnigen
wJKampfes® zwischen beiden Methoden bzw. ihren Vertretern habe die Einsicht zu obwal-

ten, ,,dall Sondern und Verkniipfen zwei unzertrennliche Lebensakte sind.“ Es ist eben

> 2
unerliBlich, ,,aus dem Ganzen ins Finzelne, aus dem Einzelnen ins Ganze zu gehen, und je
lebendiger diese Funktionen des Geistes, wie Aus- und Einatmen, sich zusammen verhal-
ten, desto besser wird fiir die Wissenschaften und ihre Freunde gesorgt sein“.? Eine solche
auch praktisch einzunehmende Haltung bedeute aber fiir den Forscher schon deshalb eine
bestindige Herausforderung, weil ihr unsere wissenschaftliche Sprachpraxis entgegensteht.
Goethe ist sich sehr wohl bewul3t, daf3, wie der von ihm verehrte Hamann es formulierte,
,Leben und Kampf™ allein ,»aus simtlichen vereinigten Kriften« des Menschen entsprin-
gen konne, weil ,palles vereinzelte [...] verwerflich« ist. Dieser Einsicht vermag die nicht-
poetische sprachliche Uberlieferung, wie wir sie in der Wissenschaft gebrauchen, allerdings
nicht Gentige zu tun: ,,Denn das Wort muf3 sich ablésen, es muf3 sich vereinzeln, um etwas

zu sagen, zu bedeuten®.*

1 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: Zur Morphologie [1817], in: Ebenda, 55.

2 Ebenda, 54.

3 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 233.

4 J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 12. Buch, 514.






III. LEBENSPHILOSOPHIE

3 GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG
ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY

Wenn in der vorliegenden Studie von der lebensphilosophischen Strémung die Rede ist,
wird diese im Unterschied zur weitverbreiteten Lukacsschen Deutung nicht vordergriindig
als eine weltanschauliche Reaktion romantisch-konservativer biirgerlicher Schichten wahr-
genommen,! sondern — wie bereits 1920 von Rickert — als eine der moglichen philosophi-
schen Reaktionen auf wirkliche sachliche Probleme im philosophischen und wissenschaftli-
chen Diskurs der Zeit verstanden.? Diese Sichtweise blendet keineswegs aus, daf3 die Philo-
sophen des Lebens eine gehorige Portion Krisisbewul3tsein, Kulturkritik, Pessimismus und
Nihilismus transportieren.> Mit ihrer Kritik der natiirlichen oder ausschlieBlich logisch,
technisch etc. gedeuteten Vernunft als einer fundamentalen Ursache fiir einen drohenden
Niedergang (,,Verfall) der Kultur und des Menschentums muf3te die sich in der Regel kon-
servativ verstehende Lebensphilosophie eine ambivalente Rolle im geistigen Leben spielen.
Sie hat auf diese Weise ,,den geistigen Horizont zwischen den Weltkriegen verdiistert, zu-
gleich aber der Selbsterfahrung neue Perspektiven ergffnet, die den Kreis des Kritizismus
sprengen®.*

Die von den Philosophen des Lebens attackierte Uberzeugung, wonach Individuum und
Menschheit rationale Perspektiven besitzen, stellt nicht nur das liberale, birgerliche Welt-
verstandnis radikal in Frage, sondern auch das der linken, antikapitalistischen Gegner und
Uberwinder des biirgerlichen Kosmos. Die Ideologen des deutschen Faschismus machen
sich fur die weltanschauliche Legitimation der inhumanen Politik eine ganze Reihe von
Personen und Argumentationsmustern lebensphilosophischer Provenienz zunutze, so
durch die Vereinnahmung der Philosophie Nietzsches. Markante Vertreter der lebens-
philosophischen Richtung (Chamberlain, Spengler, Heidegger) haben zumindest zeitweise
mit der Hitlerbewegung sympathisiert. In der Folge erleiden der Lebensbegriff und die ihn
tragende Lebensphilosophie in der philosophischen Diskussion das Schicksal eines

Lukacs spricht u.a. von einer ,herrschenden entwicklungsfeindlichen, [...] irrationalen Weltanschauung*
(G. Lukécs, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12), vom ,,philosophischen Irrationalis-
mus der imperialistischen Periode®, von einer ,,internationalen Bewegung zur Destruktion der Objektivi-
tit der Naturwissenschaften und ihrer Ersetzung durch eine ,,Pseudoobjektivitit des Mythos®, von einer
Philosophie, die als ,,ideologischer Vorldufer® des Nationalsozialismus zu gelten habe, weil sie unbewuf3t
eine philosophische Atmosphire schuf, die durch ,,cin Zersetzen des Vertrauens zu Verstand und Ver-
nunft, eine Zerstérung des Glaubens an den Fortschritt, eine Leichtgldubigkeit gegentiber Irrationalismus,
Mythos und Mystik* gekennzeichnet war. — G. Lukacs, Die Zerstérung der Vernunft. Der Weg der Irra-
tionalismus von Schelling bis Hitler, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 13, 24, 327, 29, 329.

H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen Modestrémung
unserer Zeit, 2. Aufl. Tibingen 1922, 176.

3 K. Léwith, Der europiische Nihilismus, [1940], in: Samtliche Schriften, Band 2: Weltgeschichte und
Heilsgeschehen, Stuttgart 1983, 475-540.

F. Fellmann, Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, Reinbek bei Hamburg
1993, 165.



56 LEBENSPHILOSOPHIE

»Kampfbegriffes«, das selbst heute noch auf ihnen zu lasten scheint.! Nachdem die Rezep-
tion lange Zeit von Deutungsmustern gepragt war, die in den Wortfiihrern der Lebensphi-
losophie ausschlieBlich Denker am Werk sah, die ganz objektiv den Irrationalismus und die
Zerstorung der Vernunft beférderten und damit zumindest die Abwehrkrifte gegentiber
der nationalsozialistischen Weltanschauung schwichten, ist inzwischen ein stirker auf die
philosophischen Leistungen gerichtetes Interesse an der Lebensphilosophie erwacht,? fin-
den sich doch bei den ,heute noch verponten Autoren® ,jiberraschende Einsichten in
viele philosophische Probleme.

Auf exemplarische Weise sucht Fellmann in seiner Studie tber die »Elemente einer
Theorie der Selbsterfahrung« nach diesen Einsichten, die ,,neue Perspektiven® philosophi-
schen Denkens er6ffnen. Als eine solche wirke z.B. heute die ,,lebensphilosophische Ten-
denz, den cartesischen Dualismus von Korper und Seele aufzuheben und an seine Stelle ein
integrales Konzept des »lebendigen Geistes« zu setzen®.> Auch stelle sich heraus, daf} Phi-
losophen des Lebens (Lessing) und logische Positivisten bzw. Sprachanalytiker (Witt-
genstein) ,,das gleiche Ziel* verfolgen: ,,vom logischen Standpunkt aus das der Logik
grundsitzlich Entzogene sichtbar zu machen®.# Und Bergson thematisiere mit seinem In-
tuitionismus ,,die wissenschaftstheoretische Neuorientierung der Naturwissenschaft gegen-
tber der Mechanistik“.> In dem Zusammenhang hilt es Fellmann fiir aufschluBireich, da3
der Neukantianer Cassirer diese Thematik ,,zur gleichen Zeit wie Bergson in seinem Buch
»Substanzbegriff und Funktionsbegriff« (1910)“ anspricht. Das Problem hatte auB3erdem
Goethe in der Kritik am mechanistischen Weltbild beschiftigt.

Diese Aktualitit gelte auch fiir die Einsichten, die sich bei Klages finden. Diesem gelin-
ge es nicht nur, ,in Tiefenschichten des Erlebens einzudringen, die dem Rationalismus
verschlossen bleiben®,® sondern ihn motiviere auch ganz wie Goethe ,,die Sorge um die
Erfahrungswirklichkeit angesichts immer bedrohlicher werdender Entfremdungserschei-
nungen der mathematisch-konstruktiven Rationalitit™.” Den bedrohlichen Abstraktionen
dieser Rationalitit stelle Klages die anschauliche Bildhaftigkeit der vorbegrifflichen Erfah-
rung gegeniiber. Und diese ,,etlebt® intuitiv nicht die physische Anschauungswelt (Dinge),
sondern die psychische Innenwelt. Klages’ Behauptung, wonach es keinem Zweifel unter-
liegt, ,,dal3 die Bilder bei der Selbsterfahrung eine gréBere Rolle spielen als die Gedanken®,
wirdigt Fellmann als eine ,,iiberraschende Einsicht®, die ,,neue Perspektiven® philosophi-

1 V. Gerhardt, Vernunft und Leben, in: Dtsch. Z. Philos. 43, (1995) 4, 591.
2 Dazu gehéren neben der Monographie F. Fellmanns u.a. die Schriften von A. Ebrecht, Das individuelle
Ganze. Zum Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991; K. Albert, Lebensphilosophie. Von
den Anfingen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukacs, Freiburg/Miinchen 1995; U. Pothast, Leben-
dige Vernunftigkeit. Zur Vorbereitung eines menschenangemessenen Konzepts, Frankfurt/Main 1998;
K. Albert/E. Jain, Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Erneuerung det Lebensphiloso-
phie, Freiburg/Munchen 2000.

3 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 182.

4 Ebenda, 170.

5 Ebenda, 79.

Ebenda, 157; Cassirer macht bereits in den 20er Jahren auf Klages’ tiefes Verstindnis der Ausdruckser-
lebnisse aufmerksam, was es ihm wie nur wenigen Philosophen ermégliche, den cartesischen Dualismus
von Seele und Korper zu vermeiden. — E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil:
Phinomenologie der Erkenntnis [1929], Darmstadt 1964, [im folgenden PhsF 111], 117 ff.

7 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 160 f.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 57

schen Denkens erdffne.! Von dem immer wieder geduBlerten ,,Irrationalismusverdikt gegen
Klages* sei dagegen nur wenig zu halten.

3.1 Motive fiir die philosophische Goethebesinnung
an der Wende zum 20. Jahrhundert

In der Einleitung (Abschn. 1.2) ist bereits auf die sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts
schnell entwickelnde und verbessernde Edition der Werke samt des Nachlasses von Goe-
the als einer wichtigen Voraussetzung fir das Hervortreten eines philosophisch anspruchs-
vollen Goethebildes hingewiesen worden. Es bleibt aber noch nach einigen der Motive zu
fragen, die insbesondere die Vertreter der sich als eigenstindiger Stromung formierenden
Philosophie des Lebens bewogen haben, sich nahezu euphorisch der epochalen Person-
lichkeit Goethes zuzuwenden. Sie sehen in ihm einen Ahnherrn des eigenen philosophi-
schen Selbstverstindnisses und bedienen sich seiner als eines wichtigen »Kronzeugen« im
Kampf gegen die ,,abstrakte” Vernunft- bzw. Begriffsphilosophie Kants, gegen den engli-
schen Liberalismus und gegen die etablierten akademischen Schulen in der Philosophie
(Neukantianismus, Positivismus, naturwissenschaftlicher Materialismus).

Diese Inanspruchnahme verwunderte Zeitgenossen wie Rickert, der 1920 die erste sy-
stematische Kritik der erkenntnistheoretischen Grundlagen der neuen Stromung vorlegt,
nicht sonderlich. Vielmehr hilt er den bei Goethe und den modernen Lebensphilosophen
bemthten Lebensbegriff fiir nahezu deckungsgleich. Und so ist es fiir ihn evident, da3
,,sich Goethe in der Tat als Vorldufer der modernen Lebensphilosophie bezeichnen® 1a(3t.?
Auf die Tatsache, daf} es auch Stimmen gab, die einer solchen Traditionsbehauptung ganz
entschieden widersprochen haben, ist ebenfalls bereits verwiesen worden.? Die nachfolgen-
den Uberlegungen umreiBlen einige der Motive, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts das
lebensphilosophische Interesse auf Goethe gelenkt haben.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts empfinden und konstatieren viele deutsche Intellek-
tuelle eine Krisis der ,,natlrlichen® oder mechanischen Rationalitit, was aber von der aka-
demischen oder Universititsphilosophie wenig reflektiert wird bzw. wozu von dieser kaum
Alternativen und tberzeugende neue Ansitze aufgewiesen werden. Vielmehr sind die vor-
herrschenden Stromungen des Neukantianismus und des logischen Positivismus bis auf
Ausnahmen ,,mehr darauf bedacht, alte Positionen zu verteidigen, als sich neuen Heraus-
forderungen zu stellen“.# Einen wichtigen Aspekt dieser Krisenstimmung macht das breite
Unbehagen an einem reduktionistischen Verstindnis der Rationalitit aus, das nicht nur das

,»In natirlicher Einstellung® nimmt der Mensch ,,nicht primir Dinge waht][...], sondern erlebt Situatio-
nen, ,,die unter Umstinden poetische Qualititen besitzen®, d.h. poetische Bilder sind. (Ebenda, 162).
Cassirers Kritik an Klages® Bildertheorie laufe darauf hinaus, sie durch eine Symboltheorie zu ersetzen.
Allerdings denke Cassirer lediglich an diskursive Symbole und lasse prisentative Symbole unbeachtet.
Letztere ,,dagegen haben Bildcharakter und lassen sich im Sinne der von Klages getroffenen Unterschei-
dung |[...] durchaus als Formen der Selbsterfahrung deuten® (Ebenda, 165).

2 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 137 £.

Siehe u.a. G. Lukacs, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12.

4 TF. Fellmann, Lebensphilosophie, 142.



58 LEBENSPHILOSOPHIE

Subjektive, das Gefithl und das Moralische, sondern auch die lebendige Anschauung als
irrational denunziert. Dieses Unbehagen bewegt den Mathematiker und Philosophen Hus-
serl in den 90er Jahren, einen Neuanfang in der Philosophie zu suchen und eine neue phi-
losophische Richtung — die Phinomenologie — zu begriinden.

Neben der ,,beschreibenden® Phinomenologie ist es eben die neuere Lebensphilosophie
(Bergson, Dilthey), die sich als eine Strémung formiert, die diese ,,Krisis* thematisiert. Da-
bei ist man bestrebt, die vereinseitigt oder reduktionistisch aufgefalite Vernunft durch ein
dezidiertes Aufwerten des Lebens und der Anschauung zu vervollstindigen, um sie so ge-
geniiber abstrakter Verstandes- und Begriffserkenntnis zu privilegieren. Einen entschei-
denden Anstof3 erfihrt die Thematisierung einer abstrakt, logisch mifigedeuteten Vernunft
zudem durch ihre ,Historisierung (Dilthey). Vorginger und Vorbilder fiir solche Ubetle-
gungen finden sich bei den Romantikern, bei Schopenhauer und Nietzsche, die bereits eine
Kritik an den Ideen und Grundannahmen einer angeblich auf ein reduktionistisches Ver-
nunftverstindnis fixierten Aufklirung vorgebracht hatten. Und es bietet sich hierfur Goe-
the an, weil ihn mit den deutschen Idealisten u.a. das Verhaltnis , kritischer Aufhebung®
gegeniiber der Aufklirungsphilosophie verbindet.! So fihlt sich der Lebensphilosoph
Simmel in diesem Sinne Goethe wegen dessen Kiritik der Verstandesrationalitit verbunden.

Auch die lebensphilosophisch motivierte Debatte um den Gegensatz von abstraktem
Verstand (,,Geist™) und lebendig-anschaulicher Ganzheitlichkeit (,,L.eben®) nimmt zeitweise
die Gestalt an, Goethe wider Kant auszuspielen. So dient der in lebensphilosophischen
Termini gedeutete Kiinstler Goethe bei Simmel als Gegenbild und als Argument in der
Kritik am wissenschaftlichen Philosophen Kant. Der gewinne die Einheit aller Gegensitze
niamlich ausschlieBlich fiir die wissenschaftliche Erkenntnis, nicht aber fir das ganze Le-
ben.? Wihrend die durch den Denker Kant der Zwetheit abgewonnene Einheit ,,die Spuren
der Entzweiung® trage, bildet dagegen die von Goethe vorgelebte und bewullt gesuchte
Einheit kein begriffliches System, das einem Oberbegriff untersteht, sondern sei wahres
,Leben“? Die Reaktion der Lebensphilosophie und des Historismus auf den beklagten
Zustand fallt allerdings gelegentlich ins andere, vernunftfeindliche Extrem.* Das Bestreben,
das empfundene und konstatierte Auseinanderklaffen von technischer und moralischer
Vernunft zu tiberwinden, steigert sich bei den deutschen Intellektuellen nach dem Welt-
krieg noch, liBt aber, laut Fellmann, die ,Lebensphilosophie ins Ideologische
um|schlagen]“.

Eine zweite Gruppe von Motiven betrifft die Kritik am mechanischen und mathemati-
schen Erkenntnismodell der Naturwissenschaft und seiner Ubertragung auf die Gebiete der
Kultur, der Geschichte und des Geistes. In Goethe wird ein Erkenntnistheoretiker vorge-
funden, der sich als Gegner der ausschlieSlich mechanisch-naturwissenschaftlichen Metho-
de der Naturforschung versteht und nach methodischen Alternativen sucht, die ihre Be-
wihrung auch auf dem Gebiet des Geschichtlichen finden. Somit kénnen die Lebensphilo-

H. A. Korff, Geist der Goethezeit [1770-1830], Band 1: Sturm und Drang, Leipzig 1923, 9, 23 f., 35 f.

2 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906], 3. Aufl. 1916, in:
Gesamtausgabe [GA] 10, 1306, 144.

3 G. Simmel, Goethe [1913], Leipzig 1923, 79.

A. Ebrecht, Das individuelle Ganze. Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991, 21 f.

> F. Fellmann, Lebensphilosophie, 143.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 59

sophen annehmen, in den der Zeit weit vorgreifenden wissenschaftsmethodischen Uberle-
gungen Goethes, einschlieBlich der damit verbundenen heftigen Kritik sowohl an den For-
schungsmethoden als auch am Wissenschaftsbetrieb, eine wichtige geistige Quelle zu besit-
zen, die nicht zuletzt eigenen Argumenten einen Autorititsbeleg sichert. Der Neukantianer
Rickert halt einen Teil der lebensphilosophischen Einwinde gegen die Naturwissenschaften
durchaus fiir berechtigt.!

Mit Goethe teilen viele Philosophen des Lebens die tiefe Abneigung gegen die Mathe-
matisierung der Naturwissenschaften, welche letztlich zu abstrakten Theorien fithre, die
sich zunehmend von der Sinneswahrnehmung des Menschen entfernen. Sie beeindruckt an
Goethe neben dessen Abscheu gegeniiber dem mechanistischen Naturbegriff auch die Ab-
lehnung der spekulativen, erfahrungsunabhingigen Naturphilosophie. Seine alternative
organologische Sichtweise des Natiirlichen und das Erheben des Lebens zur biologischen
und geistigen Zentralkategorie bieten entscheidende Ankniipfungspunkte bzw. legitimieren
eigene Vorgaben. Neben der vehementen Kritik am Wissenschaftsbegriff und am Wissen-
schaftsbetrieb der Zeit macht auch die teilweise heftige Ablehnung, die Goethe von zahl-
reichen Fachwissenschaftlern erfihrt, die kein Verstindnis fir seine methodischen und
erkenntnistheoretischen Alternativen aufbringen, diesen fiir die Lebensphilosophen zu
einer bevorzugten Quelle.

Die auf das Leben bezogenen Uberlegungen Goethes implizieren zudem ein alternatives
Verstindnis von Philosophie, das den Philosophen des Lebens entgegenkommt bzw. das
erst sie wahrhaft zu erschliefen und zu wiirdigen vermogen. Waren doch seine philosophi-
schen Grunderfahrungen im Unterschied zu denen der spekulativ-idealistischen Denker so
beschaffen, dal3 es ihm ganz unméglich war, die in Natur und Wissen vorgefundenen, zu
erschauenden lebendigen Ubergéinge dialektisch zu konstruieren und im spekulativen ,,Sy-
stem den Begriff zum Inhalt seiner selbst zu machen®.? Nachdem die nachidealistischen
Denker ,,im Umkreis der Diltheyschule® (Dilthey, Misch, Konig, Lipps) sich von einem
Philosophieren verabschiedetet hatten, das an der Letztbegriindung menschlicher Erkennt-
nis und am Anspruch einer umfassenden Beschreibung und Deutung der Wirklichkeit im
Ganzen festhilt, weil sich bei ihnen der Zweifel an den groBen Systemen durchgesetzt hat-
te, finden sie einen angemessenen Zugang zum Verstindnis der eigentiimlichen Goethe-
schen Philosophie der ,,Urphinomene®. Gleichzeitig sicht sich die lebensphilosophische
Diltheyschule in ihrer Absage an allgemeine Bezugsrahmen bestitigt, mittels derer die kon-
kreten Erscheinungen logisch bzw. transzendental vorstrukturiert werden kénnten. Um die
Natur als konkret-lebendige anschauen zu kénnen, mufite eine lebendige Entsprechung der
ganzen Person gefunden werden. Bei der Suche nach diesem neuen Typus der Anschauung
wird man bei Goethe mehr als fundig.?

»Insofern haben sowohl Denker wie Dilthey oder Simmel als auch Biologisten wie Nietzsche oder Berg-
son oder James [...] grole Verdienste fiir die wissenschaftliche Philosophie. Thre Kritik mancher angeb-
lich naturwissenschaftlicher, in Wahrheit rationalistisch-metaphysischer Dogmen, an denen viele noch mit
Zidhigkeit festhalten, war eine befreiende Tat.“ — H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 177.

2 F. Kimmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, in: Dilthey-Jahrbuch, (1999-
2000) 12, 226.

,»Goethes Verfahrensweise und die mit ihr verbundenen Einsichten fiigen sich ohne weiteres in das Pro-
gramm eciner Neuformulierung des erkenntnistheoretischen Grundproblems, wie es von der Lebensphilo-
sophie der Diltheyschule und der Phinomenologie Hussertls ausgearbeitet worden ist.”“ — Ebenda, 236.



60 LEBENSPHILOSOPHIE

Ein weiterer Komplex von Motiven, die die Lebensphilosophen darin bestirken, sich
Goethe zuzuwenden, ist eng mit dem sich in intellektuellen Kreisen um 1900 immer starker
einstellenden ,,Lebensgefithl verbunden, das die zunehmende Zersplitterung und Ent-
fremdung der modernen Kultur bzw. der einzelnen Person innerhalb der Lebensverhiltnis-
se in der Gesellschaft industrieller Massenproduktion und sich weit verzweigender Arbeits-
teilung ,,erlebt”, erfalBt und zum Ausdruck bringt. Simmels Arbeiten zur ,, Tragédie der
modernen Kultur®, die sich auf entsprechende Ansitze im philosophisch-6konomischen
Werk von Marx stiitzen, sind vielleicht der prignanteste Ausdruck fir diese ,,Stimmung®.!
In dieser Situation wird der ,,Ausnahmemensch® Goethe als eine der letzten groflen Per-
sonlichkeiten wahrgenommen und gedeutet, die es exemplarisch versucht und erfolgreich
verwirklicht haben, alle sinnlichen und geistigen Vermdégen, alle Lebensidu3erungen, alle
kulturellen Objektivierungen unter ein einheitliches Prinzip zu stellen und so zu einer gei-
stigen und praktischen Lebenseinheit zu verbinden. Aullerdem liest und rezipiert man ihn
als einen Denker und Dichter, der bereits erste Krisismomente der Kultur seiner Zeit et-
faB3t und sich ihnen entgegengestellt habe.? Dieser Deutung geht ,,die Verlagerung des In-
teresses von Goethes Werk auf sein Leben® vorher, was ,,die autobiographischen Arbeiten
innerhalb des Werkganzen® einschlief3t.?

Im neuen lebensphilosophischen, nunmehr ganzheitlichen Goethebild (Chamberlain,
Simmel, Gundolf),* das einen Menschen zeichnet, der noch ein »or- oder schon ein nach-
burgerliches Leben gefiihrt hat, schligt sich das Bedirfnis nach einer kulturellen Erneue-
rung des Menschentums nieder. Eine solche Deutung findet sich nicht nur bei Vertretern
der Lebensphilosophie, sondern auch bei kritizistischen Philosophen wie Windelband und
Cassirer, auch wenn die von den Lebensphilosophen in Aussicht gestellte Riickkehr zur
Ganzheitlichkeit eher skeptisch beurteilt wird. So findet sich bei Windelband ein Hinweis
auf das sich bereits im Deutschen Idealismus artikulierende spatbuirgerliche ,,IL.ebensgefiihl®
der Zersplitterung und Entfremdung, wenn er Holderlin als einen Dichter auslegt, der die
durch Arbeitsteilung und Spezialisierung in der modernen Welt verlorengegangene Einheit
der Kultur erfolglos wiederherzustellen sucht und daran verzweifelt. An der Tatsache, daf3
diese Einheit auch nicht mehr in der birgerlichen Bildung der Individuen reprisentiert
werden konnte, wie dies noch in der antiken Welt méoglich war,®> habe weder der Umstand
etwas geindert, da3 es ,,in Goethe und in Hegel” zu einer vollstindigen Verschmelzung
»des antiken und des modernen Kulturgehaltes® gekommen war, noch die Versuche der

1 G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], Berlin 1958, V1. Kapitel: Der Stil des Lebens, 480-585; Ders.,

Der Begriff und die Tragddie der Kultur [1911] und: Der Konflikt der modernen Kultur [1918], in: Ders.,

Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse, Frankfurt/Main 1987, 116-173.

So lernt Goethe als junger Mann den Arzt Zimmermann kennen, und in den Gesprichen mit diesem

,kam die Verderbnis der Zeit, durch Verweichlichung und UbergenuB [in den héheren Stinden] jeden

Augenblick zur Sprache®. — J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 15. Buch, in: HA

10, 67.

3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Bd. I 1773-1918, Mun-
chen 1989, 261 f.

4 H. St. Chamberlain, Goethe [1912], Miinchen 1939; G. Simmel, Goethe [1913] Leipzig 1923; F. Gundolf,
Goethe [1916], Betlin 1920.

5> W. Windelband, Uber Friedrich Hélderlin und sein Geschick [1878], in: Ders., Priludien. Aufsitze und
Reden zu Philosophie und ihrer Geschichte, 1. Band, 6. Aufl. Ttubingen 1919, 250 f.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 61

Romantiker, mit ihren Mythen und Verklirungen der Geschichte ,,dieses Ideal der univer-
salistischen Kultur des Individuums® erneut realisieren, den ,,vollen und unverkiimmerten
Menschen* wiederherstellen zu wollen.!

Wir haben es in der , wirklichen Welt” nimlich unwiderruflich mit ,,der unharmoni-
schen Geteiltheit und Zerstickelung der dulleren Verhiltnisse® zu tun. Diese Erkenntnis
nennt Windelband deshalb ,,eine tiefe Einsicht in das Wesen des modernen Lebens‘.2 Die
Renaissancemenschen hatten die in der Antike erfolgreich praktizierte ,,universalistische
Bildung neu entworfen, die deutschen Dichter und Denker am Ubergang vom 18. zum
19. Jahrhundert strebten sie noch einmal an, konnten sie aber bereits nicht mehr verwirkli-
chen. Die Gegenwart, so Windelband im Jahr 1878, erlaube selbst ein solches Ansinnen
nicht mehr, woran Demokratisierung, Vermassung und Verflachung mit all dem Dilettan-
tismus im 6ffentlichen Leben ihren groBen Anteil hitten.> Er sucht und findet beim Autor
des Faust einen philosophischen Gegenentwurf zu dem krisishaften ,,Lebensgefiihl® der
spatbiirgerlichen Moderne. Dabei spielt eine gro3e Rolle, dal3 Goethe hier aus den Quellen
der Renaissancephilosophie schopfte, deren lebens- und anschauungsbejahender, gestal-
tungswilliger Geist sich jeglicher Entfremdung und Zersplitterung widersetzt hatte.*

Auch der Kultur- und Lebensphilosoph Simmel sucht in seinem Goethebuch nach dem
verlorenen Land der ganzheitlichen Seele. Die sich entwickelnde Geldwirtschaft mit ihren
Rationalisierungstendenzen habe Schritt fir Schritt Willen und Gefiihl durch den Intellekt
ersetzt, aus der ,,Gesamtpersonlichkeit” den ,,reinen Vernunftmenschen® werden lassen.
Weil fiir ihn in diesem Kontext zu Beginn des 20. Jahrhunderts Kant bzw. dessen Philoso-
phie die Rolle eines kulturellen Hoffnungstrigers bereits verloren hat, komme nunmehr
dem genialen Kinstler Goethe eine ,,besondere Bedeutung fiir die Kulturlage der Gegen-
wart™ zu. Dessen dsthetische Weltanschauung bringe den neuzeitlich erfahrenen Subjekt-
Objekt-Gegensatz, den Gegensatz von innerem und dullerem Leben aus dem von der is-
thetischen Kunstform an seiner Quelle gestalteten Weltgefithl heraus unmittelbar zum
Ausdruck. Das abstrakte und objektivierende Denken der Wissenschaft bzw. der wissen-
schaftlichen Philosophie (Kant) dagegen bezeichne diesen Gegensatz nur mittelbar. Weil
der Kunstler Goethe die ,,Einheit des subjektiven und des objektiven Prinzips® innerhalb
einer geistigen Natur bzw. natiirlichen Geistigkeit sucht, sei er noch nicht, wie der ,,moder-
ne Mensch® ein Jahrhundert nach ihm, der Entzweiung ,,zwischen der subjektiven und
objektiven Bedingtheit des Tuns® verfallen, sondern lebe noch einmal ihre Einheit.6

1 Ebenda, 252.

Ebenda, 253.

Ebenda, 254 f.

W. Windelband, Goethes Faust und die Philosophie der Renaissance [1904], in: Ebenda, 192; Die Renais-
sancephilosophie wendete sich gegen die formale Logik und propagierte ,,.Schauen und Leben®, die

S~ LN

,Unmittelbarkeit im inneren und dulleren Dasein®, tauschte die begriffliche Form des Wissens gegen das
Schauen ,,der Sachen selbst — Ebenda, 193, 196 f.

5  G. Simmel, Philosophie des Geldes, 489; Zu dieser sowohl durch die Geldwirtschaft als auch durch die
ihr korrespondierende demokratische Tendenz verursachten totalen Rationalisierung, die sich in der Ni-
vellierung der Person hinsichtlich ihrer individuellen Eigenart niederschlage, sicht Simmel sich in den
Werken Goethes, Carlyles und Nietzsches eine geistige Gegenbewegung formieren. — Ebenda, 501.

6 G. Simmel, Goethe, 7.



62 LEBENSPHILOSOPHIE

Optimistischer als Windelband sieht Simmel im Streben nach der zu verwirklichenden
Lebensganzheitlichkeit ein echtes Ziel innerhalb der deutschen Kultur ,,um die Jahrhun-
dertwende®. Deshalb komme Goethe bzw. seinem erfolgreichen ganzheitlichen Leben ,,die
Fihrung des geistigen Lebens® in weitem Ausmale zu.! In der umsichgreifenden Gegen-
tberstellung einer Philosophie des Lebens, einschlieSlich der Anschauung, wie Goethe sie
reprisentiert, und einer Philosophie der Wissenschaft und des abstrakten Begriffs, wie
Kant sie vertritt, artikuliert sich auch die Auseinandersetzung der Lebensphilosophen mit
dem vorherrschenden Neukantianismus. So steht der die Existenz des Kinstlers lebende
Goethe fiir Simmel allem ,,Theoretisieren tiber das Erkennen® fern und empfindet eine
tiefe ,,Abneigung gegen die Erkenntnistheorie®, mit der der vorherrschende Neukantianis-
mus (Windelband, Rickert, Cohen und Natorp) die Philosophie als Wissenschaft identifi-
ziert.

Eine wichtige Reihe von Motiven fiir das grof3e Interesse, das die Philosophen des Le-
bens an Goethe zeigen, dirfte sowohl in den ,,Feindschaften® und ,,Freundschaften® lie-
gen, die der Dichter, Naturforscher, Philosoph und Staatsmann auf sich zog, als auch in
seiner Vorsicht, Distanz und kritischen Sichtweise gegeniiber dem politischen Liberalismus
und den biurgerlichen revolutionidren Bestrebungen. Da man bestimmten Zielsetzungen,
StoBrichtungen und Argumenten der zu Goethes Lebenszeit in Literatur und Philosophie
agierenden Romantiker, die ein zunichst verehrendes, spiter ablehnendes Verhaltnis zu
Goethes Person und Werk hatten, recht aufgeschlossen gegentiber steht, fihrt auch diese
,»Quelle” der modernen Lebensphilosophie wieder auf ihn zurtick.? Romantiker und Goe-
the einte die Kritik an den Einseitigkeiten des aufklirerischen Rationalismus, die sich auch
in den politischen Doktrinen und Taten der ihm verpflichteten Politiker und Revolutionire
niederschlugen.> Der nach 1830 aufkommende politische Liberalismus und Demokratis-
mus, der von vielen Lebensphilosophen bekimpft oder wenigsten abgelehnt wird, kniipfte
als , Feind* der Romantik am Rationalismus und am mechanischen Weltbild der Aufklirer
an und fand so ein eher ablehnendes Verhiltnis zum ,,Aristokraten” Goethe, zumal der
nicht als ,,Freund® des liberalen und demokratischen ,,Vormarz* galt.* Die ,,Feindschaft®
der Liberalen und Demokraten gegeniiber Goethe als einem vermuteten ,,Feind der Frei-
heit* dirfte diesen wiederum den Lebensphilosophen nahegebracht haben.

Nachdem Goethe und Schiller fir ein liberales Projekt, fiir die nationalkulturelle Ein-
heit, in Dienst genommen worden waren, was der staatlichen Einheit vorgearbeitet hatte,
wurde die Reichseinigung 1871 selbst ohne eine wirkliche kulturelle bzw. nationale ,,Leit-
idee vollzogen.® Nach Plessners Auffassung hatte der , literarische Humanismus der Goe-

1 G. Simmel, Kant und Goethe [1916], in: GA 10, 127.

2 V. Hehn, Goethe und das Publikum (aus: Gedanken iiber Goethe, [1887]), Berlin 1988, 68 f.

Beides, der von den Fihrern der Franzésischen Revolution willkirlich vollzogene ,,Bau eines neuen

Staates in der Abstraktion von allen organisch-lebenden Kriften und die Kantische dualistische Moral

und Verleugnung der Natur, mul3te Goethe tief mi3fallen”. — Ebenda, 50.

4 Ebenda, 116; siche dazu auch H.-G. Gadamer, Goethe und die sittliche Welt, in: Gesammelte Werke
[GW] 9, 72 f.

5 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsburgers. Normative Hohe, tiefer Fall, in: DIE ZEIT, Nr. 3, 14.
Januar 1999, 30.

6 H. Plessner, Die verspitete Nation. Uber die politische Verfiigbarkeit biirgerlichen Geistes [1959], Frank-
furt/Main 1998, 93 f.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 63

thezeit” im gesellschaftlichen Leben jener Zeit ,,keinen Boden mehr®; er war vielmehr ,,zu
apolitischen, idealistischen Bildungsgedanken herabgesunken. Die liberale Ara, und damit
die Rolle des Bildungsbiirgertums als wichtiger kultureller Faktor, ging zudem gegen 1880
unweigerlich zu Ende und wurde ,,durch einen nationalistischen Normenkanon ersetzt™.!
Durch die relativ schnelle Integration der urspringlich oft konstitutionell-liberal gesinnten
Kulturtriger bzw. des ehemaligen Bildungsbiirgertums in die neue herrschende Ordnung
des Kaiserreiches wird ein damit einhergehendes neues Goethebild auch zum Bestand eines
konservativeren und nationalistischeren Selbstverstindnisses in der Kultur des Kaiserrei-
ches.? Die Goethe- bzw. Klassikerverehrung ist um die Jahrhundertwende ein staatstragen-
der, staatslegitimierender Vorgang im Kaiserreich, Goethe ist offizieller und nationaler
»Klassiker geworden, der er zu seinem Tode nicht war. Daran beteiligen sich beileibe
nicht nur die Philosophen des Lebens. Die konservative staatstragende Inanspruchnahme
Goethes setzt sich bis in den Weltkrieg fort, in dem eben auch Goethe und Fichte fir die
geistige Legitimation der deutschen Kriegsziele herhalten missen.?

3.2 Dilthey tber Verstandesabstraktion, lebendige Anschauung
und Goethes philosophische Leistung

3.2.1 Reduktion auf die ratio oder ,,ganze Natur® des Erlebens

Wilhelm Diltheys (1833-1911) ,historische Anldufe spielen nach Lukéacs eine besondere
Rolle beim Aufkommen neuer philosophischer Arbeits- und Deutungsrichtungen, eréffne-
te er doch ,,den Kampf gegen die grofe rationalistische, auf die Naturwissenschaft orien-
tierte Philosophie®. Besondere Aufmerksamkeit legt Lukacs hierbei auch darauf, daf} Dil-
theys Goethestudie ,,die lebensphilosophische Auslegung Goethes [einleitet], die dann von
Simmel und Gundolf bis zu Klages fiithrt“.4 Ebenfalls Mandelkow konzediert seiner Auf-
satzsammlung Das Erlebnis und die Dichtung (1905), die jene Goethestudie enthilt, daf3 sie
»zum Ausloser einer geistesgeschichtlichen Erneuerung der Literaturwissenschaft und spe-
ziell der Goetheforschung werden sollte*.> Seiner philosophischen Grundpositionen wegen
wird der reife Dilthey schon von den Zeitgenossen zur modernen lebensphilosophischen
Richtung gerechnet,® was sich in der philosophischen Literatur (Rickert, Cassirer, Lukacs)
auch durchsetzt. Dabei wird mit Recht auf die ,,durchaus verschiedene Geistesart™ und die
,,80 verschiedene geistige Herkunft® der Lebensphilosophen hingewiesen.” Diltheys Le-

1 Ebenda, 91.

2 C. Saehrend, Goethe auf Reparaturteise im AuBendienst, in: Betliner Zeitung, Nr. 194, 21./22. August
1999, 11.

3 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbiirgers, 29.

4 G. Lukdcs, Die Zerstérung der Vernunft, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 344.

> K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland T (1773-1918), 267.

6 M. Scheler, Versuche einer Philosophie des Lebens. Nietzsche — Dilthey — Bergson [1913], in: Ders.,

Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze, GW 3, Bern und Miinchen 1972, 318-323.

E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte und Texte, Band 1),



64 LEBENSPHILOSOPHIE

bensbegriff und seine philosophischen Absichten unterscheiden sich in der Tat von denen
Nietzsches oder Bergsons.!

Unbestritten ist jedoch, daf3 in Diltheys Philosophie die Kontraposition von lebendiger
Anschauung und Verstandesabstraktion die Gestalt einer konfliktreichen Beziehung zwi-
schen ,,ganzem Leben® und blof3 ,,denkender Vorstellung* erhilt. Ihn beunruhigt, wie be-
reits Goethe
daraus ergibt, dafl deren Formeln sich nicht mehr in Anschauung tibersetzen lassen. Daher

, »,der Wirklichkeitsverlust der mathematischen Naturwissenschaften, der sich
Diltheys Forderung, die Wissenschaften wieder der Erfahrung anzunihern®.? Auflerdem
wird er sich bewuBt, daf3 ,,Erfahrung immer schon durch symbolische Momente vermittelt
ist, die in der Analyse zu berticksichtigen sind“.> In der Konsequenz versteht Dilthey die
»Weltanschauungen« als ,,symbolische Formen, die dem Menschen helfen, mit der Untiber-
sichtlichkeit des Lebens fertig zu werden“.* Es ist zudem kein Zufall, daf3 Dilthey seine
Philosophie des ganzen ,,I.ebens® und der ganzheitlichen ,,L.ebensbeziige® nicht ohne An-
regungen durch Goethesche Uberlegungen entwickelt. Und im Gefolge seines Lehrers Dil-
they laB3t sich auch Misch ,,von Goethes Geist durchdringen® und teilt schlieB3lich ,,dessen
Welt- und Lebensauffassung®, einschliefilich seiner Wissenschaftskritik.> Auf Grund dieser
weitgehenden Identifikation mit Goethes philosophischen Einsichten zieht Misch dessen
Werk u.a. zur Erlduterung seiner Theorie des lebendigen Ausdrucks heran.®

Ein aufschluBireicher Bezug zu Goethes Philosophie der Anschauung und des Lebens,
einschlieBlich zu deren StoBrichtung gegen die mathematische Naturwissenschaft, findet
sich bei Dilthey in dem um 1880 entstandenen Fragment »Zur Weltanschauungslehre«.”
Hier setzt sich Dilthey mit den beiden innerhalb der Philosophie des deutschen Idealismus
gebrauchlichen Begriffen der Einheit stiftenden Anschauung auseinander, mit der ,,einfa-
chen® und mit der ,,héheren®

3

intellektuellen® Anschauung bzw. mit der jeweils durch sie
funktionell hergestellten eigentiimlichen Einheit des Erkannten.® Die intellektuale An-
schauung stelle die ,,Einheit des Bewul3tseins in der gewonnenen Analyse wieder her®. Sie
vertrage weder Isolierung noch Subjektivitit. Damit kommen im deutschen Idealismus, so
Dilthey, auch Schiller und Goethe voll zu ihrem Recht. Goethes ,,Methode synthetischen
Gestaltens des Weltinhaltes® ist ohne diese hohere Anschauung nicht denkbar. Mit ihrer
Hilfe kénnten die Resultate der sinnlichen Einheitsanschauung und des begrifflichen Zer-

Hamburg 1995, [im folgenden ECN 1], 8.

N.S. Plotnikov, Zizn’ i istorija. Filosofskaja programma Vil’gelma Dil’teja, in: V. Dil'tej, Sobranie soci-

nenii, tom 1: Vvedenie v nauki o duche, perevod s nemeckogo pod redakciej V.S. Malachova, Moskva

2000, 15 £, 18 f.

F. Fellmann, Lebensphilosophie, 109.

Ebenda, 112.

Ebenda, 118.

F. Kimmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 233.

E.W. Orth, Das Verhiltnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey mit Blick auf Georg Misch, in: Dil-

they-Jahrbuch, (1999-2000) 12, 130.

7 Dilthey hatte u.a. bereits 1876 den Aufsatz »Goethe und Corona Schréter« (GS XV) verfait, 1894 folgte
der Text »Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes« (GS II).

8 W. Dilthey, Zur Weltanschauungslehre [1880], in: Ders., Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Phi-
losophie der Philosophie, GS VIII, Leipzig und Betlin 1931, 173.

S v AW



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 65

gliederns auf eine Weise vermittelt werden, die der naturwissenschaftlichen Methode
grundsitzlich abgeht.!

Fir die Naturwissenschaft seien die Qualititen der Natur (Warme, Elektrizitit etc.) blo-
Ber ,,Schein, den das Mechanische wirft”, da sie diese auf quantitative Groflen reduziert
bzw. sie ausschlief3lich als solche betrachtet. In Goethe sicht Dilthey zudem den ,,ersten
Vertreter dieser Ansicht®, d.h. der intellektualen Anschauung samt ihrer Absichten einer
spezifischen Vermittlung zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Verstandeser-
kenntnis. ,,Seine Farbenlehre bezeichnet den tragischen Konflikt dieser intellektualen An-
schauung mit einer Naturwissenschaft®, die die Qualititen der Natur wie Licht, Wirme etc.,
von denen die mechanisch-physikalischen Naturbegriffe abstrahiert werden, als nicht vor-
handen betrachtet. ,,Goethe stand in einem Kampfe, in dem sein groB3er Genius ohne die
Waffen der Schule war. Ihm traten zur Seite Schelling [mit seiner Naturphilosophie — C.M.]
und [...] Schopenhauer.?

In dem Fragment erlautert Dilthey aulerdem hinsichtlich des Wirklichkeitsbegriffs, der
auch als Totalitit zu fassen sei, da} derjenige zeitliche Moment, in welchem das Ichbewul3t-
sein sich selbst erfiilllender Gegenstand ist, in welchem das Bewul3tsein ein volles und refle-
xionsloses Gegenstandssein erreicht, ein einfachstes Zeitmoment des Bewul3tseins ausma-
che. Dieser einfache Zeitmoment sei ,,keine Abstraktion axs einem Wirklichen, sondern
cine [...] einfachste Wirklichkeit™ fiir die erlebende Person.? Fir solche einfachste erlebte
Wirklichkeiten wihle er, ,,im Gegensatz zu Abstraktionen, zu welchen [er] stets das hinzu-
denken muf}, wovon [er] abstrahiert habe, Goethes Ausdruck: Urphdnomene .* Die Urphi-
nomene sind damit fiir Dilthey die letzten, nicht weiter zerlegbaren BewuBtseinstatsachen,
die nicht aufeinander zurtckgefithrt werden kénnen. Durch den Vollzug von Abstraktio-
nen an ihnen lassen sich ablésbare ,,begrifflich gegebene Elemente® fassen, die das ,,Ge-
meinsame in diesen nicht zu vereinfachenden Bewul3tseinszustinden aussondern®.

Grundsitzliche Uberlegungen zur Thematik von Anschauung und Verstand finden sich
insbesondere in der wissenschafts- und erkenntnistheoretischen Schrift Einleitung in die Gei-
steswissenschaften (1. Buch), die Dilthey wenig spater, 1883, publiziert. Sie bekimpft die
,,Ubertragung naturwissenschaftlicher Prinzipien und Methoden® auf ,,das Ritsel der ge-
schichtlichen Welt“, wie dies Comte, Mill und Buckle verfochten haben.> Immer dann,
wenn die naturwissenschaftliche Methode auf die Geschichte oder Gesellschaft Anwen-
dung findet, reizt dies Dilthey zu heftiger Kritik und offener Verachtung. Die in diesem
Fall unausweichliche ,,leere und 6de Wiederholung von Naturlauf™ wiirde durch die ,,G6t-
zenanbeter der intellektuellen Entwicklung® zum Ideal des Geschichtlichen erhoben.® In
solchen fatalen Ubertragungen erblickt er einen legitimen Grund fiir den HaB3 ,.eines Carly-

,»Die intellektuale Anschauung will als Erkenntnis den [qualitativen — C.M.] Reichtum der im BewuBtsein
gegebenen Welt behaupten. Sie will in Begriffen den Reichtum der Anschauungselemente bewahren. So
tritt sie in Gegensatz zur mathematischen Naturwissenschaft® — Ebenda, 174.

Ebenda, 174.

Ebenda, 257.

Ebenda, 258.

W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, 1. Buch [1883], in: GS I, Leipzig und Berlin 1922,
XVI.

6 Ebenda, 6 f.

[ S I S



66 LEBENSPHILOSOPHIE

le und anderer lebensvoller Geister gegen die exakte Wissenschaft. Der ,lebensvolle
Geist™ Goethe, der den Schriftsteller Carlyle tief verehrte, teile ebenfalls diesen Widerwil-
len.

Mit der Einleitung ergreift Dilthey Partei fir die ,,historische Schule® in den Wissenschaf-
ten, die aber zukiinftig vom ganzheitlichen ,,L.eben® auszugehen habe. Nur in dem Falle
lasse sich ihr ,,Streit” mit den ,,abstrakten Theorien® schlichten, die letztlich auf der Vor-
aussetzung des ,,natirlichen Systems® beruhen.! Die zentrale Schluf3folgerung besteht fiir
Dilthey deshalb darin, dal3 von jeglichen spekulativen und abstrakten Theorien zur Erfah-
rungswissenschaft, die das konkrete ,,Erleben® der Welt als Ausgangspunkt nimmt, zurtick-
zukehren ist. Diese konkrete Erfahrung miisse ihr Fundament ,,in dem Ganzen unserer
[Menschen-]Natur® haben, nicht auf reduktionistische Weise blofl im Vorstellen und Den-
ken. Und unserer ,,ganzen [Menschen-|Natur® kénnen wir uns, so Dilthey, allein durch die
winnere Erfahrung®, durch die innerlich unmittelbar erlebten ,, Tatsachen des Bewul3tseins®
versichern. AuBeres sinnliches Abbilden der Welt oder denkendes Vorstellen miissen hier-
bei versagen, da sie blof3 einen Schatten der verborgenen Natur erfassen.?

Die ,,innere Erfahrung®, die er meint, habe bislang allein in den Erkenntnistheorien bei
Herder und W.v. Humboldt eine Rolle gespielt. Andere Philosophen, wie Locke, Hume
und Kant, die ihre Erkenntnislehre zwar auch auf ,innere Erfahrung und Tatsachen des
BewuBtseins griinden, beschrinkten dies auf den Modus des denkenden Vorstellens, auf
den Intellekt, und schldssen alle anderen Modi aus. ,,In den Adern des erkennenden Sub-
jektes, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der
verdinnte Saft von Vernunft als bloer Denktitigkeit. Fur den Philosophen der ,,ganzen®
inneren Erfahrung, an der unsere ,,ganze Natur® beteiligt ist, erschépfen die intellektualen
Akte des Wahrnehmens, Denkens und Vorstellens den Begriff des Erkennens nicht nur
nicht, sondern sie vereinseitigen ithn noch dazu auf bedenkliche Weise. Die ,,ganze®
menschliche Natur und das in ihr grindende Erkennen umfasse neben dem Vorstellen
eben auch das Wollen (Tat) und das Fihlen (Gefiihle der Lust/Unlust).

Diltheys Erkenntnistheorie, die die historischen Geisteswissenschaften grundlegen soll,
ist jedoch nicht darauf aus, das Denken aus ihr auszuschlieBen, sondern will es vielmehr
mit den anderen Vermdgen in eine ,Jebendige® Beziehung setzen. Erklirte Absicht ist es
deshalb, ,,jeden Bestandteil des gegenwirtigen abstrakten, wissenschaftlichen Denkens [...]
an die ganze Menschennatur zu halten und ,,ihren Zusammenhang* zu suchen.? Folglich
bekimpft Dilthey die Reduktion unserer Wirklichkeitserfahrung allein auf ihren rationalen
Bestandteil. Wenn wir uns z.B. unsere AuBlenwelt lediglich im Denken vorstellen, dann
bleibe sie ein schattenférmiges ,,Phinomen®. Erst wenn wir sie auch durch unserer Wollen
und Fuhlen innerlich ,,erleben®, erfassen wir sie als eine von uns unabhingige Realitit.* Der

! Ebenda, XVIL

2 Ebenda, XVIIL.

Ebenda, XVIII; Der dabei durch Dilthey bevorzugte historisch-genetische Ansatz wird deutlich, wenn er
gegen Kant und das ,,natiirliche System® gerichtet die ,,Annahme eines starren a priori unseres Erkennt-
nisvermogens® abweist und dafir auf die Entwicklungsgeschichte verweist, ,,welche von der Totalitit un-
seres Wesens ausgeht™. — Ebenda.

4 Ebenda, XIX.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 67

Standpunkt des ,,Lebens® bzw. ,,Erlebens tiberwindet den reduktionistischen Standpunkt
des bloBen ,,Vorstellens®.

Die Bearbeitung der innerlich gemi3 der ,,ganzen Menschennatur® erlebten Tatsachen,
die wir als Bewul3tseinstatsachen haben, weist er einer neuen Disziplin zu — der ,,beschrei-
benden Psychologie®. Die ,,beschreibende®, ,,deskriptive” Psychologie gilt ihm als eine
Methode, welche ,, Tatsachen und Gleichférmigkeiten an Tatsachen feststellt™.! Demge-
geniber konne die ,erklirende” Methode, die ,,den ganzen Zusammenhang des geistigen
Lebens durch gewisse Annahmen ableitbar machen will, sich erst spiter als Verifikation
derjenigen Hypothesen anschlieBen, die aufgrund des deskriptiven Materials gebildet wer-
den. Die spezifisch geisteswissenschaftlichen Tatsachen formierten sich ,,auf Anlal} dul3erer
Naturvorginge® allein aus dem ,,primir gegebenen Material innerer Erfahrung® des ,,Er-
lebens®. ,,So entsteht ein eigenes Reich von Erfahrungen, welches im inneren Erlebnis sei-
nen selbstindigen Ursprung und sein Material hat™.? Ein solches ,,ganzes” ,,Reich von Er-
fahrungen® glaubt Dilthey in ,,Goethes Leben® vorzufinden, worunter er ,,den Inbegriff
von Leidenschaft, dichterischem Gestalten, denkendem Ersinnen® meint. Dieser Inbegriff
charakterisiere dessen aul3ergewohnliche Personlichkeit.

Dagegen behauptet Dilthey eine grundsitzliche ,,Unvergleichbarkeit™ zwischen der ,,in-
neren‘ Erfahrung, wie er sie auffaf3t, und der von den Empiristen favorisierten Wahrneh-
mungserfahrung. Die dullere Naturordnung, die wir aus der Wahrnehmungserfahrung ab-
strahieren, sei unzweifelhaft eine ,,mechanische® Ordnung, und keine ,historische®, , le-
bendige®.? Im Unterschied zu Goethe ist fir Dilthey allerdings eine alternative, anschau-
lich-lebendige, organisch-metamorphosische Naturerfahrung kein Thema. Beide Tatsa-
chenkreise, mechanische Natur und lebendiger Geist, seien auf ganz unterschiedliche Weise
zuginglich und nicht auseinander ableitbar.* Allerdings erweisen sie sich in der ,,psycho-
physischen Lebenseinheit des Menschen als zusammengebunden, denn so geschen ist
,»das geistige Leben eines Menschen ein nur durch Abstraktion loslésbarer Teil der psycho-
physischen Lebenseinheit®.> In diesem Sinne vertritt Dilthey keinen idealistischen Stand-
punkt.

Ebenda, 32.

Ebenda, 9.

Ebenda, 10.

Das Ganze liduft auf die berthmte Abgrenzung hinaus, wonach ,,die Tatbestinde in der Gesellschaft [...]

B

uns von innen verstindlich® sind, wir sie in uns, ,,auf Grund der Wahrnehmung unserer eigenen Zustin-
de®, nachbilden kénnen. Aber die mechanische Natur der kausalen GesetzmaBigkeiten ,,ist uns stumm®,
,»ist uns fremd. Denn sie ist uns nur ein Auflen, kein Inneres. Die Gesellschaft ist unsere Welt.” — Eben-
da, 36 f.

5 Ebenda, 15.



68 LEBENSPHILOSOPHIE

3.2.2 Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen

Eine immer wieder ergriffene Gelegenheit, das eigene philosophische Credo zu formulie-
ren, ist fir die Lebensphilosophen die Kritik am Rationalismus Kants und der neukantiani-
schen Schulen, die Ende des 19. Jahrhunderts die Universititen weitgehend dominieren.
Die Tatsache, daf3 der Konigsberger Denker im Zeitalter der gro3en Fortschritte in den
positiven Wissenschaften als der Philosoph der rationalen Vernunft und des logischen
Denkens gilt, zieht auch fir Dilthey das Bedtrfnis nach sich, die eigene Beziehung zu Kant
zu klaren und festzuhalten.

Dabei formuliert er Positionen, die kein schlechthin ablehnendes Verhiltnis zu Kant
nahelegen, ganz im Gegenteil. Der ist fur ihn vielmehr der gréf3te philosophische Denker
seit Locke, Leibniz und Berkeley. Im Anschlulf3 an Locke und Hume habe er bei der De-
struktion der rationalen Vernunftmetaphysik mit ihrer, der Cartesischen Mechanik entlehn-
ten konstruktiven Methode, die auch bei Leibniz, Spinoza und Hobbes Aufnahme fand,
Grofles geleistet. Die evident erscheinenden ,,Kategorien der Substanz, der Kausalitidt und
des Zweckes wurden [von Kant — C.M.] auf die Bedingungen des auffassenden Bewuf3t-
seins zurtckgefihrt”.! Damit wiirdigt Dilthey die transzendentale Wende Kants hin zu
einer Bewul3tseinsphilosophie ebenso wie dessen Entschluf3, in der Anschauung die unter-
scheidende Grundlage der mathematischen Evidenz aufzuzeigen. Die mathematisch legiti-
mierte konstruktive Methode habe sich nidmlich bereits zu Kants und Goethes Zeiten als
unfihig erwiesen, ,,der Fiille der geschichtlichen Welt im Denken und im politischen Han-
deln genugzutun”? Eine Einschitzung, die Cassirer im Erkenntnisproblens 1/11 (1906/07)
nicht teilt, trotz aller Annaherung an Diltheys historischen und konkreten Begriff von Kul-
tur als einer »Lebensordnung«.?

An Kant schitzt Dilthey dessen Erklirung der phanomenalen Realitit als eines seelisch-
geistigen Zusammenhangs des BewuBtseins, auf den jeder Zusammenhang der dulleren
Naturwelt zuriickgehe. Die sogenannten einfachen Ausgangsbegriffe (Substanz, kausale
Relation, Zweck) der konstruktiven Methode wiirden sich damit ganz richtig als ,,vom Ver-
stand isolierte und abstrakt formulierte Elemente dieses Zusammenhanges” erweisen.*
Nicht zuletzt auf Grund dieser tiefen Einsichten Kants konnte in der deutschen Philoso-
phie nach ihm, so bei Hegel und Schleiermacher, das volle und ganze Lebendige (Erlebte)
bereits partiell zum Mittel- und Ausgangspunkt des Philosophierens werden. Den Nach-
weis dieser These erbringt Dilthey u.a. in seinem Werk Die Jugendjahre Hegels (1905/06).

An Kant beeindruckt ihn zudem, daf dieser um die Allgemeingtltigkeit seiner speziellen
philosophischen Weltauffassung ringt. Die zweitausendjihrige Tradition eines derartigen
Ringens, in die er sich damit gestellt hat, sei Ausdruck eines ,,unzerstérbaren Bediirfnisses
unseres Geistes”.”> ,,Wenn die Weltanschauung begrifflich erfalt, begrindet und so zur

1 W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, in: Systematische Philosophie von W. Dilthey, A. Richl u.a. (Die
Kultur der Gegenwart, Teil I, Abteilung VI), Berlin und Leipzig 1907, 14.

2 Ebenda, 15.

C. Méckel, Die Unmittelbarkeit des Eflebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen

Philosophie des frithen Ernst Cassirer, in: Gottingische Gelehrte Anzeigen 253, (2001) 3/4, 280 ff.

4 W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, 15.

5 Ebenda, 56.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 69

Allgemeingtiltigkeit erhoben wird, so nennen wir sie Metaphysik”.! Doch wie die Metaphy-
siker vor und nach ihm sei auch Kant mit diesem Vorhaben letztlich gescheitert. Sein An-
griff auf die alte konstruktive Begriffsmetaphysik habe nidmlich nicht alle Abstraktionen,
welche diese hinterlassen hatte, vollstindig weggerdaumt.? Dies betreffe insbesondere die
apriorischen Verstandes- und Vernunftbegriffe vom Sein. Doch als miflungen oder ge-
scheitert miisse nicht nur der metaphysische Anspruch Kants, sondern auch das positive,
erkenntnistheoretische Konzept der kritischen Philosophie angesehen werden. Sei es thm —
und seinen Nachfolgern — doch nicht gelungen, eine eigene philosophische Methode zu
entwickeln, die sich von der Methode der Einzelwissenschaften der Natur grundsitzlich
unterscheidet und auf die sich eine Metaphysik hitte griinden koénnen. Kant habe keine
wirkliche Briicke von der Bewul3tseinsnotwendigkeit zur faktischen, dem Bewulf3tsein irra-
tional gegebenen Mannigfaltigkeit der empirischen Tatsachen bzw. Erlebnisse gefunden.

Hier ist noch einmal an die philosophische Grundiiberzeugung Diltheys zu erinnern,
wonach die volle und ,,ganze* Erfahrung bzw. Wirklichkeit Gegenstand der Philosophie
sein mul3, nicht aber die aus iht nur isolierten und abstrahierten Teile — die Verstandesbe-
griffe. Die volle und ,,ganze‘ Erfahrung bietet uns ausschlieBlich das innere ,,Erleben® der
Realitit bzw. das ,,Verstehen dieser Erlebnisse. Und es war diese erlebte Totalitdt, die Dil-
they zum Gegenstand der Geisteswissenschaft erklrt hatte, wahrend die Naturwissenschaft
»aus dem Erlebnis nur Teilinhalte heraus|hebt], welche zur Bestimmung der Verinderun-
gen in der von uns unabhingigen physischen Welt dienen kénnen”.’

Der Weg des Philosophierens gegen die konstruktive Begriffsmetaphysik fithre mit
Notwendigkeit zum ,,psychologischen® Standpunkt bzw. zu dem der inneren Erfahrung
hin, ,,welcher nicht von der Abstraktion einer isolierten Intelligenz, sondern von dem Gan-
zen der Tatsachen des Bewultseins aus das Problem der Erkenntnis aufzulbsen unter-
nimmt”.* Obwohl Kant diesen Weg nicht konsequent bis zu Ende beschritten habe, ge-
steht Dilthey der kritischen Philosophie jedoch zu, daf3 in ihr der Prozef3 der Selbstzerset-
zung dieser Abstraktionen bereits begonnen hat. Dennoch hilt er an der These fest, wo-
nach bis zum Ende des 19. Jahrhunderts ,,noch niemals die ganze, volle, unverstiimmelte
Erfahrung dem Philosophieren zugrunde gelegt worden [ist], mithin noch niemals die gan-
ze und volle Wirklichkeit”.> Den Gegenstand des Philosophierens bildeten nidmlich auch

bei Kant nicht die psychischen inneren Tatsachen in ihrer Reinheit, ,,sondern die leeren

von der schulmiBligen Abstraktion ausgehohlten Formen von Raum, Zeit usw.* Der tiefste
Punkt im Fundament, zu dem Kant in seiner transzendentalen Analyse des BewuBtseinsin-
haltes gelangte, war ,,ein abstraktes Vermégen der Produktion [d.i. die Einbildungskraft —
C.M.], eine inhaltlose Form”.¢ Die isolierte Behandlung der Funktionen des ganzheitlichen
BewuBitseins (Denken, Willen, Begehren) in den drei Kritiken habe folgerichtig den von

Dilthey auf das heftigste bekdmpften Intellektualismus mit seinem Prinzip, die

Ebenda, 57.

W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, 2. Buch, GS 1, Leipzig und Berlin 1922, 408.
W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, 23.

Ebenda, 71.

W. Dilthey, Zur Weltanschauungslehre, GS VIII, 175.

Ebenda, 175.

[ N S N



70 LEBENSPHILOSOPHIE

Form des bloB3en Denkens als Ursprungsort des Absoluten in uns zu behaupten, neu erste-
hen lassen. Auf diese Weise mulite Kant die Totalitit des Lebens zerrinnen.

Dilthey ist vollig iiberzeugt davon, dal3 die ganze und volle Totalitit des Lebens von der
Philosophie zudem auf keine Weise zu erzeugen, zu produzieren oder abzuleiten ist. Sie sei
uns namlich ebenso ,,irrational”, so faktisch in den Erlebnissen der inneren Erfahrung ge-
geben, wie auch die in Kunst und Wissenschaft verschieden erlebten Lebenszusammen-
hinge des Typischen und des Gesetzlichen.! Dal3 damit das Erkenntnisvermégen an die-
sem irrationalen Gegebensein seine natiitliche Grenze findet, habe zwar Goethe, nicht aber
Kant erkannt bzw. anerkannt. Es sei Goethe ,,nicht als Kantianer, sondern als Dichter*
gewesen, der die ,,Schranken des Intellektes® erfal3te, weil et sie an sich selbst etlebt hatte.?
Denn Goethe besal3 1784 ,,schon den Gedanken des Typus, welcher der dsthetischen Auf-
fassung der Technik der Natur zur wissenschaftlichen Morphologie den Weg 6ffnete: einen
Gedanken, welcher von dem des allgemeinen Begriffs logisch ganzlich verschieden ist, und
der fur Naturforschung, Geschichte, Gesellschaftswissenschaft und Poesie eine dauernde
Bedeutung gewinnen muf3*.> Wenn Dilthey Kant vorwirft, er lasse jeglichen Gegenstand
der Erkenntnis allein aus den Erkenntnisfunktionen hervorgehen, dann richtet sich das
wohl auch gegen die Kantdeutung der Marburger Schule (Cohen, Natorp). Die ganze und
volle Wirklichkeit kénne, so gibt sich der Lebensphilosoph in dem Fragment »Der Fort-
gang tber Kant« tiberzeugt, ,,in letzter Instanz nicht logisch aufgeklirt, sondern nur ver-
standen werden”.* In jeder uns gegebenen Realitit sei etwas Unaussprechliches mitgegeben,
an dessen Aussprechen die den Naturwissenschaften entlehnte theoretische Erkenntnisme-
thode notwendig versage.

Die moderne Philosophie des ganzen Lebens habe das von Kant vernachlissigte bzw. in
der philosophischen Tradition milverstandene Verhiltnis des logischen Denkens zum vol-
len Leben, zum Verstehen und innetlichen Erfahren endlich zu thematisieren. Wenn nicht

> 3

geklirt ist, ,,in welchem Umfang das Erlebte logisch begriffen werden kann”, bzw. inwie-
weit fremdes Seelenleben, sein Verstehen in der Hermeneutik zum Gegenstand gemacht
werden kann, dann misse die erkenntnistheoretische Antwort auf die Frage, ,,wie die
Teilstiicke des Erlebten [letztlich] das Erkennen der Natur ermdglichen”, immer ungenii-
gend ausfallen. Die Lebensphilosophie stelle die erkenntnistheoretische Frage primir im
Umfang der Selbstbesinnung des erlebenden Ich, das seine Wirklichkeit als innerlich erleb-
ten Lebenszusammenhang beschreibt oder fremde Innetlichkeit hermeneutisch auslegt und
versteht. ,,Denn dieses ist das uns urspringlich und primar Gegebene. Wogegen unsere
Begriffe von der Natur abgeleitet sind”.>

Obwohl Dilthey die transzendentale Ableitung der Verstandeskategorien durch Kant
durchaus schatzt, hilt er sie dennoch fir zu kurz gegriffen und miBSlungen, weil sie letztlich
aus dem reinen Verstand deduziert wiirden. Der Ursprung der Kategorien misse demge-

geniiber im Leben selber, in seiner Unmittelbarkeit und Totalitit, aufgesucht werden, da sie

1 Ebenda, 177.

2 W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes [1894], in: W. Dilthey, Weltanschauung und Analy-
se des Menschen, GS I [1914], 4. Aufl., Berlin und Leipzig 1940, 408.

3 Ebenda, 407.

WL Dilthey, Zur Weltanschauungslehre, GS VIII, 178.

5 Ebenda, 179.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 71

kein reines Verstandesprodukt sind.! Jede Kategorie, auch die der Substanz, habe einen
gegebenen Lebenszusammenhang, der in der inneren Erfahrung wurzelt, zur Vorausset-
zung. Sonst gehe der Einheitspunkt im Realititskern verloren. Dieser die Bestandteile einer
Wirklichkeitserfahrung beseelende und verbindende Einheitspunkt ist fiir Dilthey die ,,Sel-
bigkeit®, ,,die dem Leben allein eigen ist”.? So sei die Kategorie des Kausalverhiltnisses und
das in ihr enthaltene Kausalgesetz keineswegs, ,,wie Kant, Schopenhauer und Helmholtz
annahmen, eine angeborene Funktion des Intellekts”, sondern eine Funktion der Lebens-
zusammenhinge.’ Der Tatbestand, daf3 diejenigen Kategorien, auf die sich eine Metaphysik
stltzt, aus dem reinen Verstand nicht ableitbar sind, belegt fiir Dilthey zudem ,,die Behaup-
tung der Irrationalitit des Weltzusammenhanges” und die Unmdéglichkeit einer Metaphysik,
die sich auf den menschlichen Verstand bzw. die Vernunft allein griindet und nicht auf das
»ganze Leben.*

3.2.3 Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung

In Diltheys Uberlegungen hinsichtlich detjenigen echten Metaphysik, die trotz allem Schei-
tern ihrer historischen Systeme ein aktuelles Thema bleibe, kommt dem Poeten Goethe
eine hervorragende Stellung zu. Diese Tatsache hat Kindermann im Auge, wenn er von der
,»vOllige[n] Erneuerung des Goethebildes durch Dilthey* spricht. Diese stellt den Dichter
in den Mittelpunkt und sieht durch ihn die dichterische Phantasie von der ,,Herrschaft des
abstrakten Verstandes* befreit.

Die in Diltheys Todesjahr 1911 verotfentlichte Schrift Die Typen der Weltanschauung und
thre Ausbildung in den metaphysischen Systemen macht zunichst deutlich, dal3 er den ,,Skeptizis-
mus® und die fehlende ,,Sicherheit der Menschen in den bisherigen festumgrenzten Uber-
zeugungen® aufmerksam registriert.® Mit den skeptischen Zweifeln der Menschen eng ver-
kntpft wihnt er den Relativismus, der aus dem »Historismus«, aus dem durch ihn geprig-
ten geschichtlichen BewuBtsein resultiere. Wenn nun aber alles AuBere, Objektive histo-
risch relativ geworden ist, dann miisse eben ,,die Philosophie |[...] in dem Menschen den
inneren Zusammenhang ihrer Erkenntnisse suchen®.” Und dieses Suchen des inneren Er-
kenntniszusammenhanges im Menschen bedeute, das ,,gelebte Leben zu verstehen. Ein
solches ,,Verstehen® leisten fur Dilthey die grolen philosophischen ,,Weltanschauungen®,
die ihre , letzte Wurzel” eben im Leben selbst haben.

1 W. Dilthey, Leben und Erkennen [1892/93], in: Ders., Das Wesen der Philosophie, Stuttgart 1984 [GS
XIX], 176.

Ebenda, 178.

Ebenda, 189 f.

Ebenda, 180 f.

H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts [1952], Darmstadt 1966, 54-64.

W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung und ihre Ausbildung in den metaphysischen Systemen
[1911], GS VIII, 76.

7 Ebenda, 78.

FNOENTN Y

w



72 LEBENSPHILOSOPHIE

Eine ,Lebenserfahrung®, die aus der Besinnung tiber das Leben des Menschen ent-
springt, erreiche aber nie den Grad ,,wissenschaftlicher Allgemeingtltigkeit“.! Wir haben es
hier gemal3 Diltheys Einsicht mit zwei ganz unterschiedlichen Wissensformen zu tun. Jede
Lebenserfahrung eines Individuums bleibe immer nur ein bestimmter Blick auf das Leben,
eine bestimmte Deutung des Lebens, bringe eine besondere ,Lebensstimmung® (Opti-
mismus oder Pessimismus) zum Ausdruck; sie baut sich jedoch nie zu einem systemati-
schen ,,Ganzen* des Lebens auf. ,Diese Lebensstimmungen, die zahllosen Nuancen der
Stellung zur Welt bilden die untere Schicht fir die Ausbildung der Weltanschauungen®.?
Die Weltanschauungssysteme ,,Religion, Mythos, Dichtung oder urwiichsige Metaphysik®
sind fir Dilthey Versuche, die der Wissenschaft unzuginglichen Lebensritsel zu l6sen,
indem diese ,,verstanden® und nicht ,,erklirt” werden. Die Weltanschauungssysteme ,,spre-
chen Bedeutung und Sinn des Ganzen aus®, und bieten dem Individuum auf diese Weise
eine Orientierung im Lebensentwurf. Dilthey findet in jeder Weltanschauung bzw. in jedem
ithrer Typen ein und dieselbe dreigliedrige innere Struktur vor: namlich die jeweiligen welt-
anschaulichen Stellungnahmen zu Fragen der Erkenntnis, des Fithlens von Lust bzw. Un-
lust und des Willen bzw. der Tat.

Goethes Lyrik und sein Faust bilden, so Dilthey, ganz exemplarisch ein Weltanschau-
ungssystem der Dichtung und nicht eine wissenschaftliche Natur- und Menschenkunde.
,,Die Poesie will sonach nicht Wirklichkeit erkennen, wie die Wissenschaft, sondern die
Bedeutsamkeit des Geschehnisses |[...], die in den Lebensbeziigen liegt®, symbolisch sehen
lassen.? Sie habe die spezielle ,,Aufgabe, das Leben [...] aus ihm selbst verstindlich zu ma-
chen.” Genau dies vermag die Poesie Goethes, indem sie das Leben zur inneren Erfahrung
und zur sinndeutenden Aussprache bringt. ,,Der Ausgang der Dichtung vom Leben fihrt
sie direkt dazu, im Geschehnis eine Lebensanschauung auszusprechen.” Auf poetische
Weise erfahre und gestalte Goethe in den Lebensvollziigen eine Einheit stiftende Kraft. Er
erblickt namlich im Leben ,,eine gestaltende Kraft, welche die organischen Gebilde, die
Entwicklung der Menschen, wie die Ordnungen der Gesellschaft in einem wertvollen Zu-
sammenhang vereinigt®. Von da ist es fir Dilthey ,,nur ein Schritt zu den grof3en Typen der
[metaphysischen — C.M.] Weltanschauung®, wie sie von den ,,philosophischen Bewegun-
gen® ausgepragt werden.*

Und die drei grundsitzlichen Typen der Metaphysik als Weltanschauung (Naturalismus,
Idealismus der Freiheit und objektiver Idealismus) gehen nach seiner Auffassung in Ab-
hingigkeit von drei typischen ,,Lebensstimmungen®, , Lebensauffassungen®, , Lebensver-
fassungen® hervor und prigen die jeweiligen ,,Lebensordnungen der Menschen.> Wihrend
er Kant und Fichte dem zweiten Typus der metaphysischen Weltanschauung (Idealismus
der Freiheit) zurechnet, gehorten Goethe wie auch Hegel dem dritten Typus (objektiver
Idealismus) an. Selbst das jeweilige, ein erstes Strukturmoment ausmachende erkenntnis-
theoretische Prinzip grinde sich ganz auf die ,,Lebensverfassung® dieser Denker und Dich-
ter. Sei doch z.B. bei Goethe das ,,Jebendige Sinnen und Denken iiber die Natur und den

1 Ebenda, 80.
2 Ebenda, 82.
3 Ebenda, 92.
4 Ebenda, 93.
5

Ebenda, 93, 98, 100.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 73

Menschen® von ,einer Grundstimmung getragen[,] die seinem dichterischen Naturell ent-
sprang®.!

Aufgrund dieser ,,Grundstimmung® oder ,,Lebensverfassung® erweitere sich bei den
Vertretern des objektiven Idealismus das jeweilige ,,Selbst® mittels ,,kontemplativen Verhal-
tens“ (,,Kontemplation, Intuition®) zur ,,universellen Sympathie®. ,,Niemand hat diese See-
lenverfassung schoner als Goethe ausgedriickt.? In seiner Personlichkeit finde sich diese
Gemitsverfassung als ,,die Auflosung aller Dissonanzen des Lebens in einer universellen
Harmonie aller Dinge®. An Goethe, dem Exponenten des objektiv-idealistischen Typs der
philosophischen Weltanschauung, kénnen wir, so Dilthey, die methodische Grundrichtung
des Weltverhaltens ablesen und nachvollziehen. Die erstrebt ,,nicht Zusammenordnung der
Fille zu Ahnlichkeit oder Gleichférmigkeit, sondern Zusammenschauen der Teile in einem
Ganzen, Erhebung von Lebenszusammenhang in Weltzusammenhang®.3 Mit dem Betonen
der platonischen Methode der Zusammenschau formuliert Dilthey ein Credo der lebens-
philosophischen Goetherezeption, dem sich auch der »Marburger« Kiritizist Cassirer an-
schlieBt.*

Dilthey hebt aber auch hervor, dal3 Goethe bei aller Orientierung auf die Zusammen-
schau das Erkennen der zusammenzuschauenden Teile nicht vernachlissigt. ,,Goethe setzte
die Einheit und Gleichartigkeit des Universums voraus und ging nun von dieser Annahme
aus vergleichend, anschauend und induktiv der einheitlichen Technik der Natur nach“.> Die
sinnlich-erfahrbaren Erscheinungen des Universums werden von ihm dabei ,,symbolisch*
oder reprisentativ aufgefalit: Die sinnlich-gegenstindliche Phinomenalitit verbiirgt bzw.
offenbart einen inneren Lebenszusammenhang. ,,Was in dieser Formel des objektiven Idea-
lismus naher als Beschaffenheit des Weltzusammenhanges enthalten sei, das sprechen Reli-
giositit, Dichtung und Metaphysik gleicherweise nur symbolisch aus. Es ist schlechterdings
unerkennbar®.® Es war Goethe, der Dichter und metaphysisch-philosophische Ergrinder
des Lebens, der dieser objektiv-idealistischen ,,Weltanschauung den hochsten Ausdruck
gegeben® hat.”

In der 1905 veroffentlichten Studie Das Erlebnis und die Dichtung hatte sich Dilthey eben-
falls zur Bedeutung Goethes fiir den modernen Lebensbegriff bzw. fir eine Philosophie
geduflert, die sich auf ,Leben, ,Erlebnis®, ,Lebensverhaltnisse®, ,,Lebensbilder®, ,Le-
benserfahrung® etc. grindet. In seiner Poesie bringe das einzelne Ertlebnis, der einzelne
Lebensvollzug das ganze Leben symbolisch zum Ausdruck und erfasse auf die Weise die
Bedeutung des einzelnen Vollzuges, die einen Bezug zu ,,Relationen allgemeinster Art® des
,Daseins® beinhalte. Diesen Gedanken der Reprisentation des Ganzen in den einzelnen
Teilen wird auch Cassirer in seinen Goethe- und Kantdarstellungen (Frezbeit und Form, Kants
Leben und Lebre) stark machen. Dies bedeute u.a., ,,die Frage nach Bedeutung und Stellung*

T, Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes [1894], GS 11, 394.

W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung, GS VIII, 115.

Ebenda, 115.

R. Mehring, Pathos der »Zusammenschau«: Anndherungen an Cassirers Philosophiebegriff, in: E. Ru-
dolph (Hg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 74 ff.

5 W Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes, GS 11, 408 .

¢ W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung, GS VIII, 117.

7 Ebenda, 118.

FOENT Y



74 LEBENSPHILOSOPHIE

von Goethes spezieller Erziechungslehre im Ganzen seiner ,,eigenen Welt- und Lebensan-
sicht zu stellen.!

Dilthey weist in seiner Studie zunichst auf eine ihm wesentlich erscheinende Schranke
in Goethes ,,Lebensphilosophie hin. Beim Nachdenken tiber das Leben bzw. beim poeti-
schen Gestalten seines Erlebens sei er namlich nicht historisierend vorgegangen, habe er
das ,,gro3e geschichtliche Leben® der vergangenen Epochen verfehlt, weil als solches nicht
verstanden.2 In seinen literarischen Werken modifizierten die auftretenden historischen
Gestalten immer nur ein und dieselbe allgemeine ,,Menschennatur®. In dieser Frage noch
dem ,natiitlichen System®, dem ,,Naturrecht” des 17. und 18. Jahrhunderts verpflichtet,
gelte Goethe das Geschichtliche lediglich als ein Symbol des immer selben Lebens.? In der
wgeistigen Welt” und im ,,Handeln der Menschen® habe er vermeintliche ,,Naturformen
des menschlichen Daseins® wie die Lebensalter, die Typen der Eigenart, die Formen von
Entwicklung und Verfall vorgefunden, was ihre Eigenart jedoch nicht erfal3t.* Wenn sich
Dilthey hier gegen die ,,Naturformen des menschlichen Daseins® als méglicher geisteswis-
senschaftlicher Kategorien wendet, dann bezieht sich dies auch auf die der Biologie ent-
lehnten Begrifflichkeiten, die bei Lebensphilosophen wie Spengler eine fundamentale Rolle
spielen werden.

Die Gr6B3e von Goethes Dichtung zeige sich u.a. daran, dal3 es thm gelinge, das Erlebte
,»voll und ganz in den [sprachlichen — C.M.] Ausdruck® eingehen zu lassen, die ,, Tiefen®
des Erlebens durch keinerlei Reflexionen des Denkens ,,von ihrer Darstellung in Worten®
abzutrennen.® Deshalb erlaube uns seine Poesie ein ,nachetlebendes Verstehen alles
Menschlichen®.® | Erleben, Lebenserfahrung, Lebensideal strebten zu Goethes Zeit bei
thren personalen Trigern bzw. bei ihren poetischen Gestaltern aber letztendlich danach,
,»sich in einer Weltanschauung zu festigen®, die wiederum der literaturwissenschaftlichen
Begriindung bedurfte. Das gelte auch fir die Dichter der Romantik, die eine solche wissen-
schaftlich begriindete Weltanschauung fiir sich angestrebt hitten. Das ausgehende 18.
Jahrhundert war eben das sich von der Vorherrschaft der Religion emanzipierende Jahr-
hundert der Wissenschaft. In der Weise, in der Goethe ,,die Welt poetisch erblickte®, geriet
er jedoch ,,in Widerspruch® mit der Literaturwissenschaft um ihn herum.” Um seine poeti-
sche Weltsicht zu verteidigen, habe auch er eine wissenschaftliche Weltanschauung ausfor-
men miissen, was bei thm ein neues, eigenstindiges ,,Weltverhaltnis® hervortreten lie3. In
dem Zusammenhang machte er sich aus den neuen Einsichten und Methoden in Naturwis-
senschaft, Philosophie und Dichtung seiner Zeit alles dasjenige zu eigen, ,,was irgend daran
seinem Wesen gemill war. Er steigerte und vereinte es“.® Diese Aneignung und Vereini-
gung vollzog Goethe durch das Medium seiner eigenen ,,Auffassungsweise®.

1 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erzichung [1932], in: Ders., Geist und Leben, Leipzig 1993,
95.

2 W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung [1905], Leipzig 1988, 194.
3 Ebenda, 196.

4 Ebenda, 208.

5 Ebenda, 197.

¢ Ebenda, 199.

7 Ebenda, 202.

8

Ebenda, 203.



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE 75

Waren ,,Anschauung, Phantasie, dichterische Anlage® im Mittelpunkt seiner seelischen
Krifte®, so bildete das die ,,Wirklichkeit gewahren, erleben, verstehen* grundsitzlich die
Grundlage seines dichterischen Verfahrens. Kennzeichnend fiir Goethes Verfahren ist, so
Dilthey, sowohl die Anschaulichkeit als auch das Verstehen des Ganzen im Verhiltnis zu
seinen Teilen, nicht aber das analytische Zetlegen des Lebendigen und das separate Theore-
tisieren seiner Teilinhalte. Deshalb kénne man mit Recht sagen, da3 er immer ,,in der Ein-
heit der Dinge und in der Struktur ihrer Teile zum Ganzen® lebte. Trotz aller Verwissen-
schaftlichung bleibe Goethes Weltanschauung aber in erster Linie ,,durch seine dichterische
Auffassung der Menschenwelt bestimmt®.! Und die orientiert sich daran, was die Person-
lichkeit, was den Eigenwert einer jeden Person foérdert und hemmt. Obwohl er aus der phi-
losophischen Tradition (Bruno, Spinoza) die ,,Bejahung der Welt aufnimmt, die die ,,mit-
telalterliche Weltverachtung® abgelost hatte, bedarf Goethe nicht ,,des abstrakten Schluf3-
verfahrens dieser Denker [...]; er verhielt sich [vielmehr — C.M.] anschauend-denkend zur
Natur; nur soweit das Denken von der Wahrnehmung getragen ist, erkannte er ihm Giiltig-

keit zu®.? Die cognitio intuitiva (denkende Anschauung bzw. anschauliches Denken), ,,welche

sich Uber die res singulares ausbreitet™, ibernehme er von Spinoza.> An dieser Stelle betont
Dilthey, dal Goethe ,,durch ernste Gedankenarbeit zur lebendigen Anschauung® gelangt,
dal3 diese also fiir ihn mehr ist als eine Veranlagung oder Priferenz.#

Damit lenkt Dilthey die Aufmerksamkeit auf Goethes enge Bindung an die Funktion
des Auges, an das Schauen und Sehen, eine Bindung, die ihm den Blick in die Technik der
lebendigen Natur gedffnet habe. Aulerdem wurzelt in ihr die Gewohnheit oder das Bemii-
hen Goethes, seine Erlebnisse in der Erinnerung und in der dichterischen Gestaltung so-
weit wie moglich zu veranschaulichen. Dabei sehe er ,,die Szenen des Lebens malerisch®,
d.h., mit den Augen des Malers.> Bekanntlich hat Goethe die Forderung der Anschaulich-
keit auch auf die Darstellung oder Darbietung wissenschaftlicher Gegenstinde bezogen.
Mit der gelebten und methodisch gehandhabten Einheit von Anschauung und Denken
habe er das Ritsel, wie die Naturerkenntnis eigentlich méglich und begriindbar ist, tber-
zeugend gel6st, wihrend die damalige Philosophie in endlosen Debatten das Problem nicht
tberzeugend zu I6sen vermochte. Mit anderen Worten, Dilthey setzt Goethes philosophi-
sche Kompetenz sogar tiber die der Kantschiiler und -nachfolger. ,,Das Wirken der Natur,
die als ein Ganzes in Teilen sich auslebt, ist [bei Goethe — C.M.] eins mit dem Verfahren
des anschaulichen Denkens, das im Verhiltnis des Ganzen zu den Teilen forscht®.6

Doch Dilthey weil} sehr genau, dal3 Goethes bedeutsame poetisch-philosophische Er-
kenntnismethode keinen Zugang zu der mechanischen Naturwissenschaft der Zeit fand
und von ihr selbst auch unerhort blieb. ,,Wihtrend so das anschauliche Denken Goethes |...]
in der organischen Naturwissenschaft sich hochst fruchtbar und erfindend erwies, muf3te
die mathematische Naturwissenschaft ihm ganz fremdartig und unzuginglich sein. In ihr
l6ste der Verstand das Anschauliche der Erscheinungen auf, er konstruiert mathematische

Ebenda, 205.

Ebenda, 206.

W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes, GS 11, 411.
Ebenda, 415.

W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, 211 f.

Ebenda, 207.

[ N R N



76 LEBENSPHILOSOPHIE

Beziechungen an einem in keine direkte Erfahrung fallenden Gegenstindlichen. Es war
Goethes geschichtliches Schicksal, die mechanische Naturwissenschaft zu hassen und zu
bekimpfen, ohne dafl er doch den unauthaltsamen Fortgang derselben aufzuhalten ver-
mocht hitte. Und dennoch scheint ihn Dilthey gerade dafiir zu achten und zu bewundern,
daf3 er in seinen Naturstudien ,,das Recht der Anschauungskraft und die poetische Schon-
heit der Welt gegentiber den farblosen Abstraktionen der Wissenschaft™ behauptete. !

1 Ebenda, 207.



4 KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN
CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE

4.1 Umstrittener Anhinger anschauender Erkenntnis
und Verachter abstrakten Denkens

Bevor der in GroB3britannien geborene Houston Stewart Chamberlain (1855-1927) unter
Berufung auf Goethe seine Kultur- und Wissenschaftskritik formuliert, hatte er von 1879
bis 1881 in Genf, u.a. bei dem Altachtundvierziger und »Vulgirmaterialisten« Vogt, Natur-
wissenschaft bzw. Physiologie der Pflanzen studiert und diese Studien 1889/90 an der Uni-
versitit Wien, bei dem Pflanzenphysiologen Wiesner, fortgesetzt. Eine der Pflanzenphy-
siologie gewidmete Dissertationsschrift wird 1897 zwar an der Universitit Genf veroffent-
licht, jedoch nicht mehr verteidigt. Der immer wieder an einem Nervenleiden
(Neurasthenie) laborierende Chamberlain hatte zudem in den 80er Jahren ,,die entschei-
dende Wendung [s]eines Lebens [...] zum Deutschtum® vollzogen: ,,Ich schlof3 mich dem
deutschen »System« an [...] und in dessen Mittelpunkt stand Richard Wagner®.! Nunmehr
hatte er zu ,,deutscher Poesie®, ,,deutschem Denken®, ,,deutscher Wissenschaft™ gefunden
und das ,,Deutschbewul3tsein® als Leitfaden fiir sein Leben ausgebildet.?

Neben der Naturforschung, dem ,,revolutionirem* musikalischen Werk Wagners — der
»oonne [s]eines Lebens™ — und der englischen sowie franzdsischen Literatur beschiftigen
Chamberlain die europiische Kultur, der europiische »Geist« am Ausgang des 19. Jahr-
hunderts. Die aus diesem Anlaf} vorgelegte verstandes- und modernekritische Analyse fiigt
sich in entsprechende Tendenzen der Zeit ein (Simmel, Klages, Spengler) und verfehlt
nicht die Wirkung auf konservative, deutschnationale und antiliberale Kreise, auch weil sie
Arierkult und Antisemitismus Raum gibt. So wird dem Werk Die Grundlagen des 19. Jahrbun-
derts (2 Bde, 1899) eine beachtliche Resonanz selbst innerhalb der deutschen nationallibe-
ralen Bildungsschichten zugeschrieben und ihm eine Wirkung sowohl auf Wilhelm II als
auch auf einige spitere NazigroBen nachgesagt.’ In dem Sinne ist wohl auch die Bemer-
kung in der 9. Auflage (1934) des Philosophischen Wirterbuches von Heinrich Schmidt zu ver-
stechen, Chamberlain gelte ,,als ein Wegbereiter der nationalsozialistischen Weltanschau-
ung“.4

Sowohl die philosophischen Vorbilder als auch die Art und Weise Chamberlains, sie zu
verehren bzw. in Anspruch zu nehmen, fiigen ihn reprisentativ in unsere Thematik ein.
Neben Platon ziehen ihn ndmlich zeitlebens zwei Denker in ihren Bann: ,,Zu wiederholten
Malen habe ich den Werken Immanuel Kants jahrelange Studien gewidmet und muf3 wohl
diesen Mann als den eigentlichen Meister meines Denkens bezeichnen; in Goethe aber
habe ich mich dermal3en hineingelebt, dal3 ich seine tigliche Gegenwart ebensowenig ent-

H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, Miinchen 1918, 161.

2 Ebenda, 162.

St. Breuer, Die Geburt der Moderne aus dem Germanentum, in: Berliner Zeitung, 11. Mai 1999, 11 ff,;
A. Demandt, Hitler und die Antike, in: Ebenda, 16./17. Dezember 2000, 4.

Houston Stewart Chamberlain, in: H. Schmidt (Hrsg.), Philosophisches Worterbuch, 9. Auflage, Leipzig
1934, 95.



78 LEBENSPHILOSOPHIE

behren kann wie die der Luft“.! In den drei Gestalten Platon, Kant und Goethe sieht er die
groften »naturforschenden Denker«.? Den ,,echten Naturforschern®, die gekonnt ,,Einen
und Trennen®, klar ,,zwischen Sehen und Denken, zwischen bewul3t Wissen und bewul3t
Wiahnen unterscheiden, stellt er die »Philosophen« vom Fache gegentber, die ,alles zu
abstraktem Zeug® »sublimieren«. In den beiden nach 1900 verfa3ten und veroffentlichten
Schriften Immanuel Kant (1905) und Goethe (1912) beansprucht er, den ,,ewigen, zeitlosen
Kern der [jeweiligen — C.M.] Personlichkeit® schauend erfal3t und dargestellt zu haben.?
Dieses, Uberzeitliches in den Blick nehmende Herangehen an Leben und Werk groBer Per-
sonlichkeiten wie Kant und Goethe begibt sich in einen Gegensatz zur historisierend-
lebensphilosophischen Ausrichtung Diltheys. Cassirer wiederum wird jeglichen ,,ewigen,
zeitlosen Kern® einer konkreten Lebens- und Werkform in ein funktionales Prinzip auflo-
sen.

Auf die Tatsache, dal Chamberlain trotz seiner Verehrung fiir Kant und Goethe deren
gegensitzlichen Stil des Philosophierens unterschiedlich wertet, nimmt das erwihnte Philo-
sophische Worterbuch Bezug, indem es unter dem Stichwort »Chamberlain« heil3t: ,,Er betont
die intuitive, anschauungskriftige Erkenntnis des Menschen und steht daher mehr auf der
Seite Goethes als Kants“.# Dennoch schitzt Chamberlain durchaus den Kritizismus, wie
thn Kant und ,,Kant’s Schule* (d.h. die Neukantianer Natorp, Cohen, Simmel etc.) als me-
thodisch sicheren Weg zur Uberwindung jeglichen Aberglaubens gebahnt und beschritten
haben.> Von seiner Nihe zur biologistischen Lebensphilosophie, ihrem Lebens- und Sym-
bolbegriff und ihrer Privilegierung der Anschauung zeugt u.a. das Manuskript »Eine neue
Anschauung«, von dem er in den Lebenswegen berichtet.® Und in dem Hermann Graf Key-
serling — ,,dem Freunde® — gewidmeten Kantbuch experimentiert er damit, durch Exkurse
zu den einzelnen Themen ,,die vollkommene Veranschaulichung des abstrakt Gedachten
zu verwirklichen®.”

Fir die Thematik der vorliegenden Studie erweist sich Chamberlain, den nicht nur der
ruminische Philosoph Blaga fiir einen exzellenten Biographen Kants und Goethes hilt,? in
mehrerer Hinsicht als duflerst interessant. Dies betrifft zum einen seine Betonung der
wintuitiven, anschauungskriftigen Erkenntnis®, die er Goethe verdanke und die er an des-
sen Uberlegungen zur Naturbeobachtung vorfiihrt. Zum anderen gilt dies wegen der damit
verbundenen Verstandes- und Wissenschaftskritik, die ebenfalls Goethesche Ansitze auf-

H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, 161.
2 Ebenda, 112.
Ebenda, 142; Im Exkurs zum Kapitel iber Kants Transzendentalphilosophie im Kantbuch (Immanuel
Kant, 1905) sei es sein Bestreben, ,,dem allerabgezogensten, fremdesten Gedanken des groBen Weltan-
schauers einen moglichst anschaulichen Ausdruck — in diesem Falle also ein klares, leicht falliches, so-
wohl dem Gedichtnis wie dem weiteren Nachdenken angemessenes Schema — abzuringen.* — Ebenda.
4 Houston Stewart Chamberlain, in: H. Schmidt (Hrsg.), Philosophisches Wérterbuch, 95.
5 H.St. Chamberlain, Immanuel Kant. Die Personlichkeit als Einfithrung in das Werk, Minchen 1905,

662 f.
6 H.St. Chambetlain, Lebenswege meines Denkens, 126-138.
7 Ebenda, 142.
L. Blaga, Fenomenul originar [1925], in: Ders., Zari §i Etape. Studii, aforisme, Insemnari. Bucuresti 1968,
115.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 79

nimmt und weiterfithrt. Das vielseits beachtete Goethebuch! bietet einen iiberzeugenden
Beleg fir die Tatsache, dafl die lebensphilosophisch inspirierte Vernunft- und Wissen-
schaftskritik in Goethe einen ihrer wichtigen »Kronzeugen« erblickt. Den zahlreichen
,wverstindnislosen® Goethebiographien bis in seine Zeit wirft Chamberlain u.a. vor, den
fundamentalen Gegensatz der architektonisch-dynamischen Naturbetrachtung Goethes
und der mathematisch-mechanistisch vorgehenden Naturforscher tberhaupt nicht zu the-
matisieren und in der Folge Goethes konkrete naturwissenschaftliche Ergebnisse lediglich
an den internen Kriterien der von ihm abgewiesenen exakten Wissenschaft zu messen.

Die exemplarische philosophische Bedeutung von Chamberlains Goethebild wird von
Literaturhistorikern wie Kindermann und Mandelkow, die oft eher zu kontroversen
SchluBfolgerungen gelangen, gleichermallen anerkannt. So zihlt Kindermann in seinem
Abrif3 das Goethebuch zu den ersten und bedeutendsten, ,,ins Metaphysische® greifenden
Darstellungen, die jene bis zur Jahrhundertwende vorherrschende positivistische Goetheli-
teratur ablésen.? Das Werk, das ,,Goethes Universalitit erstmalig in einem Personlich-
keitsbild herausarbeitete und sich auf Vorarbeiten durch Steiner? und Hehn stutzte,
Ubertraf ,,alles bisher Versuchte weit“.# Um seine Wertschitzung deutlich zu machen, be-
denkt der Literaturhistoriker Chamberlains Goethe mit Ausdriicken wie ,,genialer Wurf™,
,»ein in sich geschlossenes Monumentalwerk®, von ,,paradigmatischer Bedeutung fiir den

indessen vollzogenen Weltbildwandel der Geisteswissenschaften®, ,,eine vollig neue Auf-

> »
fassung der schopferischen Personlichkeitsstruktur®.> Das Besondere der Goethedeutung
Chamberlains bestehe niamlich darin, erstmals die Personlichkeit, den Dichter und den
Naturforscher Goethe als Einheit und aus einem einheitlichen Quell verstanden und erklirt
zu haben, auch wenn dieser auf einen metaphysischen letzten ,,Kern® weise.

Fir unsere Untersuchung ist zudem Kindermanns Feststellung von Belang, wonach
Chamberlain ,,zum »Mittelpunkt« der Goetheschen Personlichkeit vor[stéf3t], und diese
Mitte heil3t: angeborener Zwiespalt zwischen Anschauung und Denken®.® Auch die Ein-
sicht, dal3 der Naturforscher Goethe die Methode der ,,systematisch-analytischen Naturwis-
senschaft® seiner Zeit aus dem Grunde nicht teilt, weil er ,tiefer hineingreifen [wolle] als
unsere heutige Naturforschung®, erfihrt ihre angemessene Wirdigung.” Allerdings beziehe
sich der ,,neuromantische Autor Chamberlain immer nur auf den alten, reifen Goethe und
lasse den jungen Dichter des Sturm und Drang weitgehend aullen vor. Trotz dieser Einsei-
tigkeit habe sein Werk ,,den endgiltigen Durchbruch® ,durch den Wall der Goethe-
Philologie und der positivistischen Goethe-Biographik® vollzogen und betrieben. ,,Es
wirkte zu seiner Zeit wie die Fanfare eines neuen Zeitalters der Geisteswissenschaften®,
und die ,,heranwachsende Generation grifite damals stiirmisch die Goethe-Monographie

1 H.St. Chamberlain, Goethe [1912], Miinchen 1939.

H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts [1952], Darmstadt 1966, 49, 68.
R. Steiner, Goethes Weltanschauung [1897], Dornach 1979.

H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts, 68.

Ebenda, 70, 71, 72.

6 Ebenda, 72.

7 Ebenda, 74.

&~ LN

w



80 LEBENSPHILOSOPHIE

Chamberlains®, weil, parallel zu Diltheys Errungenschaften, ,,mit ihr das Tor zu etwas vol-
lig Neuem gedffnet schien®.!

Eigentiimlich an Kindermanns Darstellung bleibt jedoch die Tatsache, dal3 er einerseits
die fir die zwanziger Jahre charakteristische wachsende Kluft zwischen intellektueller
Goetheehrung und realer geistig-politischer Verrohung sieht und anspricht, einschlieBlich
der sie begleitenden Untergangsstimmung (Spengler) und der ihr auf dem Ful3e folgenden
Kulturkritik, anderseits Chamberlains auf Goethe Bezug nehmende Vernunft- und Wissen-
schaftskritik diesen Tendenzen jedoch nicht zurechnet? Mandelkow, der Verfasser der
aktuellsten Ubersicht tiber die Goetherezeption in Deutschland, wirft Kindermann u.a. vor,
mit seinem 1952 erstmals erschienenen Buch Das Goethebild des 20. Jahrbunderts sowohl ver-
sucht zu haben, eine bruchlose Goetherezeption auch tber die Zeit des Faschismus hinweg
ins Nachkriegsdeutschland zu bewerkstelligen, als auch dem Bemtihen gefolgt zu sein,
,,sich von der Kollaboration mit dem braunen Ungeist reinzuwaschen®.?

In der ebenfalls Anfang der 50er Jahre veroffentlichten Anklageschrift wider die deut-
sche Geisteskultur als einer Verfallsgeschichte hin zum Irrationalismus vermag Lukacs
demgegeniiber weder dem Philosophen Chamberlain, dem er jedoch als ,einer wichtigen
Figur® ein ganzes Kapitel widmet, noch dem Goetheinterpreten Chamberlain etwas Acht-
bares abzugewinnen. Der Philosoph vereine auf eklektische Weise Empirismus und Intui-
tionismus, seine ,,methodologischen Bemithungen [stehen| einerseits Nietzsche, anderer-
seits der Intuitionslehre der Diltheyschen »beschreibenden Psychologie« und der phino-
menologischen Wesensschau® nahe.* Doch auch der von Chamberlain verfolgten ,,Kritik
der gegenwirtigen Kultur®, die sich auf lebensphilosophische Vorgaben stitzt und rassisti-
sche Pseudoargumente gebraucht, so z.B. dal} ,,wir Germanen® eine eigene ,,Wahrheit*
hitten,> miB3t der Kulturkritiker Lukacs keine ernsthafte Bedeutung bei. Er begriindet das
damit, dal3 Chamberlains Kritik der birgerlichen Kultur ,jenen Bruch mit der Vernunft,
mit der Wissenschaft, den die Lebensphilosophie als eine Reform der Wissenschaft oder
der Philosophie ankiindigte, endgtltig und unwiderruflich vollzogen habe.”

Auf die Frage, inwieweit Lukacs’ anklagend-verurteilende Darstellung der Auffassungen
Chamberlains im einzelnen berechtigt ist, soll hier nicht weiter eingegangen werden. Man-
che seiner Passagen lesen sich im Ubrigen wie eine Erginzung der durch Cassirer ange-
stellten Uberlegungen zur Rassentheorie Gobineaus und zur Technik der Bildung politi-
scher Mythen im nationalsozialistischen Deutschland.® Mit dem Abstand dreier Jahrzehnte

1 Ebenda, 77.

2 Ebenda, 194 ff.

3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Band I, 1773-1918,
Munchen 1980, 10.

G. Lukacs, Die Zerstérung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu Hitler [1955],
Berlin und Weimar 1984, 555.

H.St. Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts [1899], Minchen 1934, Zweite Hilfte, 775.

G. Lukacs, Die Zerstérung der Vernunft, 557.

Ebenda, 558; Dets., Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Betlin 1953, 12.

E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens [1945], Frank-
furt/Main 1988, 289 ff., 360 ff.

[l e e |



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 81

besteht Mandelkow gegeniiber Lukacs’ ,,ideologiekritischem Verri3* mit gutem Recht dar-
auf, dal3 ,,die burgerliche Goetherezeption im Wilhelminischen Reich* keine blofle ,,Ver-
fallsgeschichte® war, die in den ,,Faschismus hineinfithrt®.!

Wie Kindermann so ist auch er der Meinung, daf3 Chamberlains Goethedarstellung als
die eines ,,Aullenseiters der philologischen Zunft™ ,,das Goethebild der Goethephilologie
in revolutionirem Neuansatz weit hinter sich lie3“, weil sie unterschiedlichste Wissen-
schaftsdisziplinen polyphonisch beteiligt.? Auf die ,,lebensphilosophische Goetherezepti-
on® nach der Jahrhundertwende, mit der Chamberlain neben Simmel und Gundolf die
»Inbesitznahme Goethes durch die Philosophie® einleitete, habe ,,Nietzsches Goethebild,
vermittelt Gber Stefan George und seine Schiiler, wesentlichen EinfluB* gewonnen.? In der
Tradition Nietzsches stelle Chamberlain zudem das auf Heines Goethedeutung zuriickge-
hende Bild ,,vom harmonischen Olympier* in Frage.* Seine ,,auf Wesensschau und We-
senserfassung gerichtete Goethedeutung® isoliert die Gestalt aus dem historischen Kontext
und betreibt so eine ,,ahistorische Mythisierung® Goethes.> Aulerdem lenkt Mandelkow
die Aufmerksamkeit noch auf die ,,universale kulturkritische Intention® in Chambetlains
Goethe. Der Autor gehorte nidmlich zu der ,,breiten Phalanx der konservativen Kritiker®,
»die im Namen Goethes gegen den Materialismus, das Fortschrittspathos und den wissen-
schaftlichen Positivismus des Wilhelminischen Reiches zu Felde zogen®.0

Mit seinem neuen Verstindnis fur Goethes naturwissenschaftliche Schriften und fur den
in ihnen gefithrten Kampf gegen die ,,mechanisch-positivistische Naturwissenschaft leitet
Chamberlains Buch ,,cine revolutionidre Neubesinnung auf den Naturforscher Goethe®
ein.” Vorbereitet habe diese Neubesinnung ein neuer ,,Erfahrungs- und Erkenntnishori-
zont™, den ,der Zusammenbruch der mechanistisch-kausal-analytischen Naturwissen-
schaft” an der Wende zum 20. Jahrhundert angeregt hatte. ,,Mit den Goethebiichern von
Chamberlain und Simmel erfolgte hier ein Durchbruch zu einer synthetischen, auf die To-
talitit des Goetheschen Schaffens gerichteten Sehweise, deren erkenntnistheoretische
Durchdringungen zur zentralen Aufgabe der Goetheforschung der 20er und 30er Jahre®
wurde.® Chamberlains Arbeiten zur philosophischen Methode Goethes werden auch von
ctablierten Naturwissenschaftlern zustimmend oder zumindest kritisch zur Kenntnis ge-
nommen.’

Seine philosophische Goethedarstellung enthilt eine ganze Reihe von Uberlegungen,
wie z.B. die zum Verhiltnis von Anschauen und Denken, von Empirie und Theorie etc.,
die sich so, oder so dhnlich, ebenfalls bei Simmel und Cassirer finden. Auch mit der Goe-
the zugeschriebenen Titigkeit in Dichtung, Naturforschung und sittlichem Handeln, was

1 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 205.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. IT 1919-1982, Miinchen 1989, 23.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. T, 232.

Ebenda, 204.

Ebenda, 263 f.

Ebenda, 267, 282.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. 1T, 39.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 191

9 J. Walther, Goethe als Seher und Erforscher der Natur; Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische An-

schauungen; beide in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, Halle 1930, 61, 304,
Anm. 8.

®w 1 U B LN



82 LEBENSPHILOSOPHIE

drei gleichberechtigte Weltanschauungen und drei ,,Richtungen, nach welchen sich der
Geist gerade bewegt®, konstituiere, legt Chamberlain eine Deutung zugrunde, die fir Cassi-
rer und Simmel anregend gewirkt hat. Das gilt aullerdem fur die Feststellung, Goethe un-
terscheide ,,zwischen verschiedenen gleichberechtigten Anschauungen®,! bzw. er habe in
allen drei genannten Geistesrichtungen ein und dasselbe philosophische oder erkenntni-
stheoretische Prinzip verwirklicht. Wenn Chamberlain in dem Zusammenhang zu dem
Schluf3 gelangt, da3 es Goethe aus diesem Grunde vermocht habe, selbst in seinen Dich-
tungen ,,nicht eine systematische, dogmatische, abstrakt lehrbare Weisheit™ entstehen zu
lassen, ,,sondern eine solche, die sich wie ein lebendiges Wesen aus und an sich selbst ent-
wickelt und aufbaut®,?> dann macht dies deutlich, inwieweit er die Forderung nach Leben-
digkeit und organischer Ganzheit teilt und ihr Fehlen in der zeitgendssischen Wissenschaft
folglich beklagt.

Bei Mandelkow fehlt auch nicht der Hinweis, dal3 mit der neuen Phase der Rezeption
des Naturwissenschaftlers Goethe dieser ,,von der seit der Jahrhundertwende sich formie-
renden konservativen Kulturkritik als Alternative zum herrschenden Geist der Zeit ent-
deckt und in Dienst gestellt wurde.? Im folgenden sollen nun Chamberlains Argumente
einer Verstandes,- Wissenschafts- und Kulturkritik, fir die er Goethe als Autoritit und
Quelle ansieht, zur Sprache kommen. Dabei spielen das Problem der Anschauung bzw. des
Anschauungsverlustes in der Wissenschaft und die daraus resultierenden Folgen eine zen-
trale Rolle. Die in dem Zusammenhang erhobene Forderung nach einem philosophischen
bzw. methodischen Neuanfang gehért in den Jahren um die Jahrhundertwende zur philo-
sophischen Normalitit, was u.a. die — sonst sehr verschiedenen — Denksysteme der Pha-
nomenologie (Husserl) und des Pragmatismus (Dewey) nachdricklich belegen.*

4.2 Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand

Die lebendige Anschauung bzw. Anschaulichkeit des Erkennens bildet fiir Chamberlain
eine entscheidende, letztlich auf das Wesen des Menschen gegriindete Bedingung fiir die als
notwendig erachtete Sinnstiftung, die jegliches Wissen tiber die Natur nur durch den ideen-
geleiteten Menschengeist erfahren kann. Und auch Goethe habe sehr klar erfal3t und ausge-
sprochen, daf} diese Sinnstiftung des Wissens aus dem Grunde an die Anschaulichkeit ge-
bunden ist, weil sie allein dem Menschen Verstehen und Verstindlichkeit des Erkannten,
Ausgedriickten und Mitgeteilten gewihrt. Wegen dieser tiefen Einsicht komme es Goethe
z.B. im Faust ,,vor allem auf Veranschaulichung an, damit nicht blof3 [leeres — C.M.] Wort
bleibe®.> Und deshalb erscheint es Chamberlain geboten und férderlich, Anleihen bei

H.St. Chamberlain, Goethe, 288 ff.

Ebenda, 188.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 194 ff.

E. Hussetl, Die Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos 1, (1911); J. Dewey, Die Erneuerung der
Philosophie [1920], Hamburg 1989.

5 H.St. Chamberlain, Goethe, 469.

N S S



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 83

Goethe gerade dann zu machen, wenn der Verlust von Anschaulichkeit und Lebendigkeit
als Krisismerkmal zeitgendssischen geistigen Lebens zu beschreiben bzw. wenn den rein
begrifflichen, abstrakten Verallgemeinerungen und Darstellungen der versteh- und erfal3ba-
re Sinn abzusprechen ist. Wie auch Goethe beunruhigt Chamberlain das sich in Wissen-
schaft und kulturinteressiertem Alltagsleben abzeichnende wachsende Ubergewicht des
abstrakten, mechanischen Denkens iiber die lebendige Anschauung der Sachverhalte. Die-
ser Entwicklung gelte es unbedingt entgegen zu arbeiten, wenn die Sinnlosigkeit nicht zum
bestimmenden Merkmal des modernen Lebens werden soll.

Nun ist Chamberlains Bild vom kulturellen Leben durch das Motiv eines »Uberlebens-
kampfes« mitbestimmt, das er, wie der Sozialdarwinismus auch, aus dem Tierreich in die
Welt des Kulturmenschen tbertrigt. In ihr sicht er iiberall einen Daseinskampf am Wirken,
der nicht mit dialektischer Authebung, sondern mit der restlosen Vernichtung einer Seite
ende. Die »Krisis« der Anschaulichkeit, Lebendigkeit, »Bodenstindigkeit« und Konkretheit,
die er fir das moderne geistige Leben diagnostiziert, weil es das abstrakte Denken favori-
siere, wird als der Uberlebenskampf zweier todfeindlicher Prinzipien oder Tendenzen ge-
deutet. Goethes Methodenverstindnis auller acht lassend, behauptet Chamberlain anhand
dieser beiden todfeindlichen Prinzipien die Existenz von zwei sich bekimpfenden und
eben nicht erginzenden, kulturschaffenden Typen von Menschen. Bei dem einen Typ, den
er durch Goethe reprisentiert sicht, wurzle die ,,Lebensbetitigung vorziiglich im Anschau-
en®; bei dem anderen, fiir den Kant steht, herrscht ,,das Denken vor“.! Das antinomisch
gemeinte Vorherrschen von Anschauen oder Denken betreffe ,,den Mittelpunkt der Per-
sonlichkeit, wie wir sie in ihrem physischen, moralischen und intellektuellen Wesen gewahr
werden.

Ganz offensichtlich geht Chamberlain davon aus, dafl beide Personlichkeitstypen in
allen historischen Kulturen vorzufinden sind und daB3 sich bestindig ein »Kampf« zwischen
thnen um den vorherrschenden Einfluf} auf deren jeweilige Prigung und Sinnstiftung ab-
spielt. Am Anfang des 20. Jahrhunderts habe sich in der europiischen Kultur das Prinzip
des abstrakten Denkens nahezu durchgesetzt. Immer mehr Menschen, vor allem die Gebil-
deten, empfangen ,.keinen bestimmenden [..] Eindruck mehr durch die Sinne; das Lesen
von Berichten tber die Dinge, das Verniinfteln iber sie nimmt alle Krifte in Beschlag®.
Nur ,,besonders Beanlagte [wissen| noch aus eigener Erfahrung, was Anschauen ist.” Die-
ses ,,Abnehmen® der ,,Kraft reiner Anschauung® bei seinen Zeitgenossen, die auf die Weise
simmer mehr zu theoretischen Wesen® werden, deutet Chamberlain als die eigentliche
kulturelle Gefihrdung in der Gegenwart. Daran hitten die in den mechanistischen Natur-
wissenschaften herrschenden Einstellungen, Methoden und Verfahren einen entscheiden-
den Anteil, da hier der Verstand die Anschauung verdringt und unterwirft.

Das sich der Anschaulichkeit abwendende Verstandesdenken und »Vernunfteln« ziehe
eine wachsende Entfernung und Entfremdung der Menschen von den wirklichen Dingen,
von der eigentlichen Natur nach sich, was bereits Goethe beunruhigt hat. Der gilt Cham-
berlain denn auch als der Prototyp des ,,besonders Beanlagten®, des der Anschauung eng
Verbundenen. An ihm kénnten wir exemplarisch lernen, dal3 und wie nicht nur das an-

1 Ebenda, 87.
2 Ebenda, 100.



84 LEBENSPHILOSOPHIE

schauungslose Verniinfteln, sondern auch das Auseinanderreilen von unmittelbarer An-
schaulichkeit und besonnenem Denken zu tiberwinden ist. Verknipfe Goethe doch die
beiden kontriren Erkenntnisanlagen ,,zu einer gelebten Einheit“.! Dieses Problem, das das
vernunftgeleitete Uberschreiten der sinnlichen Anschauung zur Ideenschau am Gegebenen
der Erfahrung impliziert, findet in den Goethedeutungen von Simmel und Cassirer eben-
falls gro3e Aufmerksamkeit.

Der zu beklagende Anschauungsverlust tritt nach Chamberlain vor allem in einem Den-
ken und Trachten ein, das mit vielen abstrakten Verallgemeinerungen arbeitet, die den
,»sicheren Boden der Tatsachen® verlassen haben. Diesen ,luftigen Abstraktionen® — wie
etwa dem Begriff der »Menschheit« — komme im Gegensatz zu den biologischen Termini
wie »Rasse« keine wirkliche Existenz und damit keine sinnvolle Bedeutung zu.? Die sich so,
oder so dhnlich, auch bei Goethe, Dilthey oder Spengler findende Behauptung, Allgemein-
begriffe wie »Menschheit« seien blof3 leere Abstraktionen ohne realen Gegenstand, zielt bei
Chamberlain letztlich auf die Delegitimierung allgemeiner Wahrheiten, allgemeiner Werte
und Rechte, die gleichsam fiir alle Menschen gelten. Goethes pragmatistisch gewendete
Wahrheitslehre fal3t das Allgemeine bzw. die allgemeine Geltung zwar auch nicht als un-
mittelbar zugingliche Realitit auf, 1it sie aber in den einzelnen Phidnomenen, in den
menschlichen Individuen, symbolisch bzw. reprisentativ auftreten, wenn auch immer nur
als schwachen Abglanz eines mittelbaren Allgemeinen. Aus dem Grunde geht Chamber-
lains Feststellung, wonach ,,das sinnliche Betrachten [..] in Wirklichkeit immer nur auf
Einzelnes gehen [kann|, wogegen das Allgemeine [blof3] ein Gedanke ist“,> an Goethes
Position zur Realitit und Falllichkeit des Allgemeinen letztlich vorbei.

Sich Goethe als »Kronzeugen« versichernd, setzt er zundchst ganz auf die sinnlich-
sichtbare Leibhaftigkeit des Konkreten, Einzelnen. ,,Das sichtbare Leben soll ein Erfassen
der Gliederung des Lebens, des Organischen anleiten,* was bedeutsamer und realititsvoller
als alle abstrakten begrifflichen Verallgemeinerungen (Gattungsbegriffe) ist. In lebensphilo-
sophischer Manier stellt Chamberlain ,,das Leben selbst® seinen Objektivationen, so den
Btichern iiber das Leben, entgegen. Aullerdem tritt uns bei ihm der lebensphilosophische
Topos von der notwendigen »Bodenstindigkeit« des Geistes entgegen. ,,Echter Geist*
schwebe nicht frei in der Luft der Abstraktionen, sondern breche wie ein Quell ,,aus dem
Boden hervor®.> Das Bestehen auf der ,,Bodenstindigkeit® des geistigen Lebens bzw. des
theoretischen Denkens, das sich auch bei Spengler oder Husserl und sogar bei Cassirer
findet,® hat nicht allein das konkrete Einzelne im Sinn, sondern auch das Organische, Bio-

1 Ebenda, 88.

2 H.St. Chambetlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, Zweite Hilfte, 703.
3 H.St. Chamberlain, Goethe, 189.

4 Ebenda, 15.

5 Ebenda, 4.

6

C. Méckel, Krisisdiagnosen: Husserl und Spengler, in: Phinomenologische Forschungen, NF 3, (1998) 1.
Hbd., 56 f.; E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Teil III: Phinomenologie der Erkenntnis
[1929], Darmstadt 1964, [PsF I11] 73, 75, 372, 398.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 85

logische, Lebendige im Gegensatz zu mechanisch gedeuteten Zusammenhingen. Neben
dem cher erkenntnistheoretisch relevanten Bezug auf das Einzelne, sinnlich Anschauliche
und korperlich Leibhafte als dem Triger von Abstraktionen und Verallgemeinerungen,
impliziert diese Formulierung aber auch das Betonen einer nationalen, rassischen oder geo-
graphischen Ausschlieflichkeit bestimmter Denkinhalte.

Eine ,,bodenlose Anschaulichkeit, wie sie in wissenschaftliche Theorien oder Modelle
Eingang findet, vermag dagegen keine sinnstiftende Rolle zu spielen. Wir hitten es dann
mit einer Art Pseudoanschaulichkeit und Pseudowirklichkeit zu tun, die falsch gedeutete
welche selbst wieder

b

Allgemeinbegriffe, theoretische Modelle und Hilfsideen ,,erzeugt™
etwas verdinglichen und eine gegenstindliche allgemeine Realitit vorgaukeln, die als an-
schaubare gar nicht existiert. Das Beschreiten dieser Sackgasse hinge mit der Tatsache zu-
sammen, da} wir im Wissenschaftsbetrieb mit den leeren Allgemeinbegriffen wie Gattung,
Art, Atom etc. altehrwirdige ,,Ideen® von Gestern geerbt haben, die scheinbar ,fertige
Vorstellungen® von minimalstem Wirklichkeitsgehalt darstellen. Ganz im Sinne Goethes
sicht Chamberlain hier leere Begriffe vorliegen, die urspriinglich ,,ein kinstlicher Spiegel
zur Veranschaulichung des unmittelbar nicht Wahrzunehmenden sein sollte[n], sich nach
und nach fir uns verdinglicht® haben und ,,nun als massive Allegorien undurchsichtig vor
den Erscheinungen [stehen|, sie cher maskierend als offenbarend®.! Diese nunmehr
»verdinglichten® Hilfskonstruktionen, die einmal das veranschaulichen sollten, was als nur
gedachter Zusammenhang nicht sinnlich wahrzunehmen ist, spielen bei Chamberlain eine
dhnliche Rolle wie die voreiligen Hypothesen und die Einbildungskraft bei Goethe.
Chamberlain ist sich sicher, daf3 diese ,,alten spekulativen Ideen* (Atom, Ather, Strah-
len, Wellen) inzwischen ihren ,,Lebenswert verloren haben und zu bloBen, leeren Worten
geworden sind. Leere Worte, die allerdings als ,,zusammengestoppelte Mythologie® in der
mechanischen Wissenschaft, in der ,,mathematischen Physik® der Gegenwart noch ihren
miBbriuchlichen Dienst tun.2 Ahnlich wie Mach beschreibt er diesen ProzeB3 als ,,die Mate-
rialisierung des Denkens®, beruft sich aber explizit auf den Physiker Picard. Einst sinnvolle
,,Modelle” und brauchbare Bilder im Bewul3tsein der Naturforscher, sind sie inzwischen zu
scheinbar , tatsichlich vorhandenen Sachen® mutiert, die irrtiimlich als Realititen betrach-
tet und behandelt werden. Diese Kritik an der verbildlichenden Verdinglichung und Sub-
stantialisierung von bloflen Denkannahmen und Vereinfachungen’ teilt Chamberlain so-
wohl mit dem Positivismus (Mach) als auch mit Cassirers Philosophie der Funktionsbegrif-
fe. Den geschichtlichen Einstieg in diese fatale Tendenz einer Verdinglichung des Denkens
liBt Chamberlain — wie 25 Jahre spiter Husserl in der Krisis-Schrift* — mit Galilei beginnen.
Er hilt diese, von der exakten, »technischen« Wissenschaft der Natur erhobenen Zumu-
tungen fir dermaflen absurd und unverstindlich, dafl im Vergleich mit ihnen die von

1 H.St. Chambetlain, Goethe, 391.

2 Ebenda, 394.

3 Die Absurditit beruht darauf, daB wir an die materielle Tatsichlichkeit (nicht blofl die methodische
Nitzlichkeit) von unvorstellbaren Vorstellungen und von undenkbaren Gedanken zu glauben aufgefor-
dert werden. — Ebenda, 394.

E. Hussetl, Die Kirisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie [1936],
Hua VI, § 9, 20 ff.



86 LEBENSPHILOSOPHIE

Goethe entwickelte, sehr anspruchsvolle ,,Methode der ideellen Architektonik® geradezu
als verstindlich und faf3lich dastehe.

Vom ,verdinglichenden® Wirken an veranschaulichenden Hilfsideen unterscheidet
Chamberlain eine weitere problematische, echter Anschauung abtrigliche Eigenheit des
Denkens. Der Umstand, daf3 aus dem ,,ewigen Flusse eines [...] ewig unfal3baren Werdens®
ein bestimmtes, undefinierbares, bleibendes Etwas® (die philosophische
»Substanz«) herausgehoben wird, ,,an dem die Verinderungen stattf[ijnden®, wird als ein

ein fa3bares Sein, ,,
,unentrinnbares Gesetz unseres menschlichen Gemeindenkens®, als eine ,,Grundfunktion
nicht nur aller echten Wissenschaft, sondern auch alles instinktiven, realen Lebens® ange-
sehen und angenommen.! Ohne dieses Verfahren wire z.B. ,,ein menschliches Individuum
weder zu erkennen noch irgendwie zu beurteilen®. Alle unsere Erkenntnisvollziige, so
Chamberlain, setzen und befestigen dieses sich gleich ,,bleibende Etwas® des Denkens, an
dem scheinbar die sinnlich wahrnehmbaren Veridnderungen ,,stattfinden®, die zudem nach
und nach zu festen ,,Dingen* werden.

Diese unentrinnbar gesetzliche und dennoch fatale ,,Eigenheit” des Verstandes deutet
Chamberlain als Ausdruck einer ,, Tyrannei® des Denkens tber die Anschauung; ein Motiv,
das sich ebenso bei anderen Lebensphilosophen (Klages, Spengler) findet. Interessant ist in
dem Zusammenhang, dal} er trotz dieser »gefdhrlichen« Rolle des im Fluf3 des Erlebens
Halt suchenden und Halt gebietenden Denkens nicht die romantische Forderung nach ei-
ner theorielosen, begriffslosen Wahrnehmung aufstellt: ,,Da wir Menschen nie wahrneh-
men, ohne zu denken [...], so ergibt sich mit einer Notwendigkeit, die Jeden bindet, daf3 das
Denken das Anschauen tyrannisiert und wir iiberall »Dinge« erblicken, fest, massiv, unver-
rickbar [...], wo wir es eigentlich mit »ewig unfaB3baren Werden« zu tun haben®.? In unse-
ren Gedanken nageln wir zudem den »Dingen« gedankliche »Eigenschaften« fest an. In der
Konsequenz bauen wir, wenn wir besonders gegenstindlich und dinghaft vorzugehen mei-

nen, ,,eine Welt von aufeinandergetiirmten Abstraktionen auf.*

Der fiktive Charakter einer solchen Welt der Abstraktionen ist, nach Chamberlains
Uberzeugung, von Goethe klar durchschaut worden. Es zeuge von einer tiefen Einsicht in
den Zusammenhang anschaulichen Erlebens und begrifflichen Zerreilens dieser Konti-

nuitit, wenn Goethe feststellt, ,,alles Sichtbare ist ein Werden, einzig das Geisterzeugte [d.h.

das Ideelle — C.M.] ist ein unvergingliches Sein“.? Ein treuer und freier Geist wie derjenige
Goethes erweckt dank dieser Einsicht die »Dinge« ,,aus Abstraktion zu Bewegung, aus ihrer
menschlichen Dinglichkeit zu gottlichem Allleben. Die Wertschitzung dieses Begriffs
kehrt u.a. bei Misch wider, wenn dieser betont, daf3 fur Goethe die Urphinomene als Phi-
nomene Manifestationen des Alllebens und nicht lediglich Produkte einer logisch diszipli-

nierten Denk- und Anschauungstitigkeit des Menschen sind.>

1 H.St. Chamberlain, Goethe, 470.

2 Ebenda, 470.
3 Ebenda, 471.
4 Ebenda, 472.
5

F. Kimmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, in: Dilthey-Jahrbuch 12
(1999-2000), 236.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 87

4.3 Schauen und Denken

In Erkenntnisfragen ist Chamberlain ebensowenig wie Goethe ein blofer, allem Denken
abholder Empiriker. Er bewundert vielmehr, wie bei diesem die ,,spontan-schopferische
Kraft der unmittelbaren Anschauung® und eine ,,besonnene Denkgewalt® zugleich existie-
ren, vermittelt allein durch einen ,,Willen, der die Kraft besitzt, aus beiden Enden einen
Knoten zu schlagen®.! Die fiir Goethes Personlichkeit bestimmende ,,Duplizitit von Den-
ken und Anschauung®, das Zugleich der fiir ihn ,,so0 bezeichnenden Gewalt der unmittelba-
ren Anschauung® und ,jener vollendet besonnenen Denkgewalt™? sei weder als bloBe
Harmonie noch als eine einfache Mischung beider Vermdégen aufzufassen. Goethes Geist
durchlaufe vielmehr eine bestindige Bewegung, ein Hin und Her ,,von der Anschauung zu
der Abstraktion und [...] nun zurtick von der Abstraktion zu der Anschauung.“ Die Per-
sonlichkeit Goethes ist fiir eine solche bestindige Bewegung besonders »beanlagt«: ,,Ein
organisches Gesetz seines Geistes* gestatte es Goethe, unmittelbares Anschauen und be-
sonnenes Denken ,,zueinander in ibereinstimmende Beziehung™ zu setzen.? Menschen
ohne diese »Beanlagung« konnten diese bestindige Bewegung des Geistes aber methodisch
erlernen.

Die zustimmende Wiedergabe von Goethes Privilegierung der Rolle des Sinnlichen fir
die Wahrheitssuche bezieht Chambetlain auch auf dessen Maxime, wonach nicht die Sinne,
wohl aber der Verstand irre.* Folglich bringt er, nahezu zeitgleich mit Hussetls Ideen u einer
reinen Phénomenologie (1913), die Lebensphilosophen und Phinomenologen einende Uber-
zeugung zum Ausdruck, wonach allein ein freies, treues, reines, tiefes Anschauen ,,Quelle
aller Wahrheit® ist.> Deutet doch auch Husserl die unmittelbare Anschauung als das
,,Prinzip aller Prinzipien®, als die entscheidende Rechtsquelle jeglicher Wahrheit, jeglichem
strengen Gelten einer gemeinten Wort- oder Begriffsbedeutung.® Auf eben diese Weise
wurzelt fiir Chamberlain ,,alle Wahrheit [...] in der sinnfilligen Anschauung®, nicht jedoch
in der blof3 formalen Begriffslogik des Verstandes. Allerdings schreibt er den anschauungs-
losen logischen Verstandesoperationen, dem rein signitiven, anschaulich nicht erfillten
Denken solcherart dimonische Krifte und fatale Resultate zu, die der Phinomenologe
nicht bemiiht. Die Verstandesakte wiirden der sinnlichen Anschauung nimlich Fremdes
unterschieben und ,,das unschuldsvoll Wahrgenommene durch teuflische Erfindungen
willkiirlicher Vernunftschlisse falschen.”

AuBlerdem beschrinkt Chamberlain, wiederum vergleichbar mit Goethe und Husserl,
die wahrheitsstiftende Funktion der Anschauung nicht auf die Sinnlichkeit, sondern weitet
sie auf die tbersinnliche Ideenschau aus. Diese wird, in Anlehnung an Leibniz und Goethe,
auch Schau des ,,geistigen® oder ,,inneren Auges genannt. Keinerlei ,,dem Menschengeist

1 H.St. Chamberlain, Goethe, 89.

Ebenda, 94.

Ebenda, 96.

J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: Ders., Werke. Hamburger Ausgabe [HA] 12, Maxime 295.

5 H.St. Chamberlain, Goethe, 187.

E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, I. Buch, Hua
I11/1, § 23.

7 H.St. Chamberlain, Goethe, 186.

FOENTN Y



88 LEBENSPHILOSOPHIE

vollig unangemessene Allgemeinheit®, welche uns der teuflische Verstand zufliistert, besitze
fir ihn die Kraft, ,,das unmittelbare Zeugnis [s]eines dulleren und inneren Auges zu wider-

1 Der sinnvolle und wahre Gedanke werde vielmehr aus der ideenbildenden

legen®.
,»Anschauung geboren]...]“,? bevor er in Worten und Begriffen seinen sprachlichen Aus-
druck erfihrt.

In dem Zusammenhang thematisiert Chamberlain auch die von Goethe mehrfach erho-
bene Forderung, dall die ausdriickenden Worte und Begriffe ,,den aus Anschauung gebo-
renen Gedanken moglichst genau decken® sollen und missen. Eine sprachliche Darstellung
dagegen, die nur auf ,,das formal Logische, Inhaltsleere [setzt|, das sich bis in die einzelnen
Glieder unserer Sitze einnistet™, vermag dieser sinnvolles Wissen ermoglichenden Forde-
rung nicht zu gentigen. Die Goethesche Sprache biete ein gelungenes und exemplarisches
Beispiel fur die Einlosbarkeit dieser Forderung, ist doch in ihr ,,der Ballast an Abstraktion
[...] abgestreift, der Starrkrampf der Konvention geldst®.? Das ,,ideenbildende Anschauen®
— und sein sprachlicher Niederschlag — weil3 denn auch mit dem bei den Naturforschern
vorherrschenden, analytischen Beschreiben und Klassifizieren der Phinomene nicht viel
anzufangen. Das fiir ein derartiges analytisches Vorgehen notwendige ,,scharfe Sehen® be-
ginstige zudem die von Goethe verworfene kiinstliche und schematische Denkweise. Des-
halb bevorzuge er, Chamberlain, das ,,reine Sehen®, weil es grundsitzlich danach trachtet,
dem Nichtlogischen, Nichtschematischen und Unausdenkbaren unverfilscht und treu ge-
waht zu werden.*

Es stellt einen fir das philosophische Denken der Zeit sehr aktuellen und produktiven
Gedanken dar, wenn Chamberlain darauf aufmerksam macht, da3 bei Goethe das unmit-
telbar Anschauliche, Sinnliche, Gegebene durch den Rekurs auf die »Idee«, auf die ideelle
oder geistige Anschauung des sich im Phinomen Offenbarenden einen symbolischen Sinn
gewinnt.> Die symboltheoretischen Implikationen in Goethes Natur- und Weltanschauung
hebt ebenso Cassirer in seiner Goethedarstellung (1916) hervor.t In der Naturwissenschaft
unterscheidet Chamberlain nicht nur rein ,,technische® von ,,architektonischen® Ideen,
sondern, dhnlich wie Leibniz, auch ,,abstrakte® von ,,anschaulichen® Symbolen.” Letztere
gelten ihm als ,,Sinnbilder®, die den ,,Ideenbildern® (,,Urbildern®) entsprechen, die auch
Platon und Goethe angenommen hitten. Die von Goethe ins Spiel gebrachten »Urphino-
mene« konkretisierten den Begriff der ,,Ideenbilder”.® Diese sind fiir Chamberlain unhin-
tergehbar, weil sich sonst ,,alles in Abstraktionen und Hirngespinnste® auflost bzw. weil wir

1" Ebenda, 387.

Ebenda, 187.

Ebenda, 185.

Ebenda, 473.

Ebenda, 186.

E. Cassirer: Freiheit und Form [19106], Darmstadt 1961, 215, 247 ff.

H.St. Chamberlain, Goethe, 322 f.

Scheler hat die sich von der empirischen Abstraktion grundsitzlich unterscheidende Wesensschau einmal
so beschrieben, daB3 bei ihr ,,das Wesen selbst [...] in der Deckung der Idee mit dem anschaulichen Utr-
phinomen eciner Idee, die von allen empirischen Begriffen verschieden ist“, erfalit wird. — M. Scheler, Zu-

sitze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus und Realismus, in: Spite Schriften, GW 9,
Bern und Miinchen 1976, 246.

o 1 N A W



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 89

sonst die Idee , wieder zurtickstoBen ins Reich des Unwahrnehmbaren®.! Das Unwaht-
nehmbare bzw. Unanschauliche wird hier u.a. mit allgemeinen physikalischen Abstraktio-
nen identifiziert, gegen die auch Husserl in den Ideen (1913) polemisiert.? Der Begriff der
Wahrnehmbarkeit bzw. Anschaulichkeit wird sowohl von Chamberlain als auch von
Husserl auf die Ideen bzw. die Urphinomene ausgeweitet.

Als Anhinger der anschaulichen Ideenerkenntnis zeigt Chamberlain grundsatzlich Ver-
stindnis dafir, daB3 sich Goethe gegen ein bloBes sinnliches ,»Hinstarren auf die Natur«*
wendet. An das unmittelbare sinnliche Schauen mul3 sich eben das ,,Verarbeiten und Um-
wandeln® anschlieBen: das Verarbeiten und Umwandeln ,,zuerst des Angeschauten in be-
grifflich falbare Elemente, sodann dieser Gedankenatome in neuerlich sichtbare Gestalten,
die [...] Neuschépfungen des eigenen Gemiits oder [...] Ideen darstellen®.> Auf diese Weise
ist es Goethe anhand der Idee der ,,Urpflanze® gelungen, sich ,,seinen zu einer Gestalt zu-
ruckgebildeten Gedanken [...] iiberzeugend leibhaftig® vorstellig zu machen.* Mit anderen
Worten, das begrifflich Bearbeitete, das auf unmittelbar Angeschautes zurtckgeht, wird
durch den wahren Naturbeobachter erneut in ,sichtbare Gestalten® (Platonische Ideen,
Goethesche Urphidnomene) ,,zurtickgebildet™.

Auf Grund der besonderen »Beanlagung« und der klaren methodischen Rechenschafts-
legung finde das Verhiltnis von Denken und Anschauung in der Person Goethes seine
exemplarische Losung. Als echter Naturforscher kann Goethe ,,ohne Schauen [...] nicht
denken®, und zugleich ist es ,,ihm nicht méglich, weiter zu schauen, ehe nicht die Gedan-
ken sich geklirt haben®. Das Denken dient bei ihm folglich dem neuerlichen Schauen, in-
dem es ein ,,Umschaffen von Begriffen zu Ideen® leitet und leistet, und dies, indem es als
»Mittelglied zwischen [sinnlicher] Anschauung und [ideeller] Anschauung® fungiert. In die-
ser Funktion vermittelt das Denken zwischen ,,den durch unverwandtes »Hinstarren« ge-
wonnenen Eindricken von aulen und den durch eigene Schépferkraft neu hervorzubrin-
genden anschaulichen Ideen®.> In Anlehnung an Goethe warnt Chamberlain schliefllich vor
Gelehrten oder einfach vor Menschen ohne jegliches ,,Ideenvermdgen®, weil diese wegen
dieses Defizits notgedrungen »Ideen« aufstellen, ,,die weder in genialer Anschauungskraft
geboren noch in geduldiger, anschmiegender Besonnenheit gereift sind“. Solche Pseudo-
gelehrten begingen damit sogar regelrecht ,,ein Verbrechen gegen den Menschengeist™.

H.St. Chamberlain, Goethe, 325.

E. Hussetl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, §§ 40, 43, 52.
H.St. Chamberlain, Goethe, 187 ff.

Ebenda, 104.

Ebenda, 190 f.

Ebenda, 287.

[ S S N



90 LEBENSPHILOSOPHIE

4.4  Wissenschaftlerpersonlichkeit und Wissenschaftsmethode —
Goethes Sonderstellung

Die Goethedarstellung bietet Chamberlain die Gelegenheit fiir eine grundsitzliche, strek-
kenweise von Antisemitismus getragene Kritik der zeitgendssischen Naturwissenschaft,
ithrer Ideale und Zielsetzungen. Dabei hat er allerdings, entsprechend der Erfahrung wih-
rend seines Physiologiestudiums in Genf und Wien, den mechanistischen Wissenschaftstyp
des 19. Jahrhunderts im Auge. Die neuen Entwicklungen und Verinderungen, fir die Na-
turwissenschaftler wie Einstein und Planck stehen, bleiben weitgehend unberticksichtigt.
Anders bei Cassirer, der gerade sie in seinen Schriften zur Wissenschaftsgeschichte
(Erkenntnisproblen, Substanzbegriff und Funktionsbegriff) reflektiert und in ihrer Relevanz fiir das
philosophische Verstindnis des Erkenntnisproblems diskutiert. AuBlerdem verliert Cham-
berlains Argumentation durch ein gelegentliches plumpes Rassedenken und durch akade-
mischen Antisemitismus an Gewicht und Uberzeugungskraft. So fabuliert er von Indoari-
ern und Urgermanen, deren Weltanschauung Goethe insbesondere nahe stehe, und pole-
misiert gegen eine ,,jidische Weltanschauung®.!

Und dennoch, Goethes kritische Einsichten dienen bei ihm als Grundgertst fur eine
konservative, die reale Entwicklung der Dinge in einigen Aspekten antizipierende Diagnose
eines drohenden Versiegens der sinnstiftenden Kraft moderner Wissenschaft. Einen wich-
tigen Ausloser dieser Entwicklung fihrt er sowohl auf die sich vollziehende Abkehr von
der Anschauung als auch auf das von den Naturwissenschaftlern betriebene Ersetzen le-
bendiger, ,,organischer” Zusammenhinge durch mechanisch-technische Beziehungen zu-
rick. Weil Chamberlain, Kind eines gerade erst zu Ende gegangenen wissenschaftsglaubi-
gen 19. Jahrhunderts, tief davon tberzeugt ist, dall das vorherrschende Wissenschaftsver-
stindnis die Kultur der Gesellschaft entscheidend prigt, hilt er Goethes Warnungen vor
den Konsequenzen einer »falsch« verstandenen und betriebenen Naturwissenschaft gerade
im beginnenden 20. Jahrhundert fir hoch aktuell. Das findet seinen Ausdruck u.a. in der
These, wonach das ,,Ideal der heutigen Wissenschaft [...] alle Weltanschauung in eine riesige
Maschinenhalle verwandelt und ,,uns selber zu entseelten Ridern an der schonheits- und
gltebaren, dummen, zwecklosen Universalmaschine® erniedrigt.? Damit stellt er sich be-
wullt in die Tradition bzw. in den Mainstream der Kultur- und Technikkritiken am Beginn
des Jahrhunderts, wie sie Klages, Goldstein, Simmel oder Weber formulieren.?

Die Tatsache, dal Goethe eine Wissenschaftskritik zu formulieren vermochte, die die
eigene Lebensepoche tiberdauerte, erklirt Chamberlain mit dessen Sonderrolle innerhalb
der Naturforschung wihrend der ,,Goethezeit®, also zwischen 1770 bis 1830. Diese Son-
derstellung, deren Einsichten eroffnende Aktualitit auch zu Chamberlains Lebzeiten nichts
verloren habe, speist sich seiner Meinung nach zum einen aus Goethes originirer Person-

Ebenda, 324, 732; Zu den ,,Germanen® zihlt er allerdings auch Kelten und Slawen, und wendet diesen
Terminmus vor allem gegen die antiken ,,Griechen® und ,,Ré6mer®. — Siehe dazu auch St. Breuer, Die
Geburt der Moderne aus dem Germanentum, Berliner Zeitung, 11. Mai 1999, 11.

2 H.St. Chamberlain, Goethe, 319.

Einen Uberblick zu dieser Tradition bietet u.a. O. Veit, Die Tragik des technischen Zeitalters. Mensch
und Maschine im 19. Jahrhundert, Betlin 1935.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 91

lichkeit im Vergleich mit dem vorherrschenden Personlichkeitstypus des Wissenschaftlers,
zum anderen aus seiner eigentimlichen architektonischen Methode fiir die Naturerfor-
schung, und schlieBlich aus der Tatsache, dal er ein ,,um die Zukunft unserer Kultur Be-
sorgter” war. Die Uber seine Lebenszeit hinaus wirkende Wissenschafts- und Erkenntnis-
kritik sei genau im Lichte dieser Sorge entwickelt worden.! Allerdings trigt die Charakteri-
sierung Goethes Ziige einer mystifizierenden Uberhéhung und Enthistorisierung. So wenn
behauptet wird, das Phinomen Goethe tberrage alles an menschlicher Personlichkeit, was
wir kennen. Oder wenn er als der ,,weiseste Mensch, von dem wir Kunde haben®, zu gelten
habe, mit dem sich selbst solche Heroen des Geistes wie Platon und Carlyle nicht messen
koénnen.? Die unvergleichliche GroB3e seines schopferischen Geistes findet Chamberlain
nicht zuletzt in dem Vermogen angelegt, sich ,,aus Schemen, Schranken, Gesetzen einer
sinnlich und logisch festgenagelten Natur und Vorstellung™ loszulésen.> Das so ausge-
zeichnete Vermogen, das sich der Veranschaulichung bedient, mul3 jedoch, wenn es sich
bei dem Zuveranschaulichenden ,,um das Gebiet des denkenden Geistes* handelt, die ,,ge-
wunschte Veranschaulichung den Weg tiber den Verstand nehmen® lassen.*

4.4.1 Kritik der Wissenschaftlerpersénlichkeiten

Der modernen Naturwissenschaft, wie sie sich in den letzten beiden Jahrzehnten des 19.
und im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts darstellt, fehlen nach Chamberlains Meinung
sowohl die eigentimlichen, in die Zukunft weisenden methodischen Verfahren als auch die
schopferischen Gelehrtenpersonlichkeiten vom Typ eines Goethe. Und dies obwohl die
Forderung beider Voraussetzungen in ihr selbst wurzelten. Wenn er deshalb bei der Gber-
groBen Mehrheit der in der Wissenschaft Titigen nur mittelmilige Beanlagungen aus-
macht, dann wiederholt Chamberlain Vorwirfe und Einschitzungen, wie sie der sich zu-
ruckgesetzt fihlende Goethe seinerzeit notiert hatte.

Diese Forscher mit ihren nur mittleren Begabungen, bar jeglicher philosophischen und
kiinstlerischen Beanlagung, seien fiir den beklagten Zustand einer die kulturelle Sinnstif-
tung nicht mehr leistenden Wissenschaft verantwortlich. Sie schrinken sich geradezu willig
auf Spezialgebiete ein und gehen beim Aufstapeln von Tatsachen einseitig vor. Instinktive
Kollektivititen unter ihnen wiirden ein ,,Heer der sieghaften MittelmiBigkeit” entstehen
lassen.”> Unter der Dominanz dieser MittelmiBigen sei der Wissenschaftsbetrieb zu einer
wanonymen Macht ausgewachsen®. Chamberlain rechnet, nicht ohne Hochmut, einen
»groflen Prozentsatz der in den Naturwissenschaften Titigen® zu den blof3 ,,Halbgebil-

1 H.St. Chamberlain, Goethe, 317.
Ebenda, 581.
Ebenda, 475.
Ebenda, 481.
5 Ebenda, 261.
6 Ebenda, 398.

FNOENT Y



92 LEBENSPHILOSOPHIE

deten.! Sich auf Goethe berufend, prangert er die faktische Macht der Mehrheitsauffas-
sung, wie sie auch in den wissenschaftlichen Gemeinschaften existiert und wirkt, als eine in
der Regel bornierte, unschopferische Auffassung an.

Ein Gegengewicht zu diesen »Mil3stinden« sei allein im ,,Prinzip des genialen Schépferi-
schen® gegeben, welches ,,die Wissenschaft als Kunst® denken und praktizieren lasse. Je-
doch erheben sich nur wenige ,,auserlesene Geister®, wie Kirchhoff und Uexkiill, im Sinne
dieses Prinzips tiber der Masse der Gelehrten, die tief unten ,,in d[en] emsigen Faktoreien
des mufelosen Wissenschaftsgetriebes® titig sind.? Seine Verehrung fiir Johannes von
Uexkill, mit dem er sich auch in der Wirdigung der Anschauung einig weil3, bezeugt
Chambertlain ebenfalls in den 1919 veréffentlichten Iebenswegen? Aullerdem sind es die
»Anschauungsgenies®, wie Goethe eines war, von denen die moderne Wissenschaft viel
mehr brauche. Doch die ,,professorale Fachgilde® betreibe unter Aufgabe der Freiheit des
Forschens nahezu ausschlieBlich empirische Tatsachenforschung und weise jegliche ideelle
Anschauung oder Ideenschau weit von sich. Damit bleibe ihr allein der ,,dumm-zufillige
Weg empirischen Herumtastens®, den bereits Goethe mit harschen Worten gegeif3elt hat-
te.t

Mit diesem glaubt sich Chamberlain auflerdem in der Einsicht einig, dal3 der wahre, ge-
niale Wissenschaftler das Recht hat, bei der Naturbetrachtung schopferisch-kunstlerisch
vorzugehen. Dies erlaubt ihm, ,,die gefihrdete Kultur aus den Klauen der »atomistischen
Beschrinktheit« zu erretten®.> Fur dieses ,,Recht des Genies® mtusse allerdings zu Beginn
des 20. Jahrhunderts in der Naturforschung immer noch gekimpft werden. Ziel, Methode
und sittlichen Zweck der wahren Naturbeobachtung bestehe nidmlich im Bestreben des
Genies, einer kongenialen Natur kongenial entgegenzutreten. Die Phanomene der lebendi-
gen Natur bediirfen einer besonderen Zugangsweise, einer lebendigen Teilnahme, woftr
der Mensch in sich das entsprechende Organ im weitesten Sinne erst auszubilden hat. Auf
diesen Sachverhalt hat in der Tat Goethe immer wieder aufmerksam gemacht.® Das von
ihm in dem Zusammenhang geforderte ,hohere Anschauen® bediirfe des kiinstlerisch-
schopferischen Genies, um ,,nicht allein Technik und Tatsachenkram, sondern Kultur des
Geistes und des Hetrzens® zu bewirken.”

Weil sich Goethe beim Naturbeobachten solche weitreichenden und tbergeordneten
Ziele setzte, halt ihn Chamberlain dem Durchschnittsgelehrten nicht nur in methodischer,
sondern auch in sittlicher Hinsicht fir tberlegen. Er sah ein und denselben ,,Stoff™ der
Forschung nicht nur mit ganz anderen Augen als seine weniger begabten Fachkollegen,
sondern er teilte mit thnen zudem weder Ziel noch sittliche Triebfedern der Forschung.®
Goethes Verhalten der Natur gegeniiber weiche ,,nicht blof3 im Einzelnen, sondern durch-

1 Ebenda, 299.

Ebenda, 361.

H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, 63 ff.

H.St. Chamberlain, Goethe, 389.

Ebenda, 263.

F. Kimmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 226.
H.St. Chamberlain, Goethe Ebenda, 264.

Ebenda, 256.

[ = T B~ CL R WS



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 93

weg von demjenigen unserer [damaligen wie gegenwirtigen — C.M.] Naturforschung® ab.!
Wenn Chamberlain tiber Goethes Distanz zu vielen Universititsprofessoren seiner Zeit
reflektiert, dann 146t er durchaus Zustimmung durchblicken.

Was Goethe aufler dem kunstlerisch-schopferischen und organologischen Herangehen
an die Natur noch aus der damaligen Naturforschung heraushebt, sei die Einsicht, dal3 es
die Naturwissenschaft mit ,,L.ebensgestalten® zu tun hat, weshalb sie die »Beziige« des Le-
bens bis in ihre Begrifflichkeit hinein aufnehmen muf3.? Worte und Begriffe miiiten wie-
der, wie urspringlich in der griechischen Sprache, ,,unverfilscht™ als verstehbare ,leben-
dige Gebilde* aufgenommen werden, die in Einheit mit dem Denken stehen. Mit dem rein
mechanischen, leblosen Naturbegriff,> der in der lateinisierten Naturwissenschaft als allei-
niger Erkenntnisgegenstand gelte, wisse Goethe deshalb nichts anzufangen. Seine Weltan-
schauung unterscheide sich fundamental durch ihren Lebensbezug von der ,Welt-
anschauung unserer exakten Wissenschaft™. Das wird deutlich, wenn er Gestaltlosigkeit
und gestaltetes Leben streng unterscheidet. Die ,,Gestalt™ des Lebens hat nimlich den
methodischen Ausgangs- und Zielpunkt des ,,Gesetzes fir Totes, Gestaltloses ersetzt.
Obwohl ihm darin inzwischen so auBerordentliche Forscher wie Kirchhoff und Uexkill
zustimmten, spiele die der Gestalt verpflichtete Auffassung in den ,,emsigen Faktoreien des
muBelosen Wissenschaftsgetriebes keine bestimmende Rolle.*

Chamberlain wendet sich folglich gegen das ,,Grunddogma der modernen Wissen-
schaft”, welches das Gestaltete aus dem Gestaltlosen, das Leben aus dem Leblosen hervor-
gehen 14Bt.5 Das schlieBt, wie schon bei Dilthey, die Absage gegen ein Ubertragen der Me-
thode der Mechanik (Physik) auf das Leben (Biologie) und das Geschichtliche ein. Gegen
das methodische Verfahren Goethes, die Anschauung des Lebendigen auf die anorganische
Natur zu Gbertragen, hat er jedoch nichts einzuwenden, im Gegenteil. Immer dann, wenn
wir ,,auch in der anorganischen Natur® Gestalten anstatt Gesetze erblicken, kommen wir
einer rein ideellen Forderung Goethes nach.® Und nicht zuletzt duBere sich die Sonderrolle,
die Goethe im wissenschaftlichen Leben spielte, noch darin, dal3 er nie fremdbestimmt, nie
unter dem Zwang einer Logik dullerer Sachverhalte handelt und erkennt. Es ist vielmehr
stets ein ,lebendiger innerer Drang [...], was Goethe zu der Befassung mit Geschiften an-
treibt™.” Deshalb war es ihm mdglich, die Erneuerung der Kultur regelrecht vorzuleben,
wobei sich die innere Lebensform seiner Personlichkeit nicht nur in der Dichtung, sondern
auch in der Naturbetrachtung exemplarisch bewihrt hat.

1 Ebenda, 260.

2 Ebenda, 267.

Die lateinische Wiedergabe des griechischen Ausdrucks fir »Natur« (physis) — natura — lasse die urspring-
lich zusammengehorenden Bedeutungen Leben/Psyche und Denken/Logos/Lebloses nach und nach
auseinandertreten. — Ebenda, 271 ff.

4 Ebenda, 360 ff.

,Einzig diejenige Forschung, deren Ausgangspunkt die »Gestalt« ist, hat die Fahigkeit, den Phinomenen
des Lebens gerecht zu werden.” — Ebenda 360.

6 Ebenda, 384.

7 Ebenda, 206.



94 LEBENSPHILOSOPHIE

4.4.2 Mathematisch-mechanische und architektonische Methode

An der zeitgenossischen, dem Paradigma der Mechanik zugerechneten Wissenschaft und
ihren Methoden hebt Chamberlain, in Anlehnung an Goethe, ihren Formalismus, das Re-
duzieren auf die quantitative Seite der Wirklichkeit, das Bemessen und Berechnen als Welt-
verhalten sowie das analytisches Zerlegen der lebendig-organischen Natur als kritikwiirdige
Merkmale hervor. Der in echtem Sinne wissenschaftlich titige Mensch diirfe nimlich nicht
in erster Linie Buch fithren und berechnen, beobachten und verketten, sondern musse, wie
der Kiinstler, selbstherrlich schaffen und gestalten. Dagegen suche der gewohnliche Na-
turwissenschaftler nach einem mdglichst allgemeinen und einfachen Gesetz fiir maximal
viele Tatsachen, gehe also exakt und empirisch vor.! Deshalb weist Chamberlain sowohl die
daraus resultierende »exakte« Wissenschaft als auch die ,,ihr allernichst verschwisterte
Technik als Faktoren fir eine kulturelle und geistige Sinnstiftung zurtick, weil diese einer
viel zu weitgehenden Spezialisierung verfallen seien.?

Damit stimmt er der Analyse Goethes zu, wonach die sich der mathematischen Metho-
de bedienende Naturforschung rein formal und abstrakt vorgeht. AuBBerdem macht er sich
dessen Behauptung zu eigen, daf3 ein solches Weltverhalten dem der Anschaulichkeit be-
dirfenden Wesen des Menschen nicht angemessen ist: ,,Nirgends enthillt sich das rein
abstrakte Wesen unserer exakten Wissenschaft deutlicher als gerade hier. Der eigentliche
Geist des Menschen, dessen Nahrung einzig aus sinnlichen Vorstellen besteht, geht leer
aus: es ist nichts zu sehen, nichts zu denken, [...] aber — die Rechnung stimmt®.> Selbst die
modernen ,,Wissenschaften des Lebens® gingen unweigerlich diesen verhingnisvollen Weg,
wenn sie ,,Leben® mechanisch deuten und in mathematischen Formeln zu fassen suchen.*
mit unmiBverstindlicher

> 3

Wenn Goethe allerdings, in Leibnizscher Tradition stehend
Deutlichkeit der mathematische Begriff einer Funktion® vorschwebt, dann ziele dies dem-
gegentiber auf eine alternative Auffassung von der Rolle der Mathematik als ,,ethisch-
dsthetischer” Methode.> Weil jedoch die ,,exakte®, mathematisch gestiitzte Naturwissen-
schaft keine andere Methode als die mechanische hat und haben kann, musse die , Ge-
samtheit der strebenden, hoffenden, denkenden, leidenden Menschheit” endlich aus dem
, »die exakte, mathematische, »philisterhafte« Wissenschaft der Natur be-
fordere Kultur, wihrend sie diese in Wirklichkeit notwendig zerstort™. Die herrschende
Suprematie der »exakten« Naturwissenschaft habe ein Ende zu finden. Sie hat ihre Rolle als

Irrtum erwachen

ein mit ,,bestimmt beschrinkter Geltung® ausgestattetes Glied des Ganzen zu spielen und
diesem Ganzen zu dienen, das nach ,hoheren Prinzipien organisiert ist, als die [exakte —
C.M.] Wissenschaft sie zu geben vermag*.6

Dieser stellt Chamberlain nun die »wahre« Wissenschaft gegentber, die allerdings auf
der »exakten« fult. Der »wahre« Wissenschaftler, wie ihn Platon und Goethe reprisentie-

1 Ebenda, 257.

2 Ebenda, 260, 263.
3 Ebenda, 342.
4 Ebenda, 300.
5> Ebenda, 638.

6 Ebenda, 301.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 95

ren, schaut nimlich die mannigfaltigen Tatsachen zu Ganzheit und Einheit zusammen. Er
schafft und gestaltet auf die Weise analog dem Kiinstler und dennoch anders als dieser. Die

., Kunst® der Wissenschaft bestehe nimlich darin, ,,im Einzelnen das Ganze*, im Besonde-

> »
ren das Allgemeine erkennen zu lernen.! Deshalb ringe Goethe um ,,die Uberwindung der
Tatsachenfille durch ihre vollkommene Umwandlung in erschaute Einheit der Gestalt™.?
Obwohl dieser fiir Chamberlain ein bedeutender ,,Naturforscher vom Fach® ist, will er mit
der Bezeichnung ,,Naturerforscher” das Besondere an Goethes Herangehen an die Natur
deutlich machen.? Damit werde unterstrichen, dall Goethes Arbeitsmethode ,,eine andere
[ist] als die unter exakten Wissenschaftlern; es ist nicht die mathematisch-mechanische,
sondern die architektonische; aber es ist Methode, und zwar eine in exakter Empirie fullen-
de Methode®“.#

Der gewohnliche Physiker, dessen exakte Naturforschung auf der abstrakten mathema-
tisch-mechanischen Methode beruht, finde bei seinen Experimenten allein dasjenige besta-
tigt, ,,was er vorausgesetzt hat®. Demgegentiber besteht der Vorzug von Goethes Methode

darin, , stets auf der Lauer zu bleiben, offenen Sinnes® zu sein, um wirklich Neues zu erha-

> 5
schen.> Auf dem damit er6ffneten methodischen Weg zur Natur, auf dem man »sich vor
der Abstraktion fiirchtet«, gehe ,,die Naturerkenntnis »unmittelbar ins Leben« iber.6
Chamberlain teilt also mit Goethe die Forderung nach Fruchtbarkeit und Lebensbedeut-
samkeit »wahren« Wissens. Ein solches laufe eben nicht ,,auf lauter Berechnungen hinaus,
welche einzig der mathematische Fachmann versteht®. Als echte Wahrheit oder wahre Er-

kenntnis hat vielmehr allein dasjenige zu gelten, ,,was auf allen Gebieten des Lebens Be-

>
deutung besitzt, was den Sinn schirft und den Geist nahrt™.”

Bei der Aufklirung des Lebens leiste die mathematisch-mechanische Formel nur wenig,
Goethes architektonische Idee der ,,Gestalt™ jedoch sehr viel. Deshalb legt Chamberlain
den Gelehrten ein methodisches Umlernen nahe. Thnen wird ,,ein Sehenlernen® anemp-
fohlen, ,,das zugleich ein Denkenlernen und ein Tunlernen ist*. Allerdings dimpft er sofort
wieder die Erwartungen an den Erfolg eines solchen Umlernens, sei doch Goethes Metho-
de ausschlieBlich ,,allen Hoherbeanlagten® zugemessen.® Folglich werden sich auch in Zu-
kunft die vielen ,unbeanlagten” Naturforscher (die ,,Mechaniker) und die wenigen
,,Hoherbeanlagten (die ,,Architektoniker®) weiter gegentiberstehen.’

Insbesondere ,,uns abstrakten, anschauungsarmen Menschen® des 20. Jahrhunderts be-
reitet die ,,architektonische® Methode Goethes bei ihrer Handhabung keine geringen
Schwierigkeiten. Diese treten u.a. immer dann auf, wenn wir mit Worten dasjenige unmit-
telbar ausdricken wollen, was wir mitzuteilen haben.!® Mit dieser Feststellung berthrt

—_

Ebenda, 258.
Ebenda, 257.
Ebenda, 268 ff.
Ebenda, 296.
Ebenda, 352.
Ebenda, 343.
Ebenda, 344.
Ebenda, 362.
Ebenda, 372 ff.
10" Ebenda, 352 ff.

o e 1y Ul B W N



96 LEBENSPHILOSOPHIE

Chamberlain ein wichtiges Thema, aus dem die Lebensphilosophen grundsitzliche Schran-
ken des begrifflichen Denkens ableiten. In der Regel versprechen sie, die Schwierigkeit
durch die Methode der ,inneren Erfahrung (Dilthey) oder der ,,Intuition (Bergson) einer
erkenntnistheoretischen Losung nahezubringen. Selbstverstindlich spielt das Problem der
nicht vollig zu erzielenden Deckungsgleichheit von Erlebtem und in Begriffe Gefal3tem,
von Bedeutung und logisch-sprachlichem Ausdruck auch in den anderen philosophischen
Richtungen eine grof3e Rolle.

Die lebendige Natur, das gestaltete Leben, das Bewegliche und das organisch Organi-
sierte lasse sich eben nicht unmittelbar durch Worte ,.festnageln®. Um all dies deckungs-
gleich auszusprechen, mifiten wir eine neue Sprache erfinden, die ebenso beweglich und
lebendig wiire wie das etlebte, angeschaute Auszusagende selbst. Der neuen Sprache miif3te
ein Schauen vorhergehen, welches das Erschaute als lebendig, beweglich und werdend er-
fal3t. In einem zweiten Schritt hitte sie das Erschaute in Gedanken zu fassen, und zuletzt
wire das In-Gedanken-Gefalite ,,in Ideen menschenmif3ig und anschaulich wiederzugeba-
ren®.! Chamberlain kommt aber zu dem wohl begriindeten Schluf3, dal3 uns Menschen nur
unsere alte, diese Bewegung und Lebendigkeit immer wieder unterbrechende Sprache zur
Verfligung steht.

Obwohl die architektonische Methode auf der mathematisch-mechanischen Wissen-
schaft fullt, ist sie als eine grundsitzliche Alternative im Weltverhalten zu verstehen bzw.
zu handhaben. Wegen ihrer methodisch begriindeten Eigenart diirfen folglich die Farben-
lehre und die Lehre von der Metamorphose der Pflanzen und Tiere, die Goethe mit Hilfe
seiner architektonischen Methode entwarf, nicht einfach in den exakten Wissenschaften
verankert und an deren Kriterien mehr oder weniger wohlwollend gemessen werden. Ein
solches Vorgehen nennt Chamberlain ,,die neueste Taktik des Unverstandes® Goethe be-
treffend. Gegeniiber einer solchen »falschen« Gleichsetzung alternativer Methoden und
Theorien erweise sich Goethes ,»Art[,] die Gegenstinde der Natur anzusehen und zu be-
handeln«®, vielmehr immer nachdricklicher als eine Methode, die zur zeitgenossischen und
zur modernen Fachwissenschaft in Opposition steht und ihr in mancher Hinsicht sogar
tberlegen ist.

Als Beispiel fir diese Opposition fithrt Chamberlain den zwischen den Farbenlehren
Newtons und Goethes bzw. ihren Anhingern ausgetragenen heftigen Streit an. Die ma-
thematische Wahrheit Newtons stehe mit der lebensbedeutsamen Wahrheit Goethes in
einem Widerspruch. Beide Theorien beruhten auf ,radikal verschiedenen Methoden®, auf
der mathematisch-mechanischen bzw. der architektonischen, und auf vollig unterschiedli-
chen Zielsetzungen. ,,Farbe® und ,,Gestalt* als zentrale Begriffe in Goethes Farbentheorie
finden sich ,,aus unserer exakten Wissenschaft verbannt™. Sie spielen aber in den »nicht-
exakten« Wissenschaften (Biologie) und in der Philosophie eine gro3e Rolle.? Mit anderen
Worten, Goethes Erkenntnismethode wird hier als philosophisch relevante Auffassung
gedeutet, die sich nicht auf eine einzelwissenschaftliche Behandlungsweise reduzieren laf3t.
Selbstverstindlich kénnen und sollen ihre Resultate mit denen der mathematisch otientier-
ten Fachwissenschaften verglichen werden.

Ebenda, 358.
2 Ebenda, 350.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 97

Die von Goethe erhobene platonische Forderung nach architektonischer ,,Zusammen-
schau der Mannigfaltigkeit zu Gesamtheit und Einheit! zieht fir Chamberlain aber nicht
zwangsldufig die Konsequenz nach sich, der ,,exakten Wissenschaft™ mit grundsitzlicher
Geringschitzung gegeniiberzutreten.? Vielmehr handele es sich um ein Einschrinken ihrer
Anspriche auf den ihr eigentiimlichen Nutzens- und Geltungskreis, um sie von Grenz-
Uberschreitungen abzuhalten. Die damit erstrebte neue Gewichtung von Bedeutung und
Geltung exakter, mechanisch-mathematischer Methoden und ihrer Erkenntnisse fithrt den
Naturforscher Chamberlain nicht in die Versuchung, sie deshalb in Acht und Bann zu tun.
Derartige Tendenzen deutet er vielmehr als eine historische Grenze in Goethes Wissen-
schaftsverstindnis, die sich auch auf dessen Haltung zur Mathematik auswirkte. So habe
Goethe ,,die Eigenart und die Berechtigung des exakt-mechanischen Standpunktes [...] nie
recht eigentlich eingesehen und anerkannt®, was zur ,Ursache endloser Verwirrung
[wurde], die noch heute nachwirkt®.> Obwohl die Mathematik als solche nicht Kultur bzw.
kulturellen Sinn konstituiert, hilt Chambetlain ohne Zweifel die mathematisch-mechani-
sche Methode fur ein wichtiges wissenschaftliches Verfahren: ,,An diesem Punkte hat
Goethe geirrt™ und das ,,gegen sein besseres Wissen®. Er hatte sich besser darauf be-
schrinkt, ,,auf die groe Gefahr aufmerksam® zu machen, die ,,aller Geisteskultur erwichst,
sobald diese Methode die ihr gewiesenen praktischen Grenzen ubersteigt, wie dies heute
auf allen Gebieten geschieht®.4

Die geniale architektonische Methode Goethes schmilere Rolle und Leistung der ma-
thematisch-mechanischen Arbeitsweise schon deshalb nicht, weil sich in den blof3
»technischen« Ideen der Naturwissenschaft (z.B. in Newtons Idee der Anzichung zweier
Korper) auch ,,Geisteswahrheit™ und nicht nur ,,Naturwahrheit™ verkorpere. Sonst wire sie
namlich ,,fir uns Menschen unverstindlich und daher bedeutungslos®. Leistung wie Gren-
ze einer ,erfolgreichen empirischen Wissenschaft® sieht Chamberlain in ihrer Erkenntnis-
funktion aufscheinen: Sie macht ,,allein die formellen Anspriiche des Menschengeistes gel-
tend* und verzichtet dabei auf alle anderen Anspriiche.> Die Nichtbeachtung dieser Ein-
schrinkung und die Suprematie der exakten Wissenschaft im Bewul3tsein und Handeln der

Gelehrten lassen dasjenige, ,,was Vorstellbarkeit, geistige Bedeutung, Lebenswert, Gemiits-

> 5
nahrung® besitzt, trotz allen Wissensfortschrittes ins ,,Ungeheure® immer mehr gegen Null
tendieren. Damit formuliert Chamberlain eine Kritik am naturwissenschaftlichen Denken
seiner Zeit, der sich u.a. auch Klages und seine Anhinger anschlieen.® Genau dieser an der
exakten Wissenschaft kritisierten Tendenz arbeite aber Goethes architektonische Methode
entgegen. Und dies tut sie, indem sie den Geist nicht durch technische Ideen vereinseitigt

und sinnentleert, sondern ,,durch architektonische, Sinnlichkeit und Phantasie befruchten-

R. Mehring, Pathos der »Zusammenschau«: Anniherung an Cassirers Philosophiebegriff, in: E. Rudolph
(Hrsg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 64 ff.

H.St. Chamberlain, Goethe, 261. ,,Nichts, was wir Menschen zu wissen imstande sind, ist gewisser als die
Berechtigung der mechanischen Naturforschung.“ — Ebenda, 320.

Ebenda, 319.

Ebenda, 320.

Ebenda, 321.

F. Tenigl, Ludwig Klages. Vortrige und Aufsitze zu seiner Philosophie und Seelenkunde, Bonn 1997,

31 ff.

[ S



98 LEBENSPHILOSOPHIE

de Ideen® seine eigene Wahrheit in der Naturbetrachtung verkoérpern 1at. Eine fir die
kulturelle Sinnstiftung entscheidende Konsequenz von Goethes ,,architektonischer* Me-
thode sicht Chamberlain denn auch darin, daf3 ,,die erfahrene Natur [...] wieder in den Seh-
winkel des normalen Menschen® fillt, wodurch ,,dieses nach und nach armselig abstrakt
gewordene Wesen wieder sechen, héren, genielen® lernt.!

4.4.3 Objektivismus und Anschauungslosigkeit — Goethes Antizipation einer Losung

Wie bereits Goethe macht auch Chamberlain der vorherrschenden Naturbeobachtung den
Vorwurf, dem Erkenntnissubjekt zu mi3trauen und sich einseitig auf das Objekt zu orien-
tieren. Der naturwissenschaftliche Objektivismus entleere das Erkenntnissubjekt jeglicher
Bedeutung, indem er den MaB3stab des Erkennens und Wertens in die Sachen bzw. Objekte
verlegt. So ist das Subjekt ,,mit seinen Forderungen und Rechten, vor allem mit der einzi-
gen Wirde seiner grenzenlosen Gestalt dem chaotischen, uferlosen Objekt unentrinnbar
ver|[fallen]“.? Der ,,vorgebliche Siegeslauf* des »objektiven Wissens« lasse in der zeitgends-
sischen Kultur ,,eine Nacht der allgemeinen, starrkrampfartigen Ungewi3heit und Urteilslo-
sigkeit™ anbrechen.> Das Wissen wird so ,,immer fragmentarischer und inhaltsleerer®. Das
benannte Symptom der ,,UngewiBlheit und Urteilslosigkeit™ rein objektiven Wissens scheint
auf vergleichbare Weise auch in der phinomenologischen Krisisdiagnose auf. Diese macht
als Folge von Naturalismus und Objektivismus im wissenschaftlichen und philosophischen
Denken eine ,,geistige Not* aus, die sich in Skeptizismus, Relativismus und Beliebigkeit
offenbart.*

Die Objektfixierung der modernen Naturwissenschaft findet zudem ihr Pendant in ihrer
sensualistisch-empiristischen Auffassung der Anschauung. Indem sie sich jeglicher
,»hoheren®, ideellen Schauung versagt, leiste sie in der Konsequenz nicht nur der Verar-
mung und Vereinseitigung des Sinnlichen und Konkreten Vorschub, sondern fithre
schlieBlich auch zur Abstraktheit, UnfaB3lichkeit und Unbegreiflichkeit des Erkannten. Der
als entscheidender Kritikpunkt an der modernen exakten Wissenschaft vorgetragene Ver-
weis auf eine zunehmende UnfaBllichkeit und Unbegtreiflichkeit von Theorien und Ergeb-
nissen geschieht unter Bezug und Berufung auf entsprechende Aussagen bei Goethe.
Chamberlain verkniipft dies mit einer Kritik am Objektivismus der exakten Wissenschaft.
Die hierbei entwickelte Argumentation bertihrt sich mit derjenigen, die Husserls Phinome-
nologie formuliert.> Die auf Anschauungslosigkeit fulende Unbegreiflichkeit von Erkennt-
nissen und Theorien hingt eben mit der ,,wachsenden Abstraktion in dem Vorgehen der

1 H.St. Chamberlain, Goethe, 313.

Ebenda, 305.

Ebenda, 306.

E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsitze und Vortrdge (1911-1921),
Hua XXV, Dotdrecht, Boston, Lancaster 1987, 56.

Auch fiar Husserl 1d6t die naturalistische und objektivistische Einstellung entscheidende erkenntnistheo-

A LN

retische Fragen ,,zum Ritsel werden (ebenda, 15). In ihr finden gemil3 Husserl die Fragen danach, ,,wie
Gegebenheiten der Erfahrung zu objektiver Bestimmung kommen und welchen Sinn »Objektivitit« und
»Bestimmung der Objektivitit« haben®, keine Antworten. — Ebenda, 26.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 99

Wissenschaft zusammen®. Dieses Vorgehen wiederum resultiere aus der objektivistischen
Ausrichtung der Wissenschaft: ,,Das eine folgt aus dem anderen, die Unbegreiflichkeit aus
der einseitigen Objektivitat®.!

Und die Unbegreiflichkeit wissenschaftlicher Aussagen zieht, da folgt Chamberlain er-
neut Goethe, bedrohliche Folgen fir die ganze Gesellschaft nach sich. ,,Sobald nimlich
Wissenschaft auch fiir den denkfihigen, gebildeten Laien »unbegreiflich« geworden ist, |...]
da hat sie jeden geistbildenden und geistrichtenden Wert verloren.” Es ist wohl nur aus
dem Kontext des wissensgldubigen 18. und 19. Jahrhunderts zu verstehen, dall beide kul-
turkritischen Denker der Wirkung des Wissens auf den gebildeten Laien eine solchermal3en
fundamentale kultur- und sinnstiftende Funktion zuschreiben. Unanschaulichkeit und Un-
zuginglichkeit moderner naturwissenschaftlicher Theorien haben diese erwartete Wirkung
scheinbar neutralisiert. Nunmehr wissen und verstehen allein noch die ,, Techniker® und
Spezialisten, wie die Ergebnisse der Naturwissenschaft zustande kommen.

Und dieses spezielle unanschauliche Wissen und Verstehen ist nach Chamberlains Auf-
fassung inzwischen sogar ,,unmitteilbar® geworden. Keinerlei Popularisierung vermag das
Problem aufzul6sen, weil auch bei ihr ,,der Geist |[...] leer aus[geht]|“.? Ohne ,,geistbildenden
und geistrichtenden Wert® trage die Wissenschaft jedoch nichts mehr, oder nur noch we-
nig, zur Kultur des Menschen bei. Trotz all dieser gefahrlichen Folgen der objektivistischen
Einstellung, aus denen ein Grofiteil der Unbegreiflichkeit des Wissens resultiert, diirfe sich
der Wissenschaftler aber auch nicht an das Subjekt verlieren, ende dies doch in Mystik und
Obskurantismus. Eine nur ,,subjektiv gedachte Naturerkenntnis® muf3 also ebenso vermie-
den werden wie der ,,Wahn des objektiven Wissens®.?

Um dem Objektivismus als dem letzten Grund der beschriebenen Misere entrinnen zu
koénnen, empfiehlt Chamberlain unter Berufung auf Goethe den Naturforschern eine kleine
,»Verschiebung des Standpunktes®. Von einer solchen ,,Verschiebung® hinge ,,die ganze
Zukunft der Geisteskultur® ab.* Eine wahrhaft wissenschaftliche Untersuchung habe nim-
lich aus der Mittelposition zwischen Naturobjekt und Erkenntnissubjekt herausgefiihrt zu
werden.> Die von Goethe angeregte methodische Mittelstellung, die einen ,,Ort lebendigen
Anschauens® einnimmt, der ,,weder subjektiv noch objektiv® ist, hat auBler Chamberlain
auch andere Lebensphilosophen beeindruckt.® Eine dhnliche Deutung verfolgt zudem die
Studie Breithaupts, der Goethe eine Lehre der Wahrnehmung erscheinender Gegenstinde
zuschreibt, die als urspriingliches, vorgingiges »Drittes«, Mediales alle Trennungen und
Gegensitze erst moglich macht.” Weil der Subjekt-Objekt-Gegensatz als unbestimmte
Struktur bereits dem Wahrnehmen innewohne, habe Goethe insbesondere in seinen natur-
wissenschaftlichen Studien das Konzept eines »Dritten« als »Erstes« entwickelt, das sich im
Wahrnehmungsproze3 als Beziehung zwischen FEinzelnem und Allgemeinen, als ein

1 H.St. Chamberlain, Goethe, 300.

Ebenda, 300.

Ebenda, 306.

Ebenda, 302.

5 Ebenda, 298.

F. Kimmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 230.

7 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 16.

FNOENT Y

[=}



100 LEBENSPHILOSOPHIE

»Zwischen« entfaltet.! Dabei fallen dann die Grenzen zwischen Objektivem (Gegenstand)
und Subjektivem (Wahrnehmung): Es kann ,,das eine nur [sein|, indem es auch das andere
ist*“.2

Fir Chamberlain dominieren subjektive oder objektive Einstellung ganze historische
Zeitalter. Spenglers Gedanken von den organischen Kulturkreisen antizipierend, 1a3t er auf
ein vernunftbejahendes, subjektorientiertes ,,antikes Zeitalter” ein vernunftabweisendes,
objektorientiertes ,,germanisches Zeitalter” folgen. Jedes Zeitalter habe sein eigenes Wis-
senschaftsverstindnis hervorgebracht. Wenn er es fir méglich hilt, dal3 sich die »germani-
sche« Auffassung auch ,,mancher Nichtgermane® aneignen mag, ebenso wie die ,»helleni-
sche« Auffassung des Verhiltnisses zwischen Mensch und Natur® bei den »Germanen«
»noch nachwirkt und bisweilen spontan vorkommt“,?> dann wird ein eher lockerer Zu-
sammenhang zwischen den Zeitaltern und den in ihnen lebenden, die Natur erkennenden
Individuen sichtbar.

Der subjektive Standpunkt der ,,Hellenen® neige zwar zu vorschnellen Verallgemeine-
rungen, bringe jedoch die moderne Wissenschaftssprache hervor. Ihm steht, scheinbar un-
vermittelbar, der auf Beobachten, Sammeln, Experimentieren zielende, Instrumente erfin-
dende objektive Standpunkt der »Germanen« gegentiber. Der lasse den Forscher mit Zah-
len und Abstraktionen ohne Bezug zum Menschen als letztem Mal3 hantieren, weshalb sich
unter diesen Zahlen und Abstraktionen ,keiner [...] etwas vorzustellen® vermag.* Beide
einseitigen Standpunkte kénnten und miiBten jedoch nur etwas aufeinander zu, zur Mitte
hin verschoben werden, um ihre negativen Folgen zu vermeiden. Chamberlain strebt damit
eine Art Synthese aus Subjekt- und Objektorientierung an. An eine idealistische Wendung
zum transzendentalen Subjektstandpunkt einer rein konstitutiven transzendentalen Subjek-
tivitit, wie sie Husserl nach 1907 vollzieht, ist bei ihm allerdings nicht gedacht.

Erfolge die Naturbeobachtung erst einmal aus der Mittelposition zwischen Objekt und
Subjekt heraus, dann kehrt das den fatalen Prozel3 des Entanschaulichens und UnfaBlich-
machens um. Denn nun werde ,,das Objekt dem Subjekt und das Subjekt dem Objekt sich
genau an passen®.> Goethe selbst habe vorgemacht, wie auf diese Weise das Eine vom An-
deren aus zu betrachten und zu bestimmen ist. Einen solchen Mittelstandpunkt nimmt er
insbesondere in seiner Farbenlehre ein.® Die Frage des durch die Naturforscher einzuneh-
menden mittleren Standpunktes zwischen Subjekt und Objekt ist fir Chamberlain kein
bloB3es Erkenntnisproblem, sondern er erwartet davon, zumindest im ,,Keim®, die Erneue-
rung von Kultur und Wissenschaft. Aber selbst dann, wenn eine derartige Erneuerung
wirklich einsetzt, werde das zukunftige ,,neue Kulturideal®, die ,,Kultur des Geistes und des
Herzens®, ,,noch Jahrhunderte® fiir sein volles Inkrafttreten benotigen.”

1 Ebenda, 70 ff.

2 Ebenda, 84.

3 H.St. Chamberlain, Goethe, 285.
4 Ebenda, 304.

5 Ebenda, 307.

6 Ebenda, 336.

;

Ebenda, 264, 578.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 101

Die Skepsis, die Goethe gegentiber technischen bzw. , kinstlichen® Hilfs- und Erkennt-
nisinstrumenten zum Ausdruck gebracht hat, behandelt Chamberlain mit viel Verstindnis.
Setzten diese Instrumente doch bei einseitiger Objektfixierung den ,,duleren Sinn [...] mit
der inneren Urteilsfahigkeit auBler Gleichgewicht“.! Diese Skepsis dirfe als Beleg dafiir
gewertet werden, dall Goethe die verhidngnisvolle Tendenz der objektivistischen Einstel-
lung, das Erkenntnissubjekt aus der Naturforschung auszuschalten, klar bemerkt hatte.
Eben deshalb will er uns ,,vor dem Sturz in [den] Hollenschlund [...] retten; er tut es, indem
er uns wieder auf den Mal3stab — den verlorenen Mal3stab — des dem Menschen Angemes-
senen aufmerksam macht*.2

Zudem erweise der mittlere Standpunkt des Denkens ##d Schauens auch in der Frage
einer methodischen ,,Entgegensetzung von Erfahrung und Idee® seine Uberlegenheit.?
Diese Frage, die ,,Kernfrage aller Naturforschung® wie ,,aller Philosophie®, 16st Goethe im
Geiste der Ideentheorie Platons, was ihn zum ,,Platon unseres Zeitalters* macht.* Er werde
»der Natur wie dem Menschengeist, dem Anschauen wie dem Denken® deshalb so wun-
derbar gerecht, weil er sich bei der Naturbeobachtung genau in der Mitte zwischen Idee
und Erscheinung, zwischen ,rein ideeller architektonischer Naturbetrachtung® und
»exakter mechanischer Wissenschaft™ positioniert.

4.4.4 Aktualitit von Goethes Warnung und Vision

Das eigentliche Verdienst Goethes siecht Chamberlain darin, ,,uns tiberhaupt auf die Be-

schrinkung und Gefahren der noch so erfolgreichen mathematisch-mechanischen Metho-
de aufmerksam® gemacht zu haben.® Selbst im 20. Jahrhundert haben nimlich die Men-
schen ,,die diktatorisch gebietende Beschrinkung®, die dieser speziellen Wissenschaftsme-
thode auferlegt ist, und in der letztlich ,,ihre unerhérte Leistungsfahigkeit wurzelt, aus den
Augen verloren®. Thre Alleinherrschaft innerhalb der wissenschaftlichen Welterkenntnis

vernichte jedoch vieles von demjenigen, ,,ohne das es nicht wert ist[,] Mensch zu sein.”

> »
Deshalb stehen die Menschen im 20. Jahrhundert in der Pflicht, den von Goethe begonne-
nen ,,Kampf um die Geisteskultur® erneut aufzunehmen und fortzusetzen.

Dieser ,,Kampf™ bezwecke keineswegs, die ,,exakte Mechanik aus der Gesamtwissen-
schaft zu vertreiben. Vielmehr soll er ,,das Daseinsrecht anderer Weltanschauungen neben
der mechanischen® begriinden und garantieren, und dies besonders fiir die sozialen, politi-
schen, religiosen Gebiete des Lebens. Eine solche alternative Weltanschauung, die aus dem
Leben schopft und dem Leben angemessener ist, finde sich bei Goethe. Und das Kern-

stiick dieser Weltanschauung bilde die architektonische Erkenntnismethode. Obwohl viele

Ebenda, 304.
Ebenda, 305.
Ebenda, 318.
Ebenda, 309 f., 313.
Ebenda, 373, 379.

6 Ebenda, 396.

S~ L N -

wl



102 LEBENSPHILOSOPHIE

Naturwissenschaftler durchaus Sympathie fiir den Naturforscher Goethe gezeigt haben und
weiterhin zeigen, sind ,,das vollkommen Neue an seiner Methode der Naturforschung* und
der von ihr ausgehende entscheidende Impuls zur Rettung der Geisteskultur ,,von dieser
Seite [niemals — C.M.] begriffen, geschweige gewiirdigt” worden.! Weder von Naturfor-
schern noch von verstindnislosen Goethebiographen sei z.B. bei der Besprechung der
Farbenlehte erkannt worden, dafl3 es sich dabei nicht so seht um eine weitere wissenschaft-
liche Theorie, als vielmehr ,,um eine unmechanische und antiatomistische Auffassung der
Natur handelt”. Es misse endlich zur Kenntnis genommen werden, dal das Bemihen,
,»Goethes Leistung nur mit der Elle des exakten Forschers messen zu wollen, [...] offenbar
sinnwidrig* ist.> Auch Mandelkow gelangt zu dem Schluf3, daB3 die exakte Wissenschaft fiir
dasjenige, was Goethe bezweckte, leider keinerlei Organ und folglich kein Verstindnis be-
sitzt. Ausnahmen wie Heisenberg bestitigen cher diese Regel.?

Chamberlain anempfiehlt Goethes Art des Sehens zwar ,,einem kiinftigen Menschenge-
schlecht®, da man es vom jetzigen Menschentum nimmer mehr zu erwarten habe. Den-
noch glaubt er, im Unterschied etwa zu Klages, fest daran, dal3 der moderne Mensch sich
entscheiden kann und muB. ,,An uns liegt es — an uns Allen, auch an uns mechanischen
Naturforschern, insofern wir aullerdem noch gebildete Menschen, Kiinstler, Denker, Arier
sind — uns von dieser Tyrannei [der zur anonymen Macht gewordenen Naturwissenschaft —
C.M.] freizusagen; es ist an der Zeit™“.* Geben wir ,,gebildeten Menschen uns aber weiter-
hin blind allein der von uns geschaffenen objektivistischen mathematisch-mechanischen
Methode hin, dann werden wir notgedrungen ,,unserem eigenen Sklaven [...] nach und nach
erliegen. Dieser Entartung und Unterjochung Einhalt zu tun, [...] schwebte dem erhabenen
Genie [Goethe — C.M.] bei seiner Erforschung der Natur als Ziel vor.>

In Chamberlains Argumentation klingt deutlich der von den Lebensphilosophen immer
wieder thematisierte Gegensatz von geistiger, seelenhafter , Kultur® und intellektueller,
seelenloser ,,Zivilisation® an.® Im Goethebuch (1912) sieht er die Kultur und diejenigen
»gebildeten Menschen®, die sie wirklich schitzen, bereits in einer Todesgefahr befindlich,
aus der aber mit Goethe die Befreiung noch moglich erscheint. Bei dem Thema »Goethe
und die Naturforschung« gehe es namlich iiberhaupt nicht um das Rechthaben in einzelnen
Fachproblemen, sondern um die ,,Zukunft der Kultur®. Goethe konnte in dieser Lebens-
frage so weit voranschreiten und so tief blicken, weil ,,dem lebendigen Mittelpunkt™ seiner
Personlichkeit eine ,, Tendenz zur Verkérperung der Ideen® entsprang.”

Wenn wir ,,gebildeten Menschen® uns an seine ,,architektonische® Methode halten bzw.
an die zwischen Subjekt und Objekt einzunehmende Mittelstellung, dann er6ffnen wir uns
die Moglichkeit, in einem ,,.Wechselspiel zwischen Geist und Sinnlichkeit® ,,eine Steigerung
unseres eigenen Inneren, eine Steigerung aller Fihigkeit des Menschengeistes™ zu erarbei-

1 Ebenda, 397.

2 Ebenda, 399.

3 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Band 1, 196, 199.
4 H.St. Chamberlain, Goethe, 398.

> Ebenda, 326.

6 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Band I, 196.

7 H.St. Chambetlain, Goethe, 403.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 103

ten.! Gewil3 ist Mandelkow zuzustimmen, daf3 bei Chamberlain ,,die Verbindung von af-
firmativer Rezeption des Naturforschers Goethe und politischem Konservatismus eine
wichtige Komponente® bildet.? Diese Tatsache hat aber keinen Einflu} auf die Realitdtsna-
he oder -ferne, auch nicht auf die Uberzeugungskraft oder -schwiche seiner kritischen Ar-
gumente.

1 Ebenda, 343.
2 Ebenda, 177.






5 ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHANOMENE
VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS
SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE

Der Kultur- und Geschichtsphilosoph Oswald Spengler (1880-1936) beansprucht, mit sei-
nem zweibandigen Hauptwerk Der Untergang des Abendlandes eine neue, zeitgemilBle Meta-
physik des Geschichtlichen geschaffen zu haben. Diese ful3e auf derjenigen Einstellung, die
schauend die werdende und lebendige Wirklichkeit der Geschichte als System von ewigen
Formen ,,versteht®. Er grenzt sie ausdriicklich von jener Einstellung ab, die die gewordene,
»tote« Welt der Natur durch Verstandesbegriffe ,,erklirt™. Insbesondere der erste Band
»Gestalt und Wirklichkeit« (1918) des ,,gewil3 sehr geistreichen Buches® (Rickert) erregt
groBes Aufsehen in der vom Weltkriegserlebnis traumatisierten intellektuellen Offentlich-
keit Deutschlands. Im Riickblick spricht Cassirer sogar davon, daf3 ,,vielleicht niemals vor-
her [...] ein philosophisches Buch einen so sensationellen Erfolg® hatte®.! Der zweite Band
»Welthistorische Perspektiven« (1922) und die spiter publizierten Biicher Der Mensch und die
Technik (1931) und Jabre der Entscheidung (1933), die ebenfalls eine gewisse Beziechung zum
Thema »Anschauung versus Verstand« haben, treffen nicht mehr auf ein so immenses
Echo wie der erste Band des Hauptwerkes.? Es bestehen dennoch einige gute Griinde, im
Rahmen der hier behandelten Thematik ,,die Frage nach der Wahrheit und Unwahrheit
Spenglers noch einmal zu stellen®.?

So enthilt das 1911 begonnene und bereits 1914 weitgehend abgeschlossene Werk tiber
den Untergang des Abendlandes einen exemplarischen Bezug zu Goethe und seiner Philoso-
phie der Erkenntnis. Goethe wird als bedeutsamer Philosoph des Lebens behandelt, der in
die Ahnenreihe der groB3en Philosophen gehére. Mit seiner auf ,,héhere Anschauung zie-
lenden Erkenntnislehre, die sich auf die lebendige Natur richtet, habe er zugleich das philo-
sophisch-methodische Instrumentarium fiir die im 20. Jahrhundert ausstehende ,,Revolu-
tionierung® oder ,,Wendung* der Geschichtswissenschaft bereitgestellt, die in Fachkreisen
immer noch in Analogie zur mechanischen Naturforschung betrieben werde. Dabei hat
Spengler Goethes methodische Verfahren des Analogievergleichs am Lebendigen, der
Morphologie, der Physiognomik und der Symbolisierung im Auge.

Zudem nimmt er sich mit den Problemen der Morphologie als Lehre von den erschau-
baren Grundformen des Lebens, des Ausdrucks von Innerem im AuBeren und des Sym-

1 Der 1918 erschienene Band sei ,,von allen Arten von Lesern gelesen [worden] — von Philosophen und

Gelehrten, Historikern und Politikern, Studenten und Forschern, Kaufleuten und dem Mann auf der
Strae”. — E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens [1945],
Frankfurt/Main 1988, 378.

2 Siehe w.a. G. Lukics, Die neueste Uberwindung des Marxismus [1920], in: Ders., Taktik und Ethik. Auf-
sitze I, Darmstadt und Neuwied 1975, 172-174; K. Joel, Die Philosophie in Spenglers »Untergang des
Abendlandes«, in: Logos IX (1920/21), 133 ff,; Th. Mann, Brief aus Deutschland [1922], in: Essays, Bd. 2
(1919-1925), Frankfurt/Main 1978, 167-178.

3 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang [1950], in: GW, Bd. 10.1. (Prismen. Kulturkritik und Ge-
sellschaft), Frankfurt/Main 1977, 48.



106 LEBENSPHILOSOPHIE

bols als Offenbarung bedeutsamer innerer Formen wichtiger Fragestellungen der Philoso-
phie seiner Zeit an. Bei aller Kritik im einzelnen gestehen ihm so differente Denker wie
Cassirer und Adorno zu, entscheidende Tendenzen im modernen Philosophieren vorweg-
zunehmen bzw. zu reprisentieren. Fiir Adorno durchbricht Spengler mit seiner Metaphysik
den Positivismus der Tatsachen und legt »Formwelten« als Sphiren des reinen Ausdrucks
der »Kulturseele« frei. Sie werden durch die tatsdchlichen Erscheinungen symbolisiert.!
Und Cassirer behandelt Spengler als einen bedeutenden Vorbereiter seiner eigenen Philo-
sophie des Symbols,? wenngleich er seine Geschichtsmetaphysik strikt ablehnt. Von der
Aktualitit philosophischer Symboltheorien in jener Zeit zeugen auch Whiteheads 1927
gehaltenen Vorlesungen iiber kulturelle Symbolisierung.’

In den Jahren nach Abschlufl der Arbeit am zweiten Band des Unferganges richten sich
Spenglers Uberlegungen ,,in Anlehnung an Goethes Wendungen »Urworte«, »Urphino-
men« und an sein Leitwort »Ursymbol« auf ,,die Titelvorstellung »Urfragen«.# Dabei er-
langt der Begriff »Urfragen« regelrecht ,,organisierende Gewalt™ iiber seine konzeptionellen
Gedanken. Unter dem Eindruck entwirft er in der folgenden Zeit die Disposition einer
nachgelassenen Schrift, deren Untertitel »Der Entwurf einer Frihgeschichte der Mensch-
heit« lautet.> Im Unterschied zu seinem Hauptwerk, das vollig eigenstindige autonome
Hochkulturen postuliert, geht Spengler nunmehr von einer einheitlichen Menschheit aus
und interessiert sich fir ihre Frithgeschichte. Der Begriff ,,Menschheit® hat damit seine
frihere zoologische Bestimmung abgelegt. Hiermit reagiert er nicht zuletzt auch auf Ein-
winde gegen die Metaphysik seines Hauptwerkes. Bestimmte Gedanken dieser Disposition
finden sich in dem 1931 veroffentlichten Vortrag Der Mensch und die Technit.

Und drittens bleiben entscheidende Aspekte sowohl der durch Spengler betriebenen
Ubertragung der die Naturphinomene ,,zusammenschauenden® Methode Goethes auf die
Kulturgeschichte als auch der durch ihn fortgefithrten Verstandes- und Wissenschaftskritik
Zeit seines Lebens nicht in dem MaBe kritisch gewtirdigt, wie sie es der Sache nach verdient
hitten. Noch 1950 sieht sich Adorno zu der Bemerkung veranla3t: Spengler habe unter
Philosophen und Fachwissenschaftlern ,kaum einen Gegner gefunden, der sich ihm ge-
wachsen gezeigt hitte: das Vergessen wirkt als Ausflucht®.® Daf3 sich an diesem Zustand bis
heute nicht viel geindert hat, mufite Albert noch 1995 in seinen Votlesungen tber Le-

! Ebenda, 65 £, 71.

E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte und Texte, hrsg. von
J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995 [ECN 1], 102 ff; Ders., Naturalistische und hu-
manistische Begriindung der Kulturphilosophie [1939], in: E. Cassirer, Erkenntnis, Begriff, Kultur, hrsg.
von R.A. Bast, Hamburg 1993, 242 ff.

AN. Whitehead, Kulturelle Symbolisierung [1927], herausgegeben, tbersetzt und eingeleitet von R.
Lachmann, Frankfurt/Main 2000.

A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, Miinchen 1968, 327.

Ebenda, 342.

Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 48.

K. Albert, Lebensphilosophie. Von den Anfidngen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukdcs, Frei-
butg/Minchen 1995, 144.

~N o ;B



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 107

bensphilosophie feststellen.” Im Zusammenhang mit seiner Kritik am mechanistischen Wis-
senschaftsverstindnis, fir die er Goethe als wichtigen Bezugspunkt wihlt, umrei3t Speng-
ler auch seine Auffassungen hinsichtlich der Rolle der Anschaulichkeit fiir die kulturelle
Sinnstiftung.

Einen Fingerzeig dafiir bietet sein Biograph Koktanek. Spengler sei namlich fest davon
Uberzeugt gewesen, die Grundgedanken seiner »Morphologie der Weltgeschichte« der
Kulturen ,,nicht erdacht oder durch Vermittlung philosophischer Lehre empfangen, son-
dern phinomenologisch angeschaut zu haben®.! Auch der in der lebensphilosophischen
Tradition Diltheys stehende Misch rihmte bereits 1918 am Untergang ,,die ganze metaphysi-
sche Seite des Sehens und die Fille [seiner] Gesichte® wie Leben, Zeit, Schicksal, Raum
oder Welt. Er lehnt aber die biologistische und kontinuititslose Deutung der Kulturen ab.?
Misch bezeugt zudem, den ersten Band des Untergangs des Abendlandes bei Simmel gesehen
zu haben und fragt bei Spengler an, ob dieser einen Lehrstuhl fiir Philosophie iitbernehmen
wiurde. Spengler lehnt ab. Bei einer anderen Gelegenheit hebt Spengler nicht ohne Stolz
hervor, Simmel habe einmal sein Werk als ,,die bedeutendste Geschichtsphilosophie seit
Hegel* bezeichnet.?

5.1 Philosoph des Lebens und der Intuition
5.1.1 Goethe als bedeutender Philosoph?

Spengler ist wohl der erste, der Goethe nicht nur philosophisch anregend findet, sondern
in ihm auch einen bedeutenden Philosophen, einen wichtigen Exponenten der Geschichte
der Metaphysik sieht. In ihr ordnet er Goethe in die philosophische Tradition des ideellen
Schauens ein. Diese Tradition steht der Linie des empirischen Verallgemeinerns und analy-
tischen Zergliederns radikal gegentiber. Dabei ist sich Spengler bewul3t, philosophisches
Neuland zu betreten: ,,Die Stellung Goethes in der westeuropiischen Metaphysik ist noch
gar nicht verstanden worden“.# Dennoch ist er sich sicher, Goethe ,,war Philosoph. Er
nimmt Kant gegentiber dieselbe Stellung ein wie Platon gegentiber Aristoteles. Mit dieser
Deutung stellt auch Spengler — wie schon Chamberlain und Cassirer — Platon und Goethe
in eine Traditionslinie: ,,Platon und Goethe reprisentieren die Philosophie des Werdens,
Aristoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition gegen Analyse®. Bei Goe-
the, der uns keine systematische Philosophie hinterlassen hat, seien die einzelne Vermerke
und Gedichte als ,,Ausdruck einer gang bestimmten Metaphysik zu betrachten.> Seiner gro-

1 A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, 324; Koktanek identifiziert hier morphologische und phi-

nomenologischer Schau. Der sowohl mit der Phinomenologie als auch mit Goethes morphologischer
Naturlehre gut vertraute Blaga legt demgegentber Wert auf eine Abgrenzung beider Methoden des An-
schauens. — L. Blaga, Orizont $i Stil [1935], in: Ders., Opere, vol. 9, Bucuresti 1985, 78 f.

2 Misch an Spengler, 8.11.1918, in: O. Spengler, Briefe 1913-1936, Miinchen 1963, 110.

3 Spengler an Kléres, 18.12.1918, in: Ebenda, 114.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes. Umrtisse einer Motrphologie der Weltgeschichte [1918/

1922], 10. Aufl.,, Miinchen 1991, 68 Anm. 1.

5 Ebenda, 68 Anm. 1.



108 LEBENSPHILOSOPHIE

Ben Personlichkeit gehe es um die ,,innere Wahrheit®, nicht aber um das ,,wissenschaftliche
Kosttim, die gelehrte Maske einer Philosophie®.!

Diese eigentiimliche Wertung Goethes durch Spengler bietet einen willkommenen An-
laB3, die philosophischen Erwartungen auch anderer an Goethe zumindest anzudeuten. In
thren Gesamtdarstellungen bescheinigen ihm, der sich selbst immer in einer gewissen Di-
stanz zur Fachphilosophie gesehen hat, auch Simmel und Chamberlain eine grof3e philoso-
phische und erkenntniskritische Bedeutung. Dennoch sprechen sie mehr vom Lebens-
kiinstler, Dichter oder Naturforscher, nicht aber ausdricklich vom Philosophen Goethe.
Die Aufnahme des vielseitigen ,,Genies® in die eigentliche Fachphilosophie bzw. in die
Philosophiegeschichte durch Spengler leitet eine davon abweichende Sicht ein, die sich
allerdings in der philosophischen Fachwelt nie durchsetzen konnte. Reprisentativ fiir die
hofliche, aber kurze Verbeugung vor dem Philosophen Goethe ist Mauthners Artikel
»Goethes Weisheit« (1910/11) in seinem Warterbuch der Philosophie. Goethe wird hier als
,Dichter” und ,,Weiser, nicht aber als ,,Philosoph* gewiirdigt.?

Simmel fihrt uns Goethe in einem philosophische Fragestellungen behandelnden Essay
tber Kant und Goethe (1906, 19106) in erster Linie als den groflen Kinstler (Dichter) vor. In
Anlehnung an Dilthey vergleicht er die ,,Weltanschauungen® beider miteinander. Und er
dal} er
zwar eine vollstindige Philosophie besessen, diese aber nicht in systematisch-fachmiGiger

3> 3

weist es als trivial zurtick, tiber ,,Goethes Philosophie® in dem Sinne zu sprechen

Gestalt niedergelegt habe. Goethe fehlt, so Simmel, eben ,,nicht nur das System und die
Schultechnik [...], sondern die ganze Absicht der Philosophie als Wissenschaft: unser Ge-
fihl vom Wert und Zusammenhang des Weltganzen in die Sphire abstrakter Begriffe zu
erheben®.? Hat doch fiir den Philosophen des Lebens die eigentliche Philosophie — ebenso
wie fir den Kritiker des Lebensbegriffs Rickert — nicht mit dem Schauen und unmittelba-
ren Erleben zu tun. Thr Gegenstand ist vielmehr das logische Denken in der Sphire ab-
strakter Begriffe. Deshalb komme ja das philosophische Reflektieren an das unmittelbare
,,Leben‘ nicht wirklich heran bzw. ihm nicht witklich bei.

Beim lebensphilosophisch gestimmten Goethe handelt es sich dagegen ,,immer nur um
eine unmittelbare AuBerung seines Weltgeftihles”. Er fiangt sein innerliches Weltgefiihl
eben ,,nicht erst in dem Medium des abstrakten Denkens auf, um es darin zu objektivieren
und in eine ganz neue Existenzart zu formen, sondern sein unvergleichlich starkes Emp-
finden der Bedeutsamkeit des Daseins und seines inneren Zusammenhanges nach Ideen
treibt seine »philosophischen« AuBerungen hervor wie die Wurzel die Blite“.# In diesem
Sinne stehe Goethe auf der Seite des vorbegrifflichen Erlebens, Schauens und poetischen
Ausdriickens, nicht auf der der begrifflich-logischen Fixierung des Allgemeinen. ,,Goethes
Philosophie gleicht den Lauten, die die Lust- und Schmerzgeftihle uns unmittelbar entlok-
ken, wihrend die wissenschaftliche Philosophie den Worten gleicht, mit denen man jene
Gefiihle sprachlich-begrifflich bezeichnet“.> Die so erfalte ,,Opposition von Geist und

1 Ebenda, 58.

F. Mauthner, Goethes Weisheit, in: Ders., Worterbuch der Philosophie. Neue Beitrige zu einer Kritik der
Sprache [1910/11], Bd. 1, Ziirich 1980, 442, 445.

3 G. Simmel, Kant und Goethe [1906], Gesamtausgabe [GA] 8, 118; vgl. auch GA 10, 125.

4 Ebenda, GA 8,118 f; GA 10, 125 f.

5 Ebenda, GA 8, 119; GA 10, 126.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 109

TLeben® ist Simmel dabei bemiiht
Ubersetzen und damit gleichsam ein lebensphilosophisches Drama“ zu inszenieren.!

, »i1 die Gegentiberstellung von Kant und Goethe zu

Deshalb muf3 fir ihn eine jede ,,Darstellung der Philosophie Goethes [...] ganz unver-
meidlich eine Philosophie #ber Goethe sein“.? Und einer ,,Philosophie tber Goethe falle
eben nicht die Aufgabe zu, sein Denken zu systematisieren. Vielmehr hat sie sich darum zu
bemthen, ,,die unmittelbare Fortsetzung und Auﬁerung des Gefuhls fur Natur, Welt und
Leben bei ihm in die mittelbare, abspiegelnde, einer ganz anderen Region und Dimension
angehorige Form des begrifflichen Denkens tiberzufiihren®. Mit anderen Worten, das be-
grifflich nicht FaBliche soll annidhernd in Begriffen fixiert werden. Dichtung und Wissen-
schaft sind eben zwei unterschiedliche, eigenstindige, irreduzible Weltgestaltungen. Als
Dichter ,lebt Goethe in der Erscheinung der Dinge. Deren anschauliche Natur ist ihm
Resultat und Zeugnis geistiger Michte, formender Ideen. Kant dagegen findet die Einheit
von Subjektivem und Objektiven, indem er sie intellektualistisch ins Denken zuriickverla-
gert.> Die Tatsache, daB3 sich fiir Goethe das der Welt erst einen Sinn verleihende Geistige
in ,,der greifbaren Wirklichkeit“ erschlieBt, mache seine ,,besondere Bedeutung fir die
Kulturlage der Gegenwart® aus.*

In der Fassung von 1906 betont der Essay den bereits von Nietzsche formulierten Ge-
gensatz zwischen Kants Intellektualismus und Goethes Orientierung an der sich empirisch
erschlieBenden Innerlichkeit.> Nietzsche hatte 1888 in der Textsammlung Die Gatzenddnme-
rung von einem antipodischen Verhiltnis beider gesprochen. Goethe ist fiir ihn ,,der letzte
Deutsche, vor dem [er] Ehrfurcht habe®.¢ In Kant sieht Nietzsche dagegen den philosophi-
schen Antipoden des verehrten Goethe: Der ,bekimpfte das Auseinander von Vernunft,
Sinnlichkeit, Gefthl, Wille (- [...] durch Kant gepredigt, den Antipoden Goethes)“.” Wenn
Spengler Kant und Goethe als Reprisentanten des lebensphilosophisch relevanten Gegen-
satzes von rationalistischem und intuitivem Philosophieren, von Verstand und Anschauung
deutet, orientiert er sich an den Vorgaben Nietzsches und Simmels. In der 3. Auflage seines
Essays, 1916, hilt Simmel jedoch den Schlachtruf ,,Kant oder Goethe!* — Intellektualismus
oder Lebendigkeit! — fiir iberholt. Er ersetzt ihn nun durch die Devise ,,Kant #zd Goethe!*
Die Weltanschauungen beider wirden nimlich einander voraussetzen und erginzen wie
,,die Pulsierung des Lebens“.® Thn beschiftigt nun nicht mehr der antinomische Gegensatz
von ,,Leben® und ,,Form®, sondern die ,,Wendung* des flieBenden Lebens zur ,,Idee” und
die Riickbindung der Idee an das Leben.’

Den der Lebensphilosophie kritisch gegentiberstehenden »Neukantianer« Cassirer inter-
essiert die Beziehung zwischen den beiden Geistesgrofen Kant und Goethe ebenfalls ein
Leben lang. Dabei hat er auch diejenigen Arbeiten seines Berliner Lehrers Simmel im Blick,

B. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe, Miinchen 1998, 86.
G. Simmel, Kant und Goethe [1906], GA 8, 119.

Ebenda, GA 8 116; GA 10, 133.

Ebenda, GA 8, 120.

Ebenda, GA 8, 122/23.

F. Nietzsche, Die G6tzendimmerung [1888], in: KSA 6, § 51, 153.

Ebenda, § 49, 151.

G. Simmel, Kant und Goethe [1916], GA 10, 166.

G. Simmel, Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel, Berlin 1918, 24 ff.

[o =B = R L S N S



110 LEBENSPHILOSOPHIE

die dem Verhiltnis des philosophischen Denkens bei Kant und Goethe gewidmet sind.!
Hatte dieser lange Zeit durch ein polares Begriffsschema die Unterschiede, ja Gegensitze
beider hervorgehoben, so sucht Cassirer ihre unterschiedlichen Denkstile als sich einander
erginzende oder sich in bestimmten Einsichten berithrende auszulegen. Anstelle von Sim-
mels vergleichender Gegentiberstellung formuliert er ,,eine Logik der Differenz.? Dessen
in Freiheit und Form (1916) anhebendes Inbeziehungsetzen von Goethe und Kant ist von
dem Impuls getragen, beide einander anzunihern, ohne die Gegensitzlichkeiten beider
groflen Personlichkeiten einzuebnen.® So leiste Goethes Dichtung und Weltanschauung,
nicht aber Kants Philosophie, die Uberwindung des philosophischen Gegensatzes von
,;objektivem Schauen® und innerem Denken bzw. subjektivem Gefiihl, von Typischem und
Individuellem.* Bei Goethe liegt nimlich der Formgedanke als notwendiges Moment im
Freiheitsgefithl selbst. Allerdings finde Goethe ,,von der Seite des Formproblems her |...]
seinen Weg zu Kant“.> Im Unterschied zu Dilthey und Simmel sieht Cassirer in Goethe
und Kant nicht in erster Linie Antipoden, sondern zwei Denker, die ,,Denken und Tun®,
,Begreifen und Vollbringen® in eins fassen. Auf diese Weise iiberwinden beide, wenn auch
von verschiedenen Seiten her, den von Platon und Aristoteles herrithrenden Zwiespalt
zweier Richtungen des Geistes (Empfinden und Denken).¢

Und auch in seinem unverdffentlicht gebliebenen Essay von 1924 uber Kant und Goethe
erhebt er keine Einwinde gegen die Rede von einer Philosophie Goethes und konstatiert
eine ,,stetige Entwicklung, die Goethe immer niher zu Kant hinfihrt“.” Der Verstan-
desphilosoph Kant setzt zwar die mechanische Physik Newtons erkenntniskritisch um, was
,»Goethes Wesen und seiner Naturanschauung aufs tiefste widerstrebte®. Dennoch findet
Cassirer zwischen beiden philosophischen Geistern eine grofle Gemeinsamkeit. Der Idee
der Metamorphose, die Goethe immer mehr als ,,eine Form der Naturbetrachtung, [als]
eine ideelle »Maxime«* verstanden hat, entspreche Kants philosophisch-metaphysische
Denkungsart.® Kant und Goethe verfolgten mit ihren ,jideellen Denkweisen® auf unter-
schiedlichen Gebieten gemeinsam eine ,,bestimmte neue Denk- und Wegrichtung™.? Diese
zielt darauf,

2%

die starre, die substantielle Vorstellungsart™ zu tiberwinden und einen ,,neuen
»Sinn« der Welt zu eroffnen. Diesen alternativen ,»genetischen Blick« hat Goethe fur die
Welt der Naturformen, Kant fir die Welt der Begriffsformen besessen®.!”

In der Fassung des Beitrages von 1944 betont Cassirer zunachst die Unterschiede. Wah-
rend Kant Wissenschaft und Dichtung auf verschiedene Quellvermégen (Prinzipien) ge-

1 B. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols, 80 ff.;

»oimmels Texte geh6ren mit Sicherheit zu denen, die Cassirer fiir das Verhaltnis zwischen Kant und
Goethe sensibilisiert haben.” — Ebenda, 85.

Ebenda, 85 f.

E. Cassirer, Freiheit und Form Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, XIV.
Ebenda, 139.

Ebenda, 170.

E. Cassirer, Kants Leben und Lehre [1918], Darmstadt 1994, 446.

E. Cassirer, Kant und Goethe [1924], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg 1991, 101.
Ebenda, 103.

Ebenda, 105.

10 Ebenda, 104.

O o 1 B W N



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 111

griundet sah, lasse Goethe beides auf dem Vermogen der ,Intuition” fuBlen.! Er wechsle
beim Schauen unmerklich aus dem einem ins andere. Die bereits 1924 festgestellten Ge-
meinsamkeiten in der ,,Denkungsart™ beider werden aber ebenfalls noch einmal bekriftigt.
Dabei kommt Cassirer zu einem Ergebnis, das der frithen Wertung Simmels nahesteht: ,,In
der Philosophie blieb Goethe Liebhaber* und entwickelt sich nicht zu einem Philosophen,
der klar einem bestimmten System anhingt. Goethe blieb vielmehr der gro3e Kiinstler, der
»tiefe philosophische Ideen® erfallte und formulierte.? Wenn Cassirer resimiert, Goethe
vermeide die von Kant betriebene Scheidung von Wissenschaft und Kunst, von Naturan-
schauung und Kinstlertum, weil bei ihm sich alles nach einer einheitlichen inneren Form
gestalte,® dann teilt er diese Deutungsweise mit Chamberlain.

Einen bedenkenswerten Fingerzeig fiir ein heutiges Verhiltnis zum Philosophen Goethe
bietet die Goethedeutung Gadamers. In dem 1942 gehaltenen Vortrag tiber »Goethe und
die Philosophie« spricht er von einem Geist, den die Philosophie ,,in allen Epochen seinen
Lebens® gereizt habe. Obwohl weniger selbst Philosoph, habe sich Goethe immer in eine
Beziehung zur Philosophie gebracht. Ahnlich wie Simmel schreibt Gadamer ihm eine grof3e
Kulturbedeutung zu. Goethe halte ,,in der Finheit seiner Person® dasjenige zusammen,
,»was als ausgebildete Substanz des geistigen Lebens im Schwinden begriffen war: die Ein-
heit des Abendlandes®“.* Deshalb musse es insbesondere fur die Menschen in der Mitte des

>

20. Jahrhunderts ein echtes Anliegen sein, ,,den eigenen Standpunkt gegentiber Goethe zu
bestimmen®. Somit bleibe ,,die philosophische Besinnung auf Goethes Verhiltnis zur Phi-
losophie eine stets sich erneuernde Aufgabe®.> Auch Gadamer betont den lebensphiloso-
phischen Aspekt an Goethes philosophischer Leistung und deren Grenzen. Obwohl dieser
der ,,Vermittlung der Begriffe” die dichterische ,,Unmittelbarkeit™ vorgezogen hat, lebte in
thm ein echter Zug zur Metaphysik. Hier kehrt ein Grundgedanke Spenglers wieder, zumal
Gadamer Goethe nicht zur Metaphysik der Aufklirung tendieren sicht, die den Menschen
als den Herrn der Natur deute.®

Fir thn kommt der Tatsache erstrangige Bedeutung zu, dal Goethe als der erste Kriti-
ker des spekulativen Zugs an der Philosophie des deutschen Idealismus gewirkt hat. Spiter
sei dann Nietzsches Wahrheitstheorie, als deren Vorldufer Goethes pragmatische Erkennt-
nis- und Wahrheitsauffassung zu gelten hat, auf diesem Wege mit ihrer Kritik der idealisti-
schen Spekulation weiter vorangeschritten.” ,,Wie nimlich Goethe der neuzeitlichen Philo-
sophie, so stand Platon der von den Sophisten gepflegten »Paideia« gegeniiber*.# Wenn
Gadamer in dem Zusammenhang hervorhebt, daf3 sich Goethe und Nietzsche gegen jegli-
che abstrakte oder metaphysische Spekulationen wendeten, dann sieht auch er ihn inner-

1 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, in: Ebenda, 85 f.

2 Ebenda, 98.

3 Ebenda, 86, 91.

4 H.-G. Gadamer, Goethe und die Philosophie [1942], GW, 9, 57.

5 Ebenda, 57 f.

Goethe teilte ,,nicht den Glauben seines Zeitalters an die Autonomie der Vernunft — er sicht ihre
menschliche Bedingtheit.” — Ebenda, 71.

7 Ebenda, 69.

8 Ebenda, 70.



112 LEBENSPHILOSOPHIE

halb der in der vorliegenden Untersuchung dargestellten Ideengeschichte einer Kritik an
der Entanschaulichung unseres Wissens.

5.1.2 Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode

Das Werk tber den bevorstehenden Untergang des Abendlandes (1918) beginnt Spengler mit
einem Goethezitat. Gewohnlich behauptet er, ,,von keiner philosophischen Schule irgend-
wie ausgegangen® zu sein.! Im Vorwort zur 2. Auflage (1922) findet sich jedoch das Be-
kenntnis, die Fragestellungen des Buches seien zwar alle durch Nietzsche angeregt worden,
die das Werk tragende Methode des schauenden Analogievergleichens gehe jedoch allein
auf Goethe zurtick.? Spengler erwihnt nicht, da3 Zeitgenossen wie Simmel ebenfalls die
Analogiemethode in der Soziologie und Religionssoziologie anwenden.> Auch Simmel
hatte sich wahrscheinlich durch Goethe zu dieser Arbeitsmethode anregen lassen.* Sowohl
der Terminus »Morphologie« im Untertitel des Spenglerschen Werkes als auch der Titel des
ersten Bandes (»Gestalt und Wirklichkeit«) verweisen in der Tat auf die Goethesche Termi-
nologie. Am Ende der Einleitung wiederholt Spengler die Behauptung, er verdanke ,,die
Philosophie dieses Buches [...] der Philosophie Goethes, der heute noch so gut wie unbe-
kannten, und erst in viel geringerem Grade der Philosophie Nietzsches®.>

So sieht er sich durch AuBerungen Goethes darin bestirkt, die in Fachkreisen vorhert-
schende Auffassung der Geschichte als eines einheitlichen, aufsteigenden Prozesses abzu-
wehren. In einem Brief an Misch von Anfang 1919 weist Spengler darauf hin, dal} er
,»schon bei Goethe Einblicke allertiefster Skepsis® gegentiber einem Verstindnis der Welt-
geschichte finde, das — mit Hegel und Dilthey — in die Geschichte nicht nur einen ,,Schatz
von hochsten menschlichen Méglichkeiten® hineindeutet, die ,,sich stindig vermehren®,
sondern auch eine ,einheitliche Aufgabe®, die mehr und mehr erfillt werde.® Auflerdem
habe er von Goethe ,,und seinem Urphidnomen [...] denn auch den Gedanken der selbstin-
digen, pflanzenhaften Kulturindividuen entlehnt.”

Die Identifikation mit Goethe, mit dessen dichterischen Werken Spengler seit der
Schulzeit gut vertraut ist, geht im Untergang des Abendlandes sehr weit. Ein im Sinne der Phi-

1 Spengler an Misch, 5.1.1919, in: O. Spengler, Briefe 1913-19306, 118.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, IX.

V. Krech, Georg Simmels Religionstheorie [Religion und Aufklirung, Band 4], Ttbingen 1998, 32 f., 191.
Ebenda, 193 Anm.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 68 Anm. 1.; Nietzsche bzw. der ,,aristokratischen® Philo-

(S B S B S

sophie Nietzsches bleibt Spengler seit der Zeit als Gymnasiast bis ans Ende seines Lebens verbunden.
Nach dem Weltkrieg ist er im Weimater Nietzsche-Archivs aktiv und wird in den Vorstand der Stiftung
des Archivs berufen, verliB3t den Verein jedoch 1935 wieder. (D.-M. Hoffmann, Buhlen um die Gunst
der Nazis. Vor dem Nietzsche-Jahr 2000, in: Betliner Zeitung, Nr. 301, 24./25.12. 1999, Magazin, 4)
Adorno sieht Spengler Nietzsches ,,herrischen Ton unablissig nachahmen, ohne nur einmal wie Nietz-
sche vom Einverstindnis mit der Welt sich loszusagen®. — Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang,
62.

6 Spengler an Misch, 5.1.1919, in: O. Spengler, Briefe 1913-1936, 116.

7 Ebenda, 116.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 113

losophie des Lebens getaner Ausspruch Goethes, wonach sich die zusammenschauende
Vernunft allein im Lebendigen, Werdenden betitige, im Erstarrten, Gewordenen aber le-
diglich der zergliedernde Verstand, enthilt fir ihn nidmlich bereits seine ,,ganze Philoso-
phie“.! Es ist also neben dem Schauen in Analogien Goethes Affinitit zum Leben, zum
Lebendigen, zum Lebensbedeutsamen, die Spengler so stark anspricht, weil sie seine Ab-
scheu vor dem Mechanischen, dem Konstruierten stiitzt. Das konstatiert auch Albert, fiir
den Goethes Ausspruch ,,durchaus lebensphilosophische Gedanken [enthilt], die nicht nur
die Zustimmung Spenglers haben, sondern sich auch bei Klages und Theodor Lessing hit-
ten finden kénnen®.? Lukacs dagegen hilt den ,,rein lebensphilosophisch interpretierten®
Goethe flr einen ,,verfilschten Goethe*.3

Die philosophische Inanspruchnahme Goethes durch Spengler findet frih Beachtung,*
doch auch immer wieder Widerspruch. So erhebt Mann 1922 Einspruch dagegen, wie
Spengler auf Nietzsche und Goethe als auf die Vorldufer seiner morphologischen Ge-
schichtsphilosophie Bezug nimmt. Weder habe Spengler als ,,hydnenhafter Prophet® das
moralische Recht, sich auf diese groB3en ,,Menschen® zu berufen, noch werde der ,,Begriff
der Morphologie®, den er Goethe entlehnt hat, methodisch korrekt eingesetzt.> Spengler
fehle einfach der ,,echte Adel der Natur®, wie ihn Goethe verkorpert habe. Auch der Philo-
soph Messer spricht Spengler in seiner kritischen Studie die Berechtigung ab, sich ,,immer
wieder mit Vorliebe auf Goethe® zu berufen. In Wirklichkeit hitten Bergson, Windelband,
Rickert und Platon als seine Vorldufer zu gelten.® AuBlerdem verweist er auf Vermutung,
Spengler habe ebenfalls von Chamberlain gelernt, auch wenn er diesen ,,uberhaupt nicht
nennt®“.” Nihe und Bekanntschaft Spenglers mit dem Denken zeitgendssischer Lebensphi-
losophen wie Bergson, Scheler, Spranger oder Klages spricht auch der Biograph Koktanek
mehrfach an.® Eine engere personliche Bezichung gehe er jedoch allein mit dem Philoso-
phen Manfred Schréter ein, der ihm philosophisch nahesteht.? Spengler habe aber sehr
bedauert, da}3 ihm ,,eine wesentliche philosophische Begegnung® versagt blieb: ,,die mit
Georg Simmel“.10

1 Ebenda, 68 f. Anm. 1. Wortlich hatte Goethe am 13. Februar 1829 ausgefiihrt: ,,Die Gottheit ist wirksam
im Lebendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und sich Verwandelnden, aber nicht im Ge-
wordenen und Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz zum Gottlichen es nur mit
dem Werdenden, Lebendigen zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, dall er es nutze.” —
J.P. Eckermann, Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, Zweiter Band: 1828-1832,
Leipzig 1884, 47.

2 K. Albert, Lebensphilosophie, 147.

3 G. Lukécs, Die Zerstorung der Vernunft, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 369.

H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kiritik der philosophischen Modestrémung

unserer Zeit [1920], Tibingen 1922, 18, 32; L. Blaga, Fenomenul originar [1925], in: Ders., Zari si Etape.

Studii, aforisme, insemnari, Bucuresti 1968, 169.

Th. Mann, Brief aus Deutschland [1922], in: Ders., Essays, Bd. 2, 172, 177.

A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, Stuttgart 1922, 125, 132.

Ebenda, 185 f. Anm. 1.

A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, 315 ff.

Schroéter, ,,Herausgeber und Interpret Schellings und Bachofens, Verehrer Goethes, Nietzsches [...],

Schiiler Liebmanns und Diltheys®, beteiligt sich v.a. mit der Schrift Der Streit um Spengler (Minchen 1922)

an der Rezeption von Spenglers Hauptwerk. — Ebenda, 313.

10 Ebenda, 332.

Nele B - ) |



114 LEBENSPHILOSOPHIE

In den spiteren Werken Spenglers fehlt der prononcierte Bezug auf Goethe. In Preafen-
tum und Sozialismus (1919) tindet dieser zwar mehrfach wohlwollende Erwihnung, bleibt
aber ohne Bedeutung fiir die Grundaussage der Schrift.! Und in Der Mensch und die Technik
(1931) ist zwar von Goethes ,,groBem Sinn fir alles Wirkliche* die Rede, es wird auch in
abfilligem Ton von den idealistischen Vertretern des ,,humanistischen Klassizismus der
Goethezeit™ gesprochen, und wir lesen mehrfach vom ,,faustischen Menschen®. Dennoch
gilt Goethe hier nicht mehr explizit als grofler Vorldufer oder Anreger.? Analoges ist fiir
Jabre der Entscheidung (1933) festzuhalten, wo aufler in Termini wie ,faustische Rasse®,
,» Wahlverwandtschaften oder ,,Goethezeit Goethe selbst oder sein philosophisches Werk
keine Rolle mehr spielen.> Von den vielfachen Goethe gewidmeten Aktionen im Jubila-
umsjahr 1932 wendet sich Spengler ab und gibt die Parole aus: ,,Sich der Unwiirdigkeit
unserer Zeit bewul3t werden, das ist die beste Goethe-Feier!“4

Die vorliegende Studie zur Rolle der Anschauung bzw. Anschaulichkeit konzentriert
sich deshalb auf das Hauptwerk Der Untergang des Abendlandes, dessen Register rund 100
Verweise zu Goethe vermerkt. Spengler erhebt in ihm den Anspruch, Goethes originelle
Methoden der Naturerforschung, also den Analogienvergleich, die Formenlehre (Mor-
phologie) und das Symbolverstindnis auf das Gebiet der Weltgeschichte iibertragen und so
das Goethesche Weltbild erst wirklich vollendet zu haben. Auch der Anthroposoph Stei-
ner, einst Herausgeber von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, reklamiert 1918 das
Verdienst, die methodische Grundlage fir die moderne Geisteswissenschaft in Goethes
Weltanschauung gefunden zu haben, die sich vor allem in dessen Arbeiten zur Erforschung
der Natur abzeichnet.

Beide Aspekte, die morphologische Methode Goethes und seine Bedeutung fir die mo-
derne Geschichtsphilosophie bzw. Geisteswissenschaft, werden von der Goetheforschung
der 20er und 30er Jahre aufgenommen und diskutiert.® Kindermann behauptet sogar, die
Entwicklung der Geisteswissenschaft in den 20er und 30er Jahren hidtte Spengler darin
recht gegeben, ,,das von Goethe vorgeformte morphologische Ferment® absichtsvoll in sie
hineingetragen zu haben. ,,.Spenglers vielleicht nur allzu umfassender Versuch ist, von der
Jahrhundertmitte her gesehen, nur eine erste Stufe dieser Ubernahme von Goethes mor-
phologischem Denken in den modernen geistesgeschichtlichen Proze3“.7 Auf jeden Fall
konne nicht mehr bezweifelt werden, ,,da3 Spengler als einer der ersten wullte, Goethes
morphologische Einsichten seien aufs Geistesgeschichtliche und Weltgeschichtliche an-
wendbar®.8

Eine gewisse, zumindest indirekte Bestitigung findet dies bei Cassirer, wenn er sich
1932, anlaBlich der Einhundertjahrfeier von Goethes Todestag, des Themas Goethe und die
geschichtliche Welt annimmt. Ohne Spengler und seine Analogieschau und Morphologie der

O. Spengler, Preulentum und Sozialismus [1919], Minchen 1922, 74, 80.

O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Eine Philosophie des Lebens, Miinchen 1931, 2.

O. Spengler, Jahre der Entscheidung [1933], Minchen 1934, 41, 136.

A.M. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, Miinchen 1968, 424.

R. Steiner, Nachwort zur Neuauflage [1918] von: Goethes Weltanschauung [1897], Dornach 1979, 213.
H. Kindermann, Das Goethebild im 20. Jahrhundert, 211, 213, 228.

Ebenda, 430.

Ebenda, 431.

o = S " I S R



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 115

Weltgeschichte zu erwihnen, gibt Cassirer dennoch eine solche Beschreibung von Goethes
,Hhistorischer Intuition®, die die Spenglersche Deutung mehrfach aufscheinen lif3t. Gegen-
tber einer Historie, die auf die objektive Wahrheit der einzelnen »Tatsachen« hofft, ver-
harrte Goethe ,,in seiner skeptischen Haltung®, die ihn zu rein negativer Kritik und zum
Widerspruch reizt.! Er suchte die Losung vielmehr in der ,,Anschauung des Ganzen der
Weltgeschichte®, in der ,,Uberschau der Schicksale der Menschheit und der Gesetze, die in
der geistig-geschichtlichen Welt walten®.? Wenn Cassirer diese ,,neue Gesamtanschauung
und [...] neue Methodik* Goethes erldutert, kommt die Sprache auch auf die ,,grof3e histori-
sche Intuition®, die der ,,Intuition der Naturforschers Goethe kaum nachsteht”. Bei ihm
wird das Vergangene ,nicht erschlossen, sondern [mit dem inneren Auge — C.M.] er-
schaut™.? Weil das auf diese Weise unmittelbar gegenwirtig und zuginglich wird, gehen bei
Goethe Poesie und Historie in eins zusammen, sprechen sich in dem ,dichterisch-
historischen Grundgefiihl® seine ,,Anschauung der Welt“ und des eigenen Lebens aus.*
Wenn Goethe so das eigene ,,L.eben in jedem Augenblicke als eine ungebrochene Ganz-
heit“ sieht, finden sich unendliches Werden und ,,bleibende urspringliche Gestalt™ vereint.
Deshalb fiihlt er ,,das Leben als einen sich stindig erneuernden [...| Kreislauf, der Jugend
und Alter in sich aufnimmt®.>

Bereits in dem nachgelassenen Manuskript »Zur Metaphysik der symbolischen Formen«
hatte Cassirer 1928 den philosophisch-methodischen Bemithungen Spenglers seinen kriti-
schen Respekt nicht versagt. Der neben Hegel als Vertreter einer ,,organologischen Meta-
physik der Geschichte® behandelte Philosoph beweise im Untergang des Abendlandes nicht
nur Mut zur Skepsis, weil er hier einer jeden konkreten Kulturschépfung nur relativen Wert
zugesteht. Mit dem Werk belege er zugleich seine grofie Bedeutung fiir eine Klirung des
,Problem[s] der symbolischen Formung®. Es ist fiir Cassirer offensichtlich, dal3 Spengler
dieses Problem ,,ergriffen® hat, ,denn fir ihn ist die gesamte Sprache der Kultur und die
Sprache der Geschichte in Symbolen geschrieben®.¢

Kindermann hilt es im Riickblick der Feststellung wert, dal Spengler, von einem ,,tiefen
Kulturpessimismus® getragen, sein alarmierendes ,,Werk aus den frithen Schicksalstagen
des 20. Jahrhunderts [...] im Namen des neuentdeckten Goethe eréftnete™.” In der aktuellen
Rezeptionsgeschichte Goethes findet Spenglers Untergang des Abendlandes als ein Buch Exr-
wihnung, das ,,die Summe* einer ,,euphorischen Inbesitznahme der Faustdichtung im Kai-
serreich®, des ,,Nationalgedicht[es] der Deutschen®, zieht.® ,Die Inanspruchnahme der
Faust-Gestalt als Symbol der abendlindischen Kultur® trage bei Spengler ,,Ziige der Apo-
theose und der Kiritik zugleich®.

1 E. Cassirer, Goethe und die geschichtliche Welt. Drei Aufsitze, Berlin 1932, 5, 24.

Ebenda, 8 f.

Ebenda, 10 f.

Ebenda, 13.

Ebenda, 14.

E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 102 f.

H. Kindermann, Das Goethebild im 20. Jahrhundert, 429.

K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, 1. Band, Miinchen 1980, 239; Das in dieser Epoche gezeich-
nete einseitig ,,optimistische Bild vom »faustischen« Faust® hatte alles Kritische und Ambivalente vetlo-

ren und eine ,offizielle »faustische« Hochstimmung* im Wilhelminischen Reich mit seinen Welterobe-
rungsintentionen gespeist. — Ebenda, 259.

&~ LN

o} ~ [ NS,



116 LEBENSPHILOSOPHIE

5.2 Vergleichende Morphologie der ,,lebendigen® Geschichte

Die Metaphysik Spenglers geht davon aus, dall nur eine Weltsubstanz existiert, an der sich
ein organischer oder ein mechanischer ,,Welteindruck® vollziechen 1dBt. Hier liegen ,,zwei
Moglichkeiten der Weltbildung® durch den Menschen vor: Geschichte und Natur. ,,Beide
Ordnungen umfassen, jede fir sich, die ganze Welt. Nur das Auge, in dem und durch das
sich diese Welt verwirklicht, ist ein anderes®.! Diesem Gedanken, der auf die Formung der
jeweiligen Bedeutungsstruktur von »Welt« hinweist, wiirden wohl auch Goethe, Simmel
und Cassirer grundsitzlich zustimmen. Allerdings 16st Spengler die ,,zwei Moglichkeiten
der Weltbildung® aus der Entscheidung des konkreten Menschen heraus und tberantwor-
tet sie letztlich der metaphysischen ,,Seele® des jeweils kulturtragenden Volkes.? Ihm geht
es vor allem darum, einen Blick auf die ,,Formensprache der Geschichte® zu werfen. Sein
grof3es Thema ist ,,die Welt als Geschichte, aus ihrem Gegensatz, der Welt als Natur begrif-
fen, geschaut, gestaltet™.? Und als einer ,,erschauten® Welt haben wir es bei der Geschichte
mit Gestalten, Bildern und Symbolen, mit dem Einmalig-Wirklichen zu tun.*

Methodologisch und erkenntnistheoretisch verortet sich Spengler in der Diltheyschen
Traditionslinie, in der das kausalgesetzliche ,,Erkliaren® der ,,toten® Natur vom unmittelba-
ren ,,Verstehen® der ,,Lebensbeziige” geschieden wird. Geschichte als lebendig ,,Werden-
des” mul3 ,,erlebt, ,,erschaut” und ,,gedichtet”, die mechanische Natur als totes ,,Gewor-
denes® ,erkannt™ und ,,gedacht™ werden.> Gleichzeitig sieht er sich in der Tradition von
Goethes Kampf fir eine ideelle und symbolische ,,héhere Anschauung der ,lebendigen®
Natur, gegen eine mechanisch-kausale Erklirung der ,toten Natur. Damit hat er in
Spenglers Augen die methodischen Verfahren und Einsichten bereitgestellt, die eine neue
Geschichtsanschauung anstelle der alten »naturwissenschaftlich« betriebenen Geschichtser-
klirung ermoglichen. So gesehen betreibe Goethe seine Naturforschung mit den Mitteln
der Geschichtsanschauung.® Was er ,,die lebendige Natur genannt hat, ist genau das, was
hier [im Untergang des Abendlandes — C.M.] Weltgeschichte im weitesten Umfange, die Welt
als Geschichte genannt wird“.” ,,Nachfiihlen, Anschauen, Vergleichen, die unmittelbare
innere GewiBheit, die exakte sinnliche Phantasie — das waren seine Mittel, dem Geheimnis
der bewegten Erscheinung nahe zu kommen. Und das sind die Mittel der Geschichtsfor-
schung uberhaupt®. Durch das methodisch ambitionierte Ubertragen dieser ,,Mittel auf
die Geschichtsdeutung versteht sich Spengler als Vollender des Weltbildes bzw. der An-
schauungsphilosophie Goethes.

Er richtet dabei sein Augenmerk auf die ideelle, symbolische Anschauung und auf die
ihr verpflichtete vergleichende, Analogien aufsuchende Morphologie (Formenschau) orga-
nologischer Gebilde. Analogieschau setzt eine ,,Technik der Vergleiche® voraus, die zur
Methode auszubilden ist und in eine Morphologie iibergeht. Goethe habe eine solche Me-

1 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 10.
2 Ebenda, 16.

3 Ebenda, 7.

4 Ebenda, 35.

5

Ebenda, 75, 127 f.
6 Ebenda, 201.
7 Ebenda, 35.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 117

thode gegen die mathematisch-naturwissenschaftlichen Verfahren Newtons gesetzt. In der
Polemik mit diesen Verfahren ,,argumentiert das Schauen gegen den Verstand, das Leben
gegen den Tod, die schopferische Gestalt gegen das ordnende Gesetz“.! Wie bereits
Chamberlain spricht Spengler der kausalerklirenden Naturwissenschaft keineswegs jegliche
Berechtigung ab, ,liebt“ er doch sogar ,,die Tiefe und Feinheit mathematischer und physi-
kalischer Theorien®.? Im Unterschied zu ihm zielt er aber nicht auf eine alternative Et-
kenntnismethode der Natur, sondern auf eine »nichtexakte« Anschauung des Geschichtli-
chen. Der Umstand, dal3 Menschengeschichte ,,erlebt®, ,erschaut und ,,erahnt* werden
muf3, hat fir Spengler damit zu tun, dal sie von lebenden Individuen — vom Menschen wie
von der einzelnen Kultur — vollzogen wird. Deren sichtbare Taten bringen innere
,»Geftuhle® zum Ausdruck, objektivieren und reprisentieren sie. Das duf3erlich Sichtbare
verweist so auf ein Inneres (Gefthl, Form), das durch Analogieschau zu erfassen ist. Und
als ein solches inneres ,,Urgefihl des Lebens gilt Spengler 1918 die existentialistische
,» Weltangst* des Menschen.?

Die ,,vergleichende historische Morphologie®, die aus der Ubertragung der Methode
von Goethes spezieller Naturanschauung auf die Geschichte entsteht, deutet Spengler als
die verbliebene letzte Aufgabe fiir die abendlindische Philosophie. Die Methode offenbart
uns eine Reihe von »Urphinomenen« im Goetheschen Sinne, die, wie z.B. die ,,Kultur®
oder der ,,Stil“, nicht weiter hinterfragt oder abgeleitet werden kénnen. Im schauenden
Verstehen der von den phinomenalen »Tatsachen« symbolisierten, reprisentierten inneren
Formen entdeckt sich uns eine ganz neue Welt. Die Idee einer Morphologie der Weltge-
schichte, der Welt als Geschichte faflt ,,alle Gestalten und Bewegungen der Welt in ihrer
tiefsten und letzten Bedeutung noch einmal, aber in einer ganz anderen Ordnung, nicht
zum Gesamtbilde alles Erkannten, sondern zu einem Bilde des Lebens, nicht des Gewot-
denen, sondern des Werdens zusammen“.* Mit anderen Worten, ein und dieselben Phino-
mene konnen zwei vollig unterschiedliche Deutungen erfahren. In seiner Studie zur
»Philosophie des Lebens« weist Rickert darauf hin, daf3 ,,bei dieser »Morphologie«” ,,nicht
allein Goethe, sondern auch Nietzsche und Bergson |[...] Pate gestanden® haben.”

Die vergleichende morphologische Schau der historischen Gegebenheiten fithrt nach
Spengler auf die Idee, dal alle »Kulturen«, die er als lebendige, organische »Individuen«
versteht, immer gleiche ,,Lebens®- bzw. ,,Schicksalsformen® wie Geburt, Reife, Tod etc.
durchlaufen. Eine bestimmte ,,Lebensform® (z.B. die ,,Geburt®) ziehe analoge Ausdrucks-
formen oder Stile in Kunst, Religion etc. nach sich. Die analogen Formen bedeuten oder
symbolisieren folglich selbst wieder eine bestimmte Lebensphase (z.B. den ,,Niedergang®)
des Kulturindividuums. Kulturen werden als ,,Lebewesen hochsten Ranges® verstanden,
die gemeinsam mit der Tier- und Pflanzenwelt die ,Jebendige Natur Goethes®, nicht aber
die ,,tote Natur Newtons ausmachen.® Spengler tibertrigt Kategorien des ,,vegetabilischen
Lebens® auf die »Kulturgewichse« und ihre Geschichte, was immer wieder angemerkt und

Ebenda, 545.

Ebenda, 61.

Ebenda, 106 f.

Ebenda, 7.

H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 32.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 28 f.

[ NS S N



118 LEBENSPHILOSOPHIE

kritisiert wird.! Als Organismus mit einem der Wahrnehmung verborgenen Innen und ei-
nem sinnlich erscheinendem tatsdchlichen Auflen ist die ,Kultur® fir Spengler das
,Urphinomen® der Weltgeschichte.?

worin die

> 3

Die ,.tiefe und wenig gewiirdigte Idee® des Urphinomens als demjenigen
Idee des Werdens rein vor Augen liegt”, von Goethe u.a. als ,,Urpflanze® in seinen mor-
phologischen Forschungen zugrundegelegt, soll in der Morphologie der Weltgeschichte ,,in
threm genauesten Sinne auf all die vollkommen ausgereiften, in der Bliite erstorbenen, hal-
bentwickelten, im Keime erstickten Bildungen der menschlichen Geschichte angewendet
werden®.? In dem Zusammenhang spricht Spengler von einer ,,Methode des Erfthlens,
nicht des Zerlegens®. Das macht noch einmal deutlich, daf3 er, in Anlehnung an Goethe,
ganz auf das intuitive Vermogen, nicht aber auf den begrifflich erkennenden Verstand
setzt. Die per intuitivem Vermogen betriebenen ,,Studien der morphologischen Verwandt-
schaft, welche die [organologische — C.M.] Formensprache aller Kulturgebiete innerlich
verbindet®, bringen Erkenntnisse hervor, die Spengler mit anderen zeitgendssischen Philo-
sophen wie Simmel oder Cassirer teilt. Das gilt u.a. von der Einsicht, daf} zwischen den
unterschiedlichsten Kulturgebieten ,,ein tiefer Zusammenhang der Form* besteht, weshalb
sich z.B. wihrend einer bestimmten Phase der antiken ,,Kultur eine analoge Darstellungs-
form in Kunst und Wissenschaft offenbart.*

Um die immer gleichen ,,L.ebensformen® auffinden und vergleichen zu kénnen, mul3
der Schauende also von der sinnlichen Oberfliche in die verborgene Tiefe des kulturellen
Organismus vordringen. Dieser ,,philosophische Blick®, der ,,das Auge eines Kinstlers®
(Goethe) voraussetzt, hat fur Spengler ,,eine umfassende Physiognomie des gesamten Da-
seins, eine Morphologie des Werdens aller Menschlichkeit™ zu konstituieren.> Die durch
diesen Blick vom sichtbaren AuBeren zum schaubaren Inneren vordringende ,,Physio-
gnomik des Weltgeschehens® werde zur ,letzten faustischen Philosophie® in der abendlin-
dischen Kultur.® Die Physiognomik als Verfahren, das in den einzelnen oberflichlichen
Kulturphinomenen Symbolisierte zu erschauen, zu erleben, zu erahnen, stiitze sich auf die
von Goethe angewandte Methode.” Der ,,unmittelbar greifbare Vordergrund® einer kultu-
rellen Wirklichkeit, ihre ,historisch-bewegte Oberfliche verbirgt eine lebendige ,,Logik
des Werdens®, die sich allein physiognomisch erschlie3t.® Entscheidend sei, daf3 die jeweili-
ge tiefere Bedeutung der Oberflichenerscheinung ,,erlebt®, und nicht ,,begrifflich erklart®
wird. Diese Fahigkeit besitzen allerdings auch fiir Spengler nur wenige ,,Berufene®.”

Goethe hatte seine Methode des physiognomischen Schauens und Deutens zur
,Physiognomik® des verehrten Lavater in Bezichung gesetzt. In den autobiographischen
Erinnerungen Dichtung und Wabrbeit 1363t er durchblicken, daf3 diesem die notwendige

A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 65.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 141.
Ebenda, 141.

Ebenda, 8.

Ebenda, 208.

Ebenda, 209.

Ebenda, 127.

Ebenda, 180 f.

Ebenda, 182.

R =R e R =) N L B N O~ R N



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 119

,2Anlage zur philosophischen Sinnesweise® leider ganz und gar gefehlt habe, weshalb er
ausschlieflich in ,der gemeinsten Erfahrung umbhertappte™.! Folglich ruhte Lavaters
,,Physiognomik‘ auf der unzulinglichen ,,Uberzeugung, daB3 die sinnliche Gegenwart [eines
Menschen — C.M.] mit der geistigen durchaus zusammenfalle, ein Zeugnis von ihr ablege, ja
sie selbst vorstelle®.? Seiner Methode, ,,sich auf physiognomischem Wege™ unserer geisti-
gen und sittlichen Figenschaften zu bemaichtigen, steht Goethe jedoch skeptisch gegen-
tber, da sie sich nicht verallgemeinern, theoretisieren, auf ideelle Zusammenhinge bringen
lie. Denn nur, ,,wer eine Synthese recht prignant in sich fihlt, der hat eigentlich das
Recht, zu analysieren, weil er am dulleren Einzelnen sein inneres Ganze pruft und legiti-
miert™.? Lavater habe es nicht vermocht, das vorgehend Synthetische zu erschauen und
auszusprechen.

Die Physiognomik, die Spengler als ,,die Morphologie des Organischen, der Geschichte,
des Lebens® bezeichnet,* legt dagegen mit dem organischen Formenbau des Kulturindivi-
duums eine allgemeine, zeitlose Struktur frei.> Nur auf die Weise erlaubt es der ,,physio-
gnomische Takt®, ,,aus zerstreuten Einzelheiten [...], aus vereinzelten Daten [...] die organi-
schen Grundzige des Geschichtsbildes ganzer Jahrhunderte wiederzufinden®.® Und das ist
fir Spengler ein ,,echt Goethesches, auf Goethes Idee vom Urphinomen zurtickzufiihren-
des Verfahren®, das sich ,,in einem nie geahnten Grade auf den gesamten Bereich der Hi-
storie ausdehnen ldB3t“. Damit erhebt die Schau die Zufilligkeit der an der Oberfliche der
Kulturgebilde vorfindlichen tatsiachlichen Erscheinungen in eine feste metaphysische Ord-
nung, ins Schicksalhafte.” So wie Goethe in seinen Studien zur Metamorphose der Pflan-
zenform nicht ihre Kausalitit, sondern das ,,Schicksal der Natur® verfolgt hat, gelte dies
auch fur die ,,Formensprache der menschlichen Geschichte®. Das ,,Menschenschicksal®
misse als dem Tier- und Pflanzenschicksal analoges verstanden werden. Die jeweils ver-
wandten Formenschicksale (Geburt, Blite, Tod) seien zu vergleichen, auf ihre Analogien
hin zu untersuchen.

Als innere Quelle (Prinzip) einer jeden geschichtlichen ,,Hochkultur® wirkt nach Speng-
ler eine einzigartige ,,Kulturseele®. Die in der historischen Ordnung vorwaltende, am ein-
zelnen Phinomen zu vollziehende Form- und Ideenschau durfe nicht mit blofem sinnli-
chen Anschauen von Tatsachen verwechselt werden. Und dennoch erreiche auch die histo-
rische Intuition niemals die hypothetische ,,Urseele selbst; sie ist keine »Sache selbst« in
phianomenologischem Sinne. Die Intuition muf3 sich mit der jeweiligen ,,Kultur als dem
Urphidnomen, als der letzten Wirklichkeit des Geschichtlichen bescheiden. Dahinter sei
nicht noch eine Welt an sich zu finden, also auch nicht zu suchen.? Von den nicht erschau-
baren, nur hypothetisch anzunehmenden ,,Kulturseelen® vermag Spengler aber zu sagen,

1 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, 19. Buch, in: Ders., Werke. Hamburger Ausgabe [HA], Minchen
1998, Bd. 10, 159.

Ebenda, 158.

Ebenda, 155.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 135.

Ebenda, 140.

Ebenda, 152.

Ebenda, 186.

Ebenda, 107.

&~ LN

o] ~ [ NS,



120 LEBENSPHILOSOPHIE

dal3 sie sich alle in ein und derselben kulturellen Formensprache (,,Geburt®, ,Reife® etc.)
bewegen. Dabei stinden weder sie noch die von ihnen getragenen Kulturen untereinander
in irgendeiner ursiachlichen Beziehung. ,Kulturseelen® duflern sich allein in geformten
Phinomenen der Kultur, sind selbst aber nie unmittelbar fallbar, sind selbst kein
,Urphinomen®. Folglich ist die eine konkrete ,,Kultur durch Menschen eines anderen
Kulturkreises nicht wirklich zu verstehen, nicht wirklich zu entschlisseln. Die sich in
,,Lebenssymbolen® ausdriickenden ,,L.ebensgefithle® der individuellen Kulturseelen unter-
scheiden sich nidmlich bis hin zur Unverstehbarkeit.! Fir Spengler ist es somit sinnlos, von
einer einzigen Menschheit als einem historischen Subjekt zu sprechen: ,»Die Menschheit«
ist [...] ein leeres Wort®, eine leere und gegenstandslose Abstraktion, was bereits Goethe
festgestellt habe.? Das Relativistische solcher einzigartigen ,,Seelen® ist Goethes Naturphi-
losophie allerdings fremd. Gegen die relativistischen und skeptizistischen Konsequenzen
bei Spengler wendet sich auch Husserl, wenn er dessen Morphologie der Weltgeschichte
die ,,neueste Theorie eines schwachherzigen philosophischen Skeptizismus® nennt, der
echte wissenschaftliche Gesinnung erfolgreich entgegenzuarbeiten vermag.’

Darf auch die geheimnisvolle »Kulturseele« nicht als »Urphinomen« milverstanden
werden, so erweise sich der Stil ebenso als ein Urphidnomen im Goetheschen Sinne wie die
Kultur selbst. Habe Goethe doch fiir die Kunstgeschichte als erster den ,,Organismus gro-
Ber Stilfolgen® erkannt.* Dieser Organismus des Stils drickt symbolisch die Aufeinander-
folge der groflen Lebensformen des Individuums ,,Kultur® aus. So reprisentierten be-
stimmte kiinstlerische Stilrichtungen symbolisch die Niedergangsphase einer Kultur. Mor-
phologie bzw. Physiognomie kennen wohl solche ,,universellen Symbole® (z.B. fiir den
kulturellen Niedergang), jedoch keine allgemeingtltigen Wahrheiten. Auch jede grof3e phi-
losophische Frage samt ihrer Antwort hat fiir Spengler , lediglich die Bedeutung eines Le-
benssymbols*, nicht aber die einer ewigen Erkenntniswahrheit. Uber den Rang einer philo-
sophischen Lehre entscheide allein die ,,Notwendigkeit fiir das Leben®.

So wie aus einer bedeutsamen Philosophie ,,die Seele der Zeit selbst spricht, spreche
sich in der Methode der morphologischen Analogieschau die abendlindische Kulturseele
aus.”> Die von dieser Methode aufgedeckte gemeinsame Formensprache helfe uns einerseits,
die Weltgeschichte mit abendlindischem Blick ,,morphologisch [zu] betrachten“.® Ander-
seits erweist sie sich aber als das Resultat dieser geschichtlichen Analogieschau. Dieser
methodischen Argumentation hilt Cassirer entgegen, daf} sich Spengler bei aller Kritik an
den Abstraktionen und Allgemeinbegriffen des Verstandes ganz augenscheinlich ihrer be-
dienen muf}, um seine kulturtibergreifenden »Lebensformen« herausarbeiten zu koénnen.
Neben der morphologischen Methode der Analogieschau formuliert Spengler auch noch

1 Ebenda, 20.

2 Ebenda, 28.

3 E. Hussetl, Shaw und die Lebenskraft des Abendlandes, in: Ders., Aufsitze und Vortrige (1922-1937),
Hua XXVII, Dotdrecht/Boston/London, 1989, 122. Siche dazu C. Mockel, Krisisdiagnosen: Hussetl
und Spengler, in: Phinomenologische Forschungen, NF III, (1998) 1. Hb., 34-60.

4 0. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 265.

5 Ebenda, 63 f.

6 Ebenda, 23.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 121

cine Bedeutungs-, Symbol- und Ausdruckstheorie, die sich aus der Verbindung von For-
menlehre (Morphologie) der »Kulturorganismen« und Prinzip der Physiognomik ergibt.

Mit Hilfe der Analogieschau erschlief3t sich uns nach Spengler die kulturelle ,,Umwelt
des Menschen® niamlich als ,,ein ungeheurer Inbegriff von Symbolen®, die auf die immer
gleichen Lebensformen ihres Organismus verweisen. Hinter einem jeden metaphysischen,
kiinstlerischen, ethischen etc. Menschenbild ,,kommt das Ursymbol der groflen Kulturen
zum Vorschein®, und das sind die ,,Weltgefuhle, mit denen die ,,Lebensideale® der jeweili-
gen Kultur Gbereinstimmen.! Auf der Héhe der Entfaltung einer ,,Kultur® finden wir ihre
,besten Kiinstler durch das ihr ,,zugrundeliegende Ursymbol® zu einer Einheit des Schat-
fens verkntpft.? Von Spengler werden damit alle Kulturtatsachen als Symbole aufgefal3t
und als solche gedeutet. Folglich besitzen auch historische ,, Tatsachen der Politik® einen
solchen ,,symbolischen und geradezu metaphysischen Charakter. Sie bringen namlich ei-
nen bestimmten Entfaltungszustand des jeweiligen ,,Seelentums® zum Ausdruck: Die
,sichtbare Geschichte [ist] Ausdruck, Zeichen, formgewordenes Seelentum®.?> Konkrete
politische Taten entschliisseln sich z.B. als Symbole einer nach innen gerichteten Politik des
Staates (,,Kultur®) oder einer imperialen, nach aullen gerichteten Politik (,,Zivilisation®).
Der intuitive Vergleich der Formensprache einer biographischen Periode in mehreren
Hochkulturen, der ,,aus zeitloser Hohe* zu geschehen hat, und das Erschauen, Deuten und
Vergleichen ihrer Phinomene (Tatsachen) als Symbole eben dieser Formen, ergeben sich
dabei auseinander.*

Insbesondere Cassirer rechnet es Spengler hoch an, daf3 er den Symbolcharakter der
kulturellen Wirklichkeit erfal3t hat, zumal dies in Verbindung mit einer Ausdrucks- und
Bedeutungstheorie geschieht, auch wenn diese die Darstellungs- und Bedeutungsfunktion
letztlich auf das Ausdrucksverhalten innerer Zustinde der »Kulturseele« beschrinke.> Auf
die Leistung von Spenglers Durchdringung des Symbol- und Bedeutungsproblems und auf
seine diese Leistung beschrinkende Reduktion auf die Ausdrucksfunktion innerer seeli-
scher Zustinde weist auch Adorno hin.® Und fur Fellmann ,erreicht Spenglers Bedeu-
tungslehre® ,,mit der Theorie des Symbols [...] thren Hohepunkt®.” Pauschal als irrationali-
stisch wird die physiognomische Morphologie jedoch durch Lukacs abgelehnt.® Rickert
hatte seinerzeit die Morphologie Spenglers als eine generalisierende Methode gedeutet, die
letztlich alles individuell Historische aus der Geschichte ausschalte. Und dies, weil fur sie
jedes individuelle Phinomen nur das Symbol einer Lebensform ist.” Messer wiederum weist
den durch Spengler postulierten Gegensatz von Natur- und Geschichtserkenntnis ganz und

Ebenda, 331.

Ebenda, 361.

Ebenda, 8.

Ebenda, 47.

E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 102 ff., 104.
Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, GW 10.1, 58 £, 65 £, 71.

F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149 f.

G. Lukacs, Die Zerstérung der Vernunft, 368.

H. Rickert, Philosophie des Lebens, 32.

[o =B = R L S N S

o



122 LEBENSPHILOSOPHIE

gar zuriick, ohne jedoch die damit verbundenen Grundprobleme der Philosophie ernsthaft
zu diskutieren.!

5.3 Kiitik zeitgenossischer Geschichtswissenschaft

Wenn Geschichte und Natur, Werdendes und Gewordenes zwei unterschiedliche Ordnun-
gen bilden, denen der Mensch gleichzeitig angeh6rt,> dann mul3 es auch zwei unterschiedli-
che wissenschaftliche Verfahren geben, diese Ordnungen jeweils angemessen zu erkennen.
Die ,,toten Formen® der Natur nun werden durch ,;mathematische Gesetze* »erkannt«, die
kausale, raumliche und gegenstindliche Zusammenhinge beschreiben. Dabei wird die Na-
tur beobachtet und vom Verstand zergliedert. Allerdings gehe auch die Mathematik gele-

gentlich ,,iber Beobachten und Zergliedern hinaus®, so wenn sie ,,in thren héchsten Au-

)
genblicken visionar, nicht abstrahierend* verfahrt. Dieser Tatbestand sei Goethe nicht ent-
gangen. Abendlindische ,,Mathematik ist also auch eine Kunst®, und nicht blof3 eine analy-
tische, exakte Wissenschaft.> Mathematische Grenzwerte erweisen sich beim visioniren
Vorgehen als ein Werden, als ein Vorgang der Anniherung, worin sich das abendlindische
,Seelentum® als ein , historisches* offenbare.*

Die rein mechanische Naturwissenschaft dagegen gilt Spengler als eine Betrachtung, die
die Weltsubstanz als , Natur®, als ,,totes Gewordenes voraussetzt.> Grundet sich die Ana-
logien aufsuchende morphologische Geschichtsanschauung auf das Prinzip der Zeit
(Chronologie) und auf die Schicksalsidee, so ful3t die mathematische Gesetze aufstellende
Naturwissenschaft auf dem Prinzip des Raumes und der Kausalitit. Im Gegensatz zur
»Physiognomik« haben wir es hier mit der »Systematik« zu tun. Systematik nennt Spengler
eine ,,Wissenschaft, die Naturgesetze und Kausalbezichungen entdeckt™ und die sich aus-
schlieBlich auf das Mechanische und Ausgedehnte richtet.® Sie hat es mit Gesetzen, For-
meln und Systemen, dem Bestindig-Méglichen, der ,,zweckmilBlig zergliedernden Erfah-
rung® und dem Geltungsbereich der mathematischen Zahl zu tun.”

Zeit dagegen lasse sich nicht wissenschaftlich abbilden oder mathematisch erfassen,
sondern nur anschauen.? Der »Physiognomiker« Goethe habe dies klar gesehen. Newton
dagegen, der »Systematiker« der Natur, sei ein ,,abstrakter Denker® des Raumes gewesen.
Doch auch ,,der Physiker ist nicht immer nur der abstrakte Denker, sondern eben auch
ein ,,ganzer Mensch®. Und als ein solcher steht er als ein geschichtliches Wesen in der le-

Messer will ,,das sogenannte »intuitive« Erkennen des Historikers von dem wissenschaftlichen des Natur-
forschers® nicht schroff geschieden wissen — A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 125, 127, 130.

2 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 68.
3 Ebenda, 83.

4 Ebenda, 117 f.

5 Ebenda, 127 ff.

¢ Ebenda, 135.

7 Ebenda, 7.

8

Ebenda, 161, 163.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 123

bendigen Ordnung des Werdens.! Die zwei kontriren Weisen des abendlindischen Welt-
verhaltens — das Schauen des Lebendigen und das Denken bzw. Erkliren des Toten — wer-
den fiir Spengler exemplarisch durch Goethe und Kant reprisentiert. Der Dichter und Se-
her war fiir ihn ,,kein Rechner und ,,hal3te die Mathematik® der Zahlen. ,Hier stand die
Welt als Mechanismus der Welt als Organismus, die tote der lebendigen Natur, das Gesetz
der Gestalt gegentiber®.? In der Zahlenordnung der Natur trete ihm nicht das poetisch aus-
driickbare ,,tragische Weltgefiihl® entgegen, sondern der ,,mechanisierende Intellekt*.?

Die von Goethe gegen die mechanische Naturauffassung Newtons vorgebrachte leben-
dige Naturanschauung zeichne sich u.a. durch eine ,,erhabene® und ,,organische” Ent-
wicklungsidee aus, die spiter bei Darwin ,flache” und ,,mechanische® Ziige annimmt.*
Auch das ,,Urgefuhl” der Kultur wandelt sich bei diesem zum begriffenen ,,System® der
Natur. Dem Naturbeobachter Goethe bleibt dagegen am Begriff der Weltkraft noch ,.ein
gefithlter und geschauter Rest®, der sich der Definition entzieht. Das gelte in der abendlin-
dischen Kultur auch fir die ,,Urworte Wille und Raum®.> Wihrend Goethes lebendige,
»architektonische« Naturanschauung auf einen ,,Tatbegriff* hinausliuft, zentriere sich die
mechanische Naturwissenschaft um den ,,Arbeitsbegriff“.¢ Goethes philosophischer An-
satz sei von den Naturforschern im 19. Jahrhundert auch deshalb nicht verstanden worden,
weil sie anstelle des Ideenschauens die begriffliche Erkenntnis favorisierten.

Die zeitgentssische Geschichtswissenschaft nun wendet, so der Vorwurf Spenglers,
immer noch die Methoden der mechanischen Naturwissenschaft an. Das laufe auf eine
Naturalisierung der Kultur und Geschichte hinaus; eine Konsequenz, auf die ebenfalls der
Phinomenologe Husserl in seinem Lggos-Aufsatz (1911) aufmerksam gemacht hatte.” Kau-
sale, rdumliche und gegenstindliche Zusammenhinge erklirende bzw. beschreibende
,mathematische Gesetze* passen allein auf ,,tote Formen* und haben in der Geschichte
nichts zu suchen. Das auf die historischen Phinomene in Anwendung gebrachte naturwis-
senschaftliche Kausalititsprinzip erfal3t diese ausschlieflich in gegenstindlichen Begriffen
rdumlicher Ausdehnung. Deshalb wird eine derartige Methode der Geschichtserklidrung der
symbolischen Bedeutung historischer Formen und Tatsachen nicht gerecht.® Die ,,heutigen
Historiker®, so Spengler, tasten lediglich ,,an den sinnlich greifbaren Ereignissen, dem Ge-
wordenen herum®.” Thnen sei sowohl deren Symbolcharakter als auch ihr Ausdruckscha-
rakter innerer Lebensformen vollig fremd. Wirkliches historisches Erfassen miusse ideell-
intuitiv vorgehen und das den Sinnen verborgene Symbolische deuten. Mit solchen Forde-

1" Ebenda, 498.

Ebenda, 35.

Ebenda, 207.

Ebenda, 475

Ebenda, 532; Eine kritische Wiirdigung des Begriffs des Raumes bzw. des Raumgefiihls innerhalb der

[ S B S

Spenglerschen Morphologie der Kulturen und Kulturstile findet sich bei Blaga. — L. Blaga, Der mioriti-
sche Raum, in: Ders., Zum Wesen der ruminischen Volksseele, Bucuresti 1982, 47-49.

6 Im Naturbilde [...] Goethes wirkt sich etwas Géttliches in Taten aus; im Weltbilde der modernen Physik
leistet die Natur Arbeit. — O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 537.

7 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsitze und Vortrige (1911-1921),
Hua XXV, Dordrecht/Boston/Lancaster 1987, 8 ff.

8 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 39 f.

9 Ebenda, 68.



124 LEBENSPHILOSOPHIE

rungen wendet sich Spengler gegen den Positivismus und den Tatsachenfetischismus in der
Geschichtswissenschaft seiner Zeit.

Er wirft der etablierten historischen Wissenschaft also vor, sie werde mit dem symboli-
schen Wesen von historischen Tatsachen nicht fertig. Es gehe ndmlich nicht darum, was
diese ,,sind“, sondern vielmehr darum, ,,was sie durch ihre Erscheinung bedeuten, andeu-
ten“.! Dabei geht er allerdings nicht speziell auf das seit den 80er Jahren des 19. Jahrhun-
derts diskutierte und propagierte Projekt der Geschichtswissenschaft als einer Geisteswis-
senschaft (Dilthey) bzw. einer Kulturwissenschaft (Windelband, Rickert) ein. Dennoch
deckt seine Kritik, die sich mit Goethes Finwinden gegen die mechanische Naturlehre
einig weil}, sehr wohl die symbolische Weise auf, in der uns Kulturmenschen unsere Welt
gegeben ist. Auf die ausdrickliche Wirdigung dieser Einsicht Spenglers durch Cassirer
wurde bereits verwiesen.2 Auch Fellmann kommt zu dem Schluf3, daf3 die zur Kritik der
positivistischen »Tatsachen«-Geschichte von Spengler entwickelte ,,Theorie des Symbols®

in der Lage ist, ,,die Differenzierung der Kulturen als semantisches Phinomen verstindlich

zu machen®, d.h., als ein sprachliches Phinomen, das eine innere Bedeutung reprisentiert.’?

Den kausal erklirenden, auf Resultate und Gewordenes fixierten Geschichtstheorien seit
dem 17. Jahrhundert halt Spengler auflerdem ,,ein Wort Goethes™ entgegen, wonach es
,yoffenbar im Leben aufs Leben und nicht auf ein Resultat desselben an[kommt]«“.# Rik-
kert sieht hieraus eine Schwierigkeit fiir die logisch und begrifflich erkennende Philosophie
resultieren. IThm scheint, da3 Goethe, der sich ,,in der Tat als Vorliufer der modernen Le-
bensphilosophie bezeichnen® lasse, mit diesem Spruch die Beschrinkung der intuitionisti-
schen und biologistischen Lebensphilosophie allein auf das ,,Leben® rechtfertigt. Obwohl
das Leben zu einem ,,Anderen® in Beziehung gesetzt werden muf3, heile das fiir die Be-
griffsphilosophie aber nicht, dal3 allein ,,die vom Leben ablésbaren Resultate Bedeutung
haben®.> Die Spenglersche Unterscheidung zwischen »Wahrheiten« fiir den analytischen
Geist und »Tatsachen« in Bezug auf das »Leben« nennt Adorno eine anthropologische
Uberzeugung.®

Auf keinen Fall ist fiir Spengler die organologisch-morphologische Methode mit Ab-
straktionen und Allgemeinbegriffen vereinbar. In der ,lebendigen Welt™ der Geschichte
und ihrer Formensprache gebe es im Unterschied zur ,,toten Natur Newtons® ,,nichts Blei-
bendes und Allgemeines. Damit diirfen wir auch nicht von ,,den Formen des Denkens®
sprechen: ,,Allgemeingiltigkeit ist immer der Fehlschlu3 von sich auf andere®.” Hier
kommt folglich die weit verbreitete philosophische Tendenz zum Tragen, den Verstand
geringzuschitzen und den dichterischen Ausdruck zu bewundern. Wir haben es dabei aber
in bestimmten Grenzen durchaus mit einer bedenkenswerten Kritik an Allgemeinbegriffen

1 Ebenda, 8.

Er hilt Spenglers Symbolbegriff allerdings fur einseitig, da er ,,nur e geistiges Grundmoment von ihm
zur Geltung® bringe, wenn er die ,,Symbolfunktion® mit der ,,reinen Ausdrucksfunktion® identifiziert und
weder fir dessen Darstellungs- noch fiir dessen Bedeutungsfunktion Verstindnis hat. — E. Cassirer, Zur
Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 103.

3 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149, 150, 151.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 27.

5 H. Rickert, Philosophie des Lebens, 138.

Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 57.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 32.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 125

und Abstraktionen des Denkens zu tun. So spricht Horkheimer von ,,einem berechtigten
Moment® in der Kritik des analytischen Denkens durch die Lebensphilosophen, weil ,,eine
Reihe von rationalistischen Systemen [...] dieses Denken wirklich mit der geistigen Aktivitat
Uberhaupt verwechselt habe.! Cassirer wendet allerdings gegen Spengler ein, daf} er mit
dieser Kiritik letztlich in Widerspruch zu seiner eigenen morphologischen Lehre gerate, da
sich die analogen ,,LLebensformen® der Kulturindividuen nicht ohne Allgemeinbegriffe fas-
sen und darstellen lassen. Auch fiir Adorno besteht zwischen dem Positivisten Spengler,
der sich von allen vorgefal3ten Theorien, vom ,,Denken® verabschiedet, und dem Metaphy-
siker Spengler, dessen These vom ,,Seelentum® diesen Positivismus der symbolkriftigen
Tatachen durchbricht, ein Widerspruch. Er scheitere letztlich an der ,,Dialektik von Begriff
und Einzelheit, von Gedanke und Tatsache.?

Die Kritik an Kants allgemeiner, natirlicher Vernunft teilt Spengler jedoch weitgehend
mit dem lebensphilosophischen Historismus der Diltheyschule. Dabei spielt er gern auf
Goethes Skepsis gegentiber einer abstrakten, logischen Wahrheitslehre an. Schon Schopen-
hauer habe Kants ideales Abstraktum »der Mensch« iberwunden und gezeigt, dal} wir es
beim ,,wirklichen Menschen, wie er in historischer Zeit, als primitiver oder als Kultur-
mensch vélkerhaft gruppiert die Erdoberfliche bewohnt®, allein mit episodischen und 6rt-
lichen, situativen Werten und Wahrheiten zu tun haben.?> Folglich gebe es ,.fiir den echten
Menschenkenner [...] keinen absolut richtigen oder falschen Standpunkt®“.* Neben dem
uneinlésbaren Allgemeinheitsanspruch und der Naturalisierung der Geschichte wirft
Spengler der akademischen Geschichtsforschung auflerdem ihren methodischen Europa-
bzw. Abendlandzentrismus vor. Als markantes Beispiel gilt ihm die idealistische Verklirung
von Antike und Moderne, die keine Unterschiede in den , Kulturseelen® sehen will.> Auch
,wverspiatete Romantiker® wie Bachofen, Burckhardt und Nietzsche hitten einem ,,imagi-
niren Bild des »klassischen Altertums«* angehangen.® Davon sei selbst Goethe nicht ganz
frei gewesen. Deshalb habe er wihrend der Italienreise sein »klassisches Altertum« nicht
wiedergefunden, sei ihm die reale alte Welt Italiens unverstindlich geblieben. Fremden
Kulturen durfen wir eben unsere eigenen Werturteile nicht zuschreiben, was allein die
nunmehr zur Verfiigung stehende morphologische Methode verhindere.

1 M. Horkheimer, Zum Rationalismusstreit in der gegenwirtigen Philosophie [1934], GS, 3, Frankfurt/

Main 1988, 181.

Vgl. Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 58.
O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 32.
Ebenda, 34.

Ebenda, 42.

Ebenda, 38.

[ N R V]



126 LEBENSPHILOSOPHIE

5.4 Abendlindische Kultur und tyrannisches Denken

In dem Vortrag Der Mensch und die Technik (1931) entwirft Spengler die unerbittliche, schick-
salhafte Dialektik von allmichtiger, rachsiichtiger Natur und sich gegen sie empérender, am
Ende unterliegender Kultur des faustischen Menschen. Dafir gibt es bei Goethe keine
wirkliche Vorlage, wohl aber fiir die Betonung der »Tat« in dieser Schrift. Das Motiv der
prometheischen Emporung gegen die »Mutter Natur« ist bei Spengler in eine typisch le-
bensphilosophische Kultur- und Denkkritik eingebettet. Sie richtet sich gegen das vorgeb-
lich tyrannisch gewordene Denken im zivilisatorischen Stadium des Kulturindividuums
,2Abendland®. Diese Lebens- oder Schicksalsphase sieht er gegen 1800 eintreten. Wenn sie
sich gegen 2000 durchgesetzt bzw. vollendet haben wird, werde die ,lebendige Kultur*
endgiltig zur toten, mechanischen ,,Zivilisation® geworden sein. Mit der Gewilheit, daf}
die ,,Zivilisation® das unausweichliche ,,Schicksal® einer jeden ,Kultur ist, erreicht die
,historische Morphologie® ithren Gipfelpunkt. Von dem aus lassen sich ihre ,letzten und
schwersten Fragen® 16sen.

Cassirer siecht den Schicksalsbegriff bei Spengler als Resultat der ,,psychologistischen [...]
Begriindung® eines historischen Determinismus und Fatalismus, der gegen ein Handeln
gerichtet ist, das ,,sich aus eigener Kraft und aus eigener Verantwortung® entscheidet, das
,»weil}, daf3 von der Art dieser Entscheidung die Richtung und die Zukunft der Kultur ab-
hingen wird“.! Auch Husser]l weist mehrfach den Schicksalsgedanken Spenglers ab und
gibt sich gewil3, dal3 die Zukunft der abendlandischen Kultur vom Willen und vom Streben
der sie tragenden Menschen nach echter Philosophie als einer Lebensaufgabe abhingt.?

HKultur und ,,Zivilisation® als die beiden Stadien jeder Hochkultur stehen gemal3
Spenglers Morphologie in einem ,,organischen Nacheinander” von ,,Werden® und ,,Ge-
wordenem®, Leben und Tod, Entwicklung und Starrheit.? In der ,,Zivilisation® sei die le-
bendige ,,Seele zum kalten, toten und technischen ,,Intellekt” geworden. So ist auch jede
systematische Philosophie nur ,,eine Zeitlang [...] lebendig®, dann beginnt sie zu erstarren,
ihre Lebendigkeit zu verlieren und zu ,,sterben®.* Goethe habe in ,,seinem grof3en Sinn fir
alles Wirkliche® im Faust 11 versucht, in die ,,tiefsten Tiefen® der neuen Maschinentechnik
einzudringen. Die Maschinentechnik wird als ein Symbol fiir den bevorstehenden Unter-
gang der abendlindischen Kultur gedeutet.> Hier stellt sich die weitreichende Frage, ob
gemal3 dieser Sicht Goethe auf die heraufziechende ,,Zivilisation® der abendlindischen
Kultur und ihre Begleiterscheinungen gerade deshalb aufmerksam machen konnte, weil der
Umschlag von ,,Kultur in ,,Zivilisation® schon begonnen hatte. Spengler setzt mit seiner
Periodisierung den gesamten liberalen Kapitalismus in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts bereits mit der umsichgreifenden ,,Zivilisation® und den sie begleitenden Erstarrun-

E. Cassirer, Naturalistische und humanistische Begriindung der Kulturphilosophie [1939], 242, 261.
2 E. Husserl, Shaw und die Lebenskraft des Abendlandes, in: Hua XXVII, 122: Husserl an Radl, 30.VIIL
1934, in: Ders., Briefwechsel. in Verbindung mit E. Schuhmann von K. Schuhmann, Husserliana-
Dokumente 111 [HuaDok III], Dordrecht/Boston/London 1993, Bd. VIII, 94.
O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 43.
4 Ebenda, 57.
> 0. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens. Miinchen 1931, 2.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 127

gen, Versteinerungen, Entfremdungen etc. gleich.! Damit schlie3t er sich der konservativen
Ablehnung des ganzen birgerlich-liberalen Zeitalters an, wie es bereits die romantische
Reaktion auf die Franzosische Revolution zum Ausdruck gebracht hatte. Von manchen
Kulturkritikern werden diese Begleiterscheinungen jedoch erst fiir den Kapitalismus der
maschinellen Grof3- und Massenproduktionen und der weltweiten Globalisierungstenden-
zen beschrieben.

Mit so unterschiedlichen Autoren wie Marx, Klages, Simmel etc. teilt Spengler die Be-
obachtung, daf3 die sich vertiefende wirtschaftliche Arbeitsteilung bei den lohnabhingigen
Arbeitern ,,seelische Verodung® mit sich bringt.? Eine erneute ,,Kultivierung® — d.h. Verle-
bendigung — der starren, entseelten und entanschaulichten ,,Zivilisation* kommt fiir ihn
aber nicht in Frage. Wie Weber erklirt er die ,,Zivilisation® zur gigantischen Maschine.?
Der hatte 1904, auf den letzten Seiten seinet Profestantischen Ethik, fiir die durch Rationali-
sierung und rationale Lebensfithrung hervorgebrachte kapitalistische Erwerbsgesellschaft
kraftvolle und bildhafte Ausdriicke gefunden. Weber spricht vom ,,michtigen Kosmos der
modernen [...] Wirtschaftsordnung®, von dem ,, Triebwerk®, das ,,heute den Lebensstil aller
einzelnen [...] mit iberwaltigendem Zwange bestimmt®. Uns umgebe ,,ein stahlhartes Ge-
hiuse® des Schicksals und als Zukunft hitten wir allein die von Nietzsche vorhergesagte
Alternative des »letzten Menschen«: »Fachmenschen ohne Geist« oder »Genullmenschen
ohne Herz« zu werden.* An diese Formulierungen erinnern die Thesen Spenglers, wonach
die ,,gewachsene Kultur® in ihrer ,,zivilisatorischen® Phase endgiltig, unwiderruflich zu
einer formlosen, atomhaft-massenweisen Welt werde. Er selbst sieht diese bereits umtif3-
haft in der nationalokonomischen Lehre von A. Smith aufscheinen.’ In der sich unaufhalt-
sam durchsetzenden ,,Zivilisation” vermag Spengler allein in der Romantik Nietzsches ei-
nen letzten Rest an abendliandischer , Kultur® zu sehen.® Adorno formuliert 1950 seine
weitgehende Zustimmung zu Spenglers Beschreibung der Krisiserscheinungen und zu sei-
nen dusteren Prophezeiungen.” Auch Lukacs, der fir Spengler an und fiir sich nur Ableh-
nung und Verachtung dullert, gesteht seiner Kulturkritik einen Realititsgehalt zu.®

Bei all dem favorisiert und idealisiert Spengler, ahnlich wie Klages, das organische Leben
der biduerlichen Provinzmenschen und des ,,Volkes™ gegeniiber dem atomisierten Leben
der urbanen ,,Masse®. Beim Bauern herrsche noch die ,,Seele® Uber das ,,Gehirn®, er fiihrt

O. Spengler, Preulentum und Sozialismus, 23.

2 0. Spengler, Der Mensch und die Technik, 74.

3 Ebenda, 79.

4 M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus [1904], in: Ders., Gesammelte Auf-
sitze zur Religionssoziologie 1, Tibingen 1988, 203 f.

O. Spengler, Jahtre der Entscheidung, 63.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 62 f.

Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 71.

o} ~ [ NS,

,»Die zentrale Figur dieser Entwicklungsphase [nach 1918 — C.M.] ist Oswald Spengler. Er fal3t alle we-
sentlichen Motive der deutschen Kulturkritik der letzten Jahrzehnte zu einer prunkhaft-dekorativen,
oberflichlich-eklektischen Synthese zusammen, mit der Absicht, gerade die Mudigkeit, Desorientiertheit,
die Verzweiflung, die Auswegslosigkeit als Grundstimmungen in der Bourgeoisie dieser Periode in tra-
gende Pfeiler einer Apologetik des Imperialismus umzuwandeln. — G. Lukacs, Zur Kritik der faschisti-
schen Ideologie, Berlin und Weimar 1989, 67.



128 LEBENSPHILOSOPHIE

sein Leben unreflektiert.! Existenz und Weltverhalten der praktisch veranlagten ,,Tat-
sachenmenschen®, die die Weltstadtzivilisation bewohnen, werden dagegen immer anorga-
nischer, atomisierter. Das gelte von Anfang an fiir die ,,Wahrheitsmenschen®, die histori-
sche Sachverhalte theoretisch zu erkliren suchen.2 Der innerlich erstorbene Gehirnmensch
der groBlen Stidte, der rein intellektuelle Mensch verliere oder verleugne mit der
,»Weltangst® das schopferischste, urspringlichste aller ,,Lebensgefithle®. Daran habe die
»wissenschaftliche Weltanschauung« groen Anteil, die der intellektuelle Stadtmensch zwi-
schen sich (das Eigene) und das Fremde (die Welt) schiebt. Es ist zu vermuten, dal3 das
Grundgefiihl der ,,Weltangst® auch das personliche Leben Spenglers immer begleitet hat.
Obwohl selbst ein Stadtmensch, spricht er mit abgriindiger Verachtung von der groB3-
stadischen Zivilisation und ihren Trigern, den ,,Untermenschen der Grofstidte, [den]
den Menschen der Masse®.? Die Grofstadt gilt ihm als der Ort ,,des
wurzellosen Denkens®, wo wachsende ,,Kunstlichkeit und Durchgeistigung® als Nieder-

Marxisten, Literaten®, ,,
gangssymbole gedeihen.* Sie ist von ,toten Korpern, entseelten Menschenmassen, ver-
brauchtem Stoff* gekennzeichnet.®> Die ,,wurzellose stidtische Intelligenz® ist bemiiht, die
historischen Tatsachen zu ,,erkennen®, anstatt sie zu ,,erleben.6 Hatte nicht schon Goethe
das grofB3stadtische Berlin nicht ertragen? Als weitere Symbole der Zivilisationsperiode in
der abendlindischen Kultur gelten Spengler neben der liberalen Demokratie’ der ,,Darwi-
nismus mit seinen so ganz ungoethischen Formeln vom Kampf ums Dasein und der
Zuchtwahl“? die positivistische Philosophie und der politische Imperialismus. Auch der
Nihilismus, der eine ,,Entseelung des Menschlichen® bedeutet, misse als ein Symbol des
Niedergangs entschliisselt werden.” Die durch Analogieschau erfaf3te allgemeine Form des
Nihilismus bringe ,,noch einmal das Ursymbol [des] ganzen Daseins zum Ausdruck®.10

Als Symptome des Nihilismus, dem in der Tiefe ,,das innere Fertigsein des Weltstadt-
menschen® entspricht, offenbaren sich die ,,Maschinenindustrie” und die ,,moderne Wis-
senschaft. Wie Chamberlain in seinem Goethebuch beklagt auch Spengler, daf3 in der
Grof3stadt der ,,Zivilisation* das Lesen als die ,,grof3e Kunst der Goethezeit |...] ausgestor-
ben® sei.!! Den reinen Gehirnmenschen dieser Abstiegsperiode sind allein ,,extensive Mog-
lichkeiten® der Verwirklichung geblieben. Diese Uberlegungen erfahren bei Fellmann eine
ausdriickliche Wiurdigung.!? Fir Spengler zeigt die imperialistische Politik, daf3 die
,Formensprache der Politik ein ,,unmittelbarer intellektueller Ausdruck einer Art von

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 452.

2 Ebenda, 45.

3 O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 51.

Ein vergleichbarer GroB3stadt-Ekel findet sich auch vielfach in der Dichtung dieser Zeit, so in der expres-
sionistischen Lyrik (Benn, Heym, Trakl), und bei Nietzsche.
O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 58, 61 f.
Ebenda, 51.

O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 6.

O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 452.
Ebenda, 48.

Ebenda, 450.

10" Ebenda, 456.

1 O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 136.

12 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149 ff.

=R R =) T B



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 129

Menschentum® ist. Die Tatsache, daf3 diese Art auf ,,Geist®, ,,Geistigkeit®, Intellekt und
raumliche Ausdehnung setzt, kiinde von der Einbufle ihrer ,,Seelenhaftigkeit®. Die ,,Vogel-

3 3

perspektive des Lebens®, die beim bodenstindigen Menschen der lebendigen Kultur vor-
herrscht, sei durch die ,,Froschperspektive™ der stiadtischen ,,Ethiker®, ,,Humanisten* und
nFriedenskimpfer® ersetzt worden.!

Die ,,faustische Kultur* Westeuropas, ein Terminus, auf dessen Bedeutung bei Spengler,
wie bereits erwihnt, Mandelkow aufmerksam macht, ist von einem ,inneren Gegensatz
zwischen umfassender Durchgeistigung und tiefster seelischer Zerrissenheit™ gekennzeich-
net. Thre ,,Seelenkraft* ringt dabei gegen ,,die Ubermacht des Denkens®, das sich die Kraft
des ,,Blutes” unterwerfe. Die aktiven faustischen ,,Tatsachenmenschen®, fir die jede
,»Theorie® nur brauchbare oder unbrauchbare ,,Arbeitshypothese® ist, stehen in Spenglers
Geschichtsmetaphysik unverséhnlich zu den ,,Wahrheitsmenschen®. Die strebten niamlich
»die Tyrannei des reinen Denkens® an.? Das ,faustische Weltgefiihl der Tat sei in der
abendlindischen Gesellschaft nach und nach durch die ,,Philosophie der Arbeit* verdringt
worden.? Der Lebensphilosoph Spengler sieht also im analytischen Denken das gro3e Ubel,
das Werkzeug des schicksalhaften Unterganges. Hier klingen bei ihm durchaus Goethesche
Motive an, ohne dal3 sich diese Thesen Goethe eindeutig zuschreiben lieBen. Weil Spengler
den Verstand den historischen Erkenntnisgegenstand ,,toten®, die Anschauung ihn jedoch
,beseelen® lasse, konstatiert Messer bei ihm eine falsche

> »

cinseitige Charakteristik des
»Verstandes«“ und eine ,,torichte Verunglimpfung des Denkens, der »Begriffe« und des
»Verstandes«. Er fiuhrt diese Verirrungen auf das Vorbild Bergsons und dessen Intuiti-
onslehre zurtick.*

Seinen Argwohn und Hal3 richtet Spengler gegen den Rationalismus, der die ,,zivili-
satorische® Phase der abendlindischen Kultur Ende des 18. Jahrhunderts reprasentiere. Ex
wird als eine Weltanschauung verstanden, die sowohl ein ,,doktrinirer Hang zur Theorie
aus Mangel an Erfahrung®, als auch das Entwerfen von Systemen und Utopien kennzeich-
net. Und schlieBlich steht der Rationalismus fir die ,,Wut des Organisierens, die zum ab-
strakten Selbstzweck wird und Burokratie zur Folge hat“.> Diese Deutung befindet sich in
einem offensichtlichen Gegensatz zu Spenglers Geschichtsphilosphie, gemif3 der der Ra-
tionalismus eben unserer geistiges Schicksal darstellt. Und eine Schicksalsmacht ist weder
gut noch bdse, sie ist allein Symptom, nie Ursache der historischen Bewegung. Doch fir
Spengler beginnt aller Niedergang der abendlindischen Kultur im 18. Jahrhundert mit der
»rationalistischen Kritik. Sie wurde von der ,,Philosophie der Aufklirung® getragen und
fithre konsequent in den Kommunismus bzw. Bolschewismus.® ,,Das erste, aufsteigende
Jahrhundert des Rationalismus® dauerte nach ihm ,,vom Contract social (1762) bis zum
Kommunistischen Manifest (1848)“.” Der philosophischen Weltanschauung des Rationa-
lismus macht er auch den Vorwurf, die theoretische, geistige Haltung gegeniiber der prakti-

e} Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 453.
2 0. Spengler, Der Mensch und die Technik, 61 ff.

3 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 454.
4 A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 133, 137.
5 0. Spengler, Jahre der Entscheidung, 5 f.

6 Ebenda, 75.

7 Ebenda, 97.



130 LEBENSPHILOSOPHIE

schen, bezwingenden Haltung grundsitzlich aufzuwerten. Hier berithren sich erneut die
Auffassungen Spenglers mit denen Goethes, der Praxis und Tat ebenfalls leerer Spekulation
gegentberstellt, dabei allerdings auch von titiger theoretischer Erkenntnis spricht.

Uberhaupt eint der Generalverdacht gegeniiber einer dem Schauen — bzw. der Erfah-
rung — vorgreifenden Theorie Spengler und Goethe. Aber in der Frage vertreten eben auch
der Positivismus und selbst die Phinomenologie Husserls dhnliche Positionen. Rationalisti-
sche Systeme bzw. Konstruktionen entstehen, so die gemeinsame Auffassung, auf dem
Papier und sind deshalb meist lebensfremd. Der rationalistische Intellekt bietet im Unter-
schied zum Instinkt des Lebens blof3 ,,blutleere Schemata®, er ist weltfremd und weltfeind-
lich.! Spengler wirft der abendlidndischen Philosophie, so wie sie nach den beiden Heroen
Kant und Goethe existiert, genau ihre Praxisferne und fehlende Lebensbedeutsamkeit vor.?
Gegeniiber der rationalen Idee der Gleichheit der Menschen, was fiir ihn ein anorganisches
Prinzip, etwas ,seelenlos Mechanisches® ist, stelle sich die Ungleichheit als etwas
yorganisch Gewachsenes® als unmittelbar lebensnah heraus.> Dem vorgeblich gleich-
macherischen Rationalismus halt Spengler auBlerdem vor, ,,die Bestie im Menschen® ver-
gessen oder verleugnet zu haben. Doch die habe ,,ihr Dasein 1792 wieder nachdricklich in
Erinnerung® gebracht.*

1 Ebenda, 6 f.

2 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, 59.

3 Ebenda, 32, 49; ,,Die Gesellschaft beruht auf der Ungleichheit der Menschen.* — Ebenda, 66.
4

Ebenda, 97.



IV. ALTERNATIVEN

6 ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA
IN DER PHANOMENOLOGIE HUSSERLS

6.1 Phinomenologie, Lebensphilosophie und Goethe

Die philosophische Strémung der Phinomenologie wird von Edmund Husserl (1859-1938)
in den 90er Jahren des 19. Jahrhunderts als Neubegrindung echt wissenschaftlichen Philo-
sophierens initiiert. Die 1900/01 veroffentlichten Logischen Untersuchungen 1/11 (LU 1/1I)
dokumentieren die erste Fassung der neuen Philosophie. Sie verbindet die Methode der
beschreibenden Psychologie, die sich auf die Bewul3tseinsakte und ihre ideellen Gegenstin-
de richtet, mit der Forderung nach einer strengen Wissenschaft im Sinne der Mathematik.
Der Phinomenologe findet in den psychologischen Akten des Erlebens ,,gegebene® zeitlo-
se, Uberhistorische Wesenheiten (Eide), Bedeutungen oder Gegenstinde vor, die zu ,et-
schauen® und zu ,,beschreiben sind. Deshalb stehen die Begriffe des subjektiven Lebens
bzw. Erlebens und des Anschauens ebenso im Mittelpunkt dieses neuen Verstindnisses
von Philosophie wie die der Exaktheit und begrifflichen Adaquatheit. Zunichst bilden
sprachliche Ausdriicke, logische Urteile (Pradikationen) die bevorzugten Bewuf3tseins-
leistungen, die es zu beschreiben gilt. Seit 1907/08 vollzieht Husset] die Hinwendung zu
einer transzendentalphilosophischen Fassung der Phinomenologie, die sich endgtltig in
den Ideen 1 (1913) niederschligt. Nunmehr ersetzen die Wahrnehmungserlebnisse bzw. die
Wahrnehmungsurteile weitgehend das logische Urteilen als Untersuchungsfeld.!

Zwischen der Phinomenologie Husserls und den philosophischen Grundauffassungen
Goethes lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten, aber wohl keine direkte Beeinflussung oder
Bezugnahme aufzeigen. Ob sich Husserl selbst der dennoch vorhandenen Anklinge und
Parallelen bewuf3t war, 1i3t sich nicht sicher sagen. Einige seiner Schiler und Anhinger
haben sie aber bemerkt. Auf einen ersten Blick lassen sich folgende, fiir sich selbst spre-
chende Aspekte einer Beziehung zwischen den Positionen Goethes und Hussetls zusam-
mentragen: Zunichst wird der deutsche ,,Nationaldichter Goethe von dem konservativ
deutschnational eingestellten Intellektuellen Husserl selbstverstindlich beachtet und ver-
ehrt, weshalb er in den phinomenologischen Schriften gelegentlich Erwihnung findet. So
zitiert Husserl im Vorwort zu den LU I ein ,,Goetheisches Wort“.? In der 6. Logischen
Untersuchung (LU 11/2) ist an einer Stelle die Rede davon, daB3 es ,,Fille wortlosen Erken-
nens® gebe, obwohl es sich eigentlich um verbales Erkennen handelt. So stellen sich, wenn
wir ,,eine Handschrift als die Goethes® erkennen, Worte selbst nicht ein, und wir haben es
mit einem ,,wortlosen Etrkennen® zu tun.?> Vor allem aber kehrt in der Hussetlschen Lehre
von der ,origindr gebenden Anschauung® auf gewisse Weise Goethes Vertrauen in die

1 Siche u.a. C. Méckel, Einfithrung in die transzendentale Phinomenologie (UTB 2007), Miinchen 1998.
2

3

E. Husserl, Logische Untersuchungen, Buch I: Prolegomena zu einer reinen Logik [1900], Hua XVIII, 7.

E. Husserl, Logische Untersuchungen, Buch II: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie der
Erkenntnis [1901], 2. Teil, Hua XIX/2, 592 f.



132 ALTERNATIVEN

Rechtskraft der Sinneserkenntnis wieder, spielt doch auch fir den Phinomenologen die
sinnliche Erfahrung die ,,Rolle einer Urerfahrung® fir den Menschen. Sie gewihrt ein
,BewuBtsein der leibhaftigen Selbstgegenwart eines individuellen Objektes®.!

Dabei sind weder Goethe noch Hussetl blofe Phinomenalisten, die alles Gegebene auf
Sinnliches und dieses auf rein Stofflich-Rezeptives (Empfindungen) beschrinken. Die pha-
nomenologische Theorie einer ,,selbst gebenden Anschauung des Allgemeinen oder Kate-
gorialen kann sehr wohl mit Goethes Votum fiir eine ,,héhere” Anschauung in Beziehung
gesetzt werden, wenngleich diese die ,,Jdeen® nur symbolisch und nicht selbst erfal3t. Ge-
meinsam teilen beide Philosophen die Platonische Metaphorik des ,,Sehens®, die in der
Philosophie nicht unumstritten ist und gelegentlich als verschleiernde Terminologie desa-
vouiert wird.? AuBBerdem teilen beide die Affinitit zum Begriff des subjektiven Lebens als
dem Mittelpunkt jeglichen Erlebens, das den Aktvollzug begleitet. Das vorwissenschaftli-
che ,,universale subjektive [...] Leben® gilt Husserl als in aller Theoretisierung vorausgesetzt.
Als Arbeitsfeld der phinomenologischen Forschung, die um ,lebendige und zwingende
Einsicht ringt, fungiert das ,,mannigfaltig dahinstrémende BewuBtseinsleben®.> Beide An-
schauungsphilosophen polemisieren zudem gegen die Annahme sogenannter primarer phy-
sikalischer Qualititen, die sich der Wahrnehmung entziehen. Alles Wirkliche und Wahre
wird ,,erlebt®.

Wenn Husserl feststellt, daf3 ,,Anschauen [...] eben nicht Denken® ist und gedankenlo-
ses, ohne kategoriale Formung vollzogenes Anschauen ebenso kein ,,eigentliches” Er-
kenntnisziel darstellt wie begriffliches Erkennen ohne anschauliche ,,Erfillung®* dann
dringen sich schon gewisse Parallelen zu Goethes Maxime auf, wonach das Beobachten
des Faktischen bereits ein ,, Theoretisieren® — also Ideelles der Vernunft — einschlief3t. In
den Schriften Husserls findet sich der an Goethe erinnernde Terminus der ,,Morphologie®.
So bedient er sich in seiner reinlogisch-grammatischen ,,Formenlehre* der Wort- und Satz-
bedeutungen (Verbform, Kopulaform, S-P-Form etc.) bewul3t oder unbewul3t des durch
Goethes naturwissenschaftliche Studien berithmt gewordenen Begriffs der Morphologie.?
Die Bezeichnung ,,morphologisch® wird ebenfalls in den LU explizit gebraucht.® Und im §
145 der Ideen I greift Husserl im Zusammenhang mit seinem Evidenzbegriff den Begriff der
Morphologie bzw. des Morphologischen auf und handelt von einer ,,systematischen bzw.
eidetischen Morphologie® (Formenlehre).”

Des weiteren enthilt eine Stelle im § 74 der Ideen 1 einen denkbaren Bezug auf Goethe-
sche Positionen. Hier ist nimlich die Rede davon, daf} sich der ,,deskriptive Naturfor-
scher®, der sowohl dem ebenfalls deskriptiv vorgehenden Phinomenologen als auch dem
deduktiv ableitenden Mathematiker entgegengesetzt wird, ,.fir die faktischen sinnlich-

1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, I. Buch: All-

gemeine Einfuhrung in die reine Phinomenologie [1913], Hua I1I/1, § 39, 81.

H. Schnidelbach, Phinomenologie und Sprachanalyse, in: Allgemeine Zeitschrift fir Philosophie 25,
(2000) 1, 79-97.

E. Husserl, Nachwort zu meinen ,JIdeen zu einer reinen Phidnomenologie und phidnomenologischen
Philosophie® [1930], Hua V, 139, 145, 148.

4 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I1/1, Hua XIX/1, 172 f.

> Ebenda, 302.

6 Ebenda, 337 f.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, 336.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 133

anschaulichen Gestalten® interessiert. Deshalb bilde er ,,morphologische Begriffe von va-
gen Gestalt-Typen, die auf Grund der sinnlichen Anschauung direkt erfal3t und vage |...]
begrifflich fixiert werden®.! Der deskriptive Naturforscher verfolge den legitimen Zweck,
»anschaulich gegebene Wesenscharaktere®, die sich als ,.flieBende Charaktere® geben, zu
erfassen und auszudricken. Dabei nimmt er ,,die anschaulichen Dinggegebenheiten® so,
,wie sie sich geben®. Seine ,,typischen oder ,,morphologischen Wesen* sind notwendig
inexakte, unmathematische Begriffe. Sie werden ,,durch schlichte »Abstraktion« gebildet,
»in welcher ein abgehobenes »Moment« in die Region der Wesen erhoben wird als ein
prinzipiell Vages, als ein Typisches®. Diese Beschreibung ,,typischer* oder ,,morphologi-
scher Wesen* scheint auch die ,,Urphinomene® im Goetheschen Verstindnis als Sinnlich-
Unsinnliche zu meinen. Dem widerspricht allerdings, dafl Goethe die ,,schlichte »Abstrak-
tion«* ebenso kritisiert und fiir bedenklich hilt wie Hussetl.

Uberraschend ist auch, dafB3 der Terminus ,,Ideiertes”, den Husserl in seiner Terminolo-
gie fur das in der Wesensschau (Ideation) Selbstgegebene und Erfal3te benutzt, nachdem sie
von der sinnlichen Wahrnehmung einer Sache zu ihm ,aufgestiegen® ist, bereits von Goe-
the verwandt wird, wenn er von der ideellen Schau des »Urphianomens« als eines intuitiven
Allgemeinen spricht.2 Uberhaupt findet Goethes Begriff des »Urphinomens« seinen Ein-
gang auch in das phinomenologische Denken. Haben wir doch die »Phinomene«, wie wir
sie in phinomenologischer Einstellung, nach Vollzug der methodischen »Reduktions, die
sich auf die in natirlicher Einstellung ,,gegebenen empirischen Erscheinungen richtet,
vorfinden, als unhintergehbare »Urphinomene« aufzufassen.? Scheler z.B. stellt den Bezug
auf Goethes ,,Urphinomen® explizit her. So heil3t es in seinen nachgelassenen Manuskrip-
ten: ,,Das Wesen selbst wird erfal3t in der Deckung der Idee mit dem anschaulichen Ut-
phinomen einer Idee, die von allen empirischen Begriffen verschieden ist“.#

Gemeinsam ist dem Naturbeobachter und dem Phidnomenologen auch, dal3 sie beide
eine fundierte und weit in das Verstindnis von Mensch und Kultur hineinreichende Wis-
senschaftskritik formulieren. So ist Husserl davon tiberzeugt, daf3 die gegenwirtigen ,,euro-
péischen Wissenschaften®, im Gegensatz zu denen in der Aufklirungsperiode, den ,,grof3en
Glauben an sich selbst, an ihre absolute Bedeutung® verloren haben.> Die Erméglichung
eines ,,wahrhaft befriedigenden Lebens, eines individuellen und sozialen Lebens aus prakti-
scher Vernunft® werde ihnen von den Menschen nicht mehr zugetraut. Deshalb sei eine
»radikale und universale Besinnung® notwendig. Wihrend Goethe jedoch den ,,Relativis-
mus® des lebenstauglichen, lebensbedeutsamen Wissens geradezu einfordert, sucht Husserl
nach letzten GewiBheiten und Grundgesetzen des Denkens. Allerdings treffen sich ihre

1" Ebenda, 155.

2 J.W. Goethe, Bedenken und Ergebung, in: Ders., Werke, Hamburger Ausgabe [HA], Bd. 13, Minchen
1998, 32.

Husserls ,,Phinomen® ist mit Goethes ,,Urphinomen® jedoch nicht identisch. Da der Phinomenologe
die ,,Phinomene® grundsitzlich in eidetischer Einstellung schaut, erfallt er es als ein reines intuitives,
identisches Wesen und nicht als ein Typisches, dem bestimmte sinnliche Merkmale der Gattung oder
Reihe einwohnen, die sich dem Allgemeinen annihern.

M. Scheler, Zusitze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus-Realismus, in: Ders., Spite
Schriften, GW 9, Bern und Munchen 1976, 246.

E. Husserl, Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft [1929], Hua
XVIL, 9 1.



134 ALTERNATIVEN

wissenschaftskritischen Auffassungen in der Forderung nach Anschaulichkeit von wahrer,
echter Erkenntnis und in der Skepsis gegentiber anschauungslosen mathematischen Ideali-
sierungen. Ahnlich wie Goethe polemisiert auch Husserl gegen jeglichen ,,frommen Glau-
ben an die Allmacht der induktiven Methode® und des mittelbaren SchlieBens.! Gehen
doch aus solchen Vollziigen nicht nur die schwachen Verallgemeinerungen, sondern auch
die anschauungslosen Abstraktionen hervor, ,,vor de[nen| wir uns firchten*.?

Neben Scheler haben weitere Phinomenologen auf einzelne Aspekte einer Beziehung
oder Berthrung zwischen Husserl und Goethe aufmerksam gemacht. So stellt der Husserl-
schiiler Reinach fest, dal3 die ,,Aufgabe der reinen Phinomenologie* darin bestehe, als eine
von den Einzelwissenschaften abgesonderte Wissenschaft nicht tiber die von ihnen verein-
fachten und modifizierten Phinomene einer farblosen und geschmacklosen physikalischen
Welt hinauszugehen. Vielmehr habe sie diese Phinomene ,,adiquat und getreu zu erfas-
sen®.> Die so verstandene Aufgabe der Phinomenologie identifiziert Reinach mit der Auf-
gabe, ,,die sich Goethe in seiner Farbenlehre stellt. Und auch bei Blumenberg findet sich
ein Vergleich derjenigen Erfahrung, die Goethe anliflich der Uberfahrt von Sizilien zum
italienischen Festland machte und beschrieb, mit dem phinomenologischen Erleben des
,» Weltbegriffs bei der ,,Horizonterfahrung™.* Aullerdem suggeriert er an anderer Stelle,
Goethes Beschreiben der Farbphidnomene sei letztlich ,,Phinomenologie®.>

Ohne speziell Bezug auf Husserl zu nehmen macht Breithaupt Ernst mit einer solchen
Deutung und erhebt die in Goethes Schriften entwickelte ,,Phinomenologie® als eine ,,Er-
scheinungslehre® zum Gegenstand eines aufschlulreichen Buches. Gemil3 dieser ,,Phino-
menologie stelle sich die kunstlerische wie natiirliche Wirklichkeit (Gegenstindlichkeit)
ausschlieBlich in der und durch die Wahrnehmung als erscheinende her.® Der Autor legt
besonderes Augenmerk auf die These, dal3 sich die die Erscheinungen ermdoglichende
Wahrnehmung nach Goethe auf vielerlei individuelle Weisen vollzieht, weil es ihm um ein
,Offenhalten der Wirklichkeit™ zu tun sei. Das Goethesche »Urphidnomen« gilt Breithaupt
als ein unbestimmtes »Drittes«, Mittleres, aus dem in der und durch die Wahrnehmung erst
die Pole des Allgemeinen und Einzelnen zu gewinnen sind.” Auf Parallelen bei Goethe und
Husserl hinsichtlich der gegeniiber ,,dem gewohnlichen Vorstellungsbewul3tsein, welches
vorschnell Verbindungen schafft®, erhobenen Forderung nach Reduktion bzw. Askese
macht Schieren in seiner Goethestudie aufmerksam. Diese Forderung hinge sowohl mit
Husserls Lehre von der Abschattung eines Dinges in der Wahrnehmung als auch mit Goe-
thes Auffassung der sinnlichen Phinomene zusammen.?

Von der zeitgendssischen Lebensphilosophie nimmt Husserl etwas mehr Notiz als von
Goethes naturphilosophischen Texten, insbesondere gilt dies fiir das philosophische Werk

E. Hussetl, Ideen zu einet reinen Phinomenologie, Hua I11/1, § 79, 171.

J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317

A. Reinach, William James und der Pragmatismus [1910], in: SW, Bd. 1, 50.

H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel, Frankfurt und Leipzig 1999, 67 f.

Ebenda, 133.

F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 10, 13, 75, 78, 83.
Ebenda, 70.

J. Schieren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes
naturwissenschaftlichem Erkennen, Dusseldotf und Bonn 1998, 91 f.

[l = T B~ CL R WS



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 135

Diltheys, aber auch die Schriften Mischs sind ihm gut bekannt.! Und auch mit Scheler,
Simmel und Bergson fithrt er einen regen Gedankenaustausch. Doch obwohl Husserl mit
der Lebensphilosophie eine ganze Reihe von Begriffen (Leben, Intuition), Auffassungswei-
sen und methodischen Verfahren (Deskription) teilt, steht er dem 1929 durch Misch unter-
nommenen Versuch, die Diltheysche Philosophie des Lebens und seine Phinomenologie
einander grundsitzlich anzundhern, skeptisch gegeniiber.? Auch erweisen sich die auf den
ersten Blick verwandten Motive und Ziele der lebensphilosophisch-phinomenologischen
Wissenschafts- bzw. Kulturkritik trotz einer Reihe ahnlich lautender Argumente bei néihe-
rem Hinsehen als kontrire. Letztlich lehnt Hussetl die innerhalb der ,,deutschen Philoso-
phie [..] um Vorherrschaft ringende ILebensphilosophie® als philosophische Richtung
ebenso ab wie Rickert.> Wihrend er jedoch zwischen Diltheys Spitphilosophie und seiner
transzendentalen Phianomenologie trotz unterschiedlicher Methoden innerste Gemeinsam-
keiten zugibt,* fithrt er gegen Spenglers Geschichtsphilosophie und deren Kultur- und
Vernunftkritik eine diskrete, aber entschiedene Polemik.> Die drei nachstehend angeftihrten
Aspekte umschreiben die Beziehung zwischen Phinomenologie und Lebensphilosophie
nur hochst unvollstindig.

So gilt es bereits fiir Cassirer als ausgemacht, da} der Phinomenologe Husser] mit den
Lebensphilosophen die grundsitzliche Hinwendung zum subjektives Leben (Erleben) teilt,
was als eine Antwort auf die Positionen des naturwissenschaftlichen Objektivismus und der
Naturalisierung des Geistes zu verstehen ist.° Dies schldgt sich u.a. im Begriff des ,,Be-
wuBltseinsstromes® als eines unaufhérlichen, aktuellen Flusses bzw. Vollzuges von ,,Erleb-
nissen nieder. AuBlerdem gebraucht Husserl, worauf bereits verwiesen wurde, sehr hiufig
den Terminus ,,Leben® und dies in unterschiedlichsten Bedeutungen bzw. Zusammenhin-
gen. In den Ideen 1 2.B. verbindet er den ,,Erlebnisstrom®, dessen zeitlich begrenzte Erleb-
nisse (Akte) wir reflexiv in ihrem iberzeitlichen Gehalt erfassen kénnen, mit dem Begriff
des ,,stromenden Lebens® in seiner wirklichen Gegenwart. Bei dessen Betrachtung faf3t sich
der Betrachtende ,,als das reine Subjekt dieses Lebens® auf. Dieser Auslegung gemil3 voll-
zieht das Ich innerhalb seines Bewul3tseinsstromes einen Akt des Etlebens und wird sich in
der reflexiven Ruckschau folgender Selbsterkenntnis bewuf3t: ,,Ich bin, dieses Leben ist, Ich
lebe: cogito™.”

Lebensphilosophischer und phinomenologischer Erkenntnislehre ist aullerdem das
Streben nach der ,eigentlichen® oder ,,echten” Erkenntnis gemeinsam, was sich wiederum

1 Siehe dazu den 1929 gefiihrten Briefwechsel Hussetls mit Misch, in: E. Husserl, Briefwechsel, in Verbin-
dung mit E. Schuhmann hrsg. von K. Schuhmann, Husserliana-Dokumente III [HuaDok III], VI, Dor-
drecht/Boston/London 1994, 274 ff.

G. van Kerckhoven, Edmund Husserls Randbemerkungen zu Georg Mischs »Lebensphilosophie und
Phidnomenologie, in: Dilthey-Jahrbuch 12 (1999-2000), 145-186.

3 E. Husserl, Nachwort zu meinen ,,Ideen® [1930], Hua V, 138.

4 Husserl an Misch, 27.VI. 1929, HuaDok I11, VI, 275.

5 C. Méckel, Kirisisdiagnosen: Husserl und Spengler, in: Phinomenologische Forschungen, NF 11T (1998) 1.
Hb., 34-60.

E. Cassirer, Uber Basisphinomene [1940], in: Ders., Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nach-
gelassene Manuskripte und Texte, hrsg. von J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995
[ECN 1], 113-198. Siche dazu auch F. Rodi, Zu diesem Band, in: Dilthey-Jahrbuch 12 (1999-2000), 10.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua I11/1, 96 f.



136 ALTERNATIVEN

im Pathos der Unmittelbarkeit des Gegebenen oder Erlebten duflert. Die ,,wahre® Er-
kenntnismethode wird somit nicht in den diskursiv-vermittelnden Verfahren des Verstan-
des, sondern in der Anschauung bzw. Intuition gesucht, die den erlebten Sachverhalt un-
mittelbar ,,origindr* oder ,,selbst gibt. Auflerdem soll das Erlebte genau so, wie es sich
gibt, d.h., wie es uns vor Augen steht, erfal3t und beschrieben werden. Keineswegs diirfe es
durch vorgingiges Theoretisieren, durch In-Begriffe-Pressen verformt, verindert oder ver-
falscht werden. In diesem Sinne teilt Husserl die lebensphilosophische Skepsis gegeniiber
jeglicher vorgefal3iter Verstandestheorie.! Vielmehr setze jegliches Theoretisieren des Vers-
tandes vorwissenschaftliches ,,Sein und Leben® voraus, was allein die Phinomenologie
aufzukliren vermag.? Das sich uns in der Anschauung unberthrt von jeglichem Theoreti-
sieren Darbietende nennt Hussetl das ,,Phinomen®, das es festzustellen und zu beschrei-
ben, nicht aber zu deuten oder gar theoretisch abzuleiten gelte.? Das intuitiv evident erfal3te
und beschriebene Phinomen dient aber letztlich der Bildung strenger wissenschaftlicher
Theorien. Den exakten Theorietyp schlief3t allerdings die Lebensphilosophie fur das Ge-
schichtliche, Kulturelle und Geistige kategorisch aus.*

Phinomenologen und Lebensphilosophen eint aber auch das Problembewuftsein, wo-
nach unmittelbar Erlebtes nicht restlos in Begriffe und Urteile umgesetzt werden kann. Das
gilt selbst dann, wenn es sich nicht nur um singular, zeitlich, subjektiv, einmalig Erlebtes,
sondern um erlebtes Eidetisches handelt. Da das BewulBltsein tiberhaupt ,,ein nach ver-
schiedenen Dimensionen verlaufendes Fluktuieren® ist, kann fir Husserl z.B. ,,von einer
begrifflich exakten Fixierung irgendwelcher eidetischen Konkreta und aller sie unmittelbar
konstituierenden Momente keine Rede sein®“.> Sobald man es dennoch versucht, sehe man
bald ein, ,,daf3 an eine begriffliche [...] Fixierung dieses und jedes solchen flieBenden Kon-
kretums nicht zu denken ist*.6

1" Ebenda, § 24, Hua 111/1, 51.

2 E. Husserl, Nachwort zu meinen ,,Ideen® [1930], Hua V, 139.

»Man muf [...] den Mut haben, das im Phinomen wirklich zu Erschauende, statt es umzudeuten, eben
hinzunehmen, wie es sich selbst gibt, und es ehrlich zu beschreiben. Alle Theorien haben sich darnach zu
tichten.”“ — E. Hussetl, Logische Untersuchungen I1/1, Hua XIX/1, 221.

So ist es auch fiir Misch eine schwere, noch unbeantwortete Frage, wie die phinomenologische ,,Konsti-
tutionsanalyse der »Bedingungen der Méglichkeit« mit der [bei Dilthey — C.M.] hermeneutisch gesehenen
»Nachtriglichkeit« der Idee zusammengeht. — G. Misch an E. Husserl, 9. VIII. 1929, in: HuaDok III,
VI, 279.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua I11/1, 156.

6 Ebenda, 157.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 137

6.2 Primat der Anschauung in der Phinomenologie
6.2.1 Ideierend-intuitive Abstraktion versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion

Das Ringen um das Wesen des begrifflich Allgemeinen und um die angemessene Methode,
sich seiner zu versichern, macht einen entscheidendes Motiv der Phinomenologie aus.
Deshalb stellt sie ganz grundsitzlich die Frage nach dem Wesen des Abstraktionsvorgan-
ges. Ist er wirklich, wie Mauthner 1910 formuliert,! als ein Vorgang des Entfernens, ,,Rau-

bens®, ,,Fortschleppens® von anschaulichen und individuellen Momenten aus dem Singula-

ren zu deuten, so dal3 mit dem logischen Allgemeinen allein abstrakte, unanschauliche, un-
lebendige Momente stehenbleiben? Oder ist der Abstraktionsproze3 doch in Anschluf3 an
Platon als Ideenschau, als Schau urbildlicher, und keineswegs abstrakt-unanschaulicher
Gehalte bzw. Gestalten zu vergegenwirtigen? In den Logischen Untersuchungen kommt Hus-
serl wiederholt auf das Problem des Allgemeinen, auf seinen logischen Status und auf seine
Erkenntnis durch die schauende ,,Abstraktion® zuriick. Die Frage nach dem Wesen des
Allgemeinen stellt sich ihm zudem als Problem einer »echten« Wahrheit dar, der jegliche
empirische und anthropologische Komponente abzusprechen ist. Das »wahre« Allgemeine
wird in Evidenz als ,,selbstgegebenes®, absolut gewisses ,,ideelles Sein®, als logische Bedeu-
tung oder idealer Gegenstand ,,erlebt®, erschaut.? In dem Zusammenhang setzt er sich aus-
fihrlich mit den in der zeitgendssischen Logik vorherrschenden Abstraktionstheorien bzw.
Auffassungen vom Allgemeinen (Sigwart, Erdmann) auseinander, die er zumeist abweist,
da sie auf eine empirische, psychologische oder anthropologische Begriindung des Logi-
schen bzw. Allgemeinen abzielen. Die endliche menschliche Erfahrung hat bei Hussetl,
ganz im Unterschied zu Goethe, keinen nachhaltigen Begriindungswert, wenn es um
»strenges, sicheres und unbedingtes Wissen geht.

Das Besondere an der phinomenologischen Antwort auf die Frage nach dem Allgemei-
nen und der Rolle der Abstraktion besteht darin, daf3 bei ihr das nicht- oder ubersinnliche
Allgemeine, das durch die »ideierende« Abstraktion vollziehende Wesensschau gewonnen
wird, seinen anschaulich-lebendigen Charakter nicht verliert. Erschaut es der Phinomeno-
loge doch analog dem sinnlichen Einzelnen, wobei er es als intuitiv ,,Selbstgegebenes er-
tihrt. Das wahre, echte Erkennen von Allgemeinem ist fiir Husserl sogar ausschlief3lich
durch unmittelbare Anschauung mdglich, denn , Erkenntnis ist Anschauung®, und dies
schlieBt die Intuition des unsinnlichen Allgemeinen ein.? Damit positioniert et sich inmitten
derjenigen breiten philosophischen Strémung, die — von Goethe ausgehend — von Lebens-
philosophen wie Bergson, Dilthey und Chamberlain vertreten und mitgepragt wird. Eine
weitere Besonderheit an Husserls Losung des Problems kann darin gesehen werden, dal3 er,
wie Ubrigens auch der »Neukantianer« Cassirer, dem wahren Allgemeinen idealen Charakter
zuweist, da jegliches Sichbescheiden mit Erfahrungs- oder realer Tatsachenerkenntnis der
Skepsis, dem Relativismus und der Beliebigkeit Tir und Tor 6ffne. Und diese Haltungen
beférdern in der Endkonsequenz den Niedergang von Wissenschaft und Kultur.

1 F. Mauthner, Abstraktion, in: Worterbuch der Philosophie. Neue Beitrige zu einer Kritik der Sprache

[1910], . Bd., Ziirich 1980, 9-11.
2 E.Husset], Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 109, 134 f.
3 H.-G. Gadamer, Die phinomenologische Bewegung [1963], in: GW 3, Tiibingen 1987 [1999], 106 f.



138 ALTERNATIVEN

Deshalb thematisiert Husserl den Gegensatz von empirischer (induktiver) und ideieren-
der Methoden der auf Verallgemeinerung zielenden Abstraktion. Folgerichtig unterscheidet
er zwel Weisen bzw. zwei Arten des Allgemeinen. Dabei erweist sich die stets betonte Ge-
gensitzlichkeit des Allgemeinen, wie es in der realen Tatsachenerkenntnis und in der idea-
len Wesensaufklirung zu Tage tritt, als konstitutiv. Gleichzeitig wird das ,,endgultige Auf-
geben der empiristischen Abstraktionstheorie, welche, gegenwirtig vorherrschend, das Ver-
stindnis alles Logischen® als Idealem verbaue, gefordert.! Auf die singulare, nattirliche Tat-
sachenwirklichkeit bezogen, vollzieht das wissenschaftliche Denken eine blof3 ,un-
eigentliche® Verallgemeinerung und diese tiber den Weg empirischer, induktiver Abstrakti-
on. Es gelangt so zur Formulierung von Allgemeinbegriffen, die die Naturgesetze als Ge-
setze des realen Seins ausdriicken. Die in dem Verfahren gewonnenen ,,uneigentlichen®
Allgemeinbegriffe, Gesetze, Wahrheiten (z.B. die Aussage: ,,alle Kérper sind schwer”) set-
zen die Tatsachenerfahrung, die mogliche Erfahrung des singularen Realen in unserer wirk-
lichen Welt voraus. Sie beruhen nach Inhalt und konstanten Funktionsgesetzen der Erzeu-
gung ihres Inhaltes lediglich auf Allgemeinglezchhest. Dies bedeutet fiur Husserl eine empiri-
sche Ubereinstimmung, die er als universelle, tatsichliche, zufillige Allgemeinheit bezeich-
net. Der Geltungswert solcher Allgemeinbegriffe bleibt den anthropologischen Besonder-
heiten endlicher menschlicher Erkenntnis und ihrem beschrinkten Erfahrungsraum verhat-
tet. Br ist also weder im strengen Wortsinne unbedingt noch absolut.

Dagegen beschreitet eine Abstraktion oder Verallgemeinerung, die ideale Sachverhalte,
Wesen, Bedeutungen als ihre Gegenstinde in den Blick nimmt, einen grundsatzlich anderen
Weg. Auch wahrhaft ideale Bedeutungen oder ,,allgemeine Gegenstinde®, ideale Gegen-
stande, Spezies erwachsen sehr wohl ,,durch Abstraktion; aber freilich nicht durch Abstrak-
tion in jenem uneigentlichen Sinn, der die empiristische Psychologie und Erkenntnistheorie
beherrscht und der das Spezifische gar nicht zu fassen vermag“.? Diese Abstraktionsme-
thode im ,eigentlichen® Sinne nennt Husserl die ,ideierende oder generalisierende Ab-
straktion®, die ihren Ausgang sehr wohl von einer singularen Wahrnehmung nehmen
kann.> Wir vollzichen dann, ausgehend von der singularen Tatsache eines Wahrnehmungs-
etlebnisses (,,rote Rose®), in mehreren, sich akkumulierenden Akten die ,,Ideation®, d.h.
Verwesentlichung, Wesensschau.* Die Wesensschau besteht also nicht ,,in einem rein re-
zeptiven geistigen Erblicken eidetischer Sachverhalte®, sondern beruht auf einer spontanen
Titigkeit — auf ,,der eidetischen Variation®.> So gelangen wir zunichst zur Schau des We-
sens der Tatsache (,,das Rot der Rose®) und schlief3lich zur Schau ihres Gattungsbegriffes
(,,die Rote™). Auf die Weise erfassen wir nicht Naturgesetze, sondern allgemeine logische
Gesetze, die ideale Geltung beanspruchen diirfen.

1 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 181.

2 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I1/1, Hua XIX/1, 112.

3 Ebenda, 226.

4 Sehr treffend bezeichnet es Gadamer als den ,,schlichten, deskriptiven Sinn der berithmten »Wesens-
schau«”, daB} ein Kategoriales, Allgemeines ,,begegnet als [anschauliche — C.M.] Erfillung der Intuition
des Meinens. — H.-G. Gadamer, Die phinomenologische Bewegung, GW 3, 106 f.

> K. Held, Horizont und Gewohnheit. Husserls Wissenschaft von der Lebenswelt, in: H. Vetter (Hrsg.),
Krise der Wissenschaft — Wissenschaft der Krisis? Frankfurt/Main u.a. 1998, 18.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 139

Bei solchen Vollziigen nutzen wir, so Hussetl, die eigentiimliche ,,Fahigkeit, ideierend
im Einzelnen das Allgemeine, in der empirischen Vorstellung den Begriff schauend zu er-
fassen und uns im wiederholten Vorstellen der Identitit der begrifflichen Intention zu ver-
sichern®. Diese Fahigkeit, die bereits in Goethes Auffassung vom Wechselspiel sinnlicher
und ideeller Anschauung anklingt,! bildet in seinem Verstindnis letztlich die ausschlagge-
bende ,,Voraussetzung fiir die Méglichkeit der Erkenntnis®.? Fur thn machen die geschau-
ten idealen Wesenheiten gegentiber der empirischen Realitit aber keine ontologisch eigen-
staindige Seinswelt aus, sondern bilden ein Reich idealer Geltungen. Sie sind die idealen
Bedeutungen der Begriffe und ,,Sitze”, die sich uns allein in BewuBtseinserlebnissen ,,ge-
ben®. Diese Begriffe besitzen echte, logische Allgemeingii/tigkeit, die auf Idealitit und Iden-
titdit beruht und die als generelle, ideale Allgemeinheit bezeichnet wird. Der logische Be-
griff, bei Husserl oft die allgemeine ,,Spezies®, wird dabei als ein ideales Identisches sowohl
gegentiber der Mannigfaltigkeit méglicher Einzelfille, als auch gegentiber den begrifflichen
Vorstellungen, deren ,,Inhalt® (ideale Bedeutung) er ist, aufgefal3t. An anderer Stelle spricht
er von ,ideal-gesetzlichen Allgemeinheiten® in den Idealwissenschaften, ,,welche mit offen-
sichtlicher GewiB3heit in echten generellen Begriffen griinden®, und von ,,realgesetzlichen
Allgemeinheiten in den Realwissenschaften, die nur Wahrscheinlichkeiten in der Sphire
der Tatsachen feststellen.> Die beiden Wege der Abstraktion bilden zwei grundverschiede-
ne Typen von Erlebnissen und werden entweder der natiirlichen oder der eidetischen Ein-
stellung des Abstrahierenden zugeordnet. Als unterschiedliche Weisen des Vorstellens bzw.
Schauens erweisen sich am Ende auch kategoriale (formale und allgemeine) und sinnliche
Anschauung der sich gebenden — idealen oder realen — Sachverhalte, wie dies in der be-
ruhmten 6. Logischen Untersuchung (Zweiter Abschnitt tiber ,,Sinnlichkeit und Verstand®)
ausgefithrt wird.*

Immer wieder betont Husserl den radikalen Unterschied zwischen strenger, spezifischer
(,,eigentlicher®) Identitit der Spezies und zufilliger (,,uneigentlicher®) Gleichheit von ein-
zelnen ,,abstrakten” Momenten in den erscheinenden Dingen. Aullerdem besteht er darauf,
daB3 die Gleichheit ein eigentiimlicher Abglanz der Identitit sei, sie also voraussetzt.> Mit
einer ganz dhnlich klingenden Formulierung hatte Goethe davon gesprochen, daf3 in den
einzelnen sinnlichen Erscheinungen der ,,Abglanz des ideellen Ganzen aufscheine.® Er
wollte damit allerdings zum Ausdruck bringen, dal3 das ideelle Ganze nie selbst zu fassen
sei. Die empiristischen Abstraktionsverfahren werden von Husserl fiir logische oder wis-
senschaftstheoretische Zwecke klar abgewiesen, weil in ihnen die psychologische Erklirung
der Erlebnisse mit der logischen Aufklirung ihres gedanklichen Inhaltes oder Sinns ver-
mengt wird. AuBerdem setzt fiir den Phinomenologen die Erkenntnis eigentlicher Identitit
keinerlei induktiv gewonnene uneigentliche Gleichheit voraus. ,,In der Natur genereller
Wesenserfassung, Analyse, Beschreibung liegt es [...] offenbar, dal3 keine derartige Depen-

»Das Allgemeine und Besondere fallen zusammen: das Besondere ist das Allgemeine, unter verschiede-
nen Bedingungen erscheinend.” — J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: HA 12, Maxime 491.

E. Hussetl, Logische Untersuchungen 11/1, Hua XIX/1, 109.

E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 181.

E. Hussetl, Logische Untersuchungen 11/2, Hua XIX/2, 656 ff.

E. Hussetl, Logische Untersuchungen I, Hua XIX/1, 117.

J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre, in: HA 13, 305.

[ N v



140 ALTERNATIVEN

denz der Leistungen in hoheren Stufen von denen in den niederen statthat, dal3 etwa ein
systematisches induktives Verfahren methodisch gefordert wire, ein schrittweises Empor-
steigen auf der Stufenleiter der Allgemeinheit®.!

Wenn Husserl das »identische« vom »gleichen« Allgemeinen unterscheidet, dann wendet
er sich auch entschieden gegen eine metaphysische Hypostasierung des idealen Allgemei-
nen zu einer realen Existenz von Spezies aul3erhalb des Denkens, bedeute dies doch einen
realistisch gedeuteten Platonismus.? Ebenso wird eine psychologische Hypostasierung des
Allgemeinen zu einer im Denken des Menschen real existierenden ,,psychischen® Spezies
(Locke) abgewehrt.? Die in den LU und weiteren Schriften entwickelte Kritik der Lock-
eschen Abstraktionstheorie kann hier nicht im einzelnen dargestellt werden. Zusammenge-
fa3t lauft sie darauf hinaus, daf3 dieser Abstraktionstheorie folgende drei Verstehensaspekte
grundsitzlich fehlen: Das Verstindnis der Problematik der Intentionalitit, d.h. des Meinens
der Gegenstinde, das Verstindnis der Seinsweise allgemeiner Gegenstinde, d.h. der ,,leib-
haften® Selbstgegebenheit allgemeiner Wesenheiten, und das Verstindnis der nichtsinnli-
chen Anschauung.* Diese Defizite in der Erkenntnislehre des von Husserl durchaus ge-
schitzten Autors fuhrt er vor allem darauf zurtick, dall Locke die Anschaulichkeit des All-
gemeinen mit seiner nicht gegebenen Sinnlichkeit bzw. Bildlichkeit verwechselt.?

0.2.2 Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition
Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung

Den Husserlschen Uberlegungen sowohl zu den Verfahren, wie allgemeine Begriffe gebil-
det werden, als auch zum Wesen des in ihnen ausgedriickten Allgemeinen liegt ein originel-
ler Begriff von Anschauung zu Grunde. Bereits fiir die echte Erkenntnis von einzelnem
Realen gilt ihm das an Goethe und Chamberlain erinnernde Prinzip, wonach ,,jede originir
gebende Anschauung — Wahrnehmung und Phantasie — eine Rechtsquelle der Wissen-
schaft ist und ,,a/les, was sich uns in der »Intuition« originir, (sozusagen in seiner leibhaf-
ten Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen [ist], als was es sich gibt*.¢ Den Schluf3teil
wiirde Goethe so wohl nicht unterschreiben: In seinem Verstindnis symbolisiert, reprisen-
tiert das in der schlichten Wahrnehmung Gegebene einen ideellen Gesamtzusammenhang
und ist somit mehr als es erscheint.

Im weiteren unterscheidet Husserl die ,,duBere” Wahrnehmung von der ,,inneren®. In-
nere Wahrnehmung, die sich auf immanente Gegenstinde des Bewul3tseins (Gefihle, Er-

1
2

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua I11/1, 140.

C. M6ckel, Platon als »Gewihrsmann« Husserls? Zur Platonrezeption im Husserlschen Werk, in: Recher-
ches Husserliennes, Bruxelles, 12 (1999), 77-111.

3 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I, Hua XIX/1, 128.

4 E. Husserl, Erste Philosophie [1923], Hua VII, 128 f.

Demnach wiirde die allgemeine Idee vom Dreieck ein sinnlich-anschauliches Bild von einem Dreieck
voraussetzen, das die Gattungsmerkmale des ,,Dreiecks” von seinen spezifischen Differenzen (,recht-
winklig®, ,,spitzwinklig®) lostrennt, was laut Husserl einfach absurd wire.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, § 24, 51.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 141

lebnisse) richtet, vermag diese addquat, vollstindig und evident als ,,Sachen selbst™ zu ,,ge-
ben®. In der dulleren Wahrnehmung sind uns die zeit-riumlichen Dinge zwar ebenfalls
leibhaft-origindr und evident ,,gegeben®, dies aber nur auf ,abgeschattete” Weise, d.h.,
nicht addquat mit allen ihren méglichen Dimensionen und Perspektiven. Die auf Rezeptivi-
tit angewiesene Wahrnehmung ,,gibt* uns die in bezug auf die immanenten Bewul3tseinser-
lebnisse transzendenten Gegenstinde in inadidquater Anschauung. Sie existieren zwar nicht
transzendent im Sinne von »an sich«, wohl aber als abgeschattete, die mehr sind, als uns die
Anschauung ihres unmittelbaren Daseins eroffnet. Nur in der ,,Idee” bzw. ihrer ,Idee*
nach vermégen wir diese Inadiquatheit zu tiberschreiten.

Nun hatte Hussetl in der 6. Logischen Untersuchung (LU II/2) die These aufgestellt,
daf3 sich sowohl allgemeine kategoriale Formen wie ,,ist“, ,,und®

> 3 > 3

nicht® etc. als auch all-
gemeine Wesen wie ,,Vielheit®, ,,Gattung® usw. in der Anschauung wirklich adaquat und
evident geben. Sie kénnen aber nicht in der ,,schlichten® oder ,,sinnlichen® Wahrnehmung
ithre Quelle, thren Ursprung haben. Hier ,,bleibt ein Ubemcbuﬁ in der Bedeutung, eine [kate-
goriale — C.M.] Form, die in der [sinnlichen — C.M.] Erscheinung selbst nichts findet, sich
daran zu bestitigen™.! Hinsichtlich dieser kategorialen und allgemeinen Gegenstinde wird
ein blof3 symbolisch-reprisentierendes Erfassen ebenso ausgeschlossen wie fir die originir
gegebenen Wahrnehmungsgegenstinde. Es erweise sich zwar, daf3 ,,die Erfillungsleistung
der schlichten Wahrnehmung [...] an solche Formen offenbar nicht heranreichen® kann.
Dennoch zeige sich, dal3 sich ,,gewisse neue [intuitive — C.M.] Akte* aufbauen, ,,welche
sich auf den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise bezichen®.? Denn Sehen,
Schauen ist fiir den Phinomenologen eben mehr als nur Wahrnehmen von Realem, es ist
auch ,,das Erfassen ganzer Sachverhalte” und das »Einsehen« von apriorischen Gesetzen.?
Dies letztere Schauen behandelt Husserl als eine eigenstindige Weise der Anschauung, die
ihre Sachverhalte spontan ,,selbst gibt“. Wir vollziechen sie als ,kategoriale Anschauung®,
auf kategoriale Formen gerichtet, und als allgemeine Intuition, auf allgemeine Gegenstinde
zielend.* Damit haben fir Husserl auch die abstrakten logischen Begriffe als irreale, ideale
Gebilde ,,ihren Ursprung in der Anschauung®.?

Die anschauliche ,,Ideation” (Verwesentlichung), wie sie der Phinomenologe vollzieht,
wird von der in der Mathematik getibten unanschaulichen deduktiven Idealisierung grund-
sitzlich unterschieden. Der Phinomenologe ,,beschreibt® dabei das thm in der Anschauung
unmittelbar gegebene Eidetische, der deduktiv vorgehende Mathematiker leitet es mittelbar
ab.0 Gehort doch die deskriptive Phinomenologie zu ,,den konkret-eidetischen Diszipli-
nen®. Thren Umfang bilden regionale Erlebniswesen (z.B. die Region ,,Natur®), ,,das sind
nicht Abstrakta, sondern Konkreta®.” Die Mathematik (Geometrie/Algebra) dagegen gilt
Hussetr] nunmehr als eine ,,abstrakt-eidetische® Wissenschaft, die es mit abstrakten Gat-
tungsbegriffen (Raum-, Zeit- und Bewegungsgestalten) zu tun hat. Zudem gehe sie nicht

1 E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/2, Hua XIX/2, 660.

2 Ebenda, 663.

3 Ebenda, 666 f.

4 E.Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1970, 108.
> E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/1, Hua XIX/1, 10.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, § 71, 148 £.

7 Ebenda, § 73, 153.



142 ALTERNATIVEN

,,beschreibend® vor, sondern , fixiert bestimmte Axiome, um aus ihnen deduktiv alle ideal
moglichen Gestalten abzuleiten. Wobei fur Husserl, wie Gibrigens auch fiir Cassirer, abgelei-
tete Gehalte durch Mittelbarkeit und Unanschaulichkeit charakterisiert sind. Die diesem
Verfahren entspringenden ,,exakt bestimmenden Begriffe der abstrakt-eidetischen Ma-
thematik stehen folglich fiir Wesen, die ,,unserer Intuition [...] fremd bleiben®, da sie ihren
Ursprung nicht in der Anschauung haben.! Die idealen ,,Wesensgestaltungen® der Mathe-
matik werden vielmehr aus »Grundgebilden« (Axiomen) ,,konstruierend, d.i. deduktiv* her-

geleitet. Zum Wesen eines solchen Herleitens aber gehore es, ,.ein mittelbares logisches

Bestimmen zu sein, dessen Ergebnisse [...] prinzipiell nicht in unmittelbarer Intuition erfal3t
werden konnen®.2 Weil, so Husserl, der Mathematiker ,,die mittelbare deduktive Erkennt-
nis [...] gegeniiber der alle Deduktionen begriindenden unmittelbaren® anschaulichen pra-
valiert,® vermag es die exakte Mathematik nicht, die Anschaulichkeit und folglich die unbe-
dingte Evidenz und Gewil3heit von wissenschaftlicher Erkenntnis zu sichern. Erfolgreiche
kulturelle Sinnstiftung habe sich deshalb der phinomenologischen Intuition und Deskripti-
on zu bedienen.

Die ,,beschreibenden® Wissenschaften wiederum werden von Husset]l nach der Weise
der in ihnen zum Tragen kommenden Anschauung unterschieden. Sie umfassen namlich
sowohl eidetische (Phinomenologie) als auch tatsachenorientierte (Naturwissenschaft) Dis-
ziplinen. Letztere Gibt z.B. der bereits erwihnte ,,deskriptive Naturforscher aus, der sich in
Goethescher Manier ,,fur die faktischen sinnlich-anschaulichen Gestalten® interessiert, an-
hand derer er ,,morphologische Begriffe von vagen Gestalt-Typen® bildet, die ,,auf Grund
der sinnlichen Anschauung direkt erfal3t™ und vage begrifflich fixiert werden.* Die durch
die Geometrie ausgebildeten unanschaulichen ,,Idealbegriffe bieten diesem deskriptiven
Naturforscher bei seiner Weise der Begriffsbildung keine Hilfe, da seine morphologischen
Typen ganz ,,wesentlich und nicht zufillig inexakt und daher auch unmathematisch® sind.

Wenn Hussetl so die Allgemeinbegriffe der eidetischen, aber deduktiv vorgehenden ex-
akten Disziplin gegeniiber denen der inexakten, ,beschreibenden® Tatsachenwissenschaft
abgrenzt, kommt erneut das intuitive Merkmal ins Spiel: ,,Die geometrischen Begriffe sind
»ldeal«begriffe, sie driicken etwas aus, was man nicht »sehen« kann; ihr »Ursprung« und
damit auch ihr Inhalt ist ein wesentlich anderer als derjenige der Beschreibungsbegriffe als
Begriffe, die unmittelbar der schlichten Anschauung entnommene Wesen und keine »Idea-
le« zum Ausdruck bringen. Exakte [geometrische — C.M.] Begriffe haben ihre Korrelate in
Wesen, die den Charakter von »ldeen« im Kantschen Sinne haben.” Diesen Ideen oder
Idealwesen stehen die morphologischen Wesen gegentiber, die in der beschreibenden Tat-
sachenforschung als Korrelate der deskriptiven Begriffe fungieren. Wihrend sich also in
der Mathematik (Geometrie) ,,diejenige Ideation [betitigt], welche die Idealwesen ergibt als
ideale »Grenzen, die prinzipiell in keiner sinnlichen Anschauung vorfindlich sind*“,> werde
in der beschreibenden Tatsachenforschung die ,,Wesenserfassung durch schlichte »Ab-
straktion« vollzogen, bei der ein ,,abgehobenes »Moment«* zum Wesen als ein Typisches

Ebenda, 151.

Ebenda, 153.

E. Husserl, Nachwort zu meinen ,,Ideen” [1930], Hua V, 142 f.
Ebenda, § 74, 155.

Ebenda, 155.

L B S R S R



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 143

erhoben wird. Hier hebe ,,cine abstraktive Wahrnehmung* bestimmte ,,sinnliche Verkntip-
fungen® als reale Momente des realen Gegenstandes aus ihm heraus.! Dieses Verfahren,
morphologische oder vage anschauliche Typenbegriffe zu bilden, die Wesenssachverhalte
ausdriicken, deutet Husserl als den deskriptiven Tatsachenwissenschaften angemessen.
Neben dieses Verfahren, morphologische Wesen in sinnlicher Anschauung zu bilden, tritt
die phidnomenologische, deskriptiv vorgehende Ideation (Wesensschau), die im Unter-
schied zur Mathematik keine ,,idealisierende Disziplin® sondern eine deskriptive Wissen-
schaft ist und somit ,,ihr Recht in sich® selbst hat.? Die phinomenal ,,reduzierten®, be-
schriebenen ,,Erlebnisse® der kategorialen oder allgemeinen Anschauung (und deren korre-
lative Gegenstinde) sind ,,fiir sie eine gro3e Quelle von absoluten Erkenntnissen®.

Mit der Gegeniiberstellung von deduktiven und deskriptiven Idealwissenschaften (Ma-
thematik und Phinomenologie) widerspricht Husserl in einem wichtigen Punkt energisch
der Wissenschaftsauffassung Cassirers, mit der er sonst eine Reihe von Gemeinsamkeiten
teilt.> Die Wissenschaft, so Hussetl, ,,will und darf nicht das Feld eines architektonischen
Spiels sein. Die Systematik, die der Wissenschaft eignet, |[...] erfinden wir nicht, sondern sie
liegt in den Sachen, wo wir sie einfach vorfinden, entdecken.# Die uns in der Anschauung
gegebenen Sachen selbst aber haben den Quell ihrer Geltung, ihres Seinssinns in der ,,lei-
stenden Intentionalitit® der transzendentalen Subjektivitit, des transzendentalen ¢go.> Das
fihrt auf zwei Vermutungen: Husserl nahert sich offenbar nach seiner Wendung zur trans-
zendentalen Subjektivitit der Uberzeugung Goethes an, wonach eine Ubereinstimmung
unserer inneren Natur und der Natur der Dinge existiert. Damit lie3e sich formulieren, daf3
wir dasjenige, was wir in den ,,Sachen selbst™ vorfinden, auch in ,,uns selbst* suchen sollen.
AuBlerdem erfassen wir das Wesen der ,,Sachen selbst™, wie das Wesen unserer Subjektivi-
tat, immer unmittelbar als anschaulich Gegebenes, nie als vermittelt Abgeleitetes, Deduzier-
tes, Konstruiertes.

In der Phinomenologie haben folglich ,,deduktive Theoretisierungen® der Mathematik,

also ,,mittelbare Schlisse®, ,,unanschauliche Verfahrensweisen jeder Art“, auf die Cassirer

>
in seiner Erkenntnistheorie gerade setzt, nur eine methodische Hilfsfunktion. Ihnen kommt
»die methodische Bedeutung [zu], uns den Sachen entgegenzufithren, die eine nachkom-
mende direkte Wesenserschauung zur Gegebenheit zu bringen hat“.¢ Trotzdem erweisen
sich auch in der phinomenologisch geleiteten Forschung nur wenige Sachverhalte unmit-
telbar, d.h. in der Anschauung als evident. Die meisten wissenschaftlichen Sachverhalte
miussen vermittelt, zuriickgefihrt und damit »begrindet« werden. Die letzten Sachverhalte
der Logik bzw. Wissenschaftslehre sind fiir den Phinomenologen jedoch intuitive Gege-
benheiten. Demgegeniiber lassen sich Tatsachengesetze der Naturwissenschaft, ganz im

Gegensatz zu idealen Gesetzen der Logik, grundsitzlich nicht unmittelbar einsehen, son-

1" E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/2, Hua XIX/2, 684.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phanomenologie, Hua I11/1, § 75, 156.

C. Mdockel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen
Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phinomenologische Forschungen, (2001) 1-2, 233 £., 249 ff.

4 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 30/31.

5 E. Hussetl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 241.

E. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua I11/1, 157 £.



144 ALTERNATIVEN

dern nur ,,durch Induktion aus einzelnen Erfahrungen® begriinden®.! Und hier hat die
beim Erfassen idealer logischer bzw. wissenschaftstheoretischer Gesetze fehlgehende in-
duktive Methode ihren legitimen Platz. Auch Husserls Einwinde gegen die Induktion rich-
ten sich letztlich gegen ihre grenziiberschreitende Anwendung,.

0.2.3 Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis

Das Setzen der Phinomenologen auf die unmittelbare Gegebenheit sowohl des Singularen
wie des Allgemeinen (Kategorialen) in den anschauenden Akten zieht ein kritisches Ver-
hiltnis zu derjenigen Erkenntnistheorie nach sich, die die ,,echte® Erkenntnis — bzw. das
Bilden ,,echter® Allgemeinbegriffe — als einen grundsitzlich symbolischen oder reprisenta-
tiven Vorgang auffal3t. Impliziert eine solche Auffassung doch einen blof3 mittelbaren
»Zugriff« auf das zu Erkennende, auch wenn, wie bei Cassirer, der ideale Charakter allge-
meiner Sachverhalte zugestanden wird. Die Polemik gegen diese symbolische Deutung der
realen wie idealen ,,Sachen® und ihres Erfassens fithrt Hussetl seit den LU II (1900) immer
wieder aufs Neue.? So formuliert er 1920 unmiBverstindlich seine Position: ,,Selbstver-
standlich besagt [...] die Unmittelbarkeit der Schau allgemeiner Wesen, von der in den Ideen
die Rede ist, ganz wie diejenige einer sonstigen kategorialen Anschauung, den Gegensatz
zur Mittelbarkeit eines unanschaulichen, etwa eines symbolisch-leeren Denkens®.? Husserl
leugnet aber keineswegs, daf3 es in unserem Weltverhalten nicht auch rein symbolische oder
reprisentierende Denk- und Erkenntnisvollziige gibt, ebensowenig wie seine Kritik an der
Abbildauffassung ,,echter” Erkenntnis darauf hinaus lduft, das Abbildbewul3tsein als sol-
ches zu bestreiten.* Vielmehr behauptet er lediglich, dal symbolische Akte ,,echte® Er-
kenntnisse im Sinne der strengen Wissenschaft nicht zu liefern bzw. zu rechtfertigen ver-
mogen, weil sie mittelbar, distanziert zum Erkenntnisgegenstand bleiben, ihn nicht als ori-
gindr oder selbst gegebenen anschaulich erfillen. Denn die ,,Erkenntnis als solche® wird
durch ,,die Gesamtsphire der Akte geleistet, ,,in denen sich das vorlogische Objektivieren
und das logische Denken vollzieht™. Die Rede von der Gesamtsphire der Akte bezieht sich
dabei ,,auf ein Verhiltnis zwischen Denkakt und erfilllender Anschauung®.>

Was heil3t das im einzelnen? Die ,,eigentliche® Erkenntnis vollziehe sich, so Husserl, als
die anschauliche ,Erfullung” und damit als Rechtfertigung, einer gedachten, gemeinten
gegenstindlichen Bedeutung bzw. Signifikation.® Und dies gilt fiir das Reale, Tatsdchliche
wie fur das Ideale, Wesenhafte. Damit stehen Anschaulichkeit und Gedachtes trotz ihrer

1 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 86.

2 E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/1, Hua XIX/1, 5. LU, § 21; Ders., Logische Untersuchungen
I1/2, Hua XIX/2, 6. LU, §§ 14, 23; Ders., Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, §§ 40, 43,
52.

3 E. Hussetl, Logische Untersuchungen I1/2, Vorwort zur 2. Auflage [1920], Hua XIX/2, 534.

Das ,,Abbild* eines ,,Urbildes” wird von Hussetl als sein Reprisentant, als mittelbarer Verweis auf das

Abgebildete verstanden, welches sich selbst dem Erfassen entzieht.

> E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/2, Hua XIX/2, 735.

Der in den LU hiufig gebrauchte Terminus ,,Signifikation ist fiir Husserl ,,die bloBe Ubersetzung von

Bedeutung®. — Ebenda, 567 Anm.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 145

echte®
Erkenntnis bzw. Wahrheit setze beides in einem Deckungsverhiltnis voraus. Das unan-

unterschiedlichen Erkenntnisfunktion nicht in einem Widerspruch zueinander, ,,
schaulich Gedachte, rein bedeutungsmiflig Gemeinte ist demnach zwar schon Erkenntnis,
allerdings ,,uneigentliche. Denken gilt dem Phidnomenologen als ,,uneigentliches Vorstel-
len®, Anschauen des Gedachten als ,eigentliches Vorstellen® einer Sache.! ,,Signifikative®
(,,signitive®) Akte sind also zunichst unanschauliche Akte der Bedeutungsintention, des
Bedeutens.? Blof3 symbolischen Akten bzw. dem blof3 symbolisch Erfaiten fehlt der an-
schauliche und damit ,,eigentliche® Erkenntnis rechtfertigende Charakter. Es handelt sich
hier um ein mittelbares Erkennen bzw. Erfassen ohne unmittelbare Gegebenheit. Husserl
moniert allerdings die im zeitgendssischen Sprachgebrauch verbreitete Identifizierung von
»bedeutungsmifBig* und ,,symbolisch®. Die lediglich symbolische Erkenntnis werde zwar
immer nur als signifikative vollzogen, aber ein bedeutungsmilliges Meinen stehe dartiber
hinaus anschaulicher Erfillung grundsitzlich offen: ,,Ein Synonym fur signitiv ist symbo-
lisch, sofern in neuerer Zeit der schon von Kant gertigte Mif3brauch um sich gegriffen hat,
das Wort Symbol, entgegen seinem urspringlichen und auch jetzt noch unentbehrlichen
Sinne, als Aquivalent fur Zeichen zu verwenden®.3

Dennoch bringt der Terminus ,,symbolisch® die vakante Anschaulichkeit zum Aus-
druck. Weil aber eine ideale Bedeutung (Signifikation) auch erfiillt werden und somit ,,un-
mittelbar gegeben sein® kann, habe man ,,den erkenntnistheoretisch fundamentalen Unter-
schied zwischen den symbolisch-leeren Bedeutungen und den intuitiv erfillten fest|[zu]-
stellen®.# Mit dieser Formulierung erinnert Husserl daran, dal} bei einer symbolisch-signi-
tiven Intention nicht die ,,Sache selbst®, und folglich ein intuitiver, erfillter Tatbestand

erfalt wird, sondern nur ein Zeichen fur die ,,Sache selbst®, ein indirektes, reprisentives

Verhiltnis gesetzt ist. Denn ein ,,symbolisch-leeres Denken® zielt nicht auf die anschaulich
zu gebende ,,Sache selbst® ab, sondern begniigt sich mit Symbolen, Zeichen fiir die Sache.
Und diese stehen mit ihr in keinen Verhiltnis anschaulicher Ahnlichkeit oder Gemeinsam-
keit. Folglich kann beim symbolischen Erkennen das Gemeinte weder adiquat noch evi-
dent, d.h. aus eigenem Recht geben werden, was ,,echte® Erkenntnis aber erfordert.

Eine notwendige Voraussetzung, die bei der Husserlschen Argumentation immer im
Raume steht, ist die Uberzeugung, daf3 geltungsmiflig tberhaupt ,,Sachen selbst™ sind, so
dal3 wir uns ihrer intuitiv versichern kénnen. Genau gegen diese Voraussetzung der auf
Anschauung gegriindeten beschreibenden Methode aber erheben Anhinger eines symboli-
schen Schauens wie Goethe oder Cassirer Einspruch. Fir sie ist der Vorgang der Annihe-
rung bzw. der Bildung des Gegebenen die ,,Sache® und nicht ein Selbst-Seiendes.

Allgemeine Zeichen, Symbole oder Anschauungsbilder kénnen fiir Husserl den Defekt
fehlender Unmittelbarkeit nicht ausgleichen. Deshalb sieht er in der ,,altbeliebten Rede von
der reprisentativen Funktion der allgemeinen Zeichen und Anschauungsbilder grundsitz-
lich keinen Beitrag zur echten Erkenntnis.> Aulerdem unterscheidet er die fiir eine ,,cigent-

1 E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/1, Hua XIX/1, 178.

Deshalb formuliert Husserl: ,,Signitiv gibt auch einen passenden [...] Gegensatz zu intuitiv®. — E. Husserl,
Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 567.

3 Ebenda, 567.

4 E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/1, Hua, XIX/1, 187.

5 Ebenda, 178.



146 ALTERNATIVEN

liche® Erkenntnis erforderliche ,,Veranschaulichung* des Allgemeinen oder Idealen grund-
sitzlich von seiner ,,Versinnlichung® oder ,,Verbildlichung®. Tridgt doch auch das Bildbe-
wulltsein reprisentative Ziige, vollzieht es kein unmittelbares ,,Geben* des Dargestellten,
der gemeinten ,,Sache selbst™. Im Bildbewul3tsein wird vielmehr das Bild einer Sache ge-
schaut, die ,,.Sache selbst™ aber gemeint. Dabei kénnen Bild und vergegenwirtigte Sache
durchaus erfiillend zur Deckung kommen. Dann liegt zwar eine bildhafte, aber immer noch
durch einen anderen Akt fundierte Auffassungsweise vor, und keine schlichte, unmittelbare
Wahrnehmung. Die Beziehung auf die intendierte Gegenstindlichkeit bleibt auch in diesem
Falle eine indirekte, mittelbare ,,Beziehung auf eine »transzendente« Sache®. Die Beziehung
auf die Sache ist fur Husserl immer dann ,eine »direkte«, wenn es sich um ein schlichtes,
eine mittelbare, wenn es sich um ein fundiertes, etwa um ein abbildendes Vorstellen han-
delt. Diese Ausfithrung tbertrage sich ,,wutatis mutandis auf die Reprisentationstheorie im
weiteren Sinne der Zeichentheorie®.!

Die eigentlichen, anschaulich erfillten Erkenntnisvollziige sind komplexer Art und
durchlaufen fir singulare, reale Gegenstinde folgende drei Stufen der Veranschaulichung
von Intendiertem, d.h., Gemeintem, Signifikativem: Die unterste Stufe der Erfillung ,,bil-
den die signitiven Akte; sie haben tberhaupt keine Fille®. Die intuitiv-bildhaften Akte ,,ha-
ben Fille, doch in graduellen Unterschieden des Mehr und Minder®. Sie geben nicht ,,den
Gegenstand selbst®, sondern ,,nur sein Bild“. Die Sache selbst ,,verdanken wir der Wahr-
nehmung®, auch wenn sie den Gegenstand blof3 in Graden der Abschattung unmittelbar
anschaulich gibt.? Hinzuzufiigen bleibt, daf3 fiir die Phinomenologie auch die kategoriale
oder allgemeine Anschauung die ,,Sache selbst®, als ideale Gegenstinde oder Formen, un-
mittelbar ,,selbst gibt®, dabei ohne jegliche Abschattung. Allerdings bleibt auch die volle
Adidquation einer Vorstellung des Allgemeinen eine Aufgabe.? Das anschaulich erfiillende
Geben ist weder ,,bildliches Vergegenwirtigen* noch ,,rein signifikatives Denken®.# In je-
dem Fall ist ,echte®
nicht in jedem Fall ist der intuitive Erkenntnisvollzug ein sinnlicher. Allerdings koénne sich

> »

wahre® Erkenntnis an einen intuitiven Vorgang gebunden, doch

das wissenschaftliche und kulturelle Selbstverstindnis einer Gesellschaft, einer Epoche
dieser grundsitzlichen Einsicht verschlieBen und meinen, im unanschaulichen Denken die
Rechtsgrundlage alles Wissens zu finden. Setzt sich diese Haltung durch, dann gerate die
Sinnstiftungsfunktion dieses Wissens in eine nachhaltige Krise.

! Ebenda, 437 f.
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen 11/2, Hua, XIX/2, 646.
In der ,,inaddquaten Vorstellung denken wir uns® das Gegebene blof3 als so und so, in ,,der addquaten

erschauen wir die Sachlage selbst und schauen sie in ihre vollen Selbstheit erst an.” — Ebenda, 731.
4 Ebenda, 672.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 147

0.3  Kirisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit

Die Lebensphilosophen sehen die von ihnen konstatierte Sinnkrisis des modernen Lebens
durch wachsenden Anschauungsverlust und zunehmende Abstraktheit wissenschaftlicher
Theorien und anderer kultureller AuBerungsweisen mitbewirkt, oder zumindest angekiin-
digt. Gerade weil sie dabei in der Regel den Verlust der sinnlichen Anschaulichkeit gegen-
Uber abstrakten Begriffen und Theorien im Auge haben, stellt sich nahezu zwangsldufig ein
Zusammenhang mit Goethes Thematisierung dieser Entwicklung her. Dartiber hinaus er-
weist sich der Blick auf Hussetls spite Krisisanalyse und Lebenswelttheorie als vielverspre-
chend. Denn mit der natirlichen, konkreten , Lebenswelt” des Menschen wendet sich der
Phinomenologe nun einer subjektiven und relativen (situativen) Erfahrungsanschaulichkeit
zu, die das letzte Sinnfundament fiir die idealisierten mathematischen Gebilde abgeben soll.

Auf die sich damit stellende Frage, inwieweit die im Spiatwerk thematisierte lebensweltli-
che Anschaulichkeit auch die frither (LU, Ideen 1) herausgestellten intuitiven Merkmale des
cidetisch-konkreten Allgemeinen, der intuitiven idealen Sachverhalte berthrt, soll die Ant-
wort hier offen gelassen werden: Die in Frage stehenden Uberlegungen zur Rolle der le-
bensweltlichen Erfahrung beziehen sich auf alle Fille auf die eidetisch-abstrakten mathe-
matischen »ldealbegriffe« und auf die auf ihnen aufbauenden wissenschaftlichen Theorien
(Sieche Abschnitt 6.2.2). Auflerdem verkniipft Hussetl, genau wie die Lebensphilosophen,
das scheinbar rein erkenntnis- und wissenschaftstheoretische Thema der Intuitivitat ,,wah-
rer” Erkenntnis mit dem Anspruch, nihilistische, kulturgefihrdende Tendenzen und Ge-
fahren zu bannen, oder wenigstens zu benennen. Seine grundsitzliche Entscheidung fiir die
Anschauung als letzter Rechtsquelle fiir evidente ,,echte” Erkenntnis erhilt im Kontext der
lebensphilosophischen Thematisierung der Anschauung einen umfassenderen Sinn und
verliert so einen Teil ihrer sperrigen Exklusivitit und Eigentiimlichkeit.

Das Motiv, die erkenntnistheoretische Skepsis bzw. den Skeptizismus in Wissenschaft
und Philosophie bekimpfen zu miissen, zieht sich bei Husserl durch das gesamte Werk.
Fir diesen Kampf hilt er allein das ,,unmittelbare Wissen®, das sich in ,,gebender An-
schauung® begriindet, fur erfolgversprechend. ,,Hier wie tiberall verliert die Skepsis ihre
Kraft durch Rickgang von den verbalen Argumentationen auf die Wesensintuition® bzw.
»auf die origindr gebende Anschauung und ihr ureigenes Recht™.! Die beiden Weisen der
Anschauung ermoglichen evidentes Wissen und widerlegen so jegliche Skepsis. Das Erleb-
nis der Evidenz verliere dabei alles Mystische, so dall wir uns ,,mit Skeptizismen nicht mehr
auseinanderzusetzen® brauchen.? Ein sich Abwenden von der unmittelbaren Wesens- bzw.
Ideenschau beférdert jedoch die Skepsis, wobei die ,,Ideenblindheit™ ,,eine Art Seelen-
blindheit™ ist.> In Wahrheit wiirden alle erkennenden Menschen ,,sozusagen immerfort
»ldeen«, »Wesen« [sehen], sie operieren mit ithnen im Denken [...] — nur dal3 sie dieselben
von ihren erkenntnistheoretischen »Standpunkten« wegdeuten®. Und dieses ,,Wegdeuten*
fihrt sie in die Skepsis als eine Haltung, die alle Kultur bedroht.

Skeptizismus, aber auch Relativismus und Naturalisierung des Geistes haben fir Husserl
viel mit der Fehldeutung idealer Gehalte als empirischer Tatsachen zu tun. Die Folgen hat-

1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie, Hua II1/1, 175.

2 Ebenda, § 145, 334.
3 Ebenda, 48.



148 ALTERNATIVEN

te er bereits 1911 in quasi existentialistischen Begriffen beschrieben: ,,Die geistige Not un-
serer Zeit ist in der Tat unertraglich geworden.” Es ist ,,die radikale Lebensnot, an der wir
leiden, eine Not, die an keinem Punkte unseres Lebens halt macht”.! Die ,,LLebensnot* ma-
nifestiere sich dadurch, dafl das moderne Leben, als ein wesensmal3ig permanentes Stellun-
gnehmen, die orientierenden Normen von absoluter Geltung verloren hat. Ein sinnbe-
stimmtes Stellungnehmen miisse aber unter solchen absoluten Normen stehen, um die
Sinnstiftung im Leben, die auf wertende Stellungnahmen zurtickgeht, fundieren zu kénnen.
In bezug auf die Wissenschaften beklagt Husserl, daf3 sie ihre ,,prinzipielle Verwurzelung®
in reinen Wesensnormen vergessen haben, wodurch ihnen die ,,Einsicht in die rafio der
vollzogenen Leistung® der Vernunft abhanden gekommen ist. In der Folge seien sie zu
bloB3en Techniken geworden.?

Die zunichst fiir diesen Zustand verantwortlich gemachten philosophischen Richtungen
des Naturalismus (Psychologismus) und Historismus (Dilthey) hitten die unverzichtbaren
absoluten Wesensnormen bestritten und ihrer idealen Geltung beraubt. In der Folge nenne
man ,unsere Zeit eine Zeit der décadence”, wie in ihr alles und jedes strittig ist, jede Stel-
lungnahme ,,Sache der individuellen Uberzeugung, der Schulauffassung, des »Stand-
punktes«” ist.> Den Ausweg siecht Husserl in einer Phinomenologie als Wesen erschauender
Wissenschaft, die als ,,ein Titel fur absolute, zeitlose Werte” zu entwickeln sei.* Eine solche
Wissenschaft ermogliche wieder klar und sicher begriindetes Stellungnehmen und damit
echte Sinnstiftung. Die Intuitivitdt des Idealen und Allgemeinen soll also absolutes, eviden-
tes und adiquates Wissen und in der Konsequenz Sinnstiftung in unserem Leben begriin-
den.

Nachdem in den 20er Jahren Lebensphilosophie, philosophische Anthropologie und
Existentialismus den Ton in der Philosophie angeben, erhalten Husserls Hinweisungen auf
die tiefe und folgenreiche ,,Tragik der modernen wissenschaftlichen Kultur® und die des-
halb gebotenen, in phinomenologischer Einstellung zu vollziehende ,,radikale und univer-
sale Besinnung® einen immer dringlicheren Ton. Diese Besinnung habe vor allem in der
leistenden Vernunft die Quelle aller Wesensnormen der Wissenschaft freizulegen. Ohne
eine solche phinomenologische Aufklirung der Wissenschaft als der ,,Selbstobjektivierung
der menschlichen Vernunft® hilt er kein ,,wahrhaft lebenswertes Leben®, kein ,,I.eben in
radikaler Selbstverantwortung®, was ,,echtes Menschentum® ausmache, mehr fir méglich.
Der hier zum Ausdruck gelangende idealistische ,,Wille zur absoluten Wahrheit* fand und
findet in der zeitgendssischen Philosophie keine ungeteilte Zustimmung.®

In den Arbeiten Mitte der 30er Jahre setzt Husserl die Akzente neu: Nunmehr wird die
Entwicklung des ganzen neuzeitlichen Rationalismus, insbesondere seit Galilei, als ein Irr-

1 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsitze und Vortrige (1911-1921),
Dotdrecht, Boston, London 1987, Hua XXV, 56.

E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 7.

E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, Hua XXV, 5, 60.

Ebenda, 52.

E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 7, 9 f.

,»Der Anspruch auf absolute Wahrheit fithrt nimlich zu Uberforderungen der Vernunft, die ihrerseits in

(o S L " A 'S

Dogmatismus umschlagen.” — F. Fellmann, Sechzig Jahre danach — Was ist geblieben? — In: H. Vetter
(Hrsg.), Krise der Wissenschaft — Wissenschaft der Krisis?, 77.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 149

weg gedeutet, der von der urspriinglichen Orientierung auf die anschauliche, empirische
Umwelt zur exakten Naturwissenschaft mit ithren mathematischen, deduzierten Idealbegrif-
fen und zur technischen Naturbeherrschung gefithrt hat. Die intuitiven und geltungsmafi-
gen Defizite dieser Idealisierungen waren in den Ideen I herausgestellt worden. Nunmehr
steht aber nicht ihre »Minderwertigkeit« gegeniiber den unmittelbar erschauten Wesensbe-
griffen im Zentrum der Aufmerksamkeit, sondern ihr ureigener Geltungswert als mathema-
tische Idealbegriffe in Bezug auf den Lebenssinn menschlicher Existenz.

Ganz im Gegensatz zu Husserls Galilei-Studien hatte Cassirer in seiner Geschichte des
Erkenntnisproblems 1 (1906) gerade diese Schritte Galileis als Durchbruch zur neuen, moder-
nen Denkart gewtrdigt, weil sie die Substanzbegriffe durch Funktionsbegriffe ablosten.!
Doch im philosophischen und kulturellen Kontext der 30er Jahre hilt Husset]l wegen der
von den Lebensphilosophen vorgebrachten Analysen und Kritiken der abendlindischen
Verstandesphilosophie eine ,,Ehrenrettung des Rationalismus, der Aufklirerei, des in welt-
fremder Theorie sich verlierenden Intellektualismus™ fiir ,,wenig angebracht®.? Aulerdem
haben seine eigenen Untersuchungen ihn inzwischen von der fatalen Konsequenz des ra-
tionalistischen Denkens der Neuzeit iiberzeugt: ,,Auch ich bin dessen gewil3, dal3 die euro-
péische Krisis in einem sich verirrenden Rationalismus wurzelt.“ Deshalb gebe er gerne zu,
,»dal3 die Entwicklungsgestalt der ratio als Rationalismus der Aufklirungsperiode eine Ver-
irrung* war.

Doch richtet sich seine Wissenschaftskritik nicht einfach gegen die abendlandische ratio
bzw. Vernunft, handle es sich doch lediglich um das ,,scheinbare Scheitern des Rationalis-
mus*“.> Nur eine besondere, die naturalistische oder objektivistische Gestalt bzw. Handha-
bung der ratio mulite scheitern und in die Skepsis und den Sinnverlust wissenschaftlicher
Erkenntnis fihren.* Ein ,,Heroismus® der Vernunft, d.h. ein erneuerter, nunmehr phino-
menologisch gelduterter Rationalismus koénne sehr wohl aus dieser Kirisis herausfithren.
Das lebensphilosophische Bekenntnis zur Irrationalitit der Vernunft vermag dies in Hus-
serls Augen nicht. Unmittelbar gebende Anschauung, als Voraussetzung absoluten Wissens,
und Verniinftigkeit schlieBen sich nicht nur nicht aus, sondern bedingen sogar einander.
Dem Nachweis dieser 1935 in Wien vorgetragenen Thesen widmet Husserl sein letztes
groBBes Werk, die Krisis der enropdischen Wissenschaften, das zu seinem philosophischen Ver-
machtnis witrd.

In ithm beschreibt er zunichst erneut diejenigen Symptome, an Hand derer er eine Le-
benskrisis konstatiert, die von den Naturwissenschaften ihren Ausgang nehme. Husserl
sieht die Wissenschaften von Geisteshaltungen bedroht, die er seit langem bekampft hat:
von Skepsis, Irrationalismus und Mystizismus. Diese Haltungen wiirden dadurch genihrt,
daf3 Philosophen und Wissenschaftler gleichermallen eine ,,ritselhafte” Unverstandlichkeit
gegentiber den Ergebnissen der exakten Wissenschaften verspuren. Diese Unverstindlich-

1 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Band I

[19006], in: Gesammelte Werke Hamburger Ausgabe 2 [ECW 2], 333, 335 £, 343.

E. Hussetl, E. Husserl, Die Kirisis des europdischen Menschentums und die Philosophie (Wiener Vortrag,
Mai 1935), in: Hua VI, 337.

3 Ebenda, 347.

B. Waldenfels, Zwischen Fundamentalismus und Funktionalismus, in: H. Vetter (Hrsg.), Krise der Wis-
senschaft — Wissenschaft der Krisis?, 101.



150 ALTERNATIVEN

keit des Sinns und des Wertes der exakten Begriffe und Theorien resultiere aus dem ,,Ritsel
der Subjektivitit”, in welcher der Ursprung jeglicher Sinngebung verborgen liegt.! Weil die
exakten wissenschaftlichen Resultate, insbesondere die mathematischen Idealisierungen,
ihre ,Lebensbedeutsamkeit™ (Goethe) verloren haben, bietet die moderne Wissenschaft
keine Antwort mehr auf die ,,Fragen nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschli-
chen Daseins®.

Die Renaissancephilosophie habe es noch vermocht, beim Wissenserwerb gleichzeitig
eine ,,metaphysische” Sinnstiftungsfunktion zu vollziechen. Diese Funktion habe die mo-
derne Wissenschaft aber aus dem Blick verloren, so daf3 sie aus ihr ganz verschwinden
konnte. Dieses Auseinanderfallen der beiden urspriinglich in einer universalen Philosophie
vereinten Ansitze in getrennte, isolierte Richtungen sei letztlich fiir die moderne Sinnkrisis
verantwortlich, nicht das konstruktive Bilden mathematischer Idealbegriffe. Griinde fir die
Verdringung der Sinnstiftungsfunktion aus der Naturwissenschaft werden von Husserl
sowohl in ihrer zunehmenden Tatsachen- und Erfahrungsorientierung als auch in der stetig
wachsenden Abkopplung ihrer mathematischen Begriffe und Formeln von der realen An-
schauungs- und Erlebenswirklichkeit gesucht.

Die intentionalen Motive fiir diese ,,Abirrung® des neuzeitlichen Rationalismus und die
dadurch ausgeldste Sinnkrisis des europdischen Menschentums werden im II. Teil der Krisis
detaillierter und grundsitzlicher analysiert. Die urspriinglich aus der sinnlichen Anschauung
der realen Dinge (FeldmeBkunst) gewonnenen geometrischen Idealisierungen haben sich
mit Galilei in der modernen Wissenschaft verselbstindigt. In ihr sind sie zum ,,wahren Sein
der Natur selbst” erhoben und als objektives Ansich, dem die sinnlich-anschauliche Le-
benswelt als uneigentliche Welt gegeniibersteht, hypostasiert worden.? In der Konsequenz
wurde das anschauliche Empirische nun auf die abstrakten mathematischen Idealisierungen
bezogen, die als seine Rechtfertigung gelten. Dabei geriet die natiirliche ,,L.ebenswelt™ als
der tragende ,,Boden® der Weltkonstitution in Vergessenheit.?

Die so bewirkte Absonderung der abstrakt-eidetische Idealbegriffe konstruktiv erzeu-
genden Vernunft von der Welt als ihrem natirlichen Erfahrungsboden fithrte zu einer Ver-
absolutierung des Denkens und zur Bildung einer Wissenschaft, die in die blo3e Logik der
Widerspruchsfreiheit ihre Autonomie von der nattrlichen Lebenswelt besiegelte.* Am En-
de gab die von den Mathematikern geschaffene abstrakte, idealisierte Welt der ,,vorwissen-
schaftlich in der alltiglichen sinnlichen Erfahrung subjektiv-relativ gegebenen Welt sogar
noch die Gesetze vor, ordnete, strukturierte und erklirte sie.> Auf diese Weise vollzog sich
die Mathematisierung der Welt als ,,methodische Objektivierung der anschaulichen Welt*“.6
Das mathematisch-naturwissenschaftliche Denken biiite mit dem endgiltigen Vergessen

I E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die phinomenologische Philosophie [1936],

Hua VI, 1, 3.
2 Ebenda, 23, 43.
3 Ebenda, 50 f.
Auf Husserls Weg hin zur Theorie von der fundierenden Funktion der subjektiven Lebenswelt bildete die
in der Logik (1929) begriindete Riickfithrung der idealen Urteilssinne und Evidenzerlebnisse auf die empi-
rischen Individualurteile und weiter auf die nichtpridikative Erfahrung einen wichtigen Schritt. — E. Hus-
serl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, §§ 84, 86.
E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften, 20.
6 Ebenda, 40.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 151

des lebenweltlichen Sinnbodens auch die Quelle seiner Intuitivitit ein. Es ging eine Ver-
wandlung des ,,in hochster Genialitit gestaltenden Denkens in ein Denken mit »symboli-
schen« Begriffen® vor sich, die mit der Anschaulichkeit des eigentlichen Denkens ihren
urspriinglichen Sinn verloren haben.! So messe Galileis mathematische Naturwissenschaft
den sinnlich-anschaulichen Gestalten der Lebenswelt durch die zwischen ihnen konstruktiv
ermittelten Zahlen- und Formelverhiltnisse ,,ein wohlpassendes Ideenklein”, ein ,,Kleid der
Symbole” an, das sich ,,objektivwissenschaftliche Wahrheit” nennt, und das sie ,,vertritt, sie
verkleidet™.? Damit entstand eine verhdngnisvolle Verkehrung: ,,Das Ideenkleid macht es,
daf3 wir fir wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.?> Mehr noch, der ,,eigentliche Sinn
der Methode, der Formeln® bleibt auf diese Weise unverstindlich. Die mathematischen
Idealbegriffe tiuschen uns niamlich Gber dasjenige Verhiltnis, in welchem sie zu ,,der in
unserem konkreten Weltleben uns stindig als wirklich gegebenen Welt®, also der Lebens-
welt, stehen.*

Fir den sowohl méglichen wie dringend gebotenen Ausweg aus dieser Kirisis gelte es,
sich das Fundiertsein der abstrakten Welt mathematischer Idealisierungen (Flichen, Riume,
Linien) in der subjektiven, anschaulichen Lebenswelt erneut bewuf3t zu machen. Keinesfalls
aber sollen die Idealbegriffe wieder ,,versinnlicht werden. Der Wissenschaftler miisse die
Fahigkeit ausbilden, ,,nach dem historischen Urstiftungssinn” seiner idealen Gebilde und
Methoden zuriickzufragen. Selbst fur die allgemeinste philosophische Disziplin, die reine
Logik, muf3 die anschauliche, subjektiv-relative Erfahrung der Lebenswelt als letztes Sinn-
fundament aufgewiesen werden. Diesen Gedanken hatte Husserl bereits 1929 mit der For-
derung nach einer notwendigen phianomenologisch-transzendentalen Erginzung der objek-
tiv gerichteten formalen Logik vorweggenommen. Diese erginzende Untersuchung geht
niamlich von ihren objektiven theoretischen Gebilden aus und ,,versetzt sie zuriick in die
lebendige Intention der Logiker, aus der sie als Sinngebilde entsprangen®.

Die von Husserl nunmehr in den Mittelpunkt gertickte lebensweltliche Erfahrung ist
jedoch nicht mit der schlichten Wahrnehmung identisch, sondern fundiert sie, geht ihr
vorher. Denn das urspriingliche naive ,,selbstvergessene Leben® ist in der ,,nattrlichen®,
vortheoretischen Einstellung (Alltagsbewuf3tsein), in der wir Wahrnehmungen bzw. Waht-
nehmungsurteile vollziehen, bereits tiberschritten. Deshalb muf3 die ,,Lebenswelt™ grund-
satzlich urspriinglicher sein als die schlichte ,,Wahrnehmungswelt®. Dennoch scheint Hus-
set]l beide Welten gelegentlich zu identifizieren.® Allerdings erweist sich fiir ein Ich auch die
subjektive, anschauliche, relative Lebenswelt nicht als ein blof3 sinnlich Gegebenes, ohne
Sinnstruktur, sondern als eine schon strukturierte, mit trans- oder intersubjektiven Sinnen
und Bedeutungen angefiillte Erfahrung. Diesen Tatbestand hat der Phinomenologe Pa-
toCka im Auge, wenn er feststellt, dal3 fiir den Autor der Krisis die Lebenswelt ,,keineswegs

1 Ebenda, 48.

2 FEbenda, 51 f.

Ebenda, 52; Der Terminus ,,Ideenkleid” ist nicht mit den phinomenologischen Ideen oder Wesen zu
verwechseln, die uns in der Ideen- oder Wesensschau gegeben sind. Vielmehr hat Husserl die mathemati-
schen ,,Idealbegriffe” im Auge, von denen er u.a. in den Ideen I handelte.

4 E. Hussetl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften, Hua VI, 51.

5 E. Hussetl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 14.

6 E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften, Hua VI, 27.



152 ALTERNATIVEN

die gegebene oder sinnliche Welt im Gegensatz zur gedanklich konstruierten Welt* ist. Sie
sei vielmehr selbst ,,kraft aktiven Denkens »konstituierts, wenn nicht konstruiert”.! Folglich
ist sie trotz ihres flieBenden Charakters nicht als ein rein unmittelbares, vorrationales Bei-
sichsein, nicht als ein bloBes Erleben im Sinne der Lebensphilosophie zu deuten.

Die von Husserl eingeforderte reflexive Besinnung auf die lebensweltliche Erfahrung ist,
wie bereits angefiihrt, als ein ,,Riickfragen nach der letzten Quelle aller Erkenntnisleistun-
gen” gemeint. Und diese sucht und findet er nicht in der empirischen, sondern in der
transzendentalen Subjektivitdt.? Stoft die riickfragende Selbstbesinnung aber bis zur le-
bensweltlichen Erfahrung des Ich vor, dann geht diesem auf, daf} die ,,»blof3« subjektive
und relative [Umwelt], in ihrem nie stillhaltenden Fluf} der Seinsgeltungen, deren Verwand-
lungen und Korrekturen — so paradox das scheinen mag — der Boden [ist], auf dem die
objektiven Wissenschaften ihre Gebilde »endgiltiger«, »ewiger Wahrheiten« der ein fir
allemal und fiir jedermann absolut giltigen Urteile® aufbauen.> Vom Denkenden ist also
gefordert, sich dieser Verwurzelung der wissenschaftlichen Idealisierungen und symboli-
schen Begriffe im anschaulichen Sinnboden der alltiglichen Lebenswelt immer wieder re-
flexiv zu vergewissern. Auf diese Weise vermag er das ,,Vergessen® der Verwurzelung aller
theoretischen Idealisierungen im anschaulichen, unmittelbar gelebten Boden der Lebens-
welt riickgingig zu machen und den urspriinglichen ,,.Sinn“ dieser Begriffe erneut zu bele-
ben. Ein dermafllen erneuertes Wissen wirke dann sinnstiftend und offenbare den wahren
,,Sinn“ der exakten Theorien.

Am III. und letzten Teil der Krisis, der 1936 nicht ver6ffentlicht wurde, hat Hussetl bis
zu seinem Tode im Jahr 1938 weiter gearbeitet. Mit ihm wurde der Ubergang vom Problem
der mathematischen Idealisierungen und ihrer Verwurzelung in der subjektiv-relativen Le-
benswelt zu dem der Wesensstruktur der Lebenswelterfahrung als Triger einer universalen
Sphire idealer Normen und reiner Geltung vollzogen. Hierbei wird die Relativitit und Sub-
jektivitit lebensweltlicher Erfahrung hin zu der Unbedingtheit Gberschritten, die die Phi-
nomenologie als strenge Wissenschaft fordert. In einem ersten Schritt, so Husserl, dirfe die
sinn- und geltungstiftende Lebenswelt selbst nicht unbefragt einfach als seiende Welt vor-
ausgesetzt werden. Beim Riickgang auf sie setzen wir namlich, ohne uns dessen bewuf3t zu
sein, bestimmte Gegebenheiten wie unsere faktisch vorgefundene Seinsweise als Wissen-
schaftler, die Seinsweise der Lebenswelt und das Mitfungieren anderer Wissenschaftler als
selbstverstindlich voraus. Erst wenn uns diese gewohnlich unreflektierten Setzungen be-
wullt werden, eroffne sich uns ein Reich stindig verfiigbarer, aber nie befragter Seinsgel-
tungen, die als Voraussetzungen des wissenschaftlichen und philosophischen Denkens fun-
gieren.

Mit anderen Worten, auch die naiven geistigen Betitigungen des Menschen setzen be-
reits ein universales Seins- und Geltungssinnstiften voraus. Die fir uns im strémenden
Wandel der Gegebenheitsweisen bestindig daseiende Welt erweist sich so als ein universa-

1 J. PatoCka, Phinomenologische Schriften II, Stuttgart 1991, 320.

2 Transzendental“ meint bei Husserl ein Motiv des Riickfragens, des Sichbesinnens eines Philosophen

»auf sich selbst und sein erkennendes Leben, in welchem alle ihm geltenden wissenschaftlichen Gebilde
zwecktitig geschehen, als Erwerbe aufbewahrt und frei verfiigbar geworden sind”. — E. Husserl, Die Kri-
sis detr europiischen Wissenschaften, Hua VI, 100.

3 Ebenda, Beilagen, 465.



ANSCHAUUNG UND DENKEN FUR DIE PHANOMENOLOGIE HUSSERLS 153

ler geistiger Erwerb, als das Sinngebilde einer universalen , letztfungierenden® Subjektivitit.
Und diese ist kein rein etleidendes ,,Erleben®, kein formloses ,,Leben®, wie sich die Le-
bensphilosophen den fiktiven Anfang des geistigen Lebens denken. Die Methode des sy-
stematischen Ruckfragens habe als anschauliches Erschliefen zu geschehen und dabei die
originale Selbstdarstellung in der Seinssphire der universalen Subjektivitit zu leisten. Diese
seltsame lebendige Subjektivitit steht mit dem altvertrauten alltidglichen Lebensfeld in Be-
ziehung. Ja, sie verburgt erst den eigenen ,,Seinssinn® der subjektiv-relativen Lebenswelter-
fahrung fir die in ihr lebenden und erlebenden Menschen. Damit st63t Husserl in der sub-
jektiv-relativen, lebensweltlichen Anschauung auf etwas seiner Meinung nach evident Ge-
gebenes, das anschauend zu beschreiben, festzuhalten ist. Diese lebensweltlichen Eviden-
zen besitzen das ,,Urrecht”, die hochste Dignitit, in der erst die Evidenz objektiv-logischer
Leistungen (Wissenschaft) griindet, sich fundiert. Nur hitten die Philosophen und Natur-
wissenschaftler diesen Zusammenhang ,,vergessen®, von dem nicht ganz klar wird, inwie-
weit er auch die identischen Wesenheiten der Phinomenologie betrifft.

Um die lebensweltlichen Evidenzen aufkliren zu kénnen, mul3 ein methodischer Zu-
gang zur Seinsweise und zum Geltungsgrund der konkreten Lebenswelt gefunden werden.
Dann lasse sich aus der Lebenswelt ein abstrakter , Weltkern® — die Welt der schlichten
intersubjektiven Erfahrungen — herauspraparieren. Husserl benennt zwei Voraussetzungen
fir eine solche Aufklirung. In einem ersten Schritt ist die ¢poché (Ausschaltung) aller in Wis-
senschaft und Theorie naiv vorausgesetzten Seinsgeltung zu vollziehen, was die lebens-
weltliche Erfahrung selbst noch nicht unmittelbar berthrt. Eine nach dieser Ausschaltung
mogliche rein deskriptive Wissenschaft von der Lebenswelt habe es mit einem speziellen
Apriori, mit einer invarianten Struktur der Lebenswelt zu tun. Sie offenbart sich uns ,,hin-
ter aller Subjektivitit, Relativitat, Sinnlichkeit.

Diese der Lebenswelt, als der ,,raumzeitlichen Welt der Dinge, so wie wir sie in unserem
vor- und aullerwissenschaftlichen Leben erfahren”, einwohnende ,,allgemeine Struktur’ ist
gelegentlich kritisiert worden. Husser]l habe damit das Problem einer allgemeinen wissen-
schaftlichen Objektivitit nur in die Lebenswelt verschoben, die ihrerseits den ,,Boden*
dieser Objektivitit abgeben soll. Gewinnt doch hier die deskriptiv erfal3te lebensweltliche
Erfahrung eine Dignitit, die sie der wissenschaftlichen Erkenntnis gleichwertig macht.
Auch die Behauptung Husserls, diese invariante Struktur verbinde alle Menschen miteinan-
der, lasse sie als Teilhaber und Trager einer einheitlichen Geistigkeit erscheinen, ruft man-
nigfachen Zweifel hervor. Selbst unter Phinomenologen ist es umstritten, ob sich durch
Wesensschau eine solche, die ganze Menschheit einende singulare lebensweltliche Grund-
struktur evidenter Utrleistungen des Geistes aufweisen 1i3t. Waldenfels z.B. vermutet hier
eine nachtrigliche Abstraktion anstelle einer intuitiv unmittelbar gegebenen ,,Sache selbst.!

Um die letzte ,,Quelle” dieser Grundstruktur aufzudecken, setzt Hussetl in einer zweiten
¢poché die im Vollzug der anschaulichen Lebenswelterfahrung selbst unbewul3t vorausge-
setzten Geltungsannahmen aufler Kraft. In der phinomenologischen Korrelation von uni-
versal leistendem Bewultseinsleben (Akte) und sinnbesetzter Welt (Gegenstindlichkeit)
wird damit der noch immer unthematisierte Welthotizont zum Thema der Aufmerk-
samkeit: Nunmehr erregt das ,,Vorgegebensein” der Welt unser philosophisches Interesse.

I B. Waldenfels, Lebenswelt zwischen Alltiglichem und Unalltiglichem, in: C. Jamme/O. Péggeler, Phi-

nomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Edmund Hussetls, Frankfurt/Main 1989, 113.



154 ALTERNATIVEN

Mit der ,,vorgegebenen® Welt, die das lebensweltlich erfahrende Ich bereits vorfindet, er-
6ffne sich uns Forschenden das sie erst konstituierende ,,Universum des Subjektiven”. Die-
se, am Boden der vorgegebenen Welt , letztendlich fungierend-leistende Subjektivitit” blei-
be dem natitlichen Erleben von Welt grundsitzlich verborgen. Damit meint Husserl in
einer ,letzten® transzendentalen Subjektivitit menschlichen Lebens die ,,Quelle® fiir die
invariante Struktur aller lebensweltlichen Erfahrung gefunden zu haben. Dieser ,,Quelle®,
einschlief3lich der in ihr bereits fungierenden Sinn- und Geltungsstiftung, haben wir uns
ohne theoretisches Vorurteil zu nihern. Dafiir miisse unsere natiirliche Einstellung, in der
die Welt subjektiv, relativ, anschaulich ,,erlebt” wird, auBBer Geltung gesetzt werden, der
epoché verfallen. Es ist Husserl wichtig zu betonen, daf3 die leistende Ursubjektivitit weder
durch ein mythisches Ursprungsdenken noch durch argumentatives Konstruieren auf
Grund allgemeinster Prinzipien thematisch gemacht werden kann, sondern allein mittels
anschauendem Auslegen in Evidenz zu Tage zu fordern ist.

In reflexiver, durch die verschiedenen Schritte der epoché geliuterter phinomenologi-
schen Einstellung ,,erschauen® wir jetzt, wie die natiirlichen Geltungen einer jeden lebens-
weltlichen Erfahrung funktionieren, wie sie aus ,letzter” Subjektivitit zustande kommen.
Die ,letzte® Subjektivitit kann als ,,Urphinomen® der Lebenswelterfahrung angesehen
werden.! Diesem ,,Urphinomen® geht jegliche Willkiir oder irrationale Richtungsinderung
ab. Das ,,Schauen® er6ffnet uns vielmehr typische, apriorische oder wesenhafte Korrelatio-
nen von Ich-Erlebnissen und erlebten Dingen. Sie erlauben es, die natirliche Einheit der
Lebenswelt zu rekonstruieren. Die transzendentalphilosophische Konstruktion der Hus-
serlschen Phinomenologie kommt folglich am Ende nicht ohne das rein methodologisch
zu verstehende ,letzte Ich aus. Es ist als jegliche Konstitutionsleistung des Sinns erst er-
moglichend zu denken. Seine Geltung, seine Evidenzsphire ist allerdings nicht weiter hin-
terfragbar, es ist ein ,,Urphinomen®.?2 Obwohl sich alle impliziten Geltungen der Lebens-
welt auf dieses letzte ,,Ur-Ich® zurtckfragen lassen miissen, kénnen aus ihm keinerlei ob-
jektive Erkenntnisse deduziert werden. Diese ganze Begriindung Husserls steht und fallt
mit dem Sinn oder Unsinn einer ,letzten® transzendentalen Subjektivitit, die eine durch
epoché ,,gereinigte” und auf ihre letzte, leistende Quelle von Geltung und Wahrheit zuriick-
fragende egologische Subjektivitit sein soll und als solche philosophische ,,Letzt-
begrindung® allen Geltungssinns leistet.?

T M. Ruggenini, Die Paradoxie der Lebenswelt — Krisis der Subjektivitit und Verlust der Welt, in: H. Vetter
(Hrsg.), Krise der Wissenschaft — Wissenschaft der Krisis?, 49.

2 E. Hussetl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften, Hua VI, 190.

3 F. Fellmann, Sechzig Jahre danach — Was ist geblieben? In: H. Vetter (Hrsg.), Krise der Wissenschaft —
Wissenschaft der Krisis?, 77 ff.



7 ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER:
PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN
UND SCHAU DER »URPHANOMENE«

7.1 Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug
im Werk Cassirers

7.1.1 Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken — eine zentrale Fragestellung

Die Beschiftigung mit der von Goethe und Lebensphilosophen erhobenen Kiritik an den
begrifflichen Abstraktionen bzw. mit der Forderung, bei der Absicherung der Erkenntnis
vor allem auf die Anschauung zu setzen, wirft grundsitzliche Fragen nach den erkenntnis-
theoretischen Konzepten der Allgemeinbegriffe und allgemeinen Sachverhalte sowie nach
den entsprechenden Verallgemeinerungs- und Abstraktionstheorien auf. Diese Fragen bil-
den sozusagen die positive, die konstruktive Seite des Themas einer Kritik abstrakter Wis-
sensformen. Fir die letzten beiden Kapitel der vorliegenden Studie machen sie gegentiber
den moglichen Implikationen, die aus der zunehmenden Unanschaulichkeit wissenschaftli-
cher Theorien und Erklirungen fir die kulturelle Sinnstiftung resultieren, und gegentiber
dem Goethebezug der jeweiligen Thematisierung einen eigenstindigen Aspekt der Unter-
suchung aus: den moglicher theoretischer Alternativen. Die Philosophien Cassirers und
Husserls, die in einem engen ideen- und wirkungsgeschichtlichen Zusammenhang stehen,
verstehen sich auf exemplarische und kontroverse Weise als alternative Losungen des auf-
geworfenen Problems.

Erkenntnistheoretisch verbindet sie dabei das grundsitzliche Bestreben, Bilden und
Erfassen von Allgemeinbegriffen argumentativ abzusichern und einsichtig zu machen. Dies
wird von beiden Philosophen als notwendige Voraussetzung dafiir begriffen, daf3 sich die
Wissenschaft als wichtige Kulturform sinnstiftend auf die Emanzipation des Menschen
auswirken kann. Wihrend Husserl daftr, wie dargestellt, auf unmittelbare Intuition bzw.
,»selbstgebende® eidetische Anschauung setzt, die das Kategoriale und das ideale Allgemei-
ne anschaulich-unmittelbar ergreifen 1i63t, favorisiert Cassirer demgegeniiber zunichst die
aus letzten Voraussetzungen des Denkens erzeugende mathematische Konstruktion, die
dann zu einer allgemeinen Theorie vermittelnder Reprisentation und Symbolisierung wei-
terentwickelt wird. Mit seiner ,,Phinomenologie der Wahrnehmung® und der auf ihr griin-
denden Theorie der Ur- oder Basisphinomene geistiger Leistungen wirft er Ende der 20er
Jahre das Problem anschaulicher Unmittelbarkeit auf neue Weise auf.

Der dem Marburger Neukantianismus entstammende Ernst Cassirer (1874-1945),! der
sich gleichsam als wichtiger Verbiindeter und Widersacher der Husserlschen Phinomeno-
logie erweist, polemisiert in den frihen Schriften, dhnlich wie Hussetl in den Prolegomena zur
reinen Logik (LU 1), gegen die in Wissenschaft und Erkenntnistheorie weit verbreiteten ,,tra-
ditionellen® Verfahren der Begriffsbildung. Dabei wendet er sich insbesondere gegen die

I H. Paetzhold, Ernst Cassirer — von Marburg nach New York. Eine philosophische Biographie, Darm-

stadt 1995, 4 ff.



156 ALTERNATIVEN

durch Induktion und empirische Abstraktion gewonnenen Gattungsbegriffe, die zudem als
Dingbegriffe milgedeutet wirden. Cassirer setzt thnen das ,,moderne® Verstindnis entge-
gen, wonach echte Allgemeinbegriffe mathematisch ,erzeugt, , konstruiert™ werden und
als ideelle Inbegriffe, Reihenbegriffe und Funktionsbegriffe zu verstehen sind. Bei seiner
Kritik an den traditionellen Methoden des Bildens von Allgemein- bzw. Gattungsbegriffen
weil3 er sich partiell mit Husser] und mit Goethe in Einklang.

Zugleich attackiert er den vom Sensualismus (Berkeley), der Lebensphilosophie (Dil-
they) und dem Intuitionismus (Bergson) propagierten Ruckgriff auf das subjektive, unmit-
telbare Erleben (Empfindung, Intuition) als einer sicheren, absoluten Quelle wissenschaftli-
cher Erkenntnis. Cassiter sucht vor allem in den frihen erkenntnistheoretischen Schriften
die Rolle einer gebenden Anschauung ganz im Sinne seiner Marburger Lehrer Cohen und
Natorp auszuschalten bzw. als Vorurteil zu diskreditieren.! So setzt er im Erkenntnisproblem
I/1I (1906/07) und in der Begriffsschrift (1910) véllig auf das Verfahren eines nach ma-
thematischem Vorbild ,,erzeugenden® reinen Denkens. In der danach konzipierten »Philo-
sophie der symbolischen Formen« betont er den Primat der strukturierenden theoretischen,
d.h. geistigen Formungsprinzipien, die allein den Wahrheitswert jeglicher unmittelbaren
Wahrnehmung oder Erfahrung verbiirgten.

Im Zusammenhang mit dem Abweisen unmittelbar erlebter Sinnlichkeit als einer aller
Formung vorgreifenden Erkenntnis entwickelt er die Auslegung des in der Lebensphiloso-
phie grundlegenden Begriffs der Intuition als eines intellektuellen, mittelbar-erzeugenden,
,,bildenden Vorganges, was sich implizit auch gegen Husserls Begriff einer unmittelbaren
Wesensschau richtet. Spater, nach Ausarbeitung der Philosophie der symbolischen Formen,
die die wissenschaftliche Erkenntnis in ein Ganzes aller historisch und systematisch auf-
weisbaren geistigen Objektivationsweisen stellt, legt Cassirer die Intuition als Ideation und
diese als symbolischen Vorgang aus. Im Alterswerk, in dem gegen 1940 entstandenen Ma-
nuskript »Uber Basisphinomene«, werden die Termini Intuition und Kontemplation noch
einmal auf eine ganz neue Weise bestimmt, die den Intentionen Bergsons und Husserls
cher gerecht wird, da sie nun fir die Philosophie der symbolischen Formen den Begriff
platonischer Ideen-Kontemplation beansprucht.?

Obwohl fir Cassirer wie fur Husserl die ,,Grenzen der Einsicht nicht mit den ,,Gren-
zen der Sinnlichkeit zusammenfallen? stehen sich bei beiden hinsichtlich der der An-
schauung in der Wissenschaft zugeschriebenen Rolle zwei kontrire Ansitze gegentiber.
Das betrifft sowohl dasjenige, was unter nichtsinnlicher Anschauung bzw. dem ideell ,,ge-
schauten® Allgemeinen verstanden wird, als auch das Recht (Geltungswert) der sinnlichen
Anschauung im Erkenntnisprozef3. Nicht zuletzt deshalb, weil sich Cassirer vieler Termini
und methodischer Verfahren der Phinomenologie bedient und von seiner Wertschitzung
fiir Husserl keinen Hehl macht, erweist sich das Spannungsverhaltnis zwischen phinome-
nologischer und »neukantianischer« Auffassung der Anschauung als so spannend und in-

L M. Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia della cultura, Firenze 1996, 13-43.
2 C. Mockel, La teoria dei fenomeni di base di Cassirer e il suo rapporto con Husserl e Natorp, in: St. Beso-
li/M. Ferrari/L. Guidetti (a cura di), Neokantismo e fenomenologia. Logica, psicologica, cultura e teoria
della conoscenza, Quaderni di Discipline Filosofiche (2002), 149-172.

E. Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen [1902], Gesammelte Werke Ham-

burger Ausgabe [ECW] 1, Hamburg 1998, 177.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 157

terpretationsbediirftig.! Allerdings sieht Cassirer auch in Hegels Phdnomenologie des Geistes ein
methodisches Vorbild fiir die eigene Philosophie der Wissens- und Kulturformen, weshalb
er den Terminus ,,phinomenologisch* dementsprechend doppeldeutig gebraucht.?

Der Phianomenologe und der Philosoph der symbolischen Formen stehen aulerdem in
einem kritisch-produktiven Verhiltnis zur modernen Lebensphilosophie. So verhilt sich
Husserl, obwohl er auf die unmittelbare Intuition, subjektives Erleben, endlosen Bewul3t-
seinsstrom und den Lebensbegriff setzt, dennoch reserviert gegentber der eigentlichen
lebensphilosophischen Stromung (siche 6.1). Ganz dhnlich stellt sich diese Sachlage bei
Cassirer dar. Er arbeitet schon in den frithen Schriften exzessiv mit dem Lebensbegriff,’
wobei er sich von den philosophischen Konzepten Diltheys und Simmels bis in die Begriff-
lichkeit hinein anregen 1d3t.* Den Terminus der ,,Lebensordnung®, der fiir sein kulturphilo-
sophisches Konzept, das der Thematisierung des Erkenntnisproblems in Philosophie und
Wissenschaft zugrunde liegt, eminent wichtig ist, hat er z.B. ganz offensichtlich bei Dilthey
vorgefunden.® Der ganze ,.historisch-systematische® Abrif3 Giber die langwierige Abkehr der
modernen Erkenntnisauffassung vom alten metaphysischen Denken liest sich tberhaupt
wie ein alternativer Entwurf zu Diltheys Studie tber Herrschaft und Verfall ,,der Metaphy-
sik der substantiellen Form®, die das Zweite Buch der Einleitung in die Geisteswissenschafien
(1883) ausfillt.® Dennoch steht er den durch die Lebensphilosophen offerierten erkennt-
nistheoretischen Problemlésungen ablehnend gegentiber, auch wenn er die von ihnen auf-
geworfenen Probleme als Grundprobleme der modernen Philosophie anerkennt.” Dies
zeigt sich beispielsweise an seiner Wiirdigung der Spenglerschen Ausdrucks- und Symbol-
theotie.

Beginnend mit der Schrift Freiheit und Form (1916) setzt Cassirer seine Deutungen bis ins
Alterswerk hinein gezielt in Bezug zu den Positionen Goethes und entwickelt sogar die
cigenen Begriffe und Konzepte in Anschlufl an die Goetheschen weiter.? Hierbei wird er
einerseits mit Goethes Vorliebe fur die sinnliche Anschauung samt Absage an den urteilen-

E.W. Orth, Phinomenologie in Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, in: E. Rudolph/
H.J. Sandkiihler (Hrsg.), Symbolische Formen, mégliche Welten — Ernst Cassirer, in: DIALEKTIK. En-
zyklopadische Zeitschrift fiir Philosophie und Wissenschaft (1995) 1, 47-60.

J. M. Krois, Editorische Hinweise, in: E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachge-

lassene Manuskripte und Texte, hrsg. von J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995),

[ECN 1,] 299 £.

C. Méckel, Die Unmittelbarkeit des Erlebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen

Philosophie des frihen Ernst Cassirer, in: Gottingische Gelehrte Anzeigen 253, (2001) 3/4, 277-296.

E.W. Orth, Cassirers Philosophie der Lebensordnungen, in: E. Cassirer, Geist und Leben. Schriften zur

Lebensordnung von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache. Hrsg. von E.W. Orth, Leipzig 1993, 9 ff.

> E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Erster Band
[1906], GW HA 2, 60, 95; W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Erstes Buch [1883], Ge-
sammelte Schriften Bd. I, Leipzig und Berlin 1922, 354, 355.

6 V. Getrhardt/R. Mehring/]J. Rindert, Betliner Geist. Eine Geschichte der Betliner Universititsphiloso-
phie, Berlin 2000, 207.

7 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 8 ff. Siche dazu C. Méckel, »Leben« als
Quell symbolischer Formen. Eine Auseinandersetzung Cassirers mit Simmel und Scheler, in: Logos, NF 5
(1998) 4, 355-386.

8 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, in: E. Rudolph/B.-O. Kiippers (Hrsg.), Kulturkritik

nach Ernst Cassirer (Cassirer-Forschungen 1), Hamburg 1995, 297 ff.



158 ALTERNATIVEN

den Verstand konfrontiert, andererseits zieht thn Goethes Begriff einer geistigen, »hche-
ren« Anschauung an, die alles sinnliche Schauen belebt und ihr als ein ,,Theoretisieren® erst
Sinn verleiht. Auch Goethes Formbegriff, wie er in der Metamorphosenlehre entwickelt
wurde, und dessen Verstindnis des Symbolischen und Reprisentativen in aller sinnlichen
Prasenz hinterlassen bei Cassirer Wirkung. Aullerdem deutet er das ,,Urphianomen des Le-
bens*

b

von Goethe ebenso wie von den Lebensphilosophen bemiiht, im Alterswerk als
,,Basisphanomen® geistigen Weltaufbaus bzw. jeglicher elementaren Wirklichkeitsgegeben-
heit.! Damit hat er eine Modifikation seiner philosophischen Grundpositionen vollzogen:
Die letzten Basen der formenden Funktionen des Aufbauens und Gebens von konkreter
Wirklichkeit, nun nicht mehr als mathematisch erzeugende, entziehen sich begrifflicher,
diskursiver, reflexiver Bestimmung bzw. Erklarung und lassen sich als ,,Urphinomene® nur
unmittelbar schauend fassen.

Die bislang bei Goethe und den Lebensphilosophen verfolgte verstandes- bzw. ver-
nunftkritische Tendenz, die sich u.a. in einer Kritik am mechanischen Wissenschaftsideal
und seinen Verfahren niederschligt, kommt in verinderter Gestalt auch im Werk Cassirers
zum Tragen. Zum einen stimmt er mehrfach Goethes Kritik grundsitzlich zu und greift
dessen Argumente auf. Zum anderen richtet sich seine Polemik bereits in den friheren
Schriften gegen die mit groen Gefahren verbunden gesehenen Verfahren der Hypostasie-
rung, Verdinglichung und Substantialisierung sowohl von Anschauungsgehalten als auch
von reinen Denkvoraussetzungen (Prinzipien) und anschaulichen Begriffen (Modellen,
Bildern). Ein damit zusammenhingendes Grundmotiv, das Cassirers Untersuchungen be-
reits 1902 leitet, bildet die erstrebte ,,Verteidigung der Vernunft gegen die pessimistische
Skepsis®“.2 Dafiir haben sich die Objektivitit und Notwendigkeit des Wissens speziell zu
bewihren, gerade weil sie in subjektiven Denkprinzipien und nicht in einem — realen oder
idealen — Ansichsein griinden.?

Die Uberzeugung, wonach keinerlei philosophische Grundprobleme einen erkenntnis-
theoretischen oder kulturphilosophischen ,,Skeptizismus® rechtfertigten, fiihrt auf Cassirers
Position in der Sinnfrage von Kultur und Leben. Der Aspekt einer notwendigen Sinnstif-
tung des ,,echten® Wissens, die durch konkrete methodische Entscheidungen und Verfah-
ren entweder beférdert oder behindert wird, steht in seiner Erkenntnisphilosophie zwar
immer im Raum, wird aber nie zu einem zentralen Thema wie bei den Lebensphilosophen
oder den Phinomenologen. Der Philosoph Cassirer ist eben kein Kulturkritiker, er versteht
den Fortschritt der Wissenschaft und ihrer Methoden als einen Emanzipations- und Frei-
heitsfortschritt des modernen Menschen, nicht aber als Gefihrdung oder Verfall des mo-
dernen Menschentums.

Dennoch wendet er gegen Ende der 20er Jahre seine Aufmerksamkeit stirker als je in
den frithen Arbeiten den kulturellen Konsequenzen des durch die Lebensphilosophen
thematisierten Bruches oder Grabens zwischen subjektiver, erlebter, anschaulicher Unmit-
telbarkeit (naive Weltanschauung) und begrifflicher Vermitteltheit (theoretische Weltan-

1 O. Schwemmer, Der Werkbegriff in der Metaphysik der symbolischen Formen, in: Internationale Zeit-

schrift fir Philosophie, (1992) 2, 226-249.
2 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 431.
,»Die skeptische ¢poché hinsichtlich der Erkenntnis gilt Cassirer grundsitzlich als inakzeptable Zumutung
fur das Denken. — Ebenda, 71.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 159

schauung) zu. Die Thematik selbst ist allerdings seit Leibniz’ Systenz (1902) im philosophi-
schen Werk Cassirers prasent, wird aber nicht in einen kulturkritischen Rahmen gestellt.
Der Grundtenor, der die Uberlegungen prigt, die hierzu in den spiten Schriften angestellt
werden, stimmt auch nicht mit dem lebensphilosophischen Bemiihen tiberein, in die verlo-
rene anschauliche Unmittelbarkeit per Intuition wieder zuriickkehren zu kénnen. Cassirer
sucht vielmehr nach einem korrekten theoretischen Umgang mit diesem unabinderlichen
Verlust. Er sieht die Lebensphilosophie am falschen Ziel einer solchen in Aussicht gestell-
ten romantischen Rickkehr ins ,,Paradies der Unmittelbarkeit™, nicht an der Benennung
des Problems letztlich scheitern.

7.1.2 Der Philosoph Goethe als Thema

Rezeption und Deutung von Goethes philosophischen Positionen bilden in der in den letz-
ten Jahren in Gang gekommenen Cassirerforschung! ein Thema von wachsendem Interes-
se, das sich nicht nur auf die Frage »Anschauung versus abstraktes Denken« beschrinkt.
Das historisch-systematisch aufzuarbeitende Cassirersche Gesamtwerk schlief3t eine lang-
jahrige Goetherezeption ein,? die nun verstirkt als eine mogliche Quelle seines Denken
begriffen wird. Hatte man frither diese Quelle vor allem in Kant und den neukantianischen
Lehrern gesehen, so richtet sich die Aufmerksamkeit jetzt auch auf die Renaissancephilo-
sophie,®> von der bekanntlich auch Goethe beeinflult war, und auf die lebensphilosophi-
sche Tradition Diltheys und Simmels, die wiederum Goethe als eine ihrer eigenen Quellen
deutet und behandelt.*

Goethes philosophische Einsichten gewinnen fiir Cassirer nach 1910 als eine Quelle fur
das eigene philosophische Voranschreiten bestindig an Gewicht. An Hand der in seinem
die das Ganze beleben, aber als

> 3

gesamten Werk vorzufindenden Goetheschen »Urworte«
Termini kaum [...] diskutiert werden®, hat Krois nachgewiesen, dal3 sich Cassirer als ein
Fortsetzer Goethes versteht, der, ohne historische Treue anzustreben, dessen Werk als
Medium fiir die eigene Arbeit nutzt.> Unter den ,,Goetheschen Elementen®, die auf modi-
fizierte Weise Eingang in Cassirers Philosophie finden, sind an erster Stelle die »Urworte«

1 M. Pliimacher, Wiedererinnerung an Ernst Cassirer. Ein Forschungsbericht zur deutschsprachigen Cassi-

rer-Rezeption, in: Information Philosophie 27, (Juni 1999) 3, 20-29; R. Breil, Zur Aktualitdt der Philoso-
phie Ernst Cassirers. Systematische Untersuchungen und die ,,Hamburger Ausgabe® (Teil 1), in: Philoso-
phischer Literaturanzeiger 54, (2001) 1, 159-177.
2 B. Naumann, Cassirer und Goethe. Philosophie und Poetik des Symbols, Miinchen 1998, 71 ff.
E. Rudolph, Ernst Cassirers Rezeption des Renaissancehumanismus, in: D. Frede/R. Schmicker (Hrsg,),
Ernst Cassirers Werk und Wirkung. Kultur und Philosophie, Darmstadt 1997, 105-121; O. Schwemmer,
Cassirers Bild der Renaissance, in: E. Rudolph/B.-O. Kippers (Hrsg.), Kulturkritik nach Ernst Cassiter,
Hamburg 1995, 255-280; St. Poggi, Die Renaissance Cassirers und das Mittelalter Heideggers, in: E. Ru-
dolph (Hrsg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 93-
112.
So hat Cassirer ,,den Kant-Arbeiten Simmels [...] in seinen Notizheften zu Goethe sowohl Exzerptpassa-
gen als auch eine kritische Einschitzung® gewidmet. — B. Naumann, Cassirer und Goethe, 80.
5 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 297, 300.



160 ALTERNATIVEN

Urphinomen, Form, Symbol, Leben und Befreiung zu nennen.! In dem Zusammenhang
erweist sich auch die Goetherezeption der modernen Lebensphilosophie (Dilthey, Simmel,
Spengler), die Cassirer ebenfalls im Blickfeld hat, als mégliche Vermittlerin fiir die Auf-
nahme des Lebensbegriffs in sein gesamtes Philosophieren. Da Cassirer nachweislich seine
zunichst am Marburger Kantverstindnis orientierte rationalistische Fassung der Termini
Anschauung und Intuition unter Berufung auf Goethe und dessen Philosophie der An-
schauung modifiziert, liegt hier ein echter Bezug zu unserem Thema vor. So erweist sich
heute die Cassirerforschung als eines der wenigen philosophischen Arbeitsgebiete, in denen
Goethes Philosophie als Arbeitsgegenstand eine ernsthafte Rolle spielt.? Besteht doch ,,die
zentrale Idee der Philosophie der symbolischen Formen [...] in der Weiterfithrung des Goe-
theschen Symbolbegriffs“, ohne dal3 deshalb beide Symbolbegriffe gleichgesetzt werden
durften.’?

Der philosophisch tiefblickende Dichter, Naturbeobachter und Lebensgestalter Goethe
begleitet Cassirer durch das ganze Leben. Er hat diesen nicht nur ,,sein Leben lang mit Be-
geisterung gelesen und wiedergelesen,* sondern auch ,,immer wieder aus Goethes Werken
exzerpiert und die Sammlungen tber lange Zeitrdume hin erginzt®.> Dal3 Cassirer von Ju-
gend an mit dem dichterischen und prosaischen Werk Goethes vertraut war, hat er zu-
nichst seinem Bildungsweg zu verdanken. Bald darauf, wihrend der Berliner und Marbur-
ger Studienzeit (80er und 90er Jahre), werden die naturwissenschaftlichen Schriften Goe-
thes durch Steiner ediert. In Lezbniz’ System (1902) zitiert Cassirer bereits aus Goethes Ma-
xcimen und Reflexcionen, und im Erkenntnisproblem (1906/07) findet neben den literarischen
Werken auch die Farbenlehre mehrfach Erwihnung. 1905 besuchen er und seine Frau Toni
Weimar und das Goethe-Haus.

Die erste umfassende und tiefgriindige Deutung Goethes als eines wichtigen philosophi-
schen Geistes in der Kultur des deutschen Idealismus von Leibniz bis Hegel findet sich in
der Studie Freiheit und Form (1916), deren ,,Entwirfe und Vorstudien [...] viele Jahre zu-
rick[liegen]“.® Die Studie macht deutlich, da} Cassirer an ,,der Entwicklung der Goethe-
schen theoretischen Naturanschauung® neben einem personlichen ein echt philosophisches
Interesse hegt. Hinsichtlich des von ihm verfolgten ,,Gegensatzes zwischen »Frei-
heitsprinzip« und »Formprinzip«“ werde hier nimlich ,,im Besonderen ein Allgemeines
deutlich und sichtbar®.” Weil sich dieser Zusammenhang, diese Deckung von individuellen
und typischen Ziigen ,,in jeder Richtung von Goethes Schaffen bewihrt®, sei ihm, Cassirer,
»die Analyse von Goethes Weltansicht zum ideellen Mittelpunkt® der ganzen Studie ge-
worden. Aus diesem Bekenntnis zieht Naumann den Schlul3, man konne ,,das Bild Goe-

Cassirer, der bis zum Ende seines Lebens 22 Arbeiten tber Goethe verfaflt, zitiert am hédufigsten das
Gedicht »Urworte. Orphisch«. In ihm umschreibt Goethe mit Hilfe der orphischen »Urworte« Didmon
(Schicksal), Zufall, Liebe (Leidenschaft), Nétigung und Hoffnung die Grenzen und Spielriume selbstbe-
stimmten menschlichen Lebens. — J.W. Goethe, Urworte. Orphisch, in: Ders., Werke Hamburger Ausga-
be, Bd. 1: Gedichte und Epen I [HA 1], 359 £., 403 ff.

H. Olles, Zu Goethes Weltsicht, in: Philosophischer Literaturanzeiger 54, (Januar-Mdrz 2001) 1, 73-99.
J-M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 307 f.

B. Naumann, Cassirer und Goethe, 72.

Ebenda, 141, Anm. 1.

6 E. Cassirer, Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, XI.
7 Ebenda, XII, XIV.

(S B S B S



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 161

thes®, das Cassirer hier zeichnet, ,,
Selbstreflexion und Selbstdarstellung des Autors® lesen.! Auf alle Fille gibt die Schrift Fre/-
heit und Form zum ersten Mal den Blick auf die Tatsache frei, dal3 Cassirer sich in hohem
Maf3e Goethe verpflichtet weil3.

Er nimmt diesen auch als Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker ernst, wenn er z.B.

mit gleichem Recht als Kommentar wie als bewul3te

eine gro3e Nihe zwischen der ,,modernen Auffassung in der Begriffsbildung und Goethes
antimechanistischen Positionen konstatiert. Deshalb vermag Cassirer in der Freiheitsschrift
gewisse ,,Moglichkeiten einer Anndherung der im 19. Jahrhundert polemisch verhirteten
Fronten zwischen Goethe und den etablierten Naturwissenschaften® zu antizipieren.? Das
etwa zur gleichen Zeit fertiggestellte Buch Kants Leben und 1ebre (1918) stellt ebenfalls einen
engen Bezug zum Naturphilosophen Goethe heraus und sieht beider Leben und Werk ein-
heitlich von einer inneren Form geprigt. Insbesondere bei der Darstellung von Kants Kritik
der Urteilskraft (V1. Kapitel) spielt Goethes teleologisches Interesse an der Metamorphose
der Naturphinomene fir Cassirer sogar die Rolle eines Lese- und Verstindnisfilters.? Zahl-
reiche Hinweise im Text belegen, dal3 er bei der Besprechung von Kants Werk die philoso-
phischen Einsichten Goethes im Hinterkopf hat, wobei das VI. Kapitel die meisten
expliziten Verweise auf Goethe enthilt* Zu der Zeit, als Cassirer das Manuskript des
Kantbuches abschlief3t, liest er mit Interesse die Goethedarstellung Gundolfs (1916) und
fuhrt daraufhin einen Briefwechsel mit dem Autor.> Er schitzt an Gundolf, dal3 er ,,im
Gebiet der modernen Literaturwissenschaft das Diltheysche Programm am reinsten und
vollkommensten durchgefithrt hat.¢ Die dabei popularisierte Entgegensetzung von Goe-
the und der ,,Kantischen Denk- und Fithlweise teilt er allerdings nicht.” Das Guoethe-Buch
seines alten Lehrers Simmels nimmt Cassirer ebenfalls zur Kenntnis, wobei er insbesondere
die Passagen ,,uber Goethes »Wahrheitsbegriff« fiir lesenswert halt.?

In den folgenden Jahren entstehen immer wieder kleinere Arbeiten tiber Goethes philo-
sophische Weltanschauung. So enthilt die 1921 veréffentlichte Sammlung von Studien
zum Thema ldee und Gestalt im deutschen Idealismus (Goethe, Schiller, Holderlin, Kleist,
Kant) den Aufsatz »Goethe und die mathematische Physik« (1920). In ihm entwirft er am
Modell des Gegensatzes zwischen der Naturbeobachtung Goethes und der Physik New-
tons die Grundzige unterschiedlicher, aus je eigenem Strukturprinzip resultierender welt-
aufbauender ,,Energien®.” Die exakte Verfahrensweise der Erkenntnisgewinnung, fiir die
Newtons Physik steht, habe ihr altes Monopol inzwischen verloren und gelte nur noch als

einer neben anderen legitimen Erkenntniswegen.

B. Naumann, Cassirer und Goethe, 74.

2 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II: 1919-1982, Miinchen 1989, 40.

3 R.A. Makkreel, Cassirer zwischen Kant und Dilthey, in: D. Frede/R. Schmiicker, Ernst Cassirers Werk
und Wirkung, 149 f.

4 E. Cassiter, Kants Leben und Lehre [1918], Darmstadt 1994, 291, 302, 353, 379.

Erinnerungen an Ernst Cassirer. Raymond Klibansky im Gesprich mit Thomas Géller, in: Internationale

Zeitschrift fiir Philosophie, (1999) 2, 277.

6 E. Cassirer, Uber Basisphinomene [1940], in: Dets., Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1,
161.

7 F. Gundolf, Goethe [1916], Mtnchen 1920, 264.

8 E. Cassirer, Freiheit und Form, 249 Anm. 110.

9 E. Cassirer, Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Holderlin, Kleist. Funf Aufsitze, Berlin 1921.



162 ALTERNATIVEN

Das 1924 entstandene Manuskript »Kant und Goethe«, das 1944 als »Goethe und die
Kantische Philosophie« noch einmal erweitert wird,! diskutiert das Verhiltnis beider fiir
Cassirers Philosophieverstindnis wichtiger Denker ,,als Verweis historischer und historisch
notwendiger Positionen aufeinander®.? Im Unterschied zu Simmels vergleichender Ge-
gentiberstellung setzt er hier Goethe in ein perspektivisches Verhidltnis zu Kant.> Thn
interessiert weniger die Philosophie Goethes als solche als vielmehr deren Nihe oder Ferne
zur kritischen Philosophie Kants, die ihm ja lange Zeit als exemplarischer Ausdruck der
»neuen® Wissenschaftslogik gegolten hatte. Aufmerksam konstatiert Cassirer, wie bei Goe-
the der urspriingliche Gedanke einer Metamorphose der Pflanzenwelt immer mehr zu einer
Form der Naturbetrachtung Gberhaupt wird, die als ideelle Maxime z.B. ,,die substantielle
Vorstellungsart in der Biologie tiberwinde. Der alte Goethe habe die Freiheit des ideellen
,wgenetischen Blicks® fiir die Welt der Naturformen besessen.*

Im Goethe-Jubiliumsjahr 1932 will auch Cassirer Goethe als Anreger fir die moderne
Geschichtsphilosophie verstanden wissen.” Im selben Jahr erscheint zudem der Aufsatz
»Goethes Idee der Bildung und Erziehung, in welchem Cassirer den seit 1906 mehrfach
verwendeten Terminus einer ,Lebensordnung®, der nunmehr den Begriff der symboli-
schen Form variiert, noch einmal aufgreift.® Es ist sehr aufschluB3reich, daf er diesen Be-
griff und damit den der symbolischen Form bereits in Goethes Lehre von der Metamor-
phose vorfindet. Wihrend der Emigration in Go6tebourg (Schweden) halt er literaturge-
schichtliche Votlesungen iiber den jungen Goethe und dessen geistige Leistung. In seinem
Todesjahr 1945 verfa3t Cassirer noch einen rezensierenden Beitrag tiber »Thomas Manns
Goethe-Bild«.” Aulerdem bezieht er sich in vielen Abhandlungen auf Goethe, ohne daf3
dies im Titel angezeigt wird. Trotz dieser breiten Zuwendung zu Goethes philosophischem
Schaffen gibt Cassirer bis in die spiten Werke und Manuskripte hinein immer noch Be-
kenntnisse zu Kant bzw. dem kritischen Idealismus als derjenigen Philosophie ab, der er
sich verbunden und verpflichtet weil3. Sie habe in vielen Fragen an diejenigen Antworten
herangefihrt, die die »Philosophie der symbolischen Formen« aufnehmen und konsequent
zu Ende fihren konnte.®

E. Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg 1991.

B. Naumann, Cassirer und Goethe, 84.

Siehe dazu auch Abschnitt 5.1.1 der vorliegenden Abhandlung, 107 ff.

E. Cassirer, Goethe und Kant, in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, 103-105.

E. Cassirer, Goethe und die geschichtliche Welt, Berlin 1932.

E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, in: Ders., Geist und Leben, 94-122. Siche dazu C.
Mockel, Der Begriff der ,,Lebensordnung™ und die Philosophie der symbolischen Formen, in: DIA-
LEKTIK, (2001) 2, 163-179.

7 E. Cassirer, Thomas Manns Goethe-Bild [1945], in: Ders., Geist und Leben, 123-167.

8 K. Cassirer, Uber Basisphidnomene, ECN 1, 193 ff.

S AW



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 163

7.2 Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe
7.2.1 Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsverfahren

In den fruhen ,historisch-systematischen® Werken Lezbniz’ Systems (1902) und Das Erkennt-
nisproblems (1/11 1906/1907) befalB3t sich Cassirer sowohl mit den Abstraktions- bzw. Verall-
gemeinerungstheorien als auch mit der wahren Natur der Allgemeinbegriffe. Die Schrift
Substanzbegriff und Funktionsbegriff (1910) nimmt diese Untersuchungen wieder auf und gibt
zudem eine systematische Zusammenfassung der historischen Darstellungen. Der Na-
torpschiiler Cassirer stiitzt sich dabei ausdricklich auf die Logischen Untersuchungen Husserls
(1900/01), insbesondere aber auf die in ihnen gefihrte Kritik an der traditionellen empiri-
stischen Abstraktionstheorie (Locke, Berkeley, Hume). In dieser Frage decken sich die Po-
sitionen Cassirers und Hussetls weitgehend.! AuBlerdem wird ihm bewuft, daf3 sich wichti-
ge Ansitze einer solchen Kritik bereits in den erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Uberlegungen Goethes finden. Dessen Kritik an der exakten mechanischen Naturwissen-
schaft wird allerdings nur fir diejenigen Vertreter (Bacon, La Mettrie, Holbach) anerkannt,
die einer ,,dogmatisch-materialistischen Welterklirung® anhidngen. Ein mechanisches Wis-
senschaftsverstindnis ohne ,,mechanistische Weltansicht* (Galilei) impliziert fir Cassirer
diese Defizite dagegen nicht.? Was ihn jedoch vor allem sowohl vom Lebens- und An-
schauungsphilosophen Goethe als auch vom Phianomenologen Husserl unterscheidet, das
ist seine abwertende Haltung gegentiber der Erkenntnisfunktion sinnlicher Anschauung.
Wie bei Goethe und den in der vorliegenden Studie behandelten Philosophen des Le-
bens treffen wir bei Cassirer ebenfalls auf das Entgegensetzen zweier grundsitzlicher Wei-
sen, wissenschaftliche Erkenntnis zu betreiben: die eine entspringt der ,,alten Denkart®, die
andere der ,,modernen®. Spezielle Wiirdigung finden u.a. Goethes Aussagen iiber den fo1-
derlichen Einfluf3 der Naturphilosophen der Renaissance ,,auf die Erneuerung der Wissen-
schaft”. Dieser Einflu3, der von den naturphilosophischen Denkern ausgeht, wurzele nicht
nur in ihren Naturbeobachtungen, sondern auch ,,in ihrer personlichen Denk- und Lehr-
art”.> Aufmerksamkeit widmet Cassirer auch Goethes Kampf gegen ,,die dogmatische Na-
turwissenschaft seiner Zeit“. Insbesondere sein Ubertragen der Erkenntnismethoden aus
der Biologie auf die ,,Darstellung und Erklirung der physikalischen Phinomene® habe sich
vom ,,Standpunkt der [modernen — C.M.] reinen mathematischen und physikalischen Er-
kenntnis* bestitigt.* Ganz in diesem Sinne versteht sich Cassirer als Vertreter einer ,,mo-
dernen wissenschaftlich-mathematischen Denkart”, die sich sowohl in der Naturwissen-
schaft als auch in der Philosophie einer vormodernen Denkart zu erwehren hat.> Auf dieser
walten Denkart™ beruhen die sensualistische Abstraktionstheorie, die psychologistischen
Theorien des Allgemeinen und die induktive Methode, Allgemeinbegriffe zu bilden. Genau

1 C. Méckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen

Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phinomenologische Forschungen, (2001) 1/2, 250 ff.

E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik. Eine erkenntnistheoretische Studie [1920], in: Ders.,
Idee und Gestalt, 38, 47, 49.

3 E. Cassiter, Das Erkenntnisproblem I, ECW 2, 170.

4 E. Cassirer, Freiheit und Form, 236.

> E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 3.



164 ALTERNATIVEN

diese Theorien werden auch bei Goethe und Husserl einer philosophischen Kritik unterzo-
gen. Das Denken in diesem vormodernen Verstindnis gentige allein dem ,,traditionellen
Sinn des »Abstraktionsverfahrens« [...], in dem die Gattungsbegriffe entstehen®.!

Cassirer liefert nun in den frihen Werken (1902-1910) eine ganze Reihe von Argumen-
ten gegen die ,,alten” Begriffsbildungsverfahren, die auf Induktion und empirischer Ab-
straktion fullen. Genau wie Goethe lehnt er eine Induktion auf Grund ,,dulletlicher sinnli-
cher Ubereinstimmung“ ab.? Denn die ,,blo3¢ Verallgemeinerung vereinzelter Beobachtun-
gen®, wie dies bei den induktiven Verfahren geschieht, vermag grundsitzlich keine echten
Allgemeinbegriffe zu bilden.> Und die ,,Abstraktion an einer schon vorhandenen [sinnli-
chen — C.M.] Wirklichkeit“ muf3 dasjenige voraussetzen, was sie zu beweisen vorgibt.* Das
sensualistische oder psychologistische Abstraktionsverfahren komme zudem nicht tber

leere Gattungsbegriffe, ,lecre allgemeine Begriffsumfinge* hinaus.> Ein in diesen Begriffen

gefalites Allgemeines bezeichnet lediglich ,,die Ubereinstimrnung in einem abstrakten
Gattungs- oder Artmerkmal®“.® Zudem versagt, wie Goethe vollig zu Recht erkannt habe,
das ,,gewohnliche Verfahren unserer Begriffsbildung® als ein ,,Verfahren der Vergleichung
und der abstrahierenden Verallgemeinerung® vor der Eigentimlichkeit der organischen
und geistigen Werdens.” Eine sich iiber ihren Rechtsgrund und ihre Geltungsanspriche
Rechenschaft ablegende Erkenntnis kénne folglich nicht einfach per Induktion und empiri-
scher Abstraktion vom anschaulichen Einzelnen zum intellektuellen Allgemeinen fort-
schreiten. Zum einen, weil sie auf die Weise letzeres nur durch eine Selbsttiuschung er-
reicht, zum anderen, weil ein so gewonnener Allgemeinbegriff kein echtes Geltungsrecht
besitzt.

Komme doch die Induktionsmethode selbst dann, wenn sie in der empirischen Wissen-
schaft auf legitimer Weise als Verfahren der Bildung von Allgemeinbegriffen angewandt
wird, ohne apriorische Denkprinzipien nicht aus. Und diese tiberschreiten grundsitzlich
das empirische Einzelne, das anschauliche Individuelle. Der wirkliche Erkenntnis leistende
winduktive Schlu3* bedarf also grundsitzlich ,,neben dem Tatsachenstoff [...] zugleich des
gedanklichen Hinausgehens tber dieses blof3e Material“.? Dieses gedankliche, nichtsinnli-
che ,,Hinausgehen® ist fiir Cassirer unter keinen Umstinden ein unmittelbar gebendes
Schauen. Die Kritik an den sensualistischen Abstraktions- und Begriffsbildungstheorien
findet sich in seinem gesamten philosophischen Werk. So polemisiert er in der Phdnonzenolo-
ge der Erkenntnis (1929) mit Blick auf die ,,Erklirung der Raumwahrnehmung® bzw. der
Theorie des Raumes gegen jene ,,allgemeine Begriffstheorie®, die die ,,Leistung der »Ab-
straktionstheorie, in welcher der Begriff entspringen sollte®, als eine psychologische

E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, 99.
E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 356.

1 Ebenda, 146.

2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 38.
3 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 493.

4 Ebenda, 63.

5 Ebenda, 248.

®  Ebenda, 117.

.

8



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 165

Leistung der Aufmerksamkeit deutet.! Hier liege ein Zirkelschluf3 vor, da die Aufmerksam-
keit einer geistigen Richtungsbestimmung bedarf.

Auch als Philosoph der symbolischen Formen besteht Cassirer weiter auf dem logischen
Primat geistiger, ideeller Setzungen. So beruhe die ,,Kritik der Abstraktionstheorie®, die er
durchzufthren versucht hat, auf der Einsicht, dal3 die Begriffsfunktion keinen Bruch in das
Ganze der Erkenntnis bringt, sondern nur die logische, ideelle Grundtendenz der Repri-
sentation weiterfuhrt, die sich bereits in der sinnlichen Etrkenntnis als wirksam erweist.?
Und dies gelte nicht allein fir die Begriffe der Mathematik, sondern auch fir die vorwis-
senschaftlichen Begriffe im »natiirlichen« Weltbild. Damit ersetzt er die traditionelle Ab-
straktionstheorie, die auf psychologische Leistungen rekurriert, durch seine Theorie der
Reprisentation, die den ,,symbolischen Gehalt einer Vorstellung oder Wahrnehmung
nicht mehr als ,,einen reellen unterscheidbaren Teil von ihr* auffaf3t. Vielmehr gilt ihr die-
ser Gehalt als Ergebnis eines ,,geistigen Grundaktes® des Meinens.> Und dieser Grundakt
der Reprisentation schliefe das von Goethe beschriebene ,,echte Ineinander® zweier ge-
gensitzlicher Akte — die Identifizierung und die Unterscheidung — in sich.*

Eine weitere Richtung der Cassirerschen Wissenschaftskritik deutet die ,,alten®, ,,unech-
ten” Allgemeinbegriffe als Substanz- und Dingbegriffe, die im modernen Denken unbe-
dingt durch blofle Funktions- und Erzeugungsbegriffe abzulésen sind. Die ,,alte Denkart®
deutet begriffliche Bilder (Modelle), Allgemeinbegriffe und das von ihnen Bezeichnete
grundsitzlich als transzendentes Ansichsein fehl.> Diese Hypostasierungen, Verdinglichun-
gen und Substantialisierungen werden von einem Bewulitsein vollzogen, das etwas unmit-
telbar Gegebenes als ein Ansichsein vorzufinden meint, das es abzubilden gelte. Die als
unabdinglich angesehene Abwehr aller méglichen ,,Verdinglichungen® von Denkfunktio-
nen, Begriffen etc. bildet ein zentrales, immer wiederkehrendes Motiv in Cassirers Philoso-
phie.® Ein dhnliches Motiv treibt bekanntlich auch Chamberlain um. Dabei ist es durchaus
denkbar, daf} Cassirer den Begriff der ,,Verdinglichung® (,,Vergegenstindlichung®) aus
Simmels Philosophie des Geldes (1900) her kennt.” Ein verdinglichend bzw. versachlichend
fungierendes Bewul3tsein wird von ihm als gro3e Gefahr fiir die Sinnhaftigkeit kultureller
geistiger Produktion angesehen, weil es ein wirklichkeitsfremdes Weltverhalten beférdere.
Jegliches verdinglicht-transzendente Denken behalte zudem als ein ,,Urspungsdenken®
immer einen mythischen Charakter.? Husser]l macht ein solches Denken in den spiten Kri-
sis-Arbeiten fur die Naturalisierung und Entsubjektivierung des Geistes verantwortlich, was
bedrohliche Krisisphinomene in der modernen wissenschaftlichen Kultur nachsichziehe.

Der immer wieder kritisch herausgestellte Zug in der vormodernen ,,Denkart®, sowohl
die apriorischen Einheitsformen des Denkens als auch das ,,sinnliche Material als fertige,

E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, III. Teil: Phinomenologie der Erkenntnis [1929],
Darmstadt 1964, [PsF 111], 187.

Ebenda, 359.

Ebenda, 363.

Ebenda, 366.

E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 124.

Ebenda, 484.

G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], GW 1, Berlin 1958, XIV, 509.

E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 59 f.

&~ LN

o] ~ [ NS,



166 ALTERNATIVEN

fixe, ein fir allemal feststehende Formen anzunehmen, ist laut Cassirer durch ein rein funk-
tionales Proze3denken abzulGsen, das auf dem ,,Begriff der Funktion® beruht.! Goethes
Protest ,,gegen die »starre Vorstellungsart«, die er in der Philosophie und in der Biologie
seiner Zeit vorfand®, dient ihm dabei immer wieder als ein wichtiger Beleg fiir seine Auf-
fassung.? Bemerkenswert ist auch, daf3 Cassirer gelegentlich — unter Verweis auf Goethe —
Zweifel an den rein quantifizierenden Methoden der mechanischen Naturwissenschaft
(Newton) anklingen 1a3t. Sah Goethe doch ,,in der begrifflichen Analyse, die die Natur auf
Zahlen und GroBen, auf Gesetze und Prinzipien zuriickfihrt®, letztlich deren Zerstérung.
Aus dem Grunde hat er gegen diese Methoden ,,sein ganzes Leben lang mit Erbitterung,
mit wachsender Leidenschaft gekdmpft®.? Cassirer selbst deutet die unanschaulichen ma-
thematischen Begriffe und Verfahren allerdings als die hochste Stufe wissenschaftlicher
Erkenntnis, wenn auch nicht als die einzig mogliche bzw. einzig sinnvolle Weise der Welt-
gestaltung.*

7.2.2 Primat des reinen Denkens und Ausschluf3 der Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis

Die positive Anwort auf die Probleme, die durch die Kritik an den empirischen Abstrakti-
ons- und Verallgemeinerungsverfahren der ,,alten Denkart™, aber auch an den Positionen,
die auf die unmittelbar ,,gebende® Kraft der Anschauung setzen, aufgeworfen sind, erfolgt
beim frithen Cassirer im Rahmen einer an den zeitgendssischen Verfahren der Mathematik
orientierten Erkenntnistheorie. Diese ersetzt bzw. modifiziert er durch eine sich stark an
Goethe orientierende originelle Symbol-, Zeichen- und Reprisentationstheorie. Seine Er-
kenntnistheorie soll das substantielle und dinghafte Denken tiberwinden und alles schein-
bar an sich Gegebene in intellektuellen Funktionen des Erzeugens bzw. Konstruierens auf-
l6sen. Auf diese Weise glaubt Cassirer, letzte Schranken fur die geistige und kulturelle
Emanzipation des modernen Menschen niederreilen zu kénnen.

Die frithen Stellungnahmen (1902-1910) zur Problematik von Anschauung und Denken
verfafit er weitgehend im Geiste des Marburger Verstindnisses von Philosophie als »idea-
listischer« Erkenntnistheorie.> Allerdings finden sich auch hier schon viele Termini und
Problembeschreibungen der zukiinftigen »Philosophie der symbolischen Formen«. Der
vormodernen ,,.Denkart” und ihren Abstraktions- und Verallgemeinerungsmethoden setzt
Cassirer eine ,,neue Logik® der wissenschaftlichen Begriffsbildung entgegen, die er in der
zeitgenossischen Logik, Mathematik und Naturwissenschaft an der Wende zum 20. Jahr-
hundert bereits ausgearbeitet oder wenigstens umrissen sicht. IThre Anfinge fithrten aber bis
in die Naturphilosophie und den Humanismus der Renaissance zuriick. Sie 16se zwangsldu-
fig die ,traditionelle” Logik und ihre Regeln der Bildung von abstrakten Gattungs- und
Artbegriffen ab. Der ,,neue Begriff der Vernunft™ als ein ,,Inbegriff der Erkenntnisprinzipi-

1 Ebenda, 61, 64.

E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie [1944], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, 72.
E. Cassirer, Kant und Goethe [1924], in: Ebenda, 103.

E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 75 f.

E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 51 f.

[ B " B\



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 167

en der mathematischen Naturwissenschaft*! scheidet das ,;moderne Denken von der Tradi-
tion“.2

Folglich 1i63t sich die wissenschaftstheoretische »Frontstellung« Cassirers durchaus mit
derjenigen Goethes und der Lebensphilosophen vergleichen: Alle suchen nach einer Alter-
native zum vorherrschenden Wissenschaftsmodell. Eine eigentiimliche Stofrichtung seiner
Argumentation zielt gegen die Bindung der ,,alten” Verfahren an die sinnliche Erfahrung
und gegen die Haltung, der ,,dulleren® Anschauung und dem psychischen ,,inneren Erle-
ben® eines Gegebenen einen unabhingigen Erkenntniswert zuzugestehen. Die unmittelbare
Anschauung diirfe namlich nicht als urspriingliche Wissensform gelten, aus der die Begriffe
des Denkens erst zu gewinnen sind.> Anschauung und Empirie fungierten allein als Probe
aufs Exempel, als Bewdhrung der aus dem Denken selbst abzuleitenden allgemeinen Be-
griffe und Gesetze.* Fir den Rationalisten Cassirer liegt das ,,empirisch Wirkliche® nicht
den Prinzipien und Gesetzen ,,als Materie voraus®, sondern gestaltet sich erst unmittelbar
aus diesen.’

Daraus resultiert die erkenntnistheoretische Herausforderung, die in mathematischen
Formen ausgedriickte intellektuelle Erkenntnis bzw. Konstruktion des Allgemeinen so weit
zu konkretisieren, daf3 sie zur empirischen Wirklichkeit der sinnlichen Einzelphinomene —
der »Existenz« — ,,gelangt™ und sie ordnet bzw. erklirt. Vermag doch das Allgemeine fiir
sich allein ,,nicht bis zur Beherrschung des Wirklichen vorzudringen: Denn die Wirklichkeit
bedeutet die konkrete Bestimmtheit als Individuum®.® Und die Individualitit eines erzeug-
ten, konstruierten Erkenntnisgegenstandes stellt sich nur dann her, wenn mit Hilfe des
Begriffs des Zufilligen ,,ein irrationales Moment in das System der Erkenntnis® eingeftihrt
die Abstraktionen der Mathematik schrittweise
durch immer genauere Bestimmungen den Forderungen der »Wirklichkeit« anzunahern®.

ist.” Damit hilt es Cassirer fir moglich, ,,
Allerdings bleibt das zur individuellen »Existenz« Gelangen unendliche Aufgabe, unendli-
cher Prozel3.8

Der auf diese Weise formulierte ,,neue Erfahrungsbegriff griindet nicht in bloBer ver-
standesmilliger Verallgemeinerung vereinzelter Beobachtungen, sondern in viel urspriingli-
cheren Operationen des Denkens. Fur Cassirer ist nimlich ,,das Denken [...] das Urbild und
Original des Seins; es bedeutet [keinerlei — C.M.] Verfahren der Abstraktion an einer schon
vorhandenen Wirklichkeit™.? Wahre wissenschaftliche Erkenntnis hat sich vom Allgemei-
nen des Denkens zum konkreten Finzelnen der Anschauung hin zu bewegen. ,,Denken
und Erfahrung® werden in den frithen Schriften ,,wie Ausgangspunkt und Zielpunkt™ der

1" Ebenda, 295.

2 Ebenda, 298.

Bei seiner Polemik gegen die unmittelbare Anschauung als Methode und Form des Wissens sieht sich
Cassirer durch Hegels Phanomenologie des Geistes bestitigt. — E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Phi-
losophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Dritter Band [1919], Gesammelte Werke Hamburger Aus-
gabe Bd. 4 [ECW 4], 290 f.

E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 66.

Ebenda, 288.

Ebenda, 343.

Ebenda, 345.

Ebenda, 37 f.

9  Ebenda, 63.

® w4 o U



168 ALTERNATIVEN

Erkenntnis behandelt.! Die ,,Konstruktion® der wissenschaftlichen Objekte und ihrer all-
gemeinen gesetzmafBigen Beziehungen erfolgt auf Grund von letzten Denkprinzipien und
mit Hilfe des ,,gedanklichen Hinausgehens® tiber das beobachtete Tatsachenmaterial.?

Anstelle der abstrakten Gattungsbegriffe und der induktiv aus der Erfahrung (sinnliches
Material) gewonnenen Verallgemeinerungen, so wie sie die alte, traditionelle Logik voll-
zieht, setzt Cassirer seine rein ideellen Relations-, In- und Funktionsbegriffe, die er vor
allem in der modernen Mathematik vorfindet. Diese ,,echten® Allgemeinbegriffe wiirden in
einem alternativen, ,,neuen® wissenschaftlichen Verfahren gebildet. Und das kénne nur ein
intellektuelles, ein Denkverfahren sein, niemals aber ein gebendes Schauen. Solcherart ,,ei-
gene Akte des Denkens® lassen sich nicht, und hier weil3 er sich mit Husserl einig, auf blo-
Be psychologistische Abstraktionsakte zuriickfiihren. Ist doch das ,,echte® Allgemeine als
ein Ideelles nicht aus der sinnlichen Anschauung des Singularen bzw. Endlichen zu gewin-
nen. Die ,,moderne® Einsicht sehe eine ,,allgemeine Bedingung der Begriffsbildung® darin,
dal3 Begriffe die konstruktiven Regeln der Entstehung ihrer Gegenstinde beinhalten mus-
sen.

Hatten der alten, vormodernen Auffassung ,,die Begriffe [...] als Abstraktionen vorhan-
dener Wirklichkeiten® gegolten,” so nimmt die ,,moderne Denkart™ ein Verfahren im Be-
wulltsein an, das sich auf reine Denkfunktionen griindet. Diese vollziechen die Setzung jener
Bedingungen, aus denen der Gegenstand der Erkenntnis erst entsteht bzw. konstruiert
wird. Die Allgemeinbegriffe der ,,modernen Denkart™ haben fir Cassirer vollig zu Recht
den Zusammenhang mit dem sinnlich Anschaulichen verloren, driicken sie doch keine ein-
zelnen, abstrakten Seiten vieler Einzelner aus. Bei seiner Feststellung, daf3 das qualitative
Gleichartigkeit und Vergleichbarkeit garantierende »echte«, funktionale Allgemeine ,,die
Einheit in der logischen Erzeugung® der Erkenntnisgegenstinde verlangt,* glaubt er sich
auf das ,,Goethesche Wort“ berufen zu kénnen, wonach ,alles Faktische schon Theorie
ist®.>

Fir ihn endet deshalb ,,die echte und wissenschaftliche Abstraktion nicht in leeren all-
gemeinen Begriffsumfingen®, sondern leitet vielmehr zu den Prinzipien hin, ,,die den In-
halt des Begriffs erst konstituieren®.® Somit ersetzt ,,die eigentlich positive Leistung der
Abstraktion die scheinbar festen Eigenschaften und konstanten Merkmale durch allge-
meine Regeln, ,,die uns eine Gesamtreihe méglicher Bestimmungen mit einem Blick tber-
schauen lassen®.” Diese ,,neuen® oder ,,echten Allgemeinbegriffe sind somit ,,Inbegriffe
von Relationen®, von Dimensionen und Mannigfaltigkeiten, unter denen z.B. der Anschau-
ungsraum nur einen Spezialfall bildet.® Die logische Relation, die der ,,echte® Allgemeinbe-
griff ausdriickt, ist laut Cassirer ,,somit nur ein anderer Ausdruck des Funktionsgedan-

1 Ebenda, 70.
2 Ebenda, 356.
3 Ebenda, 109.
4 Ebenda, 117.
5

E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen tiber die Grundfragen der Erkenntnis
[1910], Darmstadt [1994], 322.

6 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 248.

7 E. Cassirer, Symbolbegriff und Funktionsbegriff, 29.

8 . Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 120.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 169

kens“.! Bestehe doch die ,cigentimliche Funktion® des Denkens darin, die anschauliche
,,Ausdehnung nicht vorauszusetzen, sondern gedanklich zu erzeugen®.?

Mit dieser Theorie glaubt er zudem, den immanenten Charakter der Begriffe und des
von ihnen Bezeichneten an Stelle falscher Transzendenz bewihren zu kénnen. Die Allge-
meinbegriffe seien aus jeglicher Verdinglichung ,,zu 16sen und rein in den Ausdruck von
Prinzipien [des Denkens — C.M.] umzugestalten®.? Wissenschaftliche Erkenntnis leiste
nimlich keine Abbildung einer bereits ,,vorhandenen Wirklichkeit im erkennenden Den-
ken. Vielmehr mul3 sie mit Hilfe der Gesetze des Denkens das »Gegebene« als den objekti-
bilden“.# Und fur diese Kon-
struktion aus Relationen biete die unmittelbar sinnliche Auffassung keinerlei Anhalt, weil

ven Erkenntnisgegenstand erst ,,erzeugen®, , konstruieren®

b >

sie das qualitativ unvergleichliche Gegebene einfach nebeneinander stehen 1aB3t. Allein ,,ein
hoherer begrifflicher Gesichtspunkt®, d.h. ein allgemeiner Gesichtspunkt vermag qualitati-
ve Gleichheit und Vergleichbarkeit des der Erkenntnis Gegebenen zu gewihtleisten. Eine
»gemeinsame anschauliche Grundlage® halt Cassirer dafiir nicht fiir notwendig, ihre ,,ab-
strakte Einheit® reiche vollig aus.

Das damit formulierte rein funktionale ProzeBdenken favorisiert zudem den Gedanken,
wonach das sinnliche Einzelne (Rdumliche, Zeitliche) den ,,Gesamtprozel3 reprisentiert,
weil es als ein Sonderfall des Gesetzes gilt. Gleichzeitig driickt der Begriff die sinnliche
Mannigfaltigkeit aus, enthilt er alle ithre Bezichungen, ohne ihr unmittelbar dhnlich zu sein.”
Die Erkenntnistheorie hat den ,.tieferen Sinn“ auch dieser ,,Reprisentation des Mannigfal-
tigen* aufzudecken, ist doch ,,im Prinzip der »Reprisentation« [...] die Grundlage fir den
Begriff des Symbols geschaffen®. Symbole sind fiir Cassirer Reprisentationen der allgemei-
nen Relationszusammenhinge, die sie im Denken aufbauen, und stehen stets in einem be-
stimmten Systemzusammenhang bzw. ideellen Kontext.

Die sich auf diese Uberlegungen stiitzende Forderung Cassirers, daf3 eine moderne phi-
losophische Erkenntnistheorie an einer ,,allgemeinen Symbolik® arbeiten miisse, ,,die zwi-
schen den Einzelgebieten und Richtungen des Denkens vermitteln und sie gegenseitig
durcheinander darstellbar machen soll“,? formuliert bereits Ansitze der zukinftigen Philo-
sophie der symbolischen Formen. Mit der vollzieht Cassirer in einem gewissen Sinne die
Rehabilitierung der Anschaulichkeit, indem er ,,die »Symbolfunktion« [...] bereits auf der
Ebene der Anschauung® lokalisiert.! Wahrnehmungsinhalte und Anschauungen werden

1 Ebenda, 128 f.
Ebenda, 132.
Ebenda, 46.
Ebenda, 11.
Ebenda, 272 f.
Ebenda, 263, 269.

»Zwischen dem Ausdruck eines Gegenstandes und diesem selbst [wird] nicht unmittelbar sinnliche Ahn-

94 o Ul A LN

lichkeit, sondern nur bestimmte analogische Entsprechung in den logischen Grundverhiltnissen erfor-
dert.”“ — Ebenda, 417.

M. Pliimacher, Reprisentation und die Philosophie der symbolischen Formen, in: H.J. Sandkihler (Hg.),
Reprisentation, Denken und Selbstbewuftsein, (Zentrum Philosophische Grundlagen der Wissenschaf-
ten, Schriftenreihe Bd. 20), Bremen 1998, 47.

9 E. Cassiter, Leibniz’ System, ECW 1, 418.

10 D. Kaegi, Jenseits der symbolischen Formen. Zum Verhiltnis von Anschauung und kiinstlicher Symbolik



170 ALTERNATIVEN

hier als sinnliche Zeichen gedeutet, die fir bestimmte begriffliche ideelle Bedeutungsgehal-
te stehen, sie reprisentieren.! Obwohl dabei die symbolischen Formen als Handlungen
verstanden werden, welche Begriffe (ideelle Regeln) mit Anschauungen verbinden, legt
Cassirer das Schwergewicht auf den Zeichencharakter der Anschauungen und Wahrneh-
mungen. Deren symbolische, zeichenhafte Funktion sieht er darin, dal3 sie diese ideellen
Regeln lediglich exemplifizieren.

Dieser »natiirliche« Symbolismus der Anschauung kénne nicht durch Formgebung oder
sinnverlethende Akte des Bewul3tseins eingeholt werden, er ist — als ,,Grundfunktion des
Bedeutens® eines Zeichens — ,,selbst schon vor der Setzung des einzelnen [kiinstlichen —
C.M.] Zeichens vorhanden und wirksam®.? Die »natiirliche Symbolik« bildet so die Wurzel
aller »kiinstlichen Symbolik«, welche folglich die Grundfunktion des Bedeutens am mittel-
baren und kiinstlichen Zeichen (sprachliche Ausdriicke, mathematische Symbole, mythi-
sche Bilder) nicht erst schafft, sondern nur fixiert. Andererseits determinieren und ordnen
die jeweiligen kiinstlichen Zeichensysteme die nattrliche Symbolik der Anschauung, wenn
auch niemals vollstindig und eindeutig.? Die konventionellen Zeichen fixieren und inter-
pretieren die natirliche Symbolik der Anschauung je nach der eigentiimlichen ideellen Re-
gel (symbolische Form), die sie reprasentieren bzw. ausdriicken. Dabei durfe die Interpreta-
tion der Anschauung durch willkirliche Zeichen auf keinen Fall als eine Art Abbildung
verstanden werden.* Sie sind fir den Philosophen der symbolischen Formen vielmehr ,,Be-
schreibungen der einen Welt der Anschauung, die in ihrer natirlichen Symbolik den kon-
ventionellen Zeichensystemen als uninterpretierte, aber interpretierbare Wirklichkeit
zugrunde liegt®.>

Damit wird die SchluB3folgerung aus dem Leibnizbuch (1902), wonach ,,das endgiiltige
Ziel des Denkens [...] nicht auf die Bewahrung, sondern auf die Authebung des figtrlichen
Inhalts gerichtet™ ist,% keineswegs aufgehoben, wohl aber in ihrer Realisierbarkeit relativiert.
Deutet Cassirer doch nun die »natiitliche Symbolik der Anschauung« auch fur das in der
Mathematik sich bewihrende Denken in reinen symbolischen Bedeutungen als eine letzte
,» Wurzel. Fir die frithe Periode markiert die zitierte SchluB3folgerung die erkenntnistheore-
tische Absage Cassirers an die Intuitivitat als wichtigem Merkmal von Wissen und Wahr-
heit. Aus dem Grunde hatte er mehrfach hervorgehoben, dal3 ,,echte® Allgemeinbegriffe
bar aller sinnlichen Anschaulichkeit sind bzw. Giberhaupt erst die Voraussetzungen fiir die
sinnliche und empirische Erfahrung stiften. Von dieser Auffassung riickt er auch in seinem
grundlegenden Werk Phanomenologie der Erkenntnis nicht grundsitzlich ab.” Dennoch schlie-

bei Ernst Cassirer, in: E. Rudolph/H.J. Sandkihler (Hrsg.), Symbolische Formen, mogliche Welten —
Ernst Cassirer, 76.
1 Ebenda, 75.
2 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Teil I: Die Sprache [1923], Darmstadt 1988, [PsF 1]
42.
D. Kaegi, Jenseits der symbolischen Formen, 77.
4 Ebenda, 79.
5 Ebenda, 82.
6 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 418.
Hier halt Cassirer z.B. dem theoretischen Denken zugute, ,,das »naive« Verhiltnis zwischen Begriff und
Anschauung® im Geiste des Kritizismus Uberwunden zu haben. (E. Cassirer, Phinomenologie der Er-
kenntnis, PsF 111, 333) Diesem Denken erweise sich die Grenzzichung zwischen der »unmittelbaren« An-



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 171

e fir die mathematische Physik ,,diese Befreiung® von den Schranken der Anschauung
,»keine Abwendung von der Welt der Anschauung in sich®, weil alle Theorie zu ihr zurtick-
kehren und sich an ihr bewahren musse.!

Im Unterschied zu Goethe oder Chamberlain sieht Cassirer keine Gefiahrdung der Sinn-
stiftung von Wissen darin, dal3 ein jeglicher Fortschritt, den wir dabei erreichen, ideell-
abstrakte Ordnungen, in denen sich die Gegenstinde konstituieren, zu ,,erzeugen®, unsere
Begriffe immer mehr von den anschaulichen, sinnlichen Bezligen loslést und sie abstrakten
Charakter annehmen 146t. Dabei ist er sich bewul3t, dal3 sowohl dieses Abricken von der
Anschaulichkeit und von den qualitativen Gehalten ihrer Bilder, Hypothesen etc. als auch
die Verwendung reiner Zahlenverhiltnisse die Physik seit dem 19. Jahrhundert unweiger-
lich von Goethes Weise der Naturbeobachtung trennt.? Widersetze sich Goethe doch
,dem, was er die »bildlose Abstraktion« nannte“.? Seine gegen die damals vorherrschende
mechanische Wissenschaft formulierte origindre Naturerkenntnis bringt ,,eine fundamental
neue Form der Beziehung des Besonderen aufs Allgemeine zum Tragen, die ,,von den
Urphidnomenen des Lebens ihren Ausgang® nimmt.* In ihr verlangt Goethe ,eine neue
Weise der Verkniipfung des Anschaulichen, die den Gehalt eben dieser Anschauung als
solcher unangetastet 1d63t“. Letztlich wolle er ,,anschauliche Grundgebilde als die festen
Orientierungspunkte fir die Naturforschung gewinnen. Mit seiner Erkenntnismethode
strebe Goethe danach, ,,ein und dieselbe Welt, [...] die gleichen Gebilde und Inhalt®, wie sie
die mathematische Physik darstellt und auf ihre Weise erklart, ,»mit Augen [zu] fassen« und

35

[...] in ideellen Zusammenhingen [zu] denken®.

Die Tatsache, dal3 die Naturwissenschaft den entgegengesetzten Weg geht, beunruhigt
Cassirer allerdings nicht, ganz im Gegenteil. Fordert er doch geradezu, alle sinnlichen Mo-
mente als ein dem Denken fremdes Prinzip aus der Erkenntnis auszuschalten® oder im
Denken selbst zu erzeugen.” Die als ideelle gedachten begrifflichen Beziechungen ,,ent-
ziehen® sich ja ,,der Moglichkeit anschaulicher Darstellung™.® Die damit einhergehende

(C()

,»Loslosung von jeder anschaulichen Grundlage® gilt ihm somit als Fortschritt im logi-

schen, erkenntnistheoretischen Denken.!Y Zumal der Mensch auch psychologisch, d.h. kau

schauung und dem ,,mittelbaren »diskursiven« Verfahren des Begriffs® als hinfillig, ist doch ,,schon die
Anschauung [...] »diskursiv«®. (Ebenda, 337 f.) Aullerdem grinde der Wahrheitswert der Mathematik als
einem »hypothetisch-deduktiven System« nicht ,,in irgendwelchen inhaltlichen anschaulichen Aussagen®.
— Ebenda, 425.

E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF 11, 543

E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 52.

E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, 84.

E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 42.

Ebenda, 72.

E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 35.

Ebenda, 38.

Ebenda, 206.

Ebenda, 266.

Wobei sich Cassirer klar dartber ist, da3 die durch die Quantenmechanik herbeigefithrte »Krisis der An-
schauung« auch unseren gewohnten Anschauungsbegriff verdndert. — 1.O. Stamatescu, Anschauung und
wissenschaftliche Erkenntnis, in: E. Rudolph/B.-O. Kippers (Hg.), Kulturkritik nach Ernst Cassiter,
229 f., 233.

o e 1y Ul AW N -

—_
=]



172 ALTERNATIVEN

sal betrachtet, grundsitzlich vom Anschaulichen, Finzelnen zum abstrakten Begriff voran-
schreitet.!

Allerdings halt Cassirer immer und konsequent an einer wunschenswerten ,,Ver-
anschaulichung® des abstrakten Denkens fest, da dies es verstindlicher mache. Deshalb
rihmt er eine ,,anschauliche Belebung und Verdeutlichung des Gedankens® durch Allego-
rien oder sprachliche Bilder.? Einen eigenen Geltungswert gewinnt die Anschaulichkeit der
Darstellung aber nicht. Die grundsitzliche Forderung nach anschaulichen Vorstellungen
bringe vielmehr einen ,,naiven Anthropomorphismus zum Ausdruck, wird der ,,anschau-
liche Gesamtvorgang® doch vielmehr erst ,,aus der Einheit des logischen Prinzips rekon-
struierbar®.3 | Exaktes Wissen® ist eben nicht auf die Vorstellung des Gegenstandes und
seine einheitliche Anschauung angewiesen; es geniigt das rein »geistige Erfassen«.* Wenn
der frithe Cassirer auch noch erklirt, jegliche ,,anschauliche Evidenz® bedirfe ,,selbst zu
ihrer Beglaubigung der Deduktion aus reinen Denkprinzipien®,> dann ist die Kontrapositi-
on zur phinomenologischen Evidenzlehre augenscheinlich. Da Hussetl eine solche Theorie
ebenso fir einen Irrweg hilt, wie Cassirer das Setzen auf die unmittelbare Anschauung
eines intuitiven Allgemeinen zur unhaltbaren Herabsetzung des diskursiven Begriffs erklirt,
verwundert es nicht, dal beide eine verdeckte, diskrete Kontroverse um diese Angelegen-
heit fuhren.

Die unterschiedlichen Positionen haben viel damit zu tun, dal3 Cassirer unter Anschau-
lichkeit ausschlieBlich Sinnlichkeit versteht und eine allgemeine oder kategoriale Intuitivitat
nicht in Betracht zieht. Deshalb ermangelt es seinen ,,echten® Allgemeinbegriffen bzw.

ihren ideellen, ,erzeugten® abstraktiven Gegenstinden zwar nicht an Zeitlosigkeit, wohl

> Y
aber an intuitiven Merkmalen wie Unmittelbarkeit, Etlebtsein, Erschautsein, anschaulicher
Erfulltheit

lichkeit zugestehen, dann, so Cassirer, schreiben wir ihm sinnliche Anschaulichkeit zu. Und

, »Deckung®.6 Wenn wir dem Allgemeinen und seiner ideellen Natur Anschau-
dies bedeute ein Riick- und Abfallen in substantialisierendes, verdinglichendes Denken.
Das Allgemeine bzw. die Allgemeinbegriffe entstammen keinem intuitiven ,,Ursprung®,
konstituieren sich nicht unmittelbar in Akten einer speziellen kategorialen Anschauung
oder Wesensschau, sondern mittelbar in erzeugenden Denkakten der Deduktion, Definiti-
on, Konstruktion auf das Basis eines Grundprinzips. Das ,,ideelle” Allgemeine der Funkti-
onsbegriffe, das vermittelnd-reprisentierend fungiert, kénne folglich nicht als eidetische
Selbstgegebenheit gelten, der eine intuitive Natur eigentiimlich ist.

1 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 214.

2 Ebenda, 419.
3 Ebenda, 190.
4 Ebenda, 193.
5 Ebenda, 100.
6

C. Mockel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen, 233 ff.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 173

7.3 Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung
7.3.1 Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition

In den frihen Schriften hatte Cassirer also zunichst, wie auch Goethe, Chamberlain und
Spengler, die in der ,,alten® Wissenschaft gebriuchliche induktive und abstrahierende Bil-
dung von allgemeinen Gattungs- und Artbegriffen kritisiert. Die Kritik setzte aber nicht an
dem damit verbundenen Anschauungsverlust der Erkenntnis an, dieser war im Gegenteil
als erkenntnistheoretischer Fortschritt gewertet worden. Sie richtete sich vielmehr gegen
die substantialisierenden bzw. hypostasierenden Tendenzen und Konsequenzen dieser Me-
thode der Begriffsbildung. Sein alternatives ,,neues” Verfahren fafite die Allgemeinbegriffe
nicht als Reprasentanten oder Bezeichnung fiir etwas an sich Seiendes auf, sondern aus-
schlieBlich als Ausdruck bestimmter gesetzmiBiger, prozeBhafter Bildungs- und Erzeu-
gungsvorginge bzw. bestimmter Ordnungsprinzipien der Reihenbildung. Als solche hitten
sie ihren Ort im Denken, im Verstand, im Intellekt und bedurften keiner anschaulicher
Grundlage, sie entspringen auch keiner sinnlich-anschaulichen Quelle.

Doch diese Funktionsbegriffe und das von ihnen Ausgedriickte tragen ideellen Charak-
ter und sind auch einer bestimmten Art von ,ideeller Anschauung* zuginglich. Mit der
Positionierung, daf} die Funktions-, Reihen- und Grenzbegriffe mit der Wahrnehmungsan-
schaulichkeit jeglichen intuitiven Charakter verloren haben, da ihre ,,frei konstruktive Er-
zeugung® keiner sinnlichen Anschaulichkeit bedarf, ist zunichst auch die Auslegung, die
das nichtsinnlich-anschauende Vermdégen der »Intuition« bei Cassirer erfahrt, weitgehend
abgesteckt. In Lezbniz’ System deutet er, unter Berufung auf Descartes, den Begriff der Intui-
tion denn auch keineswegs als unmittelbares Geben bzw. Erfassen eines allgemeinen Ge-
genstandes (Sachverhaltes). Unter Intuition will er vielmehr ,,die freie Gestaltung des Ob-
jektes aus dem reinen Gesetz des Verstandes® verstanden wissen.! Damit gilt sie als ein
Denk- oder Bildungsvermdégen, nicht aber als ein wirkliches Anschauungsvermdgen, dem
die Unmittelbarkeit des Gegebenen eignet. Gleichzeitig hebt Cassirer ihren ,,Gegensatz zur
sinnlichen Auffassung eines Gegebenen® hervor, welche als Erfahrungserkenntnis niemals
,,Klarheit® und Deutlichkeit des Wissens erreiche.

Mit Blick auf die Leibnizsche Philosophie spricht er von einem ,,hdheren” Anschauen
des Gesamtorganismus »Welt« und hat dabei ein intellektuelles Schauen, ein Schauen mit
den ,,Augen des Verstandes“ im Sinn. Gleichzeitig hebt Cassirer dessen Andersartigkeit im
Vergleich zum sinnlichen Anschauen als einem Schauen mit den ,,Augen des Leibes® her-
vor.2 Zudem weist er wiederholt sowohl den sensualistischen als auch den intellektualisti-
schen Versuch ab, ,,das Seiende unmittelbar zu schauen®.? Auf den Platonischen Begriff
bildhafte® Sein will er aber dennoch
nicht verzichten.* Die Metapher des »Ur-Bildes« oder des »Bildens« ist zum einen gegen die

der »ldee« als eines ,,Urbildes fir das empirische

>

abstrakten, leeren Gattungsbegriffe gerichtet, zum anderen assoziiert sie das mathematisch-

1 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 8.
Ebenda, 399.
Ebenda, 68, 350.

Dabei ist Cassirer nicht unbeeinflufit von der Platondeutung seines Lehres Natorp. Siehe dazu P. Natorp,
Platons Ideenlehre. Eine Einfithrung in den Idealismus [1902], Hamburg 1994.

&~ LN



174 ALTERNATIVEN

geometrische Konstruieren der Begriffe mit Hilfe einer reinen, apriorischen Anschauung,
was eine gewisse Figiitlichkeit (Schema) des Allgemeinen nachsichzieht.!

Die Platonische Idee wird als Hypothese bzw. als erzeugendes Prinzip des Denkens
gedeutet und damit als ,,Begriffsgrundlage der Objekte” der Erkenntnis aufgefal3t, nicht
aber als Bestand eines idealen Seinsreiches.? Cassirer will den Terminus ,,Idee ausschliel3-
lich fur die intellektuellen »Utrbilder« des Seins und nicht fur ihre sinnlich-anschaulichen
»Abbilder« gebraucht wissen.? In einer gestrichenen Zeile hatte er in einem Manuskript aus
den Jahren 1937/40, unter Hinweis auf Goethes Entwurf einer vergleichenden Anatomie, be-
merkt: ,,Und der Typus ist ihm — Goethe — auch hier keine blole Abstraktion, kein leerer
Gattungsbegriff; [er] ist ihm vielmehr ein »Urbild«, das sich »wo nicht den Sinnen, doch
dem Geiste darstellen ld3t, um nach ihm als einer Norm unsere Beschreibung auszuarbei-
ten«““.4

Termini wie Einsicht, Anschauung, »Intuition« der Ideen etc. weisen bei Cassirer auf die
logische Erzeugung bzw. Erzeugbarkeit der Gegenstinde hin, meinen aber keineswegs ein
unmittelbares ,,Geben® oder ,,Selbstgeben® der Gegenstinde in Husserlschem Sinne. Mit
anderen Worten, auch der Rationalist Cassirer verzichtet nicht auf den Terminus des
Schauens, denn erst ,,im Ausdruck des methodischen »Schauens« [...] bestimmt sich also
das Denken zu seiner objektivierenden Bedeutung®’ Intuitive Vernunfterkenntnis wird
aber ausschlieBlich in diesem, Husserl fremden Sinne aufgefal3t. Schauen ist kein ,,diskursi-
ves Vergleichen, sondern beschreibendes Entwerfen des Inhaltes: In dieser Funktion kann
es geradezu durch den Ausdruck der »Intuition« bestimmt werden®.® Die ,,einheitliche »In-
tuition des Geistes«™ vollzieht sich demnach als die erzeugende Einheit der Methode, in der
sich die ,,Vielheit der Erkenntnisinhalte® aufhebt.” Mit der Phinomenologie Husserls 1iB3t
sich diese Deutung der ideellen Anschauung nicht vereinbaren, wohl eher mit den philoso-
phischen Auffassungen Goethes. Letztere regen Cassirer auf alle Falle dazu an, die streng
rationalistische Fassung der Anschauung und Intuition als eines bloBen Denkvorganges zu
tberwinden und sich sowohl tber den Begriff des »Urphianomens« des Lebens als auch die
Rolle der Wahrnehmung beim ErschlieBen von Wirklichkeit und Wirklichkeitserkenntnis
ein modifiziertes Konzept zu erarbeiten.

Die zwischen 1902 und 1910 entwickelte Deutung des Verstandesvermdgens der ideel-
len Anschauung bildet Cassirer wihrend seiner umfangreichen Studien zur Eigentimlich-
keit des philosophischen Denkens im deutschen Idealismus, was sich in den Werken Fre/-
heit und Form (1916) und Kants Leben und Lebre (1918) niederschligt, entscheidend fort und
um. Unter Ruckgriff auf Goethes Lehre von der Metamorphose und Kants Kritik der re-
flektierenden Urteilskraft arbeitet er sein alternatives Verstindnis der Begriffsbildung weiter

Siehe Kant tber den Unterschied des Allgemeinen in philosophischer und mathematischer Erkenntnis. —
I. Kant, Zur Kritik der reinen Vernunft. II. Teil: Zur Methodenlehre, 1. Hauptstiick: Disziplin der reinen
Vernunft, 9. Aufl., Revidiert von Th. Valentiner, Leipzig 1906, 599 ff.

2 E. Cassiter, Leibniz’ System, ECW 1, 81.

3 Ebenda, 108 f.

E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, (Nachgelassene Manuskripte und Texte, Band
2), Hamburg 1999, [ECN 2], 9.

5 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 110.

6 Ebenda, 146.

7 Ebenda, 202, 204.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 175

aus und entkoppelt es ein Stiick weit von den mathematischen Verfahren, indem er es stir-
ker auf die Vollztige des kiinstlerischen Bildens, Schaffens bezieht.!

Hatten die mathematischen Verfahren der Begriffsbildung im Erkenntnisproblens und in
der Begriffsschrift vornehmlich die Aufgabe, die rational erzeugten Reihen- und Ord-
nungsbegriffe zu konkretisieren, um sie der konkreten Wirklichkeit bzw. der Erfahrung
anzunihern, so gewinnen nunmehr die anschauliche Realitit und ihr ideelles Erschauen als
eine Ganzheit an Gewicht. Die Begriffsbildung, so heilit es im Kantbuch, dirfe nicht dar-
auf abzielen, daf3 ,,der Reichtum der anschaulichen Wirklichkeit [...] zu einem System blo-
BBer Abstraktionen verkiimmert und verflichtigt™ wird, sondern soll vielmehr dazu befihi-
gen, ,,das Ganze des natirlichen und des geistigen Lebens zu tiberblicken®.? Cassirer ent-
wickelt seine neuen philosophischen Einsichten und Ansitze nun verstirkt als Interpret
und Fortsetzer Goethescher Einsichten.? Dies betrifft u.a. sowohl den Begriff eines ,,gei-
stigen Sehens® bzw. einer ideellen Anschauung als auch den des »Urphinomens« des Le-
bens.

Das ideelle Schauen wird jedoch auch weiterhin nicht als unmittelbares Geben eines
ideellen Sachverhaltes verstanden, sondern als ein tuendes, bildendes, erzeugendes und
damit vermittelndes Schauen, wie sich das bereits im Leibnizbuch und den folgenden
Schriften abgezeichnet hatte. Gegen den Anspruch unmittelbarer, vorbegrifflicher Intuition
des Lebens polemisierend wirft er der Romantik als der geistigen Strémung, die den Deut-
schen Idealismus des 18. Jahrhunderts abloste, vor, die Idee eines formlosen Lebens ver-
folgt zu haben. Die Erkenntnis kénne sich aber ,,nicht mehr damit begniigen, sich rein
intuitiv in die Urgrinde des Lebens zu versenken®, sie verlange statt dessen ,,ein Wissen
vom Leben®, und das bietet allein die reflexive, vermittelnde Begrifflichkeit des Denkens.*

Die Vorstellung eines formlosen Lebens in einem vorreflexiven Weltbild halt Cassirer
bis zum Lebensende ebenso fur einen Denkfehler wie die einer leblosen, toten Form im
reflexiven Weltbild.> Wer wie ,,die Romantik aus der Sphire des »Begriffs« zur Unmittel-
barkeit des »Lebens« zurtick[strebt], der fithre das philosophische Denken ,,in das Dunkel
des Irrationalen zuriick®.® Diese Formulierungen deuten Cassirers ablehnende Haltungen
auch gegentiber den erkenntnistheoretischen Grundprimissen der zeitgendssischen Le-
bensphilosophie an. Unmittelbare Intuition wird ebenfalls nach der Formulierung seiner
Philosophie der symbolischen Formen entweder als Selbsttiuschung oder als vereinseiti-
gende Abstraktion des urspriinglichen Doppelcharakters aller geistigen Vollztige interpre-
tiert. Unmittelbare Intuition kann die durch den Intuitionismus in sie gesetzten Hoffnun-
gen nicht erfillen, sie ist letztlich nur als vermittelt-symbolischer Vorgang hinzunehmen.”

1 E. Cassirer, Kants Leben und Lehte, 299 ff., 373 ff.

Ebenda, 384.

J.M. Krois, Cassirer als Goethe-Interpret, 307 ff.

E. Cassirer, Naturalistische und humanistische Begriindung der Kulturphilosophie [1939], in: Ders., Et-
kenntnis, Begriff, Kultur. Hrsg. von R.A. Bast, Hamburg 1993, 236.

5 E. Cassiter, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 15; ,,Das Leben kann rein aus sich her-

S~ LN

aus, als blof3es frei dahinstrémendes Leben, keine Form erzeugen; es mul3 sich zusammenfassen und sich
gewissermaflen in einem bestimmten Punkt zusammennehmen, um der Form teilhaft zu werden.” — E.
Cassirer, Naturalistische und humanistische Begrindung der Kulturphilosophie, 248.

6 E. Cassirer, Freiheit und Form, 356 f.

7 E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF 111, 46 ff.



176 ALTERNATIVEN

Die diese Einsicht ausdriickenden Termini ,,symbolische Ideation® oder ,,symbolisches
Schauen®! richten sich gegen die Anspriiche der traditionellen Verfahren der Induktion
(bzw. gegen das lediglich induktiv gewonnene Allgemeine) und der psychologischen Ab-
straktion (bzw. gegen ihre Art- und Gattungsbegriffe). Sie sind aber auch mit der Intention,
die Husserls Phianomenologie mit ihnen verbindet, unvereinbar. Was Goethe betrifft, so
kommt Cassirer zwar dessen Verstindnis von ideeller, symbolischer Anschauung recht
nahe, vermag aber mit der hohen Wertschitzung der Sinneserkenntnis, der sinnlichen An-
schauung nur wenig anzufangen. Allerdings gesteht er — wie tibrigens Husserl auch — einer
auf die anschaulichen Phinomene gestiitzten Naturerkenntnis sehr wohl die Existenzbe-
rechtigung zu.?

In Freibeit und Form richtet er die Aufmerksamkeit auf die urspringliche Doppelrichtung
jeglichen geistigen ,,Lebens®, jeglicher geistigen Leistung, was in der Formbestimmtheit
alles individuellen kulturellen Schaffens und des ithm zugrundeliegenden flieBenden, quel-
lenden Lebens zum Ausdruck komme. Zur Illustration fihrt er die ersten beiden der vier
Maximen an, die Goethe dem »Urphinomen« des Lebens widmet.?> In ihnen findet er die
lebendige Gestalt™ eine Formeinheit bildet und daf3
eine gedachte Regel fir die Bildung der Gestalt , fiir uns fest und ewig [ist], aber zugleich

Einsicht formuliert, daf} jede freie, ,,
lebendig®.* Der bei Goethe mit Hilfe dieser Doppelrichtung von Form und Freiheit, le-
bendigem Gesetz und formbestimmten Leben umschriebene Gehalt des Urphianomens des
Lebens gilt ihm als bedeutsame Einsicht, weil sie den eigentimlichen Ordnungscharakter
der symbolischen Kulturformen vorwegnimmt. Gleichzeitig haben wir es bei der doppelt-
gerichteten Ordnung mit einer letzten Konstellation des Denkens und geistigen Schauens
zu tun, die nicht auf tiefer liegende Griinde etc. zurtickgefithrt werden kann. Das Urpha-
nomen des Lebens ist hier allerdings eher ein Denkprinzip denn ein anschauliches Phéino-
men wie bei Goethe.’

Wenn es Cassirer als fundamentalen Tatbestand verstanden wissen will, wonach sich die
vielfiltigen ,,geistigen Bildungsenergien® kultureller Bedeutungssysteme selbst, von ,,innen*
her eine gesetzliche Regel geben, welche objektive Geltung beansprucht, weil sie aus dem
Ganzen ,,quillt“,® dann wird hier bereits ein »urphinomenaler« Zusammenhang von Ord-
nung, Gesetz, Mal3 und Freiheit, Macht, lebendiger Variation skizziert, auf den er u.a. 1932
noch einmal zu sprechen kommt. In einem Goethes Idee der Bildung gewidmeten Vortrag
beschreibt er diesen Zusammenhang einer ,»beweglichen Ordnung« als die ,,Lebensord-
nung®, die mehr oder weniger dasjenige umfal3t, was sich hinter dem Begriff der symboli-
schen Form verbirgt.” Damit wird, zumindest implizit, die symbolische Form als ein »Ur-
phinomen« des Lebens, speziell des geistigen Lebens des Kulturmenschen erfaf3t.

1" Ebenda, 155, 212, 219.

2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 73 f.

3 E. Cassirer, Freiheit und Form, 177/178; J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, HA 12, Maximen 227-
228.

4 E. Cassirer, Freiheit und Form, 220.

Mit dem Terminus ,,Urphdnomen® operierte Cassirer allerdings schon in Leibniz’ Systemr (ECW 1, 353,

450) und im Erkenntnisproblem 1 (ECW 2, 484) und II (ECW 3, 53, 260).

Damit ist mit der ,,Monas® folglich der ,,Mittelpunkt und Ausgangspunkt allen kulturellen Schaffens

benannt. — E. Cassirer, Freiheit und Form, 266.

7 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, 93, 99 f.

6



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 177

7.3.2 »Phinomenologie der Wahrnehmung«

Die Beschiftigung sowohl mit der Mythenforschung als auch mit der Gestaltpsychologie
bestarkt bei Cassirer die Uberzeugung, daf3 sinnliche, anschauliche Gegebenheiten wie die
Wahrnehmung immer schon mit begrifflichen bzw. ideellen Funktionen strukturiert und
damit sinnbestimmt sind.! Auflerdem gelten ihm nun sowohl das Wahrnehmungserlebnis
als auch die empirische Anschauung (sprachliche Ordnung) nicht mehr lediglich als niedere
Stufen oder Vorstufen der exakten, anschauungslos-begrifflichen naturwissenschaftlichen
Erkenntnis, sondern als eigenstindige Weisen von Weltverstehen, die ihre jeweiligen Struk-
turprinzipien realisieren.? Da die »h6heren« Stufen bzw. symbolischen Ordnungen der Kul-
tur die »niederen« durchlaufen und in ihrem Bestand bewahren, haben wir es zudem mit
einer mythischen Wahrnehmungswelt, einer sprachlich strukturierten und einer von der
wissenschaftlichen Begrifflichkeit aus gesehenen zu tun.3

Die ideell strukturierten Wahrnehmungswelten dienen als Basis fiir die Weltbilder des
sprachlichen Darstellens und des empirischen Anschauens. SchlieBlich baut die ,,Welt des
Begriffs und der wissenschaftlichen Erkenntnis® auf den beiden dialektisch aufgehobenen
»niederen« Erkenntnisebenen auf.* So findet sich die sinnliche Wahrnehmung, die mehr als
nur ein unmittelbares subjektives Empfinden ist, da sie grundsitzlich auch immer eine ge-
genstindliche Intention® einschlie3t, in eine unauflésbare Beziehung mit dem darstellenden
Anschauen und dem begrifflichen Denken gestellt. Diese drei Erkenntnisfunktionen er-
schlieBen die Wirklichkeit sowohl gemeinsam als auch jede auf ihre Weise.® Als drei Ebe-
nen oder Stufen der Weltbildung (Wahrnehmung, Anschauung, Begriff) geben sie auch die
Grundstruktur der »Philosophie der symbolischen Formen« vor und finden jeweils in My-
thos, Sprache und Naturwissenschaft ihren typischen Reprasentanten. Da Cassirer der
strukturelle Bestand (Strukturprinzip, symbolische Grundfunktion) dieser Stufen interes-
siert, entwirft er Phanomenologien der Wahrnehmung, der empirischen Anschauung und
der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die ,,Phinomenologie der Wahrnehmung® geht den
unterschiedlichen Formungsprinzipien von Wahrnehmung nach und sucht deren elemen-
tarste, urspringlichste Form.

Sie weist auch weiterhin alle Forderungen des Sensualismus nach reprasentationsloser
Unmittelbarkeit der Empfindung (Wahrnehmung) als philosophische Illusion ab.” Doch
erfahren die »Materie« der Erfahrung, das Sinnliche und das Anschauliche nicht mehr die
Deutung als schlicht vom Denken erzeugt und konstruiert. Es ist nicht zuletzt der mit den
Lebensphilosophen geteilte Begriff des Ausdrucks, mit dem es Cassirer gelingt, die Dimen-
sionen der anschaulichen Unmittelbarkeit und der ideellen Sinnstruktur zusammenzuden-

M. Plimacher, Reprisentation und die Philosophie der symbolischen Formen, 39.

2 E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF III, V f., 17.

3 Ebenda, 19.

4 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 31, 186.

Der Husserls Phinomenologie entlehnte Gedanke der Intentionalitit meint bei Cassirer etwas Ahnliches
wie sein eigener Begriff der Reprisentation. — E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF 111, 227
f., 229 f.

6 E. Cassiter, Uber Basisphinomene, ECN 1, 149 f.

E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF III, 5 f.



178 ALTERNATIVEN

ken.! Hinsichtlich der Wahrnehmung legt die phinomenologische Analyse mit der Aus-
druckswahrnehmung und ihren unmittelbaren Ausdrucksphinomenen die tiefste Schicht
frei. Die im Ausdrucksphinomen priasente und erreichte ,,Grund- und Urschicht der
Wahrnehmung* vermag keine Abstraktion einfach ,,zu beseitigen und auszuloschen®. Ob-
wohl sich das immer mehr differenzierende menschliche Bewulf3tsein spiter von der Vor-
herrschaft der noch Lebensunmittelbarkeit stiftenden Ausdrucksfunktion emanzipiert, ver-
schwinde diese niemals v6llig aus unserem Erkenntnisvermégen: Kein theoretisches Den-
kens ,kann die Welt der Ausdrucksphinomene als solche |[...] zum Verschwinden brin-
gen®.? AuBlerdem fithre deren phinomenologische Analyse auf das ebenso unausléschliche
,Grundphinomen des »Lebendigen tiberhaupt«.3

Wegen ihrer Unausléschbarkeit und ihrer eigentiimlichen Sinnstruktur gilt die anschauli-
che, alles verlebendigende emotionale Ausdruckswahrnehmung, wie sie z.B. im mythischen
BewulBtsein stattfindet, dem Philosophen der symbolischen Formen als eine eigene Weise
von Sinn- und Weltkonstitution und folglich als eine mégliche Quelle von spezifischer Er-
kenntnis. Das Gegebene der mythischen Ausdruckswahrnehmung z.B., das sich nicht als
etwas unmittelbar-formloses, sondern als gegliedert und von ideellen, seine Sinnstruktur
konstituierenden Bedeutungen durchdrungen erweist, offenbart eine ,,Fille urspriinglich
»physiognomischer« Charaktere“.# Dieser Geformtheit des Wahrgenommenen sei sich
Goethe bewul3t gewesen, als er in der Vorrede zur Farbenlehre ein Ineinanderiibergehen von
Sehen, Betrachten, Sinnen und Verkniipfen anspricht. Da dies ein »Theoretisieren« der
schlichten Wahrnehmung meint,> gelte bereits von der scheinbar unmittelbaren, reprisenta-
tionslosen, unsymbolischen Empfindung ,,das Goethische Wort, das Hochste sei es, zu
erkennen, dal3 alles Faktische schon Theorie ist*.%

Die Formung der Wahrnehmung wird von Cassirer nicht mehr mit den mathematischen
Begriffen, Rethen und Ordnungen identifiziert, sondern in den die gesamte Kultur des
Menschen tibergreifenden Gesetzen der geistiger Formung, welche sich als ,,geistige Schau®
vollzieht, gesucht.” Das Sinnganze einer symbolischen Kulturform wie Mythos oder Religi-
on wiederum ruht auf seinen Wahrnehmungsgehalten. Wobei die Elemente einer Waht-
nehmung diejenige Bedeutung, die sie in der jeweiligen Wahrnehmung reprasentieren, erst
aus dem ubergeordneten Sinnganzen erfahren. Sinnlichkeit (Anschauliches) und abstrakter
Begriff (Ideelles) bilden damit keine absolute Gegensitze.®

Ein Problem besteht aber darin, da} wir uns dessen, ,,was die Wahrnehmung in der

> »

Form einer rein »intuitiven« Erkenntnis® und was die ,,unmittelbare Anschauung® an
Struktur- bzw. an Richtungsgegensitzen (Verlebendigung oder Versachlichung) bereits

»Jede elementare Ausdrucksbewegung bildet in der Tat insofern ecine erste Grenzscheide der geistigen
Entwicklung, als sie noch véllig in der Unmittelbarkeit des sinnlichen Lebens steht und doch andererseits
iiber diese bereits hinausgeht. — E. Cassirer, Die Sprache, PsF I, 127.

Ebenda, 16 £, 18.
Ebenda, 41.

2 E. Cassirer, Phidnomenologie der Erkenntnis, PsF 111, 85 f.
3 Ebenda, 103.

4 Ebenda, 80.

5 Ebenda, 20.

6 Ebenda, 31.

;

8



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 179

enthalten, erst ,,im Reich der Begriffe und damit auf reflexive und diskursive Weise be-
wul3t werden.! Im ,,Erdreich der Wahrnehmung® geben sich uns die Richtungsgegensitze
noch ,als ein Ganzes, in dem es nirgends schroffe Trennungen gibt.“ Das trifft auch auf
die dem mythischen Bewul3tsein innewohnende eigene Art der Konstantenbildung und
Vergegenstindlichung zu, die noch nicht endgtltig die »Richtung« des emotionalen Aus-
drucks von der sinnlich-gegenstindlichen Wahrnehmung unterscheidet. In gewissem Sinne
nimmt Breithaupt diese Uberlegungen in seiner Studie zu Goethes Phinomenologie der
Wahrnehmung auf, wenn er dieser die Einsicht zuschreibt, daf} alle Gegensitze (Pole) erst
aus einem unbestimmten urspringlichen »Dritten«, Mittleren herausdifferenziert werden,
nachdem sie dem Wahrnehmungsvorgang selbst unbemerkt einwohnten.?

Auf den Tatbestand, daf3 die allbeseelende physiognomische Ausdruckswahrnehmung
zunichst sogar Anteil an der objektivierenden sinnlichen Wahrnehmung hat, weist Goethe
— laut Cassirers — in seiner Farbenlehre mit der Bemerkung hin, dal3 die ,,Sinneswahrneh-
mung® anfinglich noch von ,,reinen Ausdruckscharakteren® angefiillt ist.> Dartiber hinaus
mache er das Prinzip der unmittelbaren Ausdruckswahrnehmung in seiner Naturanschau-
ung ganz bewul3t fruchtbar. ,,Es gibt auch eine Erfassung der ‘Natur’, die sich wie bei Goe-
the ganz in den Grenzen der Ausdrucks-Ganzheit und der anschaulichen Ganzheit halt®“.#
Trotz all dieser Ijberlegungen zur Wahrnehmung ist fiir Cassirer auch weiterhin das Den-
ken wichtigstes Erkenntnismittel, dem weder das sinnliche Schauen noch die Intuition des
ausdriickenden Lebens seine Funktion streitig machen kénnen.> Das erkennende Denken
muf} ,,den festen Grund und Boden des spezifisch-menschlichen Daseins verlassen®, muf3
um der Erkenntnis willen den festen ,,Umbkreis des menschlichen Wirkens® iberschreiten,
in welchen ,,all sein konkret-anschauliches Erfassen der Welt™ eingespannt ist und bleibt.6
Nur durch ein Uberschreiten der anschaulichen Lebensunmittelbarkeit kénne das Denken
mittels Symbole anstelle von Bildern geistige Welten kultureller Bedeutungen aufbauen.

Cassirer 1aBt den phinomenologischen Bestand an ,.eigentlichen und letzten Wurzeln
des Seins®“ zunichst offen, verweist aber darauf, dal weder die vermittelt begrifflich agie-
rende exakte Wissenschaft (Denken) noch die ,,reine Intuition® der Intuitionisten (Bergson,
Schelling) diese Wurzeln in Unmittelbarkeit erreichen und ausdriicken kénnen.” Doch auch
die symbolische Formung als Vermittlung lasse sich nicht hintergehen, nicht trans-
zendieren. Damit bleibt das viel gesuchte ,,Paradies der Unmittelbarkeit® dem philosophi-
schen Denken verschlossen.® Den sich dialektisch aufbauenden Zusammenhang von Aus-
druckswahrnehmung, raumlich-zeitlichen Vorstellungen, allgemeinen Sinndeutungen der
Sprache und theoretischer Erkenntnis beherrschen zwar ,,ein und dieselben geistigen
Grundfunktionen®, diese sind aber nur vom vermittelten symbolischen Zusammenhang

1 E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften. Finf Studien [1942], Darmstadt 1989, 73.
2 F Breithaupt, Jenseits der Bilder, 16, 59, 64 £., 70, 75, 84 f.

3 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 96.

4 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 207.

Ebenda, 108.

Ebenda, 109.

E. Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis, PsF 111, 42 ff.

Ebenda, 48.

o) ~ [ NS,



180 ALTERNATIVEN

her zu lokalisieren und bewufitzumachen.! Diesem Zusammenhang unterbaut Cassirer im
Alterswerk allerdings eine metaphysische Schicht von »Urphinomenen.

7.3.3 »Basisphinomene« als Verséhnung von Intuition und begrifflicher Reflexion?
Intuition und Kontemplation

Die Theorie dreier »Basisphinomene« des geistigen Leistens entwickelt Cassirer in dem um
1940 entstandenen Manuskript »Uber Basisphinomene«, das zudem aufschluBreich fiir
seine spite Auffassung von der Rolle der Anschauung beim Erkennen ist. Als unhintergeh-
bare »Urphinomene« sollen sie jegliche Richtung der wissenschaftlichen Wirklichkeitser-
kenntnis tragen und vermitteln. Und dies, indem sie die entsprechenden Typen der Wahr-
nehmung konstituieren, durch welche uns die Wirklichkeit weltbildlich tberhaupt erst ge-
geben ist. Cassirer unterscheidet drei solche Grundrichtungen: Die Richtung der reinen
Mathematik, getragen vom Ich-Basisphidnomen, die des exakten Naturerkennens (Biologie,
Physik), ruhend auf dem Es-Basisphinomen, und die der Kulturwissenschaft, vermittelt
durch das Du-Basisphinomen. Diese drei Urphinomene machen uns die Wirklichkeit ma-
nifest, schlieen sie uns auf, indem sie, jedes auf seine Weise, als Quellen die ,,anschauliche
Erfillung® des Begriffs Wirklichkeit speisen. Aus dem anfinglich rationalistisch argumen-
tierenden Erkenntnistheoretiker des Leibnizbuches ist Ende der 30er Jahre ein Philosoph
geworden, fur den allein die unmittelbare Wahrnehmung uns den Blick auf die konkrete
Wirklichkeit und ihren Sinn erschlie3t. Dabei hat sich Cassirer weder zum Sensualisten
noch zum Intuitionisten gewandelt, vielmehr reklamiert er mit der »Kontemplation« eine
dritte Art der Anschauung.

Die neue Theorie, die die Unmittelbarkeit des Urphinomenalen im Grunde der Wahr-
nehmung stirker betont, formuliert Cassirer, indem er Goethes Lehre von den »Urphino-
menen des Lebens« eigenwillig interpretiert und weiterentwickelt. Die Affinitit zu Goethes
Urphidnomenen teilt er mit dem geschitzten Scheler. Dieser hatte den Goetheschen Begriff
des Urphinomens als einen Vorgriff auf dasjenige interpretiert, was Husserl mit der an-
schaulichen Erfillung einer allgemeinen Idee bzw. der ,,Deckung® von Intendiertem und
intuitiv Selbstgegebenem gemeint habe.? An Goethe wurdigt Cassirer, dal3 er mit seinen
»Urphinomenen« jedoch nicht der absolute Erkenntnis erstrebenden Metaphysik verfallen
ist. Deshalb habe er auch nicht versucht
von einander geschieden hat, wieder auf eine gemeinsame [metaphysische — C.M.] Wurzel

die Stimme der Wirklichkeitserkenntnis, die er

> 3

zuruckzufiuhren.3

1 Ebenda, 49.

2 M. Scheler, Zusitze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus-Realismus« [1928], in: Ders.,

Spite Schriften, GW 9, Bern und Minchen 1976, 245-293.

3 E. Cassiter, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 14. Im Gegensatz zu Goethe ,,iber-
schauen® die Metaphysiker die ,,verschiedenen Wirklichkeitsaspekte® nicht ,,phinomenal®, sondern su-

chen sie logisch ,,denkend [zu] bewiltigen®, suchen ihre Vielfalt deduktiv aus ezzen Ursprung abzuleiten.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 181

Die bei Goethe zur Charakterisierung eines als Kinstler lebendig-schaffenden Indivi-
duums unterschiedenen drei urphinomenalen Grundrichtungen des Leistens! dienen Cassi-
rer als Modell, um die uninteressiert schopferisch-erlebende »Ich«-Dimension, die zu prak-
tischer Wirkung strebende »Du«-Dimension und die sich in den Formen eines Werkes ob-
jektivierende »Es«-Dimension als »Basisphinomene« zu fixieren.? Diese weiterfithrende
Interpretation der »Urphidnomene« Goethes ist ein Beleg dafiir, in welch hohem Maf3e Cas-
sirers philosophisches Werk Goethe verpflichtet ist. Dabei handelt es sich bei dem Termi-
nus Basisphianomen offensichtlich um ein Apercu, welches das ,,Basisproblem* (die ,,Basis-
sitze®) der Wiener Neopositivisten mit dem ,,Urphinomen® des Weimarer Anschauungs-
philosophen verbindet. Allerdings konterkariert Cassirer den Hinweis auf den Positivismus,
wenn er darauf besteht, dal Gegebenes stets bedeutsam, sinnvoll ist.?

Fir Cassirer schliefen alle elementaren Wahrnehmungserlebnisse eine sachlich-objekti-
vierende, eine emotional-ausdrickende und ich-erlebende Urdimension (Urpol) ein,* die
sich aus nichts mehr ableiten oder erkliren lassen. Wir haben es bei jeglichem Gegebenen
der Wahrnehmung mit dem ,,uns zunichst begegnenden und unvermeidlichen Wirklichen®
zu tun, ,,das drei Aspekte immer schon impliziert, nimlich Erleben, Wirken und Werk, die
nicht unbesonnen auseinander gerissen werden dirfen®.> Wenn er das begegnend Gegebe-
ne der Wahrnehmung auf drei letzte, unhintergehbare Weisen der »Unmittelbarkeit« ver-
weisen laft, unternimmt Cassirer den Versuch, das begriffliche, diskursive und reflexive
Denken in eine phanomenale Unmittelbarkeit zu transzendieren. Allerdings verschlief3e uns
das eine, in den Blick genommene Basisphinomen den unmittelbaren Zugang zu den bei-
den anderen. Nur die reflektierende Vermittlung vermag dies zu korrigieren bzw. den Blick
auf alle drei Dimensionen hinzulenken.® Die drei Basisphinomene, Dimensionen oder
Richtungen, die an dem unmittelbar Gegebenen der Wahrnehmung aufweisbar sind, geh6-
ren einerseits untrennbar zusammen, sind aber andererseits nicht als ein Komplex auf ein-
mal erfal3bar.

Damit hat Cassirer nicht nur Goethes Begriff des Urphinomens modifiziert, sondern
auch einen verstandesmaligen (reflexiven) Umgang mit ihm gefordert. War das Urphino-
men fir Goethe ,,Inhalt und Grenze des Schauens®, so gilt es Cassirer als ,,Inhalt und
Grenze des Denkens“.” Im interpretierenden Ruckgriff auf Goethe wird dies von ihm ex-
plizit thematisiert. Hatte doch der Kinstler Goethe, der ,,kein philosophischer Systemati-

1 JW. Goethe: Maximen und Reflexionen. Nach den Handschriften des Goethe und Schiller-Archivs hrsg.

von M. Hecker (Schriften der Goethe-Gesellschaft, Bd. 21), Weimar 1907, Maximen 391-393, 76 f. (HA

12, Maximen 227-229, 396 f.) An anderer Stelle sicht Cassirer in dem von Th. Lipps entwickelten Pro-

gramm der psychischen Phinomene ,,Fiihlen, Wollen, Denken® quasi ,,Kapitel-Uberschriften [...] fiir jene

drei Urphinomene, von denen Goethe [...] spricht™. — E. Cassirer, Uber Basisphinomene, ECN 1, 143.

Krois kann sich vorstellen, daf3 ,,die drei Basisphinomene |[...] die Stelle der drei Menschenrechte Lockes

ein[nehmen]: des Rechtes auf Leben, Freiheit und Eigentum®. — J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goe-

the-Interpret, 320 Anm. 101.

3 E.W. Orth, Das Verhiltnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey mit Blick auf Georg Misch, in: Dil-
they-Jahrbuch 12 (1999-2000), 127.

4 E. Cassirer, Uber Basisphinomene, ECN 1, 122.

E.W. Orth, Das Verhiltnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey, 127.

O. Schwemmer, Der Werkbegriff in der Metaphysik der symbolischen Formen, 230.

~ [=} [$;1

J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 302.



182 ALTERNATIVEN

ker* ist, ,,sich gegen jedes Zuriickgehen hinter die Urphidnomene — gegen jeden Versuch,

sie zu rerkliren«”, verwahrt. Deshalb wendete er sich heftig ,,gegen den »Kuppler Ver-

bl

stand«, der dies immer wieder® versucht, gegen einen Verstand, ,,der stets am Werke ist,

dies Unvermittelte zu vermitteln®, und so die Urphinomene ,,des Lebens, des Handelns

und des Tuns® um ihren urspriinglichen Sinn bringt.! Der auf diskursive Begrifflichkeit
angewiesene Philosoph Cassirer fragt sich, ob ,,eine solche Haltung, wie sie Goethe hier als
Kiinstler fordert und iibt, im Ganzen des geistigen Lebens moglich® ist? Und die Antwort
lautet: ,,Nein — vielmehr zeigt sich die [reflexive — C.M.] Brechung selbst als eine immanen-
te [...] Notwendigkeit*.?

Die ,»Verstandes«-Funktion des Fragens® vollziehe sich unabdinglich als Einbruch der
Reflexion in jegliche Unmittelbarkeit des Erlebens und Wahrnehmens. Um ihr aber das
Feld nicht allein zu Gberlassen, miisse gleichzeitig nach einem notwendigen ,,Schutz gegen
den »titigen Kuppler Verstand«“ gesucht werden, und den bieten die Urphinomene Goe-
thes. Mit den keiner weiteren Ableitung mehr fahigen Ur- bzw. Basisphinomenen des Le-
bens, die die Wirklichkeit gebende Wahrnehmung strukturieren, hat Cassirer ein Moment
in seine Erkenntnistheorie aufgenommen, das sich sowohl der mathematischen Deduktion
(Erzeugung, Konstruktion) als auch der abstrakten theoretischen Erklirung widersetzt, weil
es wie ein Ausdrucksphinomen unmittelbar zuginglich ist.> Auch wenn wir uns ihnen in
ithren Dreiheit nur iiber den Umweg der Vermittlung, in Anniherung an den Prozel3 dieser
Vermittlungen und nicht unmittelbar intuitiv zuzuwenden vermogen.*

Deshalb hilt es Cassirer aber auch fiir moglich, ,,im Aufbau der Erkenntnis und im
Aufbau der Philosophie® sowohl ,,der Goethischen Forderung der »Urphinomene« als
auch ,,der Cartesisch-Kantischen Forderung der »Reflexion« Gentige zu tun. Entweder
konne das Recht der unmittelbaren Gewillheit (Zuginglichkeit des Urphidnomens) und das
Recht des mittelbaren Denkens (prozessuale, vermittelte Erklirung des Urphidnomens) in
einer Synthese gewahrt werden, oder beide prallen in ,,einem unverschnlichen Widerstreit®
aufeinander, wie dies von den Lebensphilosophen behauptet wird. Die scheinbare Antino-
mie beider Forderungen driicke ,,insbesondere den philosophischen Kimpfen der Gegen-
wart [...] seinen Stempel auf™.> Wenn Cassirer der lebensphilosophischen Richtung einen
,Drang zum »Unmittelbaren« statt allen bloen »Vermittlungen« des Denkens® unterstellt,
weshalb sie auf ,,die Intuition [setzt], die gegen die bloBe Reflexion aufgerufen wird*,® dann
schlieB3t das auch die ungenannte Phinomenologie mit ein.

Die Uberlegungen, die auf drei Basisphinomene bzw. drei Richtungen des Aufbaus von
Wirklichkeit hinzielen, richten sich zum einen gegen die Erkenntnistheorien, die einseitig
den ,,Wahrheitswert” nur einer Weise der Wahrnehmung (,,aulere” Wahrnehmung oder

1 E. Cassirer, Uber Basisphianomene, ECN 1, 126.

2 Ebenda, 127.

,»Die fundamentale Realitit, das Urphdnomen im Sinne Goethes, diitfen wir mit dem Terminus »Leben«
bezeichnen. Dieses Phinomen ist jedem zuginglich; aber es ist unfaf3bar in dem Sinne, dal3 es keine De-
finition zuldBt, keine abstrakte theoretische Erklirung.” — E. Cassirer, Language and Art I [1942], zitiert
nach J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 311.

Die Urphidnomene des Wirklichkeitsbewul3tseins gelten Cassirer als ,,die Weisen, die Modi der Vermitt-
lung selbst.* — B. Cassirer, Uber Basisphinomene, ECN 1, 132.

5 Ebenda, 130.

6 Ebenda, 131.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 183

winnere® Erfahrung) sichern wollen, und dies auch noch mit untauglichen Mitteln. Weder
,die formale Logik mit ihrer Syllogistik“! noch die ,,Theorie der »unmittelbaren Erkennt-
nis«”, die auf subjektive Unmittelbarkeit setzt, finden in Cassirers Augen Gnade,? da ihnen
entgeht, dal3 Wirklichkeit nicht nur zweifach, sondern dreifach erschlossen werden muf.
Zumal selbst mit dem emotionalen ,,Ausdruck® bereits der symbolische Bezug auf ein Ide-
elles, eine Form jenseits der subjektiven Unmittelbarkeit gesetzt ist; ein Tatbestand, dem
die Theorien unmittelbarer Erkenntnis nicht gerecht werden. Die Krittk am ,meta-
physischen »Intuitionismus«®, wie ithn Scheler und Bergson reprisentieren, und der mit der
Ausdrucksfunktion, die durch die Wahrnehmung vollzogen wird, philosophisch nicht fertig
werde, wiederholt altbekannte Argumente.

So lehnt Cassirer entschieden eine ,,selbsthertliche »geisteswissenschaftliche« Methode
ab, die auf ,,reiner »Introspektion« oder »Intuition« beruhen soll®, womit er Scheler, nicht
aber Husset]l meint. Auf alle Fille halt er es fur ,,einen Irrtum, dal3 das »Unmittelbare« des
Lebens im Sinne der »Lebensphilosophie«, des Intuitionismus u.s.f. auch unmittelbar er-
das Leben, das Subjekt etc. [...] ist
immer nur indirekt sichtbar zu machen — indem wir von den »objektiven« Gebilden zu-

kannt werden kann“.? Deren angebliches Unmittelbare, ,,
ruckfragen nach ihren »subjektiven« Quellen und »Urspriingen«®. Mit anderen Worten, von
den wissenschaftlichen Objektivationen und den in ihnen verwirklichten ideellen, zeitlosen
Formen (Es-Basis) haben wir auf die subjektive Leistung (Ich-Basis) zurtickzufragen, die sie
geschaffen hat. Aus einem ,punmittelbaren Schauen« der Urphidnomene® oder des Subjek-

tiven kann, da ist sich Cassirer sicher, ,,keine Wissenschaft entstehen, die immer des [ver-

mittelnden — C.M.] Beweises und der Begriindung bedarf*. Die sich an Natorps Begriff der
»Rekonstruktion« anlehnende Methode des mittelbaren Zuriickfragens von den Gebilden
auf ihre Quellen bedeutet zugleich ein Zuriickgehen von einem zuginglichen Basisphino-
men auf die beiden anderen.

Dabei erweist sich das Ruckfragen auf die Ich-Basis und auf die Es-Basis jeglichen Ge-
gebenen der Wirklichkeit fiir unser Thema als besonders interessant, weil hier die »Intuiti-
on« und die »Kontemplation« als die typischen, entsprechenden Intentionen dieser Dimen-
sionen (Pole) im BewuBtseinsakt entwickelt werden. So will Cassirer den Ich-Pol als eines
der drei Basisphanomene des Erlebens von Wirklichkeit als denjenigen Modus des vermit-
telt Gebens, Entwerfens von Wirklichkeit verstanden wissen, den die lebensphilosophi-
schen und phinomenologischen Intuitionslehren ins BewuB3tsein ricken. Hieraus seien seit
der Renaissance ,,die verschiedenen Grundformen der Lebensphilosophie® — einschlief3lich
die Bergsons — entstanden, die die ,,Intuition des Lebens® gegen das abstrakte Denken in
Begriffen mobilisieren.*

Demgegentiber frage die Lebensphilosophie Diltheys nach dem ,,Basisphinomen® des
Werkes, der objektiven ideellen Form, des »Es«: ,,Der Schritt vom unmittelbaren »Erleben«
zum Werk — das ist [..] das groBe allgemeine Thema der Diltheyschen Geschichts-
philosophie®.®> Dilthey untersuche das ,,blole subjektive Etleben® und die Struktur des

Ebenda, 113.
Ebenda, 115, 117.
Ebenda, 145.
Ebenda, 154.
Ebenda, 159.

1S ST



184 ALTERNATIVEN

Werkes, um den Schaffensprozel3 zu verstehen. Er glaubt, das »Dichtwerk« nur aus der
»Personlichkeit« seines Schopfers erschliefen zu kénnen, was die Bedingungen des Schaf-
fens einschlief3t, die sich aber erst aus den Strukturbedingungen des Geschaffenen verste-
hen lassen. Hatte der Marburger »Neukantianer« Cassirer bereits mit seinem ersten groflen
philosophischen Werk, der ,historisch-systematischen® Geschichte des Erkenntnisproblems
(1906/07), ein kulturphilosophisches Konzept begonnen, das deutlich den Einflufl Diltheys
auswies, so rickt er nun in den spiten Texten die Philosophie der symbolischen Formen
und die hermeneutische Lebensphilosophie Diltheys auch explizit eng zusammen.

Erschlief3e sich doch ,,die Problemstellung der Philosophie der symbolischen Formen*
im Anschlufl an Sokrates’ und Platons Weise des Fragens nach den idealen Formen, an
Simmels »Wendung« des Lebens zur »Idee« (iberzeitliche Form) und an Diltheys histori-
sche Hermeneutik als ,,die lzre Weise®, nach der ideell-formhaften ,»Struktur« der Werke
zu fragen®.! Vorbereitet habe diese Frage, die die Philosophie der symbolischen Formen an
die durch die Es-Basis getragenen Formprinzipien, Formtypen richtet, auch Kants Unter-
scheidung dreier Erkenntnisarten. Thre kontemplative ,,Ideen-Schau®, die das ,,Reich der
»Formen«” entdeckt, vollziehe die »Philosophie der symbolischen Formen« durch eine
,»reine »Kontemplation«, nicht einer Einzelform, sondern der Allheit, des Kosmos der rei-
nen Formen®. Damit ist das Ganze der symbolischer Formen und ihrer Ordnungen ge-
meint.2

Erweise sich die »Intuition« als ein einseitig Ich-zentriertes Schauen, so ermdgliche die
von Sokrates ausgebildete Methode kontemplativer Ideenschau, die Cassirer als Es-
orientierte »Kontemplation« deutet, das Vollziechen einer Synthese, einer Zusammenschau
auch der subjektiv-leistenden Ich-Richtung und der wirkungspraktisch orientierten Du-
Richtung allen Erlebens von Wirklichkeit. Der ,,Eigengehalt® der vom Menschen erschaf-
fen, gebildeten Sprach- oder Kunstwerke, ihr ideales Formenreich mit seinen autonomen
Regeln transzendiere namlich als eine neue Sphire alle theoretischen oder praktischen
Zwecke,? an denen sich die anderen beiden Typen des Erkennens orientieren. In der Sokra-
tischen Kontemplation wenden wir uns vom Geschaffenen, vom Werk her auf das Wirken
und Schaffen zurtck, erfassen vom dritten Basisphinomen aus vermittelt, reflexiv die an-
deren beiden, verlieren es dabei aber zeitweilig aus dem Auge.* Der ,,symbolische Idealist®
Cassirer erhebt damit den Anspruch, diese drei ,»Pole« der Wirklichkeitserkenntnis korrela-
tiv aufeinander® zu beziehen.>

In dem Sinne wird von ihm die eine Synthese vollziehende reine Kontemplation ideeller
Formen des Seins entschieden gegen die unmittelbare Intuition des lebendigen Ich abge-
grenzt. »Intuition« und »Kontemplation« vollziehen zwei grundsitzlich unterschiedliche

1 Ebenda, 162.

2 Ebenda, 194 f.

Diejenigen Erkenntnismethoden, die Du-orientiert allein die praktischen Aktions- und Willensmomente
betonen, hilt Cassirer fiir noch problematischer: ,,Diese Reduktion der Wahrheit auf die Wirkung charak-
terisiert dann auch alle Theorien, die den »Willen zur Macht« zum obersten Prinzip erheben — Die faschi-
stischen Theorien ebensowohl wie die marxistische Lehre von Uberbau®. (Ebenda, 183) Ein ,be-
zeichnendes Beispiel hierfir sei ,,die Wendung, die die Phinomenologie von Husserl zu Heidegger ge-
nommen hat“. — Ebenda, 184.

4 Ebenda, 190.

5 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 22.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 185

Weisen des ,,Schauens®. Die reine Kontemplation erhebe nicht den metaphysischen An-
spruch wie die unmittelbare Intuition, das an sich gegebene Unmittelbare addquat, absolut
zu erfassen. Dabei sieht Cassirer keine wesentlichen Differenzen zwischen den verschiede-
nen Ausprigungen, die der Begriff der Intuition bei Bergson, Descartes und Husserl er-
hilt.! Allerdings gesteht er der in den Cartesianischen Meditationen Hussetls (1931) ent-
wickelten Phanomenologie des transzendentalen ego cogito zu, ,,in der modernen Philoso-
phie® die ,,konsequenteste Darlegung des reinen Ich-Aspekts® zu bieten.?

Cassirer interpretiert nicht nur das Du-Basisphinomen als letzten vermittelnden Modus
fiur die kulturwissenschaftliche Richtung wissenschaftlicher Objektivation, sondern unter-
stellt auch Goethe, dieser habe mit dem Du-Urphinomen (Maxime 228, HA 12) bereits das
Eigentimliche der spezifisch kulturwissenschaftlichen Begriffsbildung erfaf3t. Diese griinde
im ,,reinen Ausdruckserlebnis® als einem Basisphinomen, das eine von der Mathematik
und der Naturerkenntnis ganz verschiedene Art von Objektivitit der Wirklichkeit setzt. Thr
, Verstehen® belege die Realitit des Fremdpsychischen. Die Basisphinomene »Du« und
»Hs«, die die ,,Ausdruckswahrnehmung® und die ,,sinnliche Wahrnehmung® tragen, geh6-
ren fir Cassirer zum ,,unerschiitterlichen Grund®“ menschlichen Daseins, und damit ,,zu
den Konstituentien eben dieser »Welt«“.> Im Vergessen oder Nichtverstehen des jeweiligen
Urgrundes von Natur- und Kulturwissenschaft erblickt er einen deutlichen Beleg fiir ,,die
innere Krise, in der sich die Philosophie und Wissenschaft [...] in der Zeit seit Goethes und
Hegels Tod [...] befunden hat*.#

Goethe habe eine der Ausdruckswahrnehmung bzw. der Kulturwissenschaft angemes-
sene Weise der Erkenntnis und der Begriffsbildung erschlielen konnen, weil er sich des
korrelativen Zusammenhanges von Erkenntnisweise und Erkenntnisgegenstand bewuf3t
war.> Deshalb vermochte er tiefe Einblicke in die Eigenheit der auf der Ausdruckswaht-
nehmung fullenden Allgemeinbegriffe zu gewinnen. Er habe diesen Begriffstyp der ,»phy-
siognomischen« Erkenntnis*® klar sowohl gegentiber den aus empirischer Verallgemeine-
rung gebildeten Gattungsbegriffen in der Naturwissenschaft als auch zu den aus dem Be-
sonderen durch historische Deskription gebildeten Begriffen der Geschichtsbetrachtung
geschieden.

Bei der kulturwissenschaftlichen Objektivation tue sich nimlich das Verhiltnis »wahrer
Symbolik« zwischen Individuellem und Universellen auf, das Goethe bei seinen Natur- und
Kulturbetrachtungen immer dann im Sinn hat, wenn er davon spricht, da3 das Besondere
(Individuelle) ein Allgemeines (Universelles) reprasentiert. Mit dieser Interpretation der
Kulturwissenschaft kniipft Cassirer auf eine Weise an Goethes Philosophie an, wie dies
Spengler fiir die Geschichtsphilosophie bzw. Geschichtswissenschaft getan hat. Letztlich
will er, und dies durchaus in der Tradition der lebensphilosophischen Goethedeutung, das
konkrete, einmalige Leben Goethes selbst als Ausdruck eines solchen Symbolverhiltnisses
von Besonderem und Allgemeinen verstanden wissen: ,,Jeder bedeutsame Moment in Goe-

E. Cassirer, Uber Basisphinomene, ECN 1, 167, 168, 169.

Ebenda, 172.

Ebenda, 138 f.

E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften, 34.

E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 137, 139 Anm.
Ebenda, 167.

[ N S N



186 ALTERNATIVEN

thes Leben und in Goethes Dichtung kann uns diese Symbolik vor Augen stellen®.! Leben
und Schaffen Goethes kénnten als ein typisches Beispiel dafiir gelten, ,,wie im Reich der
Kultur die »Teilhabe« des Besonderen am Allgemeinen sich herstellt™.

7.4 Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen

Ein wichtiges Argument, das der spite Cassirer gegen die Vernunft- und Geistfeindlichkeit
der Lebensphilosophen richtet, die die subjektive Unmittelbarkeit des Erlebens favorisie-
ren, zielt u.a. darauf, daf} diese ganze Vernunftkritik selbst der verniinftigen Form nicht
entbehren kann. FaB3t man Verstand oder Geist als tragische »Wendung« bzw. »Umkehr«
des beisichseienden Lebens auf, so laufe die Kritik an den sogenannten Anmaflungen des
Geistes ins Leere, da es sich bei dieser Kritik genau genommen um eine Selbstanklage des
Geistes handelt. Und diese zerstore den Geist keineswegs, sondern dient seiner Selbstbeja-
hung vielmehr als erméglichende Voraussetzung.2 Diese Uberlegungen Cassirers richten
sich in erster Linie gegen Tendenzen einer Mythologisierung und Dimonisierung des »to-
ten« Geistes, des »abstrakten« Verstandes etc., wie sie bei Klages oder Spengler anzutreffen
sind.

Obwohl er mit dem Terminus einer Selbstanklage des Geistes die lebensphilosophische
Kritik an Geist, Vernunft, LLogos, Sprache abzuschwichen scheint, klingt bei ihm dennoch
ein Bewulitsein von Gefahr bzw. Gefihrdung des Rationalen als Ordnungsfunktion im
sozialen und geistigen Leben an. Diese erblickt Cassirer aber nicht in einer angemal3ten
»Herrschaft« des Geistes uber das unmittelbare Fihlen, Etleben, Anschauen, zumal sich
vermittelnder Verstand und unmittelbares Erleben als Gegensitze wissen, suchen und for-
dern. Das ,,cigentliche Drama®, heil3t es 1929/30 in der Kritik an der lebensphilosophi-
schen Tendenz von Schelers Schrift Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), spiele sich gar
nicht zwischen Geist und Leben, sondern zwischen den gegensitzlichen Richtungen inner-
halb des Geistes, des ,,geistigen Lebens® oder ,,lebendigen Geistes®, selbst ab. Das meta-
physische Behaupten eines absoluten Gegensatzes von Geist (Vermittlung) und Leben
(Unmittelbarkeit) verkenne namlich, dal wir es in Wirklichkeit mit zwei unverzichtbaren
Richtungen der Sinn und Bedeutung aufbauenden geistigen Titigkeit des Menschen zu tun
haben, die erst beide zusammen den ,lebendigen Geist™ ausmachen. Der Richtungsgegen-
satz der beiden aufbauenden Bewegungen mtusse als funktionale Differenz, nicht aber als
absoluter Gegensatz aufgefal3t werden, was Denkkonsequenzen erspart, die eine geistfeind-
liche und nihilistische Grundhaltung bestirken und vertiefen.

Cassirers intensive Auseinandersetzung mit der Lebensphilosophie speist sich aus min-
destens zwei Motiven. Zum einen zollt er Lebensphilosophen wie Dilthey, Simmel, Scheler,
Klages und Spengler Respekt, weil sie das philosophische Grundproblem der Gegenwart
erfal3t, formuliert und auf neue, moderne Weise durchdacht hitten. Auch wenn sie die
Schranke des metaphysischen Substanz- und Seinsdenkens, im Unterschied zur modernen

1 Ebenda, 174.

2 E. Cassirer, »Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart [1930], in: Ders., Geist und Leben,

54 1.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 187

Naturwissenschaft, nicht iberschreiten.! Zum Anderen bekidmpft er in der Lebensphiloso-
phie die Haltung, die eine der Natur des Geistes einwohnende Selbstzersetzungskraft iiber
die Einheit seiner beider gegensitzlichen Richtungen hinauszutreiben trachtet, weil es ihr
auf einen absoluten Gegensatz ankommt. Unabhingig von der personlichen Absicht der
cinzelnen Akteure stelle sich damit objektiv das Resultat ein, dal3 die betriebene Rehabilitie-
rung der Unmittelbarkeit des Lebens bzw. der Irrationalitit des Gefithls dem modernen
Menschen das Bewul3tsein vom Wert der rationalen symbolischen Kulturwelten verdunkelt
und ihm so ein entscheidendes Werkzeug seiner Selbstbefreiung aus der Hand schligt.

Die dem Geist eigene Tendenz zur Selbstzerstérung und ,,Selbstzersetzung® erklart Cas-
sirer mit der Kraft des Negierens bzw. Protestierens wider das Andere, das Erleben, und

mit seiner bedrohlichen Kraft der Selbstnegation, mit seiner Kraft, ,,wider sich selbst zu

streiten.? Diese Tendenz, die den Menschen zu dem allein zur Frage fihigen Wesen, zum
ewig problematischen, fragwirdigen Wesen macht, erfordert einen verantwortungsvolleren
Umgang, als ihn die meisten Lebensphilosophen vorlegen. Cassirers Argumentation laf3t
deutlich werden, dal3 er ,,das praktische Problem der Verantwortlichkeit fiir die Kultur vor
Augen hat“.? Die sich selbst infragestellende Kraft macht fiir ihn zwar keinen Defekt des
Geistes, keinen ddmonischen Einbruch in die Sphire des Lebens aus, birgt aber die Gefahr,
daf3 sich der Mensch in ihr selbst verliert. Eine mégliche Konsequenz sieht er in der Ab-
wendung des modernen Menschen vom Wert der rationalen Symbolwelten in Wissen-
schaft, Ethik, Geschichtsschreibung, Politik. Als Folge ist ein Wiedererstarken der my-
thisch-magischen Bewul3tseinsform, die auf unmittelbarer Anschauung fuldt, zu verzeich-
nen. Dieser ,,Wiedereinbruch® mythisch-magischer Erwartungen, Uberzeugungs— und Ver-
haltensweisen unter den Menschen der europiischen Gesellschaften wird von Cassirer seit
Ende der 20er Jahre bis zu seinem Tod 1945 konstatiert und beklagt.* Dabei hat er insbe-
sondere das faschistische Deutschland vor Augen.

Die Gefihrdung und Infragestellung von Geist und Vernunft sieht Cassirer aber auch
durch die zunehmende Verselbstindigung der einzelnen geistig-kulturellen Objektivationen
erwachsen, wie sie vor allem durch Simmel beschrieben wurden.> Die den verschiedenen
,»Grundtypen des theoretischen Verhaltens zur Welt™ korrelierenden ,,Welten® von Spra-
che, Mythos, Kunst etc., die je eigene Bedeutungssphiren konstituieren, geraten in immer
tiefere Spaltungen und Entfremdungen, was ihre tbergreifende Einheit zunehmend pro-
blematisch werden lasse. ,,Die Welt der Kultur® zerlegt sich, ihrem objektiven Sinn und
Gehalt nach, ,,

,,sich gegenseitig zuletzt mehr und mehr zu entfremden.® Fur die objektive Dynamik der

immer deutlicher in selbstindige »Schichten« und diese Schichten drohen

1 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 8, 10 ff.

2 Und dieser Widerstreit ist freilich sein eigentliches Schicksal; ist sein ewiges Pathos, dem er nicht entge-

hen kann.* — E. Cassirer, »Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart, 54.

B. Recki, Das Ethos der Freiheit. Ernst Cassirers ungeschriebene Ethik und ihre Postulatenlehre, in: C.

Bermes u.a. (Hrsg.), Die Stellung des Menschen in der Kultur, Wiirzburg 2002, 280.

,»Das Ubergewicht mythischen Denkens iiber rationales Denken in einigen unserer politischen Systeme

ist augenfillig.“ — E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens

[1944], Frankfurt/Main 1988, 7.

5 G. Simmel, Der Begriff und die Tragddie der Kultur [1911]; Ders., Der Konflikt der modernen Kultur
[1918], beides in: Dets., Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkutse, Frankfurt/Main 1987, 116-173.

®  Ernst Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 5 f.



188 ALTERNATIVEN

Entfremdung unterschiedlichster Kulturbereiche stellt aber die von den Lebensphiloso-

phen beschworene metaphysische ,,urspriingliche Grundeinheit™ des Lebens, ,,diese ur-

spriingliche Konkretion des Erlebens®, keinen Ausweg dar. Bietet sie doch nur scheinbar
die Alternative des Ruckganges aus der in selbstindige Schichten (Haltungen zur Welt)
zerlegten Welt der Kultur in ihre urspriingliche Einheit.

Neben die Zerlegung und Entfremdung der Objektivationen des Geistes tritt die
wFremdbestimmung® der einen Objektivation durch die andere. So setzt z.B. die symboli-
sche Form der Technik — wie auch die der Wirtschaft — ihre ,,Norm®, ihr Strukturprinzip,
ihren eigentiimlichen Sinn immer wieder absolut und zwingt ihn auf diese Weise anderen
kulturellen Sinngebieten auf: ,,Hier bricht somit, im Kreise des geistigen Tuns und gewis-
sermaflen in seinem eigenen SchofBe, ein neuer Konflikt auf*.! Dieser Konflikt einer zu-
nehmend verlorengehenden Einheit von Zielsetzung und Zielrichtung der symbolischen
Kulturformen lasse sich nur dann entschirfen, wenn eine ,,universelle Norm* gefunden
wird, die die Einzelnormen der geistigen Kulturformen zugleich befriedigt und beschrinkt.
Dies wiirde eine ,,Grenzsetzung innerhalb des Geistes selbst™ zwischen den einzelnen
symbolischen Formen wie Naturwissenschaft, Kunst, Ethik, Wirtschaft ermoglichen. Cassi-
rer ringt also um eine solche philosophische Deutung eines unausweichlichen Konfliktes
des menschlichen Geistes, die letztlich ein neues Selbstbewul3tsein des Menschen befor-
dert. Dieses hat die ,,Gefahrdungen® auszuhalten und zu meistern, nicht aber — auf illusio-
nire Weise — danach zu trachten, sie aufzuheben.

Unter Rickgriff auf die Theorie der »Basisphinomene« geistigen Lebens formuliert Cas-
sirer den Gedanken, daf3 der kulturelle, von Simmel immer wieder thematisierte Subjekt-
Objekt-Gegensatz gar nicht, wie falschlich angenommen, den Endpunkt geistig-kulturellen
Schaffens ausmacht. Die von Simmel aufgewiesenen Vorginge der Objektivierung und
Erstarrung lebendiger Subjektivitit und Individualitit als Grundmerkmal moderner Kultur
werden von ihm in der Sache allerdings nicht bestritten. Doch bilde das ,,Werk®, die Es-
Richtung der Objektivation, gar nicht das Ende des schopferischen Prozesses. Den End-
punkt sieht Cassirer vielmehr, und dies in Ubereinstimmung mit Goethe,? im subjektiven
Ich des Anderen, in der Du-Richtung der Objektivation vorliegen. Der Andere, der Adres-
sat findet das Werk vor, rezipiert es, versteht es, und fithrt damit seine Werk-Form in den
lebendigen Prozel3 zurtick, zumindest teilweise. Erst mit dieser erneuten Verlebendigung
der Werk-Form, der Werk-Idee schlieB3t sich fiir Cassirer der Kreis. Folglich erscheint ihm
die philosophische Losung der von Simmel konstatierten ,, Tragodie der Kultur® durchaus
als moglich.?

Das Werk, die Objektivation des subjektiven Ich und die in sie eingehende ewige, ideale
Form fungieren folglich nur als ,,Durchgangspunkt®, als ,,Briicke® zu den Anderen, nicht
aber als sich immer mehr entfremdender Endpunkt des Schaffens. Indem das Werk zwi-

1L E. Cassirer, Form und Technik [1930], in: Ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsitze aus den Jahren
1927-1933, Hamburg 1995, 78.

Goethe hatte in einer vierten Maxime zum »Urphidnomen« des kiinstlerischen Lebensprozesses festge-
stellt, daB3 der ,,Wirkung nach auBlen [...] unmittelbar eine Rickwirkung® auf das geistige Leben des Schaf-
fenden folgt, welches durch Liebe geférdert und durch Haf3 gehindert wird. — J.W Goethe, Maximen und
Reflexionen, in: HA 12, Maxime 230.

3 E. Cassiter, Zur Logik der Kulturwissenschaften, 110.



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE 189

schen seinem Schopfer und dem Rezipienten vermittelt, verliert es fiir einen Moment seine
Starre, sein aus dem Leben Herausgerissensein, da der Vorgang des Rezeptierens, Nacher-
lebens schopferisch an ihm umschafft. Somit wird fiir Cassirer ,,dieses Drama der Kultur
nicht schlechthin zu einer »Tragédie der Kultur«. Denn es gibt in ihm ebensowenig eine
endgiltige Niederlage, wie es einen endgiltigen Sieg gibt. Die beiden Gegenkrifte wachsen
miteinander, statt sich wechselseitig zu zerstéren®.! Dennoch erwartet er keine Harmonisie-
rung des kulturellen Lebens. Kultur zeigt sich ndmlich durch die »dialektische Struktur des
KulturbewuBtseins« als ,,eine Krise, die stets aufs neue bewiltigt werden muf3*.2 D.h., Cas-
sirer setzt im Kulturleben auf ,,die Normalitit von Auseinandersetzung, Konflikt, Krise*
und insistiert ,,auf der Permanenz der Kultur als Krise mit ithrem impliziten Votum fir die
selbstverstindliche Belastbarkeit des kulturellen Menschen.

Eine zur Auseinandersetzung zwingende Belastung geht auch von der Bildlichkeit und
Anschaulichkeit unseres Gemutslebens aus. Zieht sich doch durch die verschiedenen An-
liufe zu einer Philosophie der symbolischen Formen der Grundgedanke, wonach der
Mensch niemals aufthéren konne

> 3

in Bildern und Anschauung zu denken oder emotional
zu erleben.? Diese Einsicht Cassirers impliziert zum einen, dal3 die emotionale Ausdrucks-
funktion als die Elementarfunktion lebendigen Geistes, die urspriinglich noch nicht ge-
schieden ist von der sinnlichen Funktion der Ausdruckswahrnehmung, zum anthropologi-
schen Wesen des Menschen gehért. Da diese elementare Doppelenergie des geistigen Le-
bens in erster Linie den Mythos bzw. die mythische Weltsicht formt, fithrt die Finsicht
zum anderen darauf, da3 das Mythische sich immer wieder erheben und uns beherrschen
kann. Rationale Kritik und »Uberwindung« des Mythischen lassen die es tragende Aus-
drucksfunktion nicht verstummen.* Zumal die emotional-sinnliche Ausdrucksfunktion
auch als Unterboden anderer, »hoherstufiger« symbolischer Kulturformen wie Sprache,
Kunst, Religion fungiert.

Fir Cassirer stellt sich deshalb die Frage, inwieweit der moderne Mensch die Anschau-
lichkeit und Emotionalitat bildlichen Weltverstehens durchlaufen und verarbeiten kann,
ohne vom Mythos beherrscht zu werden, wie das infolge der modernen Technik politischer
Mythenbildung in den 30er und 40er Jahren erneut passieren konnte. Eine Antwort glaubt
er in der Annahme zu finden, daf} uns auf3er der rationalen Kritik auch die Kunst vom ang-

stumwitterten mythischen Denken befreien kann, ,,weil fir sie die Anschaulichkeit der

> %
Bilder ein Medium ist, um Distanz zur Realitit zu gewinnen“.> So bewegen uns die Gestal-
ten der Dichtung tief und nachhaltig, aber sie nehmen uns letztlich nicht gefangen, wie die
politischen Mythen der Gegenwart.

Hatte Husserl im immer wieder schauend aufzuweisenden anschaulichen Charakter un-
seres Wissens die entscheidende Vorausetzung fiir seine Wahrheit und damit positive Sinn-

stiftung gesehen, so schlieB3t fiir Cassirer dieser anschauliche Charakter, von dem wir Men-

1 Ebenda, 123.

B. Recki, Das Ethos der Freiheit, 286, 290 f.

J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 314.
E. Cassirer, Der Mythus des Staates, 388, 390.

J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 314.

[ N v

,»Kunst kann sich deshalb dem Mythos entgegenstellen, weil sie aus derselben Quelle gespeist wird: aus
der Ausdrucksfunktion des Symbols.” — Ebenda, 318.



190 ALTERNATIVEN

schen, die wir in der »modernen Kultur« leben, uns niemals véllig freimachen kénnen,
selbst wenn wir es wollten, ein vernunftbestimmtes und sinntrichtiges Leben zwar nicht

aus, fordert uns aber permanent heraus.



PERSONENREGISTER

A

Adorno 105-106; 112;
121; 124-125; 127
Albert 56;106-107; 113
Aristoteles 14; 107; 110

B

Bachofen 113; 125

Bacon 43; 163

Ballestrem 19

Bast 106; 175

Beisler 22

Benn 128

Bergson 14; 56; 58-59;
64; 96; 113; 117, 129,
135; 137; 156; 179;
183; 185

Berkeley 68; 156; 163

Bermes 187

Besoli 156

Blaga 12;28; 45; 78; 107;
113; 123

Blumenberg 20; 134

Bollenbeck 21; 62-63

Breil 159

Breithaupt 21; 26; 31; 49;
99; 134; 179

Breuer 77; 90

Buchholtz 12

Buckle 65

Burckhardt 125

C

Carlyle 61; 66; 91

Cassirer 11-17; 19-23;
25-26; 28; 31-33; 41;
43; 49; 51; 56-57; 60;
64; 68; 73-74; 78; 80-
81-82; 84-85; 88; 90;
97, 105-107; 109-111;

115-116; 118; 121;
124-126; 135; 137,
142-145; 149; 155-190

Cassirer (T.) 160

Chamberlain 11; 16; 18-
19; 21; 28; 32-33; 38;
51; 55; 60; 77-103;
107-108; 111; 113; 117,
128; 137, 140; 165;
171; 173

Chin Ho 21

Christiansen 12

Cohen 15;62; 70, 78;
156

Comte 65

D

Dahnke 21

Darwin 83; 123; 128

Demandt 77

Descartes 68; 173; 182;
185

Dewey 82

Dilthey 11; 14-16; 18-19;
21-22; 26; 28; 35-30;
41; 55; 58-60; 63-76;
78; 80; 84; 86; 93; 96;
107-108; 110; 112-113;
116; 124-125; 135-137,
148; 156-157; 159-161;
181; 184; 187

E

Ebrecht 14; 56; 58
Eckermann 113
Einstein 90
Erdmann 137

F

Fellmann 12; 55-58; 64;
121-122; 124; 128; 148;

154

Ferrari 18; 156

Fichte 19; 22; 26; 39; 63;
72

Frede 159; 161

Frischeisen-Kohler 19;
36

G

Gadamer 20; 62; 111-
112; 137-138

Galilei 13-15; 49-50; 85;
149-151; 163

George 20; 81

Gerhardt 26; 56; 157

Gobineau 80

Goethe 11-23; 25-53; 55-
68; 70-75; 77-103; 105-
120; 122-135; 137;
139-140; 142-143; 145;
147; 150; 155-168; 171;
173-182; 185-186; 188-
189

Goldstein 90

Goller 161

Groth 44; 52

Griin 21

Guidetti 156

Gundolf 18; 21; 60; 63;
81; 161

H

Hecker 181

Hegel 22;26; 30; 33; 40;
61; 68; 72; 107; 112;
115; 157; 160; 167; 185

Hehn 17;62; 79

Heidegger 19; 55; 159;
184

Heine 81

Heisenberg 102

Held 138



192

Helmholtz 71

Herder 19

Heym 128

Hitler 21; 55; 77; 80

Hobbes 68

Hoffmann 112

Holbach 163

Holderlin 19-20; 32; 60-
61; 161

Holzhey 15

Horkheimer 125

Humboldt (W.) 11; 39;
66

Hume 66; 68; 163

Husserl 11-12; 14-16; 23;
25; 33; 35-36; 41-43;
47, 49-50; 58; 60; 82;
84-85; 87; 89; 98; 100;
120; 123; 126; 130-157;
163-165; 168; 172; 174;
176-177; 180; 183-185;
190

J

Jain 56
James 59; 134
Jamme 153
Joél 105

Junger (E.) 20
K

Kaegi 170

Kant 11;13-15; 18-19;
22-23; 25-28; 30; 32;
34; 36; 39; 41; 43; 46-
47; 57-58; 61-62; 66;
68-73; 75; 77-78; 83;
107-111; 123; 125; 130;
142; 145; 159-162; 166;
171;174-175; 182; 184

Kepler 13-14; 49

van Kerckhoven 135

Keyserling (Graf) 78

ANHANG

Kindermann 71; 79-81;
114-115

Kirchhoff 92-93

Klages 19; 21; 56-57; 63;
77; 86; 90; 97; 102;
113; 127; 128; 186-187

Kleist 161

Klibansky 161

Klores 107

Koktanek 106-107; 113-
114

Konig 22; 59

Kopernikus 14

Korff 13; 58

Kritz 22

Krech 112

Krois 106; 135; 157;
159-160; 175; 181-182;
189-190

Kuhn 22

Kummel 22; 59; 64; 86;
92; 99

Kiuppers 16; 31; 157,
159; 172

L

Lachmann 106

La Mettrie 163

Lavater 27; 35; 119

Leibniz 68; 87-88; 94;
156; 158-160; 163-176;
180

Lessing (Th.) 56;113

Liebmann 114

Linde 12

Lipps (Th.) 22;59; 181

Locke 66; 68; 140; 163;
181

Lorey 49

Lowith 55

Lukics 20-21; 55-57; 63;
80-81; 105-106; 113;
122; 127-128

M

Mach 85

Makkreel 161

Mandelkow 18-20; 60;
63; 79-82; 102-103;
161

Mann (Th.) 19;105; 113;
162

Marx 60; 105; 127-128

Matussek 23

Mauthner 108; 137

Mehring 19; 73; 97; 157

Messer 113; 118; 122;
129

Mill 65

Misch 22; 59; 64; 107;
112; 135-136; 181

Mockel 25; 32-33; 68;
84; 120; 131; 135; 140;
143; 156-157; 162-163;
172

N

Natorp 19; 62; 70; 78;
156; 163; 173; 183

Naumann 22; 109-110;
159-162

Newton 19; 28; 31; 38-
39; 96-97; 110; 117-
118; 123; 125; 161; 166

Nietzsche 19; 21; 55-506;
58-59; 61; 64; 80-81;
106; 109; 111-114,
117; 125; 127-128

O

Olaru 12

Olles 17;21;160
Ortega y Gasset 20
Orth 64;157; 181
Otto 21



P

Paetzhold 155

PatoCka 152

Picard 85

Planck 90

Platon 13; 22; 77-78; 88-
89; 91, 95; 101; 107,
110; 112-113; 132; 137,
140; 173-174; 184

Plessner 63

Plotnikov 64

Plimacher 22; 43; 159;
169; 177

Poggeler 153

Poggi 159

Pothast 56

Pouget 21

R

Radl 126

Recki 187;189

Reinach 134

Rickert 15;19; 36; 41;
45; 55; 57; 59; 62; 64;
105; 108; 113; 117,
122; 124; 135

Riehl 68

Rilke 20

Rindert 157

Rodi 16; 135

Rosenberg 21

Rousseau 32; 110; 162;
166

Rudolph 16; 31; 73; 97,
157-159; 170; 172

Ruggenini 154

S

Saehrend 63

Sandkuhler 43; 157; 169;
170

Schadow 12

Scheler 41; 64; 88; 113;

PERSONENREGISTER

133-135; 157; 180; 183;
186

Schelling 21-22; 26; 28;
30; 55; 65; 114; 180

Schieren 21; 28; 30-32;
34, 37; 42; 47; 134

Schiller 30; 32; 62; 65;
161; 181

Schleihermacher 31; 68

Schlosser 37

Schmid 41; 43

Schmidt (A.) 21

Schmidt (H.) 77; 78

Schmicker 159; 161

Schnidelbach 132

Schopenhauer 22; 30; 35;
58; 65; 71; 125

Schroter 114

Schuhmann (E. und K.)
126; 135

Schwemmer 106; 135;
157-159; 181

Sigwart 137

Simmel 14; 18-19; 21;
32-33; 36; 39; 77-78;
81-82; 84, 90; 107-112;
114; 116; 118; 127,
135; 157; 159-162; 165;
184; 186-188

Slavin 17

Smith 127

Sokrates 184

Spengler 11;16; 19; 21;
28; 35; 38; 55; 74; 77,
80; 84; 86; 100; 105-
109; 111-130; 135; 157,
160; 173; 186-187

Spinoza 22; 64; 68; 70;
73,75

Spranger 113

Stamatescu 31; 34; 172

Steiner 17-18;79; 114,
160

Stephenson 21-22; 29;
37

193

T

Tenigl 97
Trakl 128
Tugendhat 141

U
Uexkull 92-93

v

Valentiner 13; 174

Veit 90

Vetter 138; 148-149; 154
Vogt 77

Vorlander 13; 26; 47

W

Wagner 77
Walther 14; 20; 30; 32;
36; 39-41; 43; 49; 81
Waldenfels 149; 153
Wankmuller 22
Weber (M.) 90; 127
Wesseley 14; 32
Whitehead 106
Wiesner 77
Wilhelm IT 77; 81
Windelband 15; 18; 60-
62; 113; 124
Wittgenstein 56

V4

Ziehen 20; 30; 36; 43; 81
Zimmermann 60



Vom Autor Christian Mckel wird der von Goethe, den Lebensphilo-
sophen (Dilthey, Chamberlain, Spengler) und dem Phinomenolo-
gen Husserl behauptete Zusammenhang von Anschaulichkeit der Er-
kenntnis und Sinnstiftung des Wissens herausgearbeitet. Es werden
sowohl die Kritik an der abstrakten Verstandestitigkeit als auch die
sich auf sie berufenden wissenschafts- und kulturkritischen Uberle-
gungen thematisiert, wobei sich erstaunlich weitgehende Parallelen
zwischen den drei Denkstilen zeigen. Demgegeniiber bricht die Sym-
bolphilosophie Cassirers mit dieser die Anschauung favorisierenden
philosophischen Tradition, indem sie sowohl der Absage an die Ab-
straktion als auch der Aufwertung der unmittelbaren Anschauung als
Erkenntnisverfahren widerspricht. Der Autor weist auf, wie sich Cas-
sirer bei aller geteilter Kritik am iiberkommenen Verstandesdenken
der Grundaussage ,Anschauungsverlust = Sinnverlust® entschieden
entgegenstellt. Bei alledem arbeitet die Studie Goethes Beitrag zu den
in Frage stehenden systematischen Problemen heraus und richtet ihr
Augenmerk auf die Bemithungen der Lebensphilosophen, Goethe als
~Kronzeugen“ sowohl fiir das Propagieren der Anschauung als auch
fiir die vehemente Verstandes- und Wissenschaftskritik zu erschlie-
3en. Dagegen dient Cassirers Bezugnahme auf Goethe dem Bekennt-
nis zu der fiir eine kulturelle Sinnstiftung als unerldfilich erachteten

rationalen Wissenschaft.

Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-0373-0



	EINLEITUNG 
	1 KRISIS DER ANSCHAUUNG - KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG? Goethe als »Kronzeuge« einer Anklage  
	1.1 Vorbemerkung 
	1.2 Goethe im Blickfeld der Philosophen 

	GOETHE 
	2 LEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS GOETHES VERSTANDESKRITIK 
	2.1 Leben und Anschauung 
	2.1.1 Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens  
	2.1.2 Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis  

	2.2 Philosophie der lebendigen Anschauung: Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft  
	2.2.1 Charakterschwächen und Staatsnähe der Forscher 
	2.2.2 Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens bzw. der Wissenserlangung 
	2.2.3 Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und höhere Vernunft 
	2.2.4 Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik 
	2.2.5 Einseitige und ausschließende Methoden 


	LEBENSPHILOSOPHIE 
	3 GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY  
	3.1 Motive für die philosophische Goethebesinnung an der Wende zum 20. Jahrhundert 
	3.2 Dilthey über Verstandesabstraktionen, lebendige Anschauung und Goethes philosophische Leistung 
	3.2.1 Reduktion auf die ratio oder „ganze Natur“ des Erlebens  
	3.2.2 Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen 
	3.2.3 Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung 


	4 KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE 
	4.1 Umstrittener Anhänger anschauender Erkenntnis und Verächter abstrakten Denkens  
	4.2 Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand 
	4.3 Schauen und Denken 
	4.4 Wissenschaftlerpersönlichkeit und Wissenschaftsmethode – Goethes Sonderstellung  
	4.4.1 Kritik der Wissenschaftlerpersönlichkeiten 
	4.4.2 Mathematisch-mechanische und architektonische Methode  
	4.4.3 Objektivismus und Anschauungslosigkeit Goethes Antizipation einer Lösung 
	4.4.4 Aktualität von Goethes Warnung und Vision  


	5 ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHÄNOMENE VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE  
	5.1 Philosoph des Lebens und der Intuition  
	5.1.1 Goethe als bedeutender Philosoph?  
	5.1.2 Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode 

	5.2 Vergleichende Morphologie der „lebendigen“ Geschichte  
	5.3 Kritik der zeitgenössischen Geschichtswissenschaft  
	5.4 Abendländische Kultur und tyrannisches Denken  

	ALTERNATIVEN 
	6 ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA IN DER PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS  
	6.1 Phänomenologie, Lebensphilosophie und Goethe  
	6.2 Primat der Anschauung in der Phänomenologie 
	6.2.1 Ideierend-intuitive Abstraktion versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion  
	6.2.2 Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung 
	6.2.3 Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis  

	6.3 Krisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit 

	7 ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER: PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN UND SCHAU DER »URPHÄNOMENE«  
	7.1 Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug im Werk Cassirers  
	7.1.1 Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken – eine zentrale Fragestellung  
	7.1.2 Der Philosoph Goethe als Thema  
	7.2. Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe  
	7.2.1 Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsmethoden 
	7.2.2 Primat des funktionalen reinen Denkens und Ausschluß der Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis 

	7.3 Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung 
	7.3.1 Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition 
	7.3.2 »Phänomenologie der Wahrnehmung«  
	7.3.3 »Basisphänomene« als Versöhnung von Intuition und begrifflicher Reflexion? Intuition und Kontemplation  

	7.4 Zur Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen 

	Personenregister 

