
λογος

Christian Möckel

Anschaulichkeit des Wissens
und kulturelle Sinnstiftung

Beiträge aus Lebensphilosophie,
Phänomenologie und symbolischem Idealismus

zu einer Goetheschen Fragestellung



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/0373

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/0373


Christian Möckel

Anschaulichkeit des Wissens

und kulturelle Sinnstiftung

Beiträge aus Lebensphilosophie,

Phänomenologie und symbolischem Idealismus

zu einer Goetheschen Fragestellung

”
Die Sinne trügen nicht, das Urteil trügt.“

(Goethe, Maxime 295, HA 12)

λογος



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.ddb.de abrufbar.

c©Copyright Logos Verlag Berlin 2003
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-8325-0373-0

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Str. 47,
10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92
INTERNET: http://www.logos-verlag.de



INHALTSVERZEICHNIS 
 

 
 Vorwort ........................................................................................................................... 11 
 

EINLEITUNG 
 
1  KRISIS DER ANSCHAUUNG - KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG? 
 Goethe als »Kronzeuge« einer Anklage ...................................................................... 13 
 
1.1  Vorbemerkung................................................................................................................ 13 
1.2  Goethe im Blickfeld der Philosophen......................................................................... 17 
 
 

GOETHE 
 
2  LEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS  

GOETHES VERSTANDESKRITIK .................................................................................... 25 
 
2.1  Leben und Anschauung................................................................................................. 26 
2.1.1  Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens .................................... 26 
2.1.2  Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis ....................................................... 29 
2.2  Philosophie der lebendigen Anschauung:  

Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft .............................. 37 
2.2.1  Charakterschwächen und Staatsnähe der Forscher................................................... 37 
2.2.2  Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens  

bzw. der Wissenserlangung........................................................................................... 40 
2.2.3  Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und höhere Vernunft............... 45 
2.2.4  Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik......................... 48 
2.2.5  Einseitige und ausschließende Methoden................................................................... 51 
 
 

LEBENSPHILOSOPHIE 
 
3 GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG  

ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY ................ 55 
 
3.1  Motive für die philosophische Goethebesinnung  
 an der Wende zum 20. Jahrhundert............................................................................. 57 
3.2  Dilthey über Verstandesabstraktionen, lebendige Anschauung  

und Goethes philosophische Leistung........................................................................ 63 
3.2.1  Reduktion auf die ratio oder „ganze Natur“ des Erlebens ...................................... 63 
3.2.2  Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen ........................................................... 68 
3.2.3  Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung.................................................. 71 



INHALT  

 

6 

4  KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN  
CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE ..........................77 

 
4.1  Umstrittener Anhänger anschauender Erkenntnis  

und Verächter abstrakten Denkens ................................................................................77 
4.2  Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand...................................................82 
4.3  Schauen und Denken........................................................................................................87 
4.4  Wissenschaftlerpersönlichkeit und Wissenschaftsmethode –  

Goethes Sonderstellung ...................................................................................................90 
4.4.1  Kritik der Wissenschaftlerpersönlichkeiten...................................................................91 
4.4.2  Mathematisch-mechanische und architektonische Methode ......................................94 
4.4.3  Objektivismus und Anschauungslosigkeit  
 Goethes Antizipation einer Lösung................................................................................98 
4.4.4  Aktualität von Goethes Warnung und Vision ...........................................................  101 
 
 
5   ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHÄNOMENE  

VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS  
SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE ................  105 

 
5.1  Philosoph des Lebens und der Intuition ....................................................................  107 
5.1.1  Goethe als bedeutender Philosoph? ............................................................................  107 
5.1.2  Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode............................................  112 
5.2  Vergleichende Morphologie der „lebendigen“ Geschichte ....................................  116 
5.3  Kritik der zeitgenössischen Geschichtswissenschaft ................................................  122 
5.4  Abendländische Kultur und tyrannisches Denken ..................................................  126 
 
 

ALTERNATIVEN 
 
6   ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA  

IN DER PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS .......................................................................  131 
 
6.1  Phänomenologie, Lebensphilosophie und Goethe ...................................................  131 
6.2  Primat der Anschauung in der Phänomenologie.......................................................  137 
6.2.1  Ideierend-intuitive Abstraktion  

versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion ...................................................  137 
6.2.2  Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition  

Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung.....................................................  140 
6.2.3  Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis ..................................................  144 
6.3  Krisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit................................................................  147 
 
 



INHALT 

 

7 

 

7   ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER:  
PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN  
UND SCHAU DER »URPHÄNOMENE« ............................................................................ 155 

 
7.1  Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug  

im Werk Cassirers .......................................................................................................... 155 
7.1.1 Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken –  

eine zentrale Fragestellung ............................................................................................ 155 
7.1.2  Der Philosoph Goethe als Thema ............................................................................... 159 
7.2.  Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe .................................. 163 
7.2.1 Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsmethoden.......................... 163 
7.2.2 Primat des funktionalen reinen Denkens und Ausschluß der Sinnlichkeit 

als Quelle der Erkenntnis.............................................................................................. 166 
7.3  Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung.............................................................. 173 
7.3.1  Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition......................... 173 
7.3.2  »Phänomenologie der Wahrnehmung« ....................................................................... 177 
7.3.3 »Basisphänomene« als Versöhnung von Intuition und begrifflicher Reflexion? 

Intuition und Kontemplation ....................................................................................... 180 
7.4  Zur Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen ........................ 186 
 
 

ANHANG 
 
Personenregister ........................................................................................................................ 191 
 
 





Meinem Vater Friedrich Möckel

in Dankbarkeit

zugeeignet





 

VORWORT 
 
 
Die vorliegende Studie über den von Goethe, den Lebensphilosophen und Husserl be-
haupteten Zusammenhang von Anschauung und Sinnstiftung des Wissens ist eine »Ge-
legenheitsschrift«, die weit über das ihr ursprünglich zugedachte Maß hinaus angewachsen 
ist. Sie ging aus der gemeinsamen Schnittmenge zweier Vorhaben hervor, die Ende der 
90er Jahre meine philosophische Arbeit dominierten. Dies waren zum einen phänomeno-
logische Recherchen zur allgemeinen (kategorialen) Anschauung und zum Charakter der 
Anschaulichkeit allgemeiner (idealer) Gegenstände. Zum anderen war dies die Forschung 
zum Lebensbegriff im philosophischen Werk Cassirers, der u.a. in der modernen Lebens-
philosophie und in Goethe seine Quellen hat. Eine frühe Version der Studie wurde im 
Sommersemester 2000 am Institut für Philosophie der Humboldt-Universität zu Berlin als 
Vorlesung gehalten. 
 Die Untersuchung verbindet zwei thematische Aspekte miteinander und stellt mehrere 
»Brüche« in der Philosophie zu Beginn der 20. Jahrhunderts heraus. In historisch-systema-
tischer Darstellung werden in fünf von sieben Kapiteln zum einen der von Goethe, den 
Lebensphilosophen Dilthey, Chamberlain, Spengler und dem Phänomenologen Husserl 
behauptete Zusammenhang zwischen der Anschaulichkeit (Anschauung im Erkenntnispro-
zeß, anschaulicher Charakter der Begriffe etc.) und der Sinnhaftigkeit des Wissens heraus-
gearbeitet. Neben der Analyse der verschiedenen Anschauungsbegriffe wird die jeweilige 
Kritik an bloß abstrakter Verstandestätigkeit bzw. an bestimmten Abstraktionsverfahren 
vergleichend zusammengetragen. Außerdem geht die Untersuchung den durch die genann-
ten Autoren formulierten wissenschafts- und kulturkritischen Überlegungen nach, soweit 
sie die Gründe und die erwarteten Folgen einer Entanschaulichung der Erkenntnis bzw. 
der Methoden ihres Erwerbes thematisieren.  
 Obwohl die Anschauungsproblematik durch die Phänomenologie philosophisch tief-
gründiger aufgeworfen und gelöst wird, erweisen sich die Parallelen zu Formulierungen bei 
Goethe und den Lebensphilosophen als sehr weitgehend. Dieses Resultat erfordert, die 
philosophische »Substanz« der Lebensphilosophie ernster als bislang zu nehmen. Als Bei-
spiel für den »Bruch« mit dieser die Anschauung favorisierenden philosophischen Tradition 
wird in 7. Kapitel des Buches das erkenntnistheoretische Konzept des sich an Kant orien-
tierenden Cassirers befragt, das sich zwar dem Lebensbegriff öffnet und einer symbolisch-
mittelbaren Anschauung huldigt, jedoch sowohl der lebensphilosophischen Absage an die 
Abstraktionen als auch der phänomenologischen Aufwertung der unmittelbar gebenden 
Anschauung grundsätzlich widerspricht. Doch ergeben sich im Zurückweisen empiristi-
scher Abstraktions- und Verallgemeinerungsverfahren interessante Gemeinsamkeiten zwi-
schen Goethe, Husserl und Cassirer. Allerdings arbeitet Cassirer, der der damit verbunde-
nen kritischen Tendenz partiell folgt, ihrer Grundaussage (Anschauungsverlust als Sinnver-
lust) entschieden entgegen.  
 Zum anderen arbeitet die Studie Goethes Beitrag zu den in Frage stehenden systemati-
schen Problemen heraus, u.a. die von ihm formulierten anschauungsorientierten Überle-
gungen zu einer alternativen Naturerkenntnis. Daneben ist sie auch den Bemühungen der 
Lebensphilosophen gewidmet, die diese Ansätze an der Wende zum 20. Jahrhundert zu-



VORWORT 12 

spitzend aufnehmen und Goethe als ihren »Kronzeugen« sowohl für das Propagieren der 
Anschauung als ultimativer Methode in der Wissenschaft als auch für eine vehemente Vers-
tandes- und Wissenschaftskritik erschließen. Als ein zweiter »Bruch« in der Philosophie des 
späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts wird die sich davon abhebende Bezugnahme auf 
Goethe bei den sich sowohl nahestehenden (Psychologismuskritik) als auch fernstehenden 
(unmittelbar gebende Anschauung) Philosophien Husserls und Cassirers erwiesen. Alle drei 
Denker eint zudem das Bekenntnis zu der für die kulturelle Sinnstiftung als unerläßlich 
erachteten rationalen Wissenschaft.  
 Bei Fertigstellung und Veröffentlichung der Studie habe ich großzügige Hilfe erfahren. 
So bin ich Herrn Dr. Bogdan Olaru (Iassi) für seine wertvollen Hinweise zu Dank ver-
pflichtet, daß sich der rumänische Philosoph Lucian Blaga mit Goethe und der Lebens-
philosophie befaßt hat. Dank schulde ich ebenfalls Herrn Reinhard Linde (Berlin), der eine 
frühe Version der Studie Korrektur gelesen und mir durch eine Reihe sachdienlicher Be-
merkungen zu einzelnen Argumentationssträngen im Manuskript geholfen hat. Sehr ver-
bunden bin ich auch Frau Steffi Schadow (Berlin), die sowohl eine frühe Version als auch 
die endgültige vorliegende Fassung außerordentlich gründlich Korrektur gelesen und merk-
lich verbessern geholfen hat. Herr Prof. Ferdinand Fellmann (Chemnitz) hat mich auf 
nachhaltige Weise ermutigt und sich für die Publikation der Studie verwendet. Nicht zuletzt 
sehe ich mich dem Logos Verlag Berlin, insbesondere seinem Verlagsleiter Herrn Dr. Volk-
hard Buchholtz und Frau Bente Christiansen, für die umsichtige Publikation des Buches zu 
herzlichen Dank verpflichtet.  
 
 
Christian Möckel, Berlin im August 2003  



EINLEITUNG

1 KRISIS DER ANSCHAUUNG – KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG?
GOETHE ALS »KRONZEUGE« EINER ANKLAGE

1.1 Vorbemerkung

Der Weg der Erkenntnis ist in den Naturwissenschaften, insbesondere seit der von Galilei
betriebenen Mathematisierung der Physik, durch die Eigentümlichkeit gekennzeichnet, daß
anschauliche Fakten, Daten der Wahrnehmung und empirische Einzelfälle immer mehr
durch abstrakte, anschauungslose Allgemeinbegriffe, Formeln und Theorien ersetzt wer-
den. Hatte sich die Renaissance vom formalen, „leblosen“ Bücherwissen der Scholastik ab-
und der „lebendigen“ Naturbetrachtung und dem Experiment zugewandt, so geht der Wis-
senschaftsentwicklung nach Galilei diese lebendige Anschaulichkeit nach und nach wieder
verloren.1 Obwohl Kepler und Galilei nicht zu den leeren Allgemeinbegriffen und
„trockenen Abstraktionen“ der Scholastik zurückkehren, sondern sich konsequent der em-
pirischen Beobachtung und dem Experiment zuwenden, erweist sich ihr mathematisch
fundierter Begriff der Erfahrung bzw. Empirie als rationalistischer Verstandesbegriff. Die
parallel zum Erstarken und Erblühen der Naturwissenschaft unternommenen Versuche,
deren Methoden auf die Erkenntnis von Geschichte, Gesellschaft, Kultur und Geist zu
übertragen, um sie zur „echten“ Wissenschaft zu erheben, hat die Bildung immer abstrakte-
rer Begriffe und Verfahren auch auf diesem Gebiet des Wissens in Gang gesetzt.

Die unterschiedlichen Funktionen, welche Sinneswahrnehmung, logisches, begriffliches
Denken und übersinnliche Anschauung beim Erlangen von wahrem, und nicht nur schein-
barem Wissen, von echter, und nicht nur Scheinerkenntnis ausüben, beschäftigen die Phi-
losophen bereits seit Platon. Dessen erkenntnistheoretische Unterscheidung von episteme

(Ideenwissen) und doxa (Meinung durch Sinneserfahrung) zwang den Philosophen bis in
die Gegenwart zudem die Streitfrage auf, ob nicht erst ein „anschauendes Denken“ oder
ein nichtsinnliches, geistiges oder „ideelles Anschauen“ zum Ziel wahrer Erkenntnis vom
Wesen des Menschen und der Welt führt. Im Kontext der erkenntnistheoretischen Grund-
begriffe, wie sie etwa in Kants kritischer Philosophie exemplarisch als bestimmendes,
schließendes, urteilendes Denken und als unmittelbar einen Gegenstand gebende Anschau-
ung verstanden werden,2 haben Termini wie „anschauliches Denken“ oder „Schau des Ver-
standes“ zunächst entweder den widersinnigen Charakter von „hölzernem Eisen“ oder
„rundem Viereck“3 oder bezeichnen ein „göttliches“ Vermögen.4 Im Grunde formieren

                                                
1 H.A. Korff, Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der klassisch-romantischen Lite-

raturgeschichte, I. Teil: Sturm und Drang, Leipzig 1923, 97 f. Siehe dazu auch E. Cassirer, Das Erkennt-
nisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Erster Band [1906], Gesammelte
Werke, Hamburger Ausgabe 2, Hamburg 1999 [im folgenden: ECW 2], 262 ff.

2 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft [1781/87], revidiert v. Th. Valentiner, Leipzig 1906, 75-77 (§ 1), 106-
109 (Von der Logik überhaupt).

3 „Der Verstand vermag nichts anzuschauen, und die Sinne nichts zu denken.“ – Ebenda, 107.
4 I. Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], hrsg. von K. Vorländer, 3. Aufl., Leipzig 1902, 283-289 (§ 77).



EINLEITUNG14

sich um die Frage nach dem Anteil der Anschauung bzw. des Anschaulichen am Begrün-
dungs- oder Geltungswert der Erkenntnis, des Wissens zwei große Lager: je eines pro und
kontra die Anschauung. Die »Verächter« einer konstitutiven Erkenntnisfunktion der An-
schauung glauben letztlich, mit dem reinen Denken auszukommen.

Die Tendenzen einer Abwendung von der lebendigen Anschaulichkeit, ihrer »Vertrei-
bung« aus den Methoden des Wissenserwerbs und aus der wissenschaftlichen Erkenntnis
selbst sind zu den verschiedensten Zeiten von Philosophen und Wissenschaftlern bemerkt
und thematisiert worden. So werfen bereits zeitgenössische Anhänger des Aristotelismus
Kepler und Galilei die Abkehr von der sinnlich anschaulichen Daseinsform der Natur vor.1

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts zeigt sich Goethe in seinen Äußerungen zu naturwissen-
schaftlich-philosophischen Problemen sehr besorgt über die in der zeitgenössischen Natur-
forschung vorherrschende Tendenz, mathematische Abstraktionen und Symbole an Stelle
der sinnlich-anschaulichen Natur zu setzen.2 Und im 20. Jahrhundert konstatiert z.B. der
Mediziner Wessely, Mitglied der Leopoldinischen Akademie zu Halle, die „in der Gegen-
wart [...] immer vollständiger gewordene Auflösung der Physik-Chemie in ein sich von aller
sinnlichen Anschauung entfernendes mathematisch-analytisches Schema“. Er fügt hinzu,
daß der Anlaß zu einer solchen Schemabildung aber „im Grunde immer bestanden haben
dürfte, seitdem die Menschheit in dieser Richtung nachzudenken begonnen hatte“, also seit
dem Wirken von Kopernikus, Galilei und Kepler.3

Bewertung und Folgenabschätzung hinsichtlich des beobachteten Verlustes des an-
schaulichen und lebendigen Momentes beim Gewinnen und Verbreiten von Wissen bewe-
gen sich zwischen zwei gegensätzlichen Polen. Die einen sehen in diesem Verlust einen
Ausdruck des sich vollziehenden Erkenntnis- und Kulturfortschrittes. Die anderen bekla-
gen, daß durch ihn dem Wissen eine wichtige Bedingung seiner Sinnhaftigkeit verlorengeht,
was sich auf die Sinnstiftungsmöglichkeiten des Wissens in der modernen Kultur auswirken
müsse. Insbesondere Vertreter der Lebensphilosophie wie Dilthey, Bergson und Simmel
machen an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert diesen Verlust an Anschaulichkeit und
Lebendigkeit zu einem zentralen Thema ihres Philosophierens. Sie behandeln ihn als An-
satzpunkt für eine Kritik an den Naturwissenschaften, der Technik und den Spezialisierun-
gen samt Zersplitterungen der modernen Kultur.4

Dieses neue Problembewußtsein hinsichtlich der vermuteten Bedeutung, die Anschau-
ung und Lebendigkeit für die Sicherung und Sinnstiftung von wissenschaftlicher Erkennt-
nis zukommt, bricht sich nicht allein in der Lebensphilosophie Bahn. Sie artikuliert sich
auch in einer neuen philosophischen Richtung: in der Phänomenologie Husserls. Zudem
stellt die in Lebensphilosophie (Dilthey), Phänomenologie (Husserl) und südwestdeut-
schem Neukantianismus (Windelband, Rickert) verfolgte Strategie, die methodologische

                                                
1 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem, I, ECW 2, 319 ff.
2 „Es gibt jetzt eine böse Art, in den Wissenschaften abstrus zu sein: man entfernt sich vom gemeinen

Sinne, ohne einen höheren aufzuschließen, transzendiert, phantasiert, fürchtet lebendiges Anschauen
[...].“ – J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: Werke, Bd. 12, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden
[im folgenden: HA], München 1998, Maxime 575.

3 K. Wessely, Welche Wege führen noch heute zu Goethes Farbenlehre? In: W. Walther (Hrsg.), Goethe
als Seher und Erforscher der Natur. Untersuchungen über Goethes Stellung zu den Problemen der Na-
tur, Halle 1930, 161.

4 A. Ebrecht, Das individuelle Ganze. Zum Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 15

oder gegenständliche Eigentümlichkeit von Kultur-, Geschichts- und Geisteswissenschaf-
ten im Vergleich mit den Naturwissenschaften herauszustellen und zu begründen („Verste-
hen“ anstelle von „Erklären“), einen weiteren Reflex auf dieses Bewußtsein dar.

Demgegenüber messen die Neukantianer der Marburger Schule (Cohen, Cassirer) der
Ablösung der lebendigen Anschauung im wissenschaftlichen Begriffsbildungs- und Er-
kenntnisprozeß einen positiven Wert zu. Das geht mit einer Revision bzw. Umdeutung
derjenigen Aussagen einher, mit denen der verehrte Kant Rolle und Funktion empirischer
wie reiner Anschauung umrissen hatte.1 Während das Verknüpfen der Klage über den
Verlust lebendiger Anschaulichkeit mit grundsätzlicher Kritik an der vorgefundenen Kultur
der Moderne, ihrem Verstandes- und Rationalitätskult mit Einschränkungen auch für die
phänomenologische Strömung gilt, stellt sich der Marburger Neukantianismus uneinge-
schränkt auf die Seite der modernen Geisteskultur. Die Sinnstiftungsfunktion abstrakten
Wissens steht ihm nicht in Frage, Verstandes- und Kulturkritik liegen ihm fern. Allerdings
engagieren sich viele hervorragende Vertreter der Marburger Schule im Ringen um soziale
und politische Reformen, die Lösung der „Arbeiterfrage“ und einen „Ethischen Sozialis-
mus“.2 So übt Cassirer im Gegensatz zu den Lebensphilosophen nur auf sehr moderate
Weise Kritik an Kultur und Wissenschaft der bürgerlich-liberalen Ordnung. Er weist je-
doch vehement auf Gefahren hin, die für sie aus einem metaphysischen, substantialisti-
schen Verständnis der Begriffsinhalte und aus der Remythologisierung des politischen
Denkens resultieren.

Das Thematisieren des Problems, welches Gewicht und welche Rolle Anschauung und
Lebendigkeit sowohl beim Erwerb von sicherem Wissen über die Natur, den Menschen
und seine Kultur als auch für seine kulturelle Sinnstiftungsfunktion in der Gesellschaft zu-
gestanden werden muß, schlägt sich nicht zuletzt in umfangreichen Untersuchungen zur
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte seit der Renaissance bzw. dem Wirken Galileis
nieder. Als hervorragende Beispiele solcher Untersuchungen können Diltheys Einleitung in

die Geisteswissenschaften (1883), insbesondere das der Geschichte der Metaphysik gewidmete
Zweite Buch, Cassirers Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit (I/II,
1906/07) und Husserls Krisis der europäischen Wissenschaften (1936) gelten.

Ein wichtiger und in heutiger Zeit erstaunlich anmutender Aspekt dieser ganzen Pro-
blematik ergibt sich aus dem Tatbestand, daß sich die lebensphilosophische Verstandes-
und Wissenschaftskritik mit unterschiedlichen Bezugspunkten auf die erkenntnis- und wis-
senschaftstheoretischen Aussagen Goethes und die von ihm formulierten Ansätze einer
Verstandeskritik beruft. In der Konsequenz findet sich Goethe ungefragt in der Rolle eines
»Kronzeugen« der Anklage wider die zeitgenössische Wissenschaftspraxis und Kulturent-
wicklung wieder. Als zentrale Bezugspunkte erweisen sich das der Renaissancephilosophie
verbundene Bekenntnis Goethes zur lebendigen Anschauung und die Absage an tote, le-
bensfremde begriffliche Abstraktionen. Auch die darauf fußende Kritik, die Goethe an den
Methoden und Verfahren der im mechanistischen und traditionell-logischen Selbstver-
ständnis betriebenen Naturwissenschaft übt, erweckt die Aufmerksamkeit der Lebens-
philosophen. Zusätzliche Brisanz gewinnt diese Inbeschlagnahme Goethes durch die Tat-

                                                
1 H. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, (System der Philosophie, Erster Teil) [1902], Berlin 1914, 12 ff.
2 H. Holzhey (Hrsg.), Ethischer Sozialismus. Zur politischen Philosophie des Neukantianismus, Frank-

furt/Main 1994.



EINLEITUNG16

sache, daß sich auch die neukantianische Gegenposition in der Person Cassirers auf Goethe
als »Kronzeugen« beruft und insbesondere dessen Lehre von den Urphänomenen und der
„ideellen“ Anschauung fortführt.1

Unter Anknüpfung an diese Ausgangslage will die vorliegende Studie einen Beitrag zu
den folgenden Fragestellungen leisten: Inwieweit vermag die Anschaulichkeit – in Verbin-
dung mit der Lebendigkeit – in der philosophischen und wissenschaftlichen Erkenntnis
eine unverzichtbare und rechtfertigende Rolle zu spielen? Lockert und gefährdet ein Ver-
lust von Anschaulichkeit und Lebendigkeit unser kulturelles Selbstverständnis, den Sinn-
charakter der Kultur? Dazu werden zum einen die bei solch konträren Philosophen des
Lebens wie Dilthey, Chamberlain und Spengler formulierten Bezugnahmen und Berufun-
gen auf Goethes philosophisches Werk kritisch dargestellt. In dem Zusammenhang wird
auch nach berechtigenden Gründen dafür in seinem Werk gefragt. Als philosophisch kon-
sistente und systematisch tiefgründige Philosophie, die die unmittelbare Anschauung zum
entscheidenden Wahrheits- und Bewährungskriterium macht, geht die Untersuchung auf
die Phänomenologie Husserls ein. Die steht zwar weniger in einer Beziehung zu Goethe,
dafür aber zweifellos in einer vielschichtigen zur Lebensphilosophie. Aus gutem Grund
spricht Rodi deshalb von einem „gemeinsamen Gegenentwurf“ der Lebensphilosophie und
Phänomenologie „zu jedem nur resultathaft verortenden Szientismus“.2

Als erkenntnistheoretische und kulturphilosophische Gegenposition zu der bei Goethe,
den Philosophen des Lebens und den Phänomenologen geforderten und wertgeschätzten
Anschauung werden abschließend relevante Argumente aus dem philosophischen Werk
Cassirers zur Sprache gebracht. Die Einbeziehung des »Neukantianers« erweist sich auch
aus dem Grunde als zweckdienlich, weil er sowohl in Hinblick auf Goethe als auch auf die
Phänomenologie vielfache Bezüge herausgestellt. Die lebenslange Bezugnahme Cassirers
auf das naturphilosophische und literarische Werk Goethes bildet einen Schwerpunkt in-
nerhalb der gegenwärtigen Cassirerforschung, der seinerseits die philosophische Beschäfti-
gung mit Goethe anregt.3

Die in unserer Studie verhandelte Forderung nach Anschaulichkeit und Lebendigkeit
des Erkennens und aller weiteren geistigen Objektivationen wurde also von sehr gegensätz-
lichen Denkern (Goethe, Lebensphilosophen, Phänomenologen) erhoben. Deren Rezepti-
on bzw. kritische Darstellung wirft u.a. die prinzipielle Frage auf, ob sie nicht Charakter
und Funktion von alltäglicher und wissenschaftlicher Erkenntnis grundsätzlich verkennt
und folglich in die Irre geht. Und dies, weil zunehmende Abstraktheit, Entanschaulichung
und Entlebendigung unabdinglich, zivilisationsbedingt sind und wünschenswerte Fort-
schritte eröffnen. Diese für den modernen Menschen existentielle Frage kann in der vorlie-
genden Abhandlung nicht grundsätzlich diskutiert, eine Antwort nur angedeutet werden.4

                                                
1 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit. Dritter Band

[1920], GW, HA 4, Hamburg 2000 [im folgenden: ECW 4], 260.
2 F. Rodi, Zu diesem Band, in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaf-

ten 12 (1999-2000), 10.
3 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, in: E. Rudolph/ B.-O. Küppers (Hrsg.), Kulturkritik

nach Ernst Cassirer (Cassirer-Forschungen 1), Hamburg 1995, 297-324.
4 A.V. Slavin, Die anschauliche Gestalt in der Struktur der Erkenntnis [Nagljadnyi obraz v strukture poz-

nanija], Moskva 1971.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 17

Deshalb hat auch die These Cassirers letztlich unbeschieden zu bleiben, wonach uns die
radikale Unanschaulichkeit mathematisierter wissenschaftlicher Theorien die sinnliche
Wirklichkeit weit tiefer erschließe, als jene Theorien, die noch mit anschaulichen oder bild-
haften Begriffen operieren. Die unser alltägliches und berufliches Leben begleitende und
schnell anwachsende sinnlich-künstliche Bilderflut scheint aber eine andere Antwort zu-
mindest für den Alltag vorzugeben.

1.2 Goethe im Blickfeld der Philosophen

Der 250. Geburtstag von Johann Wolfgang Goethe, begangen am 28. August 1999, war
alles andere als ein philosophisches »Ereignis« oder ein Anlaß für eine aktuelle, die ein-
schlägig gebildete Öffentlichkeit tief bewegende philosophische Debatte. Selbstverständlich
erschienen rund um den Jahrestag eine ganze Reihe wissenschaftlicher Studien und Ab-
handlungen, die Goethes naturphilosophischer Weltsicht und Erkenntnismethode gewid-
met sind.1 Auch wurde der interessierte Zeitgenosse mit einer preiswerten und nützlichen
Neuauflage der Werke des Meisters (Hamburger Ausgabe) und einer Vielzahl von Goethe-
büchern samt Rezensionen, Gedenkartikeln, Theater- und Ausstellungsbesprechungen be-
glückt. Doch eine merkliche öffentliche Leidenschaft oder ein Erlebnis großer philosophi-
scher Aktualität vermochten weder die spezialwissenschaftlichen Abhandlungen über
Goethes naturphilosophisches Vermögen noch die unterschiedlichsten Versuche, einen
aktuellen Zugang zu seinem dichterischen Werk oder zu seiner Persönlichkeit zu finden,
hervorzurufen. Das ist ihren Autoren jedoch nicht anzulasten. Wir haben es vielmehr ein-
fach als eine Tatsache zu konstatieren, daß all diese, anläßlich des Jahrestages veranstalteten
Aktivitäten den Gewürdigten nicht aus seiner von uns gegenwärtig empfundenen Ent-
rücktheit geholt haben. Von der gewaltigen Anziehung und Nähe, die der „Genius“ in den
ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts sowohl auf bildungsbeflissene Bürger, Literatur-
wissenschaftler und Naturforscher, als auch auf bedeutende philosophische Geister im
deutschen Sprachraum ausgeübt hat, vermittelten sie nicht einmal einen schwachen Ab-
glanz. Doch auch die außerordentliche Wirkung an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert entfaltete sich nicht ohne Vorgeschichte.

So hatten noch 1849, anläßlich des 100. Geburtstages, Goethe und sein Werk nur wenig
Beachtung gefunden. Und dies nicht zuletzt deshalb, weil er vielen als „Feind der Freiheit
galt“.2 Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts brachte dann vor allem die philologische
Beschäftigung mit seinem Werk einschließlich der editorischen Erschließung der Quellen
und der Herausgabe der Naturwissenschaftlichen Schriften (Steiner) ein zunehmendes öf-
fentliches und wissenschaftliches Interesse zum Ausdruck. Die Feiern zum 150. Geburtstag
1899 markierten den Höhepunkt der philologisch-positivistischen Goetherezeption. Diese
warf aber kaum übergreifende, philosophische Fragen auf, sondern hatte vielmehr den
„ganzen Goethe“ zugunsten des Dichters allein aus den Augen verloren. Die großenteils

                                                
1 H. Olles, Zu Goethes Weltsicht, in: Philosophischer Literaturanzeiger 54, (Januar-März 2001) 1, 76-91.
2 V. Hehn, Goethe und das Publikum [aus: Gedanken über Goethe, 1887], Berlin 1988, 125 f.



EINLEITUNG18

dem mechanischen Weltbild anhängenden Naturwissenschaftler standen seiner Naturphilo-
sophie und Erkenntnislehre eher befremdet gegenüber. Nicht wenigen dem Liberalismus
nahestehenden Politikern war der elitäre Aristokrat Goethe ebenfalls suspekt.

Dies alles sollte sich in den ersten beiden Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts grundlegend
ändern. Getragen von einem neuen philosophischen »Zeitgeist«, den u.a. Verstandes-, Wis-
senschafts- und Technikkritik, ein erneuertes metaphysisches Denken und die Philosophie
des Lebens bzw. Erlebens prägten, löste ein neuartiges, philosophisch ambitioniertes
Goethebild allmählich die alte positivistische Philologie ab. Goethe wurde zunehmend auch
als bedeutender Naturforscher, Naturphilosoph und Lebenskünstler entdeckt. Bei dieser
vornehmlich von Philosophen vollzogenen »Entdeckung« rückte das Erfassen der Einheit
von persönlicher Lebensführung, Dichtung und Naturbetrachtung in den Mittelpunkt. Die
zur Jahrhundertwende einsetzende philosophische Literatur zu Goethe, zu der u.a. Dilthey,
Steiner, Windelband und Simmel wichtige Beiträge beisteuerten, dokumentierte eine breite
und tiefsinnige, heute kaum mehr nachvollziehbare Zuwendung unterschiedlichster philo-
sophischer Strömungen zum Dichter, Naturwissenschaftler, Philosophen und Menschen
Goethe. Auch viele Naturforscher entdeckten nun ihren Kollegen Goethe.1

Hatten im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts die Neukantianer mit ihrem Motto
„Zurück auf Kant!“ den Ton in der die Philosophie angegeben,2 so erscholl nun auf einmal
der Ruf „Zurück zu Goethe!“. Simmel z.B. begründete ihn damit, daß Goethe innerhalb
der deutschen Kultur nach der Jahrhundertwende „die Führung des geistigen Lebens“ zu
übernehmen habe.3 Einen Höhepunkt bildeten die zwischen 1912 und 1916 erscheinenden
philosophischen Goethedarstellungen Chamberlains, Simmels und Gundolfs.4 In dieser
Aufwertung Goethes, die mit einem neuartigen Blick auf sein Werk und seine Persönlich-
keit verbunden ist, manifestierte sich, wie bereits angedeutet, ein neues Weltverständnis bei
einem Teil der Intellektuellen.

Der die Jahrhundertwende beherrschende philosophische Geist erweist sich u.a. geprägt
durch einen seit den 80er Jahren geführten Kampf gegen die Vorherrschaft naturwissen-
schaftlicher Methoden in den Geschichts- und Geisteswissenschaften. Hinzu kommt eine
durch die »Krisis« der klassischen, mechanischen Physik und ihrer Verfahren ausgelöste
methodologische und erkenntnistheoretische Kritik innerhalb der Naturwissenschaften
selbst. Daneben beklagt eine Reihe hervorragender Vertreter der künstlerischen und kul-
turwissenschaftlichen Intelligenz die zeitgenössische bürgerlich-liberale Kultur als deka-
dente und überlebte Lebensform. Ihr wird z.B. eine bedenkliche Dominanz des Techni-
schen, des Verstandesdenkens, der tragischen Objektivierung und eine Tendenz zu pöbel-
hafter »Vermassung« angelastet. Hierbei dienen Nietzsche und Goethe oft als Kronzeugen
der vielfach von Lebensphilosophen vorgebrachten Anklage.5 Der „Streit um alternative

                                                
1 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Band I: 1773-1918,

München 1980, Viertes Kapitel, 174-200.
2 M. Ferrari, Introduzione a il Neocritizismo (I FILOSOFI 76), Roma-Bari 1997, I. Dal ‘ritorno a Kant’ al

‘neokantianismo’, 3-58.
3 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906], 3. Aufl. 1916, in:

GA 10, 127.
4 H.St. Chamberlain, Goethe [1912] München 1939; G. Simmel, Goethe [1913] Leipzig 1923; F. Gundolf,

Goethe [1916], Berlin 1920.
5 Mit ihren markanten Einwendungen gegen Geldwirtschaft, Rationalismus, Intellektualismus und exakt-



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 19

Modelle der Weltdeutung und Lebensführung“, der den epochalen Übergang vom
»bürgerlichen Zeitalter« zur »Massengesellschaft« begleitete und thematisierte, manifestiert
sich jedoch auch als eine Auseinandersetzung darüber, ob Goethe oder Hölderlin der bes-
sere »Kronzeuge« für eine pathetische antibürgerliche Lebenshaltung sei.1

Die sehr uneinheitliche Lebensphilosophie macht sich, ähnlich der Phänomenologie und
der neuen, beschreibenden oder kritischen Psychologie (Natorp), für die Rückbesinnung
auf die Subjektivität des Lebens und Erlebens stark, da sie dies als einen Ausweg aus der
beklagten Dominanz der toten Objektivationen und Naturalisierungen des Geistes sieht. So
ist es nicht verwunderlich, daß gerade Denker aus ihrem Umfeld wie Dilthey, Simmel,
Chamberlain und Spengler epochemachend an dem neuen, philosophisch ambitionierten
Goethebild zeichneten. Und dies nicht ohne eine gewisse Berechtigung, stand doch Goethe
nicht nur den logischen und erkenntnistheoretischen Verfahren der zeitgenössischen Na-
turwissenschaft (Newton) skeptisch, ja ablehnend gegenüber. Sein naturphilosophisches
Denken kreiste auch immer wieder um die Begriffe des „Lebens“, der „lebendigen An-
schauung“ der Natur und der „Lebensbedeutsamkeit“ wahrer Erkenntnis.

Frischeisen-Köhler, für den die moderne Lebensphilosophie „ein Anzeichen für ein
tiefes Sehnen [der] Zeit nach einer inhaltlichen, sachlichen Auffassung des Wirklichen“ ist,
sah den „Begriff des Lebens“ bereits „bei Herder und Goethe, Fichte und den romanti-
schen Denkern“ einen gewichtigen und vielfachen Sinn erreichen.2 Deshalb konnte „die
Zauberformel »Leben«“ in der Folge auch „zum Leitbegriff der Goetherezeption bis weit
über die 20er Jahre hinaus“ werden.3 Klages hält es auch 1932 noch für bemerkenswert,
daß Goethe der Naturforscher „durch morphologische Untersuchungen mannigfachster
Art mächtig die Wissenschaft vom Leben“ gefördert habe.4 Die ebenfalls bald nach der
Jahrhundertwende einsetzende Goetherezeption Cassirers belegt allerdings, daß eine philo-
sophische Auslegung von Persönlichkeit und Werk Goethes, welche die innere
„Lebensform“ mit der „Dichtform“ und der „Naturform“ in eine übergreifende Einheit
setzt, sich des Lebensbegriffs versichern konnte, ohne die philosophischen Grundannah-
men der Lebensphilosophie zu teilen und ihren verstandes- und kulturkritischen Schlußfol-
gerungen zu folgen.5

Das große Interesse der Philosophen an Goethe erlosch auch nicht in der Zwischen-
kriegszeit, was insbesondere das Goethejahr 1932 (100. Todestag) belegte. Die Gedenkfei-
ern zeichneten sich, trotz oder wegen der dramatischen historischen Umstände, durch eine
große Zahl von philosophischen Arbeiten und Deutungen aus, die den Menschen Goethe
und sein Werk auf unterschiedlichste Weise in Beziehung stellen zu der von vielen Zeitge-
nossen empfundenen und diagnostizierten Bedrohtheit der Kultur und des Menschentums.

                                                                                                                                              
rechnerisches Verhalten zur Natur repräsentieren für Simmel Goethe, Carlyle und Nietzsche die geistige
Gegenbewegung zum »Projekt Moderne«. – G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], Berlin 1958, 501.

1 R. Mehring, Hölderlin oder Goethe? Martin Heidegger und Thomas Mann als ideenpolitische Antipoden,
in: K. Ballestrem (Hrsg.), Politisches Denken. Jahrbuch 2002, Stuttgart 2002, 79 ff.

2 M. Frischeisen-Köhler, Philosophie und Leben. Bemerkungen zu Heinrich Rickerts Buch: ‘Die Philoso-
phie des Lebens’, in: Kant-Studien 26, (1921), 112, 135.

3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II 1919-1982, 26.
4 L. Klages, Goethe als Seelenforscher [1932], Bonn 1989, 10.
5 E. Cassirer, Freiheit und Form Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, Viertes

Kapitel, 171-269.



EINLEITUNG20

Die einen sahen Gesellschaft und Kultur durch die moderne Technik und den politischen
wie weltanschaulichen Liberalismus dem Verfall preisgegeben, was sich schon bei Goethe
ausgesprochen finde.1 Ein Teil der akademischen Jugend hatte sich wegen antiliberaler Res-
sentiments bereits anderen Vorbildern wie George, Rilke oder Hölderlin zugewandt.2 Denn
mancher dieser jungen Intellektuellen, wie z.B. Jünger, identifizierte Goethe und seinen
Faust mit der bürgerlichen, liberalen Kultur und verachtete, bekämpfte ihn genau wie die-
se.3 Andere dagegen diagnostizierten die Gefährdung der modernen Kultur gerade durch
die antiliberalen, irrationalistischen Bestrebungen konservativer Kreise. Hier wurde Goethe
als ein Verbündeter behandelt, dessen Leben und Werk „uns von dem Fluch der Verein-
zelung und Zersplitterung befrei[en]“ helfe.4 Noch einmal erwiesen anerkannte Naturfor-
scher Goethe als einem „Seher und Erforscher der Natur“ ihre Reverenz, verbunden mit
der Hoffnung, seine „erkenntnistheoretischen und [...] naturphilosophischen Anschauun-
gen“ mögen endlich „zu ihrem vollen Recht“ kommen.5

Nach den Katastrophen, die Drittes Reich und Zweiter Weltkrieg über die Menschen
gebracht hatten, schien sich in den Nachkriegsjahren, insbesondere 1949 anläßlich des 200.
Geburtstages, die Aufmerksamkeit der Philosophen noch einmal Goethe zuzuwenden.
Nicht zuletzt sollte er für den beginnenden weltanschaulichen Kalten Krieg instrumentali-
siert werden.6 Der Philosoph Gadamer sprach 1947 die Erwartung aus, es müsse den Men-
schen der Nachkriegszeit ein echtes Anliegen sein, „den eigenen Standpunkt gegenüber
Goethe zu bestimmen“. Deshalb bleibe „die philosophische Besinnung auf Goethes Ver-
hältnis zur Philosophie eine stets sich erneuernde Aufgabe“.7 Doch verliert Goethes Werk
in den folgenden Jahrzehnten weitgehend seine Provokations- und Anziehungskraft so-
wohl für den öffentlichen Diskurs als auch für die Philosophie. In diesem Sinne bemerkt
Blumenberg 1982, anläßlich des 150. Todestages Goethes, eine gewachsene „Distanz [...]
seit der Totenfeier von 1932“.8 Dem widerspricht keineswegs, daß auch in dem halben
Jahrhundert nach der Katastrophe philosophische Untersuchungen und Deutungen er-
schienen, die neue und bedeutsame Einsichten in Goethes philosophische Naturauffassung
präsentierten. Doch ist dies eine Angelegenheit für einen kleinen Kreis von Spezialisten
geworden.

So spielten um das Jahr 1999, im Rahmen der vielfältigen Ehrungen und öffentlichen
Wahrnehmungen Goethes aus Anlaß seines 250. Geburtstages, seine originellen Beiträge

                                                
1 J. Ortega y Gasset, Um einen Goethe von innen bittend [1932], in: Ders., Ästhetik in der Straßenbahn.

Essays, Berlin 1987, 167-201.
2 H.-G. Gadamer, Goethe und die sittliche Welt [1949], in: GW 9, Tübingen 1993 (1999), 72.
3 H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel. In Verbindung mit M. Sommer hrsg. vom Blumenberg-Archiv,

Frankfurt/Main und Leipzig 1999, 42.
4 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung [1932], in: Ders., Geist und Leben. Schriften zu den

Lebensordnungen von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache, Leipzig 1993, 94.
5 Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und

Erforscher der Natur, 35.
6 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II: 1919-1982, Drittes Kapitel, 135-217.
7 H.-G. Gadamer, Goethe und die Philosophie [1947], in: GW, 9, 57/58. Siehe auch: J. Ortega y Gasset,

Über einen zweihundertjährigen Goethe, in: Hamburger Akademische Rundschau, 3. Jg. [1949], Hefte 8-
10, 572 ff.; G. Lukács, Goethe und seine Zeit, Berlin 1953.

8 H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel, 33.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 21

zur Naturphilosophie und zur Naturwissenschaft durchaus eine Rolle, so z.B. in den Vor-
trägen, die an der J.W. v. Goethe-Universität Frankfurt/Main veranstaltet wurden.1 Aber
von der überragenden philosophischen Bedeutung, die Goethe während der ersten Jahr-
zehnte des 20. Jahrhunderts von Wortführern der Philosophie wie Dilthey, Simmel oder
Cassirer zugebilligt worden war, sind im heutigen öffentlichen Bewußtsein lediglich un-
deutliche Spuren zurückgeblieben.

Das gilt auch von der bemerkenswerten Tatsache, daß konservative Kulturkritiker wie
Chamberlain, Spengler oder Klages Goethe als ihren »Kronzeugen« für die beschwörende
Warnung auftreten ließen, der modernen kapitalistischen Kultur gehe jegliche Sinnstiftung
verloren. Diese nicht ohne jede Berechtigung vorgenommene Inanspruchnahme Goethes,
die gelegentlich heftig bestritten wurde,2 wirkt heute sogar recht befremdlich. Und dies ist
nur teilweise die Folge der heftigen, zur Bewältigung des deutschen Faschismus geführten
Debatte über die „Zerstörung der Vernunft“, deren sich die Philosophen des Lebens
schuldig gemacht hätten. Reicht, wenn wir auf das letzte Goethegedenkjahr zurückblicken,
„die glanzvolle Tradition“ der Weimarer Klassik wirklich „nur noch für kulturelle Inszenie-
rungen und touristische Standortvorteile“?3 Hat das vielschichtige Werk Goethes allein der
Zunft der Literaturhistoriker und Philosophie-Doktoranden noch etwas zu sagen?

Beim genaueren Hinsehen ist die Lage doch nicht ganz so trostlos. Die philosophische,
philosophie- und wissenschaftsgeschichtliche Forschung behandelt Goethe ja keineswegs
als einen „toten Hund“, wovon Olles’ Besprechung der im Umfeld des 250. Geburtstages
erschienenen Arbeiten ein beredtes Zeugnis ablegt.4 Zu diesen und weiteren Schriften5 ist
noch eine stetig wachsende Zahl von wissenschaftlichen Aufsätzen und Beiträgen hinzuzu-
zählen. Eine wichtige Rolle spielt auch die sich seit einigen Jahren ausweitende Rezeption
des Werkes des Kulturphilosophen Ernst Cassirer,6 schließt sie doch dessen Jahrzehnte
währende Beschäftigung mit bzw. Berufung auf Goethe und die daraus resultierenden

                                                
1 A. Schmidt/K.-J. Grün (Hrsg.), Durchgeistigte Natur. Ihre Präsenz in Goethes Dichtung, Wissenschaft

und Philosophie, Frankfurt/Main 2000.
2 „Seitdem in der imperialistischen Periode die sogenannte »Lebensphilosophie« zur herrschenden geistigen

Strömung Deutschlands wurde, ist Goethes philosophisches Renommee sehr gewachsen. [...] Von Nietz-
sche über Gundolf bis Spengler und Klages, Chamberlain und Rosenberg hat ein jeder aus Goethe den
Begründer der herrschenden entwicklungsfeindlichen, [...] irrationalen Weltanschauung gemacht.“ (G.
Lukács, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12) „Der rein lebensphilosophisch interpre-
tierte und damit verfälschte Goethe“ ist für Lukács eben nicht der wahre Goethe. – G. Lukács, Die Zer-
störung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu Hitler, 3. Aufl., Berlin und Weimar
1984, 369.

3 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbürgers. Normative Höhe, tiefer Fall, in: DIE ZEIT, Nr. 3, 14.
Januar 1999, 30.

4 U.a. H.D. Dahnke/R. Otto (Hrsg.), Goethe-Handbuch, Bde. 4/1, 4/2, Stuttgart/Weimar 1998; J. Schie-
ren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes naturwissen-
schaftlichem Erkennen, Düsseldorf 1998; S. Chin Ho, Über die Einbildungskraft bei Goethe. System und
Systemlosigkeit, Freiburg 1998; F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung,
Freiburg 2000.

5 U.a. R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995; Jean-Michel
Pouget, La science goethéenne des vivants. De l’histoire naturelle à la biologie évolutionniste, Bern u.a.
2001.

6 M. Plümacher, Wiedererinnerung an Ernst Cassirer. Ein Forschungsbericht zur deutschsprachigen Cassi-
rer-Rezeption, in: Information Philosophie 27, (Juni 1999) 3, 20-29.



EINLEITUNG22

möglichen Anregungen für Inhalt und Stil seines Philosophierens ein.1 Der hierbei gewon-
nene spezifische Blick auf Goethe provoziert sowohl die alte Frage nach dessen philoso-
phischen Leistungen und deren möglicher Aktualität als auch das Fragen nach den Beson-
derheiten der philosophischen Goetherezeption am Beginn des 20. Jahrhunderts.

Eine mit großem Gestus vorgetragene, sich auf Goethe berufende Weltanschauungs-
philosophie oder Modernekritik wird man aber in der Goetherezeption der letzten Jahr-
zehnte und gegenwärtig vergeblich suchen. Deren Zeit dürfte auch endgültig abgelaufen
sein. Dies bedeutet nun aber nicht, daß die in der Vergangenheit unternommenen meta-
physischen oder weltanschaulichen Überhöhungen von Person und Werk Goethes ihr In-
teresse für uns völlig verloren hätten. Zumal der von den Lebensphilosophen in Anspruch
genommene Wissenschafts- und Kulturkritiker Goethe die Geburt eben derjenigen gesell-
schaftlichen Ordnung miterlebt hat, in der wir heute leben.

Die nachstehenden Darstellungen und Überlegungen verdeutlichen zunächst, daß die
Besonderheit Goetheschen Philosophierens mit seinem originellen Blickwinkel und Pro-
blembewußtsein zu tun hat. Das Hauptaugenmerk wird dabei auf sein Bekenntnis zur An-
schauung und zum Begriff des Lebens gelegt. Darauf aufbauend ist die Kritik an den unan-
schaulichen Methoden und Verfahren zu umreißen, die Goethe der Naturforschung seiner
Zeit entgegenhielt. Er befürchtete nämlich deren negative Folgen nicht nur für die Siche-
rung der Naturerkenntnis selbst, sondern auch für ihre breite Rezeption unter den gebilde-
ten, den Charakter der Kultur prägenden Laien.

Bewußt wird die in der Literatur umfangreich dokumentierte Frage nach dem Verhältnis
Goethes zu seinen philosophischen Zeitgenossen (Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Scho-
penhauer) bzw. Vorbildern (Platon, Spinoza)2 ebenso ausgespart wie die noch nicht end-
gültig beantwortete Frage, welcher innerwissenschaftliche, sachhaltige Wert seinen Natur-
beobachtungen bzw. den entsprechenden Theorien (Farbenlehre, Optik, Osteologie, Witte-
rungslehre etc.) historisch zuzuschreiben ist.3 Auch auf das Problem, inwieweit Goethe mit
seinen originellen naturphilosophischen und methodischen Einsichten dem erkenntnis-
theoretischen Verständnis der Naturwissenschaftler seiner Zeit voraus war und ob diese
durch die Umbrüche zu Beginn des 20. Jahrhunderts, welche endgültig die bis daher
scheinbar unbedingte Geltung des von ihm bekämpften mechanistischen Weltbildes einge-
schränkten, Bestätigung erfuhren, kann nur andeutungsweise eingegangen werden.4

Vielmehr interessieren uns diejenigen philosophischen Aspekte aus Goethes heftiger
Kritik an der Naturwissenschaft und dem alternativen Konzept, auf die sich rund 100 Jahre
später die Philosophen des Lebens so elegisch berufen. Dieser Zusammenhang wird in der

                                                
1 B. Naumann, Cassirer und Goethe. Philosophie und Poetik des Symbols, München 1998.
2 R. Wankmüller, Nachwort zur Farbenlehre, in: J.W. Goethe, Naturwissenschaftliche Schriften I, HA 13,

615 ff.; D. Kuhn, Nachwort zu Geschichte der Farbenlehre, in: J.W. Goethe, Naturwissenschaftliche
Schriften II, HA 14, 279ff; H. Beisler, Goethe und die romantische Hermeneutik, München 1999.

3 F. Kümmel konnte vor kurzem feststellen, daß „Goethe [...] die Anerkennung als Naturwissenschaftler,
um die er zeit seines Lebens bemüht war, nicht mehr versagt [wird].“ – F. Kümmel, Zur Rezeption von
Goethes naturwissenschaftlichen Schriften bei Georg Misch, Josef König und Hans Lipps, in: Dilthey-
Jahrbuch 12 (1999-2000), 225; siehe dazu auch: O. Krätz, Goethe und die Naturwissenschaften, 2. Aufl.,
München 1998.

4 Siehe dazu u.a. R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995; P.
Matussek (Hrsg.), Goethe und die Verzeitlichung der Natur, München 1998.



KRISIS DER ANSCHAUUNG UND SINNSTIFTUNG 23

neueren philosophischen Goetherezeption weitgehend ausgespart. Eine erste These der
vorliegenden Studie gründet auf dem Gedanken, daß Goethe mit seinem Verständnis von
„Leben“, „Lebendigkeit“, „Lebensform“ und Lebensbedeutsamkeit das Tor zu einer zu-
künftigen Philosophie des Lebens aufstößt. Allerdings schließen sich bei ihm „Leben“ und
„Vernunft“ keineswegs aus, sondern bilden eine notwendige Einheit und verweigern sich
so den Frontstellungen einer Metaphysik des Lebens, wie sie auch Cassirer immer wieder
kritisiert hat. Die zweite These der Darstellung sieht in Goethes Verstandes- und Wissen-
schaftskritik, die auf seiner Wertschätzung der lebendigen Anschauung fußt, eine wichtige
Vorlage für die lebensphilosophisch inspirierte Kritik an der mechanistischen Wissenschaft
und der auf ihrer Rationalitätsform beruhenden Kultur zu Beginn des 20. Jahrhunderts.
Dies gilt jedoch nicht für die dieser Kritik eigenen metaphysischen Antagonismen, Ver-
fallsmythen und Romantisierungen der vorbürgerlichen Epoche. Eine dritte These macht
mit aller gebotenen Vorsicht darauf aufmerksam, daß einige Aspekte von Goethes Philoso-
phie der lebendigen Anschauung in der Phänomenologie ihre Fortsetzung erfahren. Das
gilt ebenso für einige Akzente seiner Kritik an der traditionellen Logik, der Methode der
einseitigen Induktion oder dem schwachen Wahrheitswert abstrakter, leerer, „toter“ Begrif-
fe und Theorien. Die vierte These der Studie geht davon aus, daß der kritizistische Philo-
soph Cassirer an Goethes Begriff einer „höheren“ Anschauung anknüpft. Dieser Begriff
versagt sich jedoch wichtigen Bestimmungen der Anschauung als „gebender“ bzw.
„selbstgebender“ im Sinne Kants und Husserls.





II. GOETHE

2 LEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 

GOETHES VERSTANDESKRITIK

Bevor Goethes Einwände gegen bestimmte Verfahren der Verstandeserkenntnis und der
vorherrschenden Wissenschaftsmethodik umrissen werden, um sie als eine Quelle für die
lebensphilosophische Verstandes- und Kulturkritik auszuweisen, soll seine auf die „leben-
dige“ Anschauung fixierte Erkenntnistheorie zu bruchstückhafter Darstellung kommen,
erlaubte sie es doch den späteren Philosophen des Lebens, ein ideengeschichtliches Band
zu ihm zu knüpfen. Außerdem ist Goethes Affinität zum Begriff des Lebens zu thematisie-
ren, da sich die Verehrung durch die Lebensphilosophen, wie zu seinen Lebzeiten durch
die Romantiker, auch aus der Tatsache erklärt, daß sich Leben bzw. Vitalität oder Leben-
digkeit in mehrfacher Bedeutung als ein zentrales Moment seines Denkens, seiner Weltan-
schauung und seines dichterischen Schaffens erweist. Über diese möglichen Anknüpfungs-
punkte geben neben den naturwissenschaftlich-philosophischen Schriften (Hamburger
Ausgabe [HA] 13, 14) und der Sammlung Maximen und Reflexionen (HA 12) auch die biogra-
phischen Werke (HA 9-11) beredt Aufschluß.

Die Begriffe „Anschaulichkeit“ und „Lebendigkeit“, die aneinander Anteil haben und
sich aufeinander beziehen, lassen sich nur annähernd und ungefähr klären, zumal sie in der
philosophischen Literatur, einschließlich bei den in der vorliegenden Studie herangezoge-
nen Autoren, nicht konsequent in ein und derselben Bedeutung gebraucht werden. Zudem
lassen sich beide Termini sowohl auf die sinnliche Wahrnehmung als auch auf eine über-
sinnliche Ideenschau beziehen. Mit dem Begriff „Anschaulichkeit“, dem in der Regel die
unanschauliche Abstraktheit (Leerheit, Einseitigkeit) gegenübergestellt wird, werden u.a.
Aspekte wie „lebendig“, „leibhaftig“, „ganzheitlich“ bzw. „vollständig“, „verständlich“
bzw. „verstehbar“ oder „evident“ (Evidenz leistend) zum Ausdruck gebracht. Anschauung
gilt aber auch als „unmittelbares“ Vermögen, das dem abstrakten, bestimmenden und ur-
teilendem Denken seinen Gegenstand „gibt“. Allerdings muß ideelle oder „höhere“ An-
schauung nicht zwangsläufig als unmittelbares „Geben“ eines Gegenstandes gedeutet wer-
den, worauf z.B. Goethe und Cassirer großen Wert legen. Philosophen wie Kant oder
Husserl bestehen jedoch gerade auf diesem  Sinn der Anschauung bzw. Intuition.1

Der Terminus „Lebendigkeit“, der sich vor allem gegen das Mechanische (Tote) abhebt,
umschreibt u.a. Bedeutungsgehalte wie „anschaulich“, „bewegt“, „werdend“, sich „wan-
delnd“, subjektiv unmittelbar „erlebt“, „selbstgegeben“ (Husserl), „symbolisierend“ (Goe-
the), die Gegentendenz einschließend, „qualitativ“, als Teilfunktion in einer Gesamtfunk-
tion wurzelnd, „vielfältig“, „bunt“, „emotional“, „natürlich“ anstelle von „künstlich“ und
„spielerisch“.

                                                
1 C. Möckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen

Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phänomenologische Forschungen, (2001) 1-2, 233-257.



GOETHE26

2.1 Leben und Anschauung

2.1.1 Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens

Die bemerkenswerte Tatsache, daß sich Goethe, nicht zuletzt unter dem Eindruck der le-
bensbejahenden Renaissancephilosophie, so nachdrücklich dem „Leben“ und seinen vielen
Facetten bzw. Bedeutungen zuwendet, wovon persönliche Lebensführung, Dichtung und
philosophische Naturanschauung beredt Zeugnis ablegen, erfährt eine Erklärung durch
ihren geistesgeschichtlichen Kontext. Nicht nur die Romantiker und die ihr zunächst ver-
bundene junge Generation der idealistischen Philosophen (Hegel, Schelling, Fichte) erhe-
ben das Leben in unterschiedlichsten Bezügen und Bedeutungen zu einem zentralen The-
ma.1 Auch im späten Werk des die Epoche prägenden Philosophen der Vernunft wird es
systematisch thematisiert. Eine Gegenüberstellung der von Goethe gebrauchten Begriffe
des Lebens samt seiner Abwandlungen mit denen, die sich in der ihm bestens bekannten
Kritik der Urteilskraft (1790), aber auch in Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798)
finden, bringt eine ganze Menge Vergleichbares zutage. Hebt doch Goethe z.B. an Kants
Kritik der teleologischen Urteilskraft hervor, daß in ihr „das innere Leben der Kunst eben-
so wie der Natur, ihr beiderseitiges Wirken von innen heraus [...] deutlich ausgesprochen“
war.2 Auf seine Aufmerksamkeit für die in Kants Schrift sich aufdrängende Dimension der
„Verlebendigung und Belebung“ weist eine kürzlich erschienene Studie ausdrücklich hin.3

Kant hatte hier mit dem Begriff „Leben“ den pflanzlich-tierischen Organismus bezeich-
net, dem physische und psychische „Lebenskräfte“ bzw. „Lebensfunktionen“ einwohnen
und der sich einer mechanischen Erklärung entzieht. Daneben verwendet er den Lebens-
begriff auch in der Bedeutung des Erlebens bzw. des subjektiven „Lebensgefühls“, das sich
als interesseloses (geistiges) oder interessiertes (sinnliches) Gefühlsleben gibt. Außerdem
tritt uns der Begriff im Sinne von „Lebendigkeit“ bzw. „Belebung“ sowohl der höheren
geistigen Gemütsvermögen als auch der bloßen sinnlichen Vermögen entgegen. So stehen
die verschiedenen Begriffe des Lebens in der Kritik der Urteilskraft in zwei grundsätzlichen
Bezügen oder Bedeutungskontexten. Zum Einen befinden sich „Leben“ und „Lebens-
gefühl“ in Analogie oder in Kontinuität zu den urteilenden geistigen Vermögen, speziell
zum Vermögen ästhetischen Urteilens.4 Zum Anderen besteht für Kant ein enger Zusam-
menhang des „Lebens“ bzw. „Lebensgefühls“ mit dem physisch-psychischen Zustand des
„Organismus“ (Körper) und seinen Organen, d.h. mit der körperlichen Gesundheit.5

                                                
1 W. Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels [1906], in: Gesammelte Schriften IV [im folgenden GS], 2.

Aufl., Leipzig und Berlin 1925, 58 f., 138 ff.; E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und
Wissenschaft der neuen Zeit. Dritter Band [1920], Gesammelte Werke, Hamburger Ausgabe 4 [im fol-
genden ECW 4], 4. Kapitel: Schelling, 209 ff.

2 J.W. Goethe, Einwirkung der neueren Philosophie, in: Werke Hamburger Ausgabe 13 [im folgenden
HA], 28.

3 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 123.
4 I. Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], hrsg. von K. Vorländer, 3. Aufl., Leipzig 1902, § 2, 43, § 3, 45, § 29,

92 f., § 43, 166, § 49, 177.
5 Ebenda, § 29, 128, 133, § 54, 197 ff.; Siehe dazu auch: V. Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf »Zum

ewigen Frieden«. Eine Theorie der Politik, Darmstadt 1995, 4.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 27

Im ersten Sinne „befördern“ die ästhetischen Geschmacksurteile und die sie begleiten-
den „Gefühle der Lust oder Unlust“ das subjektive „Lebensgefühl“, bildet das ästhetisch
geformte „Lebensgefühl“ eine eigenständige Unterscheidungsart gegenüber logischen und
sittlichen Urteilen. Der ästhetische Geist gilt Kant als „belebendes Prinzip im Gemüte“. Im
zweiten Kontext stellt Kant den wechselseitigen Zusammenhang von körperlichen Gefüh-
len des Schmerzes und Vergnügens mit dem subjektiven „Lebensgefühl“, dem Zustand des
Gemütes („Munterkeit“) und dem Gefühl körperlicher Gesundheit her. „Lebendigkeit“,
„Belebung“ als Stärke, Vitalität der „Lebenskräfte“ werden hier sowohl mit dem beständi-
gen Wechsel von geistigen bzw. sinnlichen Zuständen und neu hergestelltem Gleichgewicht
als auch mit dem spielerischen Charakter von sinnlichen und geistigen Kräften begründet.

Wenn nun Goethe in seinen philosophisch relevanten Texten in mehreren Wortbedeu-
tungen auf das Leben zu sprechen kommt, weil er überall Andeutungen „auf das fortwe-
bende Leben der Natur“ vorzufinden meint,1 dann drängen sich eine Reihe von Parallelen
zu Kants Werken auf. So ist auch bei ihm vielfach vom tierisch-pflanzlichen „Orga-
nismus“, vom „lebendigen Naturgegenstand“ die Rede.2 Im Organismus als Ganzem, nicht
separat in seinen Teilen, wirke die „Lebenskraft“ und übe verschiedene „Lebensfunktio-
nen“ aus.3 Eine weitere Bedeutung von „Leben“ bzw. „Lebendigkeit“ hat den Zustand
steten Wandels, Werdens und Spielens im Auge. Ein dritter, Kant vergleichbarer Sinn er-
gibt sich aus der Auffassung, wonach das Geistige – z.B. die Idee des Urphänomens – „die
Anschauung [...] belebt“.4 Außerdem heißt Goethe die Unzertrennlichkeit gegenläufiger
geistiger und körperlicher Akte „lebendig“; Leben bedeutet Pulsieren.

Über Kant hinausweisend gilt ihm Leben außerdem als Manifestation, als symbolische
Äußerung, Besonderung eines Ideellen oder eines Gesamtzusammenhanges.5 Jede einzelne
Erscheinung eines „Lebendigen“ verweise auf ein Ganzes, auf eine Regel. Das Phänomen
sei immer mehr als nur es selbst, es erfahre seine Bedeutung, seinen Sinn durch seinen
Platz in der Ordnung des Ganzen. Die Begriffe „Gestalt“ und „Urphänomen“, ebenso die
Methoden der „Morphologie“ und „Physiognomik“ sind bei ihm eng mit dem Leben und
dem sich an ihm ausdrückenden Symbolverhältnis verwoben.6 In einer weiteren Bedeutung
versteht Goethe unter Leben ein körperliches und gemütshaftes Tun, Hervorbringen,
Werkschaffen, einen Bildungstrieb (Sprache). Leben ist für ihn folglich diejenige Einheit
von „Stoff“ und „Form“, die sich über „Vermögen, Kraft, Gewalt, Streben, Trieb“ ver-
mittelt bzw. wandelt.7 In verdichteter Form bieten die drei Maximen, die individuelles Le-
ben als geistige Selbstbewegung und geistiges Schaffen deuten, einen tiefen Einblick in die-

                                                
1 J.W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 327.
2 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet [1817] (Morphologie), in: HA 13, 55.
3 J.W. Goethe, Erster Entwurf einer Allgemeinen Einleitung in die vergleichende Anatomie, in: Ebenda,

174.
4 J.W. Goethe, Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, in: Ebenda, 164.
5 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: Ebenda, 55.
6 Goethe hat die „physiognomische“ Methode Lavaters, aus den physischen Gegebenheiten eines Men-

schen entweder auf seine psychische und geistige Persönlichkeit oder auf sein „inneres Knochengebilde“
rückzuschließen, nicht abgelehnt, sondern immer wieder ihren ausschließlich empirischen, zufälligen Cha-
rakter bemängelt. – J.W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 342 f.

7 J.W. Goethe, Bildungstrieb, in: Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen, in: HA 13, 34.



GOETHE28

se Bedeutungsfacetten von Goethes Lebensbegriff (Max. 227-229).1 Schließlich findet sich
der Terminus „Leben“ ebenso in der Bedeutung der individuellen endlichen Existenz, der
individuellen endlichen Dauer des Daseins zwischen Geburt und Tod, der „Lebens-
geschichte“ einer konkreten Person (Max. 1064, 1144). Indem er seine wissenschaftlichen
Arbeiten „synchronistisch“ dem eigenen „Lebensweg“ zuordnet, wirft Goethe die zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts durch Dilthey, Chamberlain und Cassirer viel diskutierte philo-
sophische Frage, inwieweit „Lebensform“ und „Lehrform“ einer markanten Persönlichkeit
eine Einheit bilden, bereits auf.

Die mechanistische Weltsicht (Newton) samt ihres methodischen Unterbaus ist Goethe
nicht zuletzt deshalb zutiefst fremd und zuwider, bzw. gilt ihm lediglich als einzelne Seite,
als Hilfsschritt, als grobe Vereinfachung, weil sie jeglichen Bezug auf das „Leben“, auf die
„Lebendigkeit“ der Natur und die „Lebensbedeutsamkeit“ des Wissens auszuschalten
trachtet. Demgegenüber hält er die vielfältigen Bedeutungen von Leben in mindestens zwei
Problemkreisen für seine philosophische Weltanschauung regelrecht bestimmend. Zum
einen in dem Kreis, der durch das „organische Leben“ bzw. den Organismus gebildet wird,
wie ihn seine Forschungen zur Pflanzen- und Tierwelt ausschreiten. Hierfür findet Goethe
in Kants Kritik der Urteilskraft (Teleologie der Natur) wenn nicht Anregung, so doch vielfa-
che Bestätigung.2 Einzelne Momente organischen Lebens wie die übergreifende Einheit,
das aufeinander Angewiesensein gegenläufiger Richtungen, Bewegungen, Vollzüge etc.
dehnte er sogar auf die anorganische Natur großer Systeme aus, so in seinen Beobachtun-
gen zur Erdgeschichte oder zum Wetter.

Vom Begriff des organischen Lebens sind selbst die Methoden der Morphologie (ver-
gleichende Formenlehre) und der Metamorphose (kontinuierliche Formwandlung) der Ge-
stalten im Planzen- und Tierreich beeinflußt. Daran knüpft u.a. Schelling in seiner Natur-
philosophie an, was Cassirer zu der Bemerkung anregt, Schelling stehe zu Goethe wie Kant
zu Newton.3 Bei den »Nachfolgern« Goethes innerhalb der Strömung der modernen Le-
bensphilosophie werden diese Theorien und Methoden als Inspiration für eine irrationali-
stische Erkenntnistheorie und für eine Metaphysik des Lebens wirken.4

Der zweite Problemkreis, innerhalb dessen der Lebensbegriff konstitutiv für Goethes
Auffassungen wirkt, umfaßt die beständig erhobene Forderung nach Lebendigkeit und
Anschaulichkeit in der Naturerkenntnis, das Abweisen der Lebensfremdheit bzw. unan-
schaulichen Abstraktheit in den Erkenntnisvollzügen und das Bevorzugen der Anschauung
bzw. Beobachtung natürlicher Erscheinungen als produktivster Methode, die Natur als ein
Lebenssystem zu erkennen. Jedoch kennt Goethe, obwohl er zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts den Lebensphilosophen als wichtige Quelle und Autorität gelten wird, den von diesen

                                                
1 J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: HA 12.
2 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes natur-

wissenschaftlichem Erkennen, Düsseldorf und Bonn 1998, 42 ff.
3 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem III, ECW 4, 259.
4 Für die Aufnahme und Fortführung von Goethes Methode der Morphologie als einer Schau von

„Urphänomenen“ durch die Lebensphilosophen (Nietzsche, Spengler) interessiert sich in den 20er und
30er Jahren der rumänische Dichter und Philosoph Lucian Blaga (1895-1961), als er seine Studien zum
Phänomen des künstlerischen Stils niederschrieb. – L. Blaga, Fenomenul originar (1925), in: Ders., Z ri i
Etape. Studii, aforisme, însemn ri. Bucure ti 1968, 114-172; und Ders., Daimonion (1926, 1930), in:
Ebenda, 173-225.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 29

in den Mittelpunkt gerückten Gegensatz von „Leben“ und „Geist“ gar nicht; trotz aller
Kritik am mechanischen, rechnenden und abstrakten Denken setzt er auf ein „lebendiges
Denken“ (Max. 487).

Wenn Goethe die mechanische Weltanschauung als diejenige Auffassung kritisiert und
attackiert, die die wissenschaftliche Erkenntnis in der westlichen Kultur vornehmlich prägt,
dann versteht er seine das wahre Wissen ermöglichende Weltsicht und Methode, die sich an
der Anschauung der Natur als eines lebendigen Organismus orientiert, nicht als eine aus-
schließende Alternative zur exakten Wissenschaft, sondern als vervollständigende, polare
Ergänzung. Er will die mechanische und die organische Weise der Wissensgewinnung zu-
sammengeführt sehen, um das Qualitative der Natur erfaßt und bewahrt zu wissen.1

2.1.2 Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis

Die berühmt gewordene Maxime „Die Sinne trügen nicht, das Urteil trügt“ (Max. 295)
bringt nicht nur die Gewichtung auf den Punkt, die Goethe zwischen sinnlicher Anschau-
ung und abstraktem Verstandesschluß vornimmt, sondern hebt zudem auf knappste Weise
die entscheidende Rolle hervor, die er der lebendigen Anschauung im naturphilosophi-
schen und naturwissenschaftlichen Erkennen zuschreibt. Dieser „Kult“ der Anschauung
hat zunächst einiges mit der spezifischen Disposition der Person, des Individuums Goethe
zu tun. Bereits in jungen Jahren ist Goethe selbst, wie auch den Menschen um ihn herum,
die Eigentümlichkeit bewußt, daß sich ihm die Um- und Mitwelt vor allem durch das
„Auge“ erschließt.2 Seiner psychischen Disposition gemäß vermag er interessierten Anteil
„an irgend einem Gegenstand nur durch unmittelbares Anschauen gewinnen“.3 Und dieses
Anschauen richtet sich nicht in erster Linie auf Einzelheiten und Details, sondern auf das
Gesamtbild der ihn umgebenden Zustände. So ringt er bereits als Jüngling beim Zeichnen
um das „Ganze“ der geschauten Gegenstände, selbst wenn ihm noch die Fähigkeit fehlt,
diese Ganzheit zu „begreifen“.4 Aber auch die geistigen Versuche und Vollzüge des Schrei-
bens, Dichtens oder Erzählens stehen unter dem Anspruch, ihren jeweiligen Gegenstand
klar, deutlich, faßlich, anschaulich und lebendig zu gestalten.5 Andererseits geht ihm selbst
noch als Student in Leipzig das Verständnis und das Interesse für abstrakte Logik und rein
begriffliche Schulphilosophie nahezu völlig ab. Vielmehr ziehen ihn die biblischen Mythen
mit ihrer Bildlichkeit und Anschaulichkeit gewaltig an.6

Diese individuelle Fixiertheit auf die „Anschauung“, die sich nicht allein in der persönli-
cher Lebensführung und in der Dichtung Goethes, sondern später auch in seiner Weise der
Naturbeobachtung manifestiert, wird aber auch durch den konkreten geistesgeschichtlichen

                                                
1 R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, Edinburgh 1995, 44, 62.
2 „Das Auge war vor allen anderen das Organ, womit ich die Welt faßte.“ – J.W. Goethe, Aus meinem

Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 6. Buch, 224.
3 J.W. Goethe, Campagne in Frankreich 1792, in: HA 10, 325.
4 J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 6. Buch, 224 f.
5 Ebenda, 7. Buch, 258, 283.
6 Ebenda, 6. Buch, 218, 247f; 7. Buch, 273 f.



GOETHE30

Kontext bestärkt. Die Anschauung erklären doch ebenfalls Kant, die Romantiker, Hegel
und die zukünftigen deutschen Idealisten, ja selbst ihr »Überwinder« Schopenhauer, auf
unterschiedliche Weise, zu einem zentralen Thema des Philosophierens. Bei Kant richtet
sich der revolutionäre Gedanke, wonach die Verstandesbegriffe allein dadurch, daß sie sich
auf die Anschauung beziehen, wahre Erkenntnis der Naturerscheinungen zu leisten vermö-
gen, gegen die herrschende spekulative Metaphysik. Jenseits dieses Bezuges baue die dia-
lektische Vernunft bloße „Luftschlösser“ einer Scheinerkenntnis von den raum- und zeit-
bestimmten Naturdingen. In Kants Analytik des reinen Verstandes bleibt jedoch von der
gebenden unmittelbaren Anschauung letztlich allein die Zeitlichkeit (Sukzessivität) übrig,
die der innere Sinn leistet. Und dies wird als Bestimmung a priori, als logisch jeglicher
wirklich erfahrenen Zeitlichkeit der empirischen Erscheinungen vorhergehend verstanden.
Während Kant in den Anschauungsformen a priori den notwendigen Bezugspunkt der
Verstandesoperationen und folglich die „Grenzen“ einer reinen, sie überfliegenden Ver-
nunft vorfindet, schickt sich Goethe an, eine Kritik der Sinnlichkeit zu verfolgen, die
Grenzen und Bedingungen des anschaulichen Erkennens auszumachen hätte (Max. 536,
731).

In seiner Haltung zur Anschauung als privilegierter Erkenntnisweise hat Goethe näm-
lich eine Entwicklung durchgemacht, die ihn von frühen empiristischen Positionen, auf
denen er allein der sinnlichen Anschauung vertraut, zur Annäherung an die im deutschen
Idealismus (Schiller, Schelling) bemühte ideelle Anschauung führte, wobei er seit Mitte der
90er Jahre sinnliche Anschauung und „höhere“ Anschauung bzw. Ideenschau miteinander
verknüpft.1 Ihm ist nunmehr einsichtig geworden, daß das geschaute Ideelle, z.B. die Idee
der „Urpflanze“, sich zwar selbst nie unmittelbar den Sinnen darbietet, und dennoch „die
Anschauung [...] belebt“. Sinnliche Anschauung ohne belebendes ideelles Moment bleibt
den Erscheinungen der Natur lediglich äußerlich, erfaßt weder ihre innere Verwandtschaft
noch die Richtung ihrer Veränderung. Außerdem „belebt“ die – sinnliche wie ideelle – An-
schauung die abstrakte Tätigkeit des Verstandes. Die Forderung nach Lebendigkeit und
Anschaulichkeit von Naturerkenntnis erfüllt sich allein in einem Erkenntnisvorgang, der
neben der Verstandestätigkeit sinnliche und ideelle Anschauung einschließt. Diese Ver-
schränkung der Erkenntnisvermögen bei Goethe legt Schieren als ein die Erscheinungswelt
anschauendes Denken und ein das eigene Denken Anschauen der »anschauenden Urteils-
kraft« aus.2

„Lebendige“ Anschauung bzw. Anschaulichkeit realisieren wir nach Goethe immer
dann, wenn wir völlig unvoreingenommen Phänomene sinnlich wahrnehmen, beobachten.
Aber die mit den „Augen des Leibes“ erfaßten natürlichen Erscheinungen sind weit mehr
als dasjenige, was sich unmittelbar in der Wahrnehmung gibt. In den Phänomenen offen-
bart bzw. manifestiert sich nämlich das Ganze, eine Regel, ein übersinnliches Gesetz. Folg-
lich hat die wahre „lebendige Anschauung“ anhand der manifesten sinnlichen Phänomene
die ihnen zugrundeliegende Idee, ihr Urphänomen, ihr Bildungsgesetz zu „schauen“ bzw.

                                                
1 Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und

Erforscher der Natur. Untersuchungen über Goethes Stellung zu den Problemen der Natur, Halle 1930,
36 ff.

2 „In beiden Fällen ist es die Anschauung, die gegenüber dem bloßen Denken die wissenschaftliche Evi-
denz gewährt.“ – J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 210.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 31

schauend zu erfassen. Dabei tritt das „geistige Auge“ des Menschen in Aktion, das das
„Leibesauge“ ablöst, aber nicht ersetzt.1

Außerdem legt Goethe großen Wert auf die anschauliche Fassung und Darlegung einer
Erkenntnis oder einer ganzen Theorie. Dies setze voraus, daß sie faßlich, verständlich,
nacherlebbar dargeboten wird und so unsere Vorstellungs- und Einbildungskraft anregen
und beleben kann. Deshalb will Goethe z.B. im polemischen Teil seiner Farbenlehre be-
stimmte methodische Defizite, die er in Newtons Optik vorzufinden meint, durch ihre faß-
liche und klare Darstellung „anschaulich [...] machen“.2 Allerdings reicht es dafür nicht aus,
die Darstellung einfach mit Bildern und Metaphern, Schemata und Beispielen auszu-
schmücken, sondern sie hat ihren Gegenstand „auszubilden“, hervorgehen und sich auf-
bauen zu lassen.3

Dennoch versteht Goethe Anschauen bzw. Anschauung nicht als ein einseitiges Geben,
Erzeugen, Hinstellen eines Phänomens oder Urphänomens durch das Subjekt des Er-
kenntnisvorganges. Genauso gibt sich, erzeugt sich, stellt sich der objektive Gegenstand
selbst dem subjektiven Schauen bzw. Schauenden hin, weshalb ihm durchaus Eigengesetz-
lichkeit zukommt.4 In diesem Sinne kann man sagen, daß Goethes Begriff der Anschauung
„ein unübersehbares dynamisches Element und einen direkten Bezug auf Gegenstände
einschließt, die »die Quelle der Anschauung« bilden.“5 Ein solchermaßen „dynamisches“
Verständnis des Anschauens birgt ein konstruktives Konfliktpotential, das auch anregend
für heutige Problemstellungen, einschließlich der »Krise der Anschauung« in der modernen
Naturforschung, sein kann. Goethes Position läßt sich auch als korrelative Auffassung der
Beziehung von Wahrnehmung und erscheinendem Gegenstand deuten, die Raum läßt für
die Individualität des Wahrnehmenden, dem etwas als etwas erscheint. Damit fällt die
„Grenze zwischen (subjektiver) Wahrnehmung und (objektiven) Gegenstand“, die Struktu-
ren des Gegenstandes und die seiner Wahrnehmung sind identisch. 6 Auf die Weise erreicht
diese frühe »Phänomenologie« ein „Offenhalten des Phänomenalen, die Verhinderung der
Mortifikation durch das endgültige Objektive“.7

Goethes Privilegieren der Anschauung wirft jedoch auch berechtigterweise die Frage
auf, ob sein Verhaftetsein im Anschaulichen nicht eine persönliche Erkenntnisgrenze bil-
det, die er einfach nicht ins Abstrakte zu überschreiten vermochte? Einige Autoren konsta-
tieren eine solche eigentümliche Schranke, die jedoch nichts mit dem Verhältnis von Empi-

                                                
1 „Ich sah nämlich nicht mit den Augen des Leibes, sondern des Geistes.“ – J.W. Goethe, Aus meinem

Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 497.
2 J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: Goethe’s sämtliche Werke in vierzig Bänden [im

folgenden SW], 38. Band, Stuttgart und Augsburg 1858, § 6, 5.
3 Auf vergleichbare Weise verlangt Schleiermacher vom Vortrag der Lehrenden an der Universität

„Lebendigkeit“ und „Anschaulichkeit“: „Der Lehrer muß alles, was er sagt, vor den Zuhörern entstehen
lassen; er muß nicht erzählen, was er weiß, sondern sein eigenes Erkennen, die Tat selbst, reproduzieren,
damit sie beständig nicht etwa nur Kenntnisse sammeln, sondern die Tätigkeit der Vernunft im Hervor-
bringen der Erkenntnis unmittelbar anschauen und anschauend nachbilden.“ – F. Schleiermacher, Gele-
gentliche Gedanken über Universitäten im deutschen Sinn [1808], in: Ders., Werke, 4, 573.

4 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 55.
5 I.O. Stamatescu, Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis, in: E. Rudolph/B.-O. Küppers (Hg.),

Kulturkritik nach Ernst Cassirer, Hamburg 1995, 221 f.
6 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder, 75.
7 Ebenda, 78.



GOETHE32

rie und Theorie zu tun hat, sondern Goethes theoretisches Vermögen an anschauliche
Mittel gebunden sieht. So weist Simmel auf die Unmittelbarkeit, Lebendigkeit und An-
schaulichkeit des Gefühlsausdrucks bei Goethe hin, was diesem die Sphäre der abstrakten
Begriffe regelrecht verschließe.1 Und Cassirer bringt den Unterschied der Denkweisen bzw.
„Denkungsarten“ von Kant und Goethe auf den Begriff, wenn er festhält: „Goethe denkt
nicht, wie Kant, in bloßen Beziehungen, er kann nur in anschaulichen Gestalten denken.“2

An anderer Stelle bezeichnet er Goethe als eine „rein intuitive künstlerische Natur“.3 Cassi-
rer selbst steht der Tatsache, daß ein theoretisches Denken sich vor allem „anschaulicher
Gestalten“ und nicht abstrakter „bloßer Beziehungen“ bedient, skeptisch und ablehnend
gegenüber.4

Auch der Mediziner Wesseley sieht den Naturforscher Goethe nicht zuletzt deshalb mit
seiner Theorie des Lichts scheitern, weil das „hierzu erforderliche abstrakte Denken“ sei-
nem Wesen fremd war.5 Damit ist allerdings die Frage, ob theoretisches Denken nicht auch
mit den Mitteln sinnlicher und ideeller Intuitivität, anschaulicher Gestalten und Typen er-
folgreich Naturerforschung betreiben kann, noch nicht abschlägig beantwortet. Die gefor-
derte Anschaulichkeit der Darstellung ihrer Wege und Resultate steht sowieso kaum in
Frage. Einen Hinweis bietet Cassirers und Chamberlains Überlegung, wonach es keine ein-
seitig privilegierten Erkenntnismethoden zu geben scheint, weshalb von eigenständigen
und eigenwertigen Methoden auszugehen sei, deren Erfolge bzw. Mißerfolge jeweils alter-
native Methoden weder bewähren noch widerlegen.6 Und Schierens kürzliche Studie über
Goethes Setzen auf die »anschauende Urteilskraft« würdigt die Tatsache, daß hier ein Den-
ken vorliegt, das nicht nur „mit anschaulichen Elementen operiert und sich auf diese
stützt“, sondern sich „im Sinne des blicklenkenden Begriffsgebrauchs selber anschaut“.7

Wenn für Goethe die „lebendige Anschauung“ sowohl das sinnliche Schauen mit den
„Augen des Leibes“ als auch das ideale, übersinnliche Schauen mit den „Geistesaugen“
umschließt (Max. 464), dann stellt er sich in die platonische Tradition der Ideenschau.8 Als
Anhänger des Ideenschauens findet er gewissermaßen im Phänomenologen Husserl einen
späten Nachfolger.9 Dabei ist auch an die durch Husserl bekräftigte Analogie zwischen

                                                
1 G. Simmel, Kant und Goethe [1906], in: Gesamtausgabe [GA] 10, 125 ff.
2 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie [1944], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg

1991, 93.
3 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil: Das mythische Denken [1925], Darm-

stadt 1964, [im folgenden PhsF II], 197.
4 C. Möckel, Die Unmittelbarkeit des Erlebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen

Philosophie des frühen Ernst Cassirer, in: Göttingische Gelehrte Anzeigen 253 (2001) 3/4, 281-287.
5 K. Wesseley, Welche Wege führen noch heute zu Goethes Farbenlehre? In: J. Walther (Hrsg.), Goethe als

Seher, 176 f.
6 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik. Eine erkenntnistheoretische Betrachtung, in: Ders.,

Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Hölderlin, Kleist, Berlin 1921, 33-80.
7 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 210;

„In der Anschauung der Natur zeigt sich [...] zugleich die Anschauung des eigenen Denkens. Dies ist der
Grad der Reflexivität, den Goethes anschauende Urteilskraft erreicht.“ – Ebenda, 216.

8 Schieren spricht demgegenüber vom Antiplatonismus in Goethes Auffassung der Ideen, wobei er Platon
eine metaphysisch-transzendente Ideenlehre unterstellt. – Ebenda, 152, 159 ff.

9 C. Möckel, Platon als »Gewährsmann« Husserls? Zur Platonrezeption im Husserlschen Werk, in: Recher-
ches Husserliennes, Bruxelles, (1999) 12, 77-111.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 33

sinnlicher Wahrnehmung und allgemeiner Anschauung bzw. Intuition zu denken, die u.a. in
den Logischen Untersuchungen (1900/01) und in den Ideen I (1913) ihren Niederschlag gefun-
den hat.1 In der Goetherezeption durch Simmel, Chamberlain und Cassirer spielt dessen
Bemühen, die Anschauung des Ideellen mit der Anschauung der sinnlichen Phänomene
miteinander zu verknüpfen, ebenfalls eine besondere Rolle. Goethe wähnt nämlich das
sinnliche, empirische „Äußere“ der Erscheinungen in einer komplizierten Einheit sowohl
mit ihrem ideellen „Inneren“ (Idee, Urphänomen, Bildungsgesetz) als auch mit dem Gan-
zen der Naturerscheinungen. Gemäß diesem Verständnis blickt uns durch das sinnliche
„Äußere“ hindurch immer ein übersinnliches „Inneres“ an.2 Es befähigt Goethe, die un-
sinnliche Idee „an der Anschauung des Werdenden fest[zu]halten“.3 Was Hegel die dialek-
tische Beziehung zwischen Wesen und Erscheinung eines Dinges nennt, deutet Goethe als
ein „lebendiges“ Verhältnis zwischen der „Idee“ eines natürlichen Phänomens und seiner
empirischen Manifestation.

Dieses „lebendige“ Verhältnis setzt keine bildhafte Ähnlichkeit zwischen Idee und Er-
fahrung, zwischen ideeller und sinnlicher Anschauung voraus.4 Wenn wir die mannigfachen
Erscheinungen als einem Bildungsgesetz entspringend, einem Allgemeinen gehorchend
anschauen, dann gehen „äußere“ (sinnliche) und „innere“ (ideenhafte) Anschauung auf
„lebendige“ Weise Hand in Hand (Max. 14). Obwohl das durch ideenhaftes Anschauen
Erfaßte auf den ersten Blick dem in der natürlichen Sinneswahrnehmung gegebenen Ein-
zelnen widerspricht (Max. 536), stellt sich dasjenige, was der Naturforscher „im allgemei-
nen aufgestellt, dem Begriff, dem inneren Anschauen in Worten übergeben hatte, [letztlich
– C.M.] einzeln, bildlich, ordnungsgemäß und stufenweise dem Auge dar[...]“, und zeigt
sich „auch dem äußeren Sinne“.5 Das Überbrücken dieser Dissonanz fordert vom Natur-
wissenschaftler allerdings Anstrengung, Geschick und Übung.

Wenn Goethe das Bild von den äußeren, sinnlichen „Augen des Leibes“ als einem Er-
kenntnisorgan metaphorisch auf das geistige „Sehen“ bzw. die „Geistesaugen“ überträgt
(Max. 696), dann ist ihm das Anschauliche, Figürliche und Lebendige desjenigen Wissens
um die Ideen und Urphänomene, das die empirische Wahrnehmung überschreitet, wichtig.
Das kommt in der Rede von der „sinnliche[n] Form einer übersinnlichen Urpflanze“ zum
Ausdruck, die der Idee der Urpflanze einen „übersinnlichen“, „geistigen“ Gehalt und eine
intuitive, figürliche Gestalt zumutet.6 Der abstrakte, logische Begriff der Pflanze (Pflan-
zenwesen, Pflanzenheit als Gattungsbegriff) steht demgegenüber nicht nur in keinem intui-
tiv-lebendigen Verhältnis zu seinem Gegenstand, sondern von ihm aus sind auch keine
Übergänge zu den einzelnen Pflanzenerscheinungen möglich. Der sinnlich-unsinnliche
Begriff eines „Urphänomens“ erlaubt es dagegen, die Idee eines Organismus samt seiner

                                                
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen, Zweiter Band: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie

der Erkenntnis, Teile 1/2 [1901], Hua XIX/1, 114; Hua XIX/2, 541, 674; Ders., Ideen zu einer reinen
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Buch I [1913], Hua III/1, § 3, 13 ff.

2 J.W. Goethe, Aus meinem Leben, in: HA 9, 6. Buch, 228.
3 E. Cassirer, Goethe und Platon [1920/1922], in: Ders., Goethe und die geschichtliche Welt, Berlin 1932,

121.
4 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: HA 13, 57.
5 J.W. Goethe, Nacharbeiten und Sammlungen, in: Ebenda, 119.
6 J.W. Goethe, Italienische Reise [1886/87], in: HA 11, 60, 222, 323 f.



GOETHE34

sinnlichen, veränderlichen Gestalten „unter einen Begriff [zu] sammeln“. Auf diese Weise
werde die empirische Anschauung aller Pflanzenteile und ihrer Zusammengehörigkeit „auf
eine höhere Weise belebt“.1

Die lebendige „geistige“ Anschauung der Pflanze führt bei Goethe also auf mehr als
lediglich einen abstrakten Begriff und auf weniger als eine vollständige einzelne Erschei-
nung. Sie bietet einen anschaulichen Begriff, eine begriffliche Anschauung, ein „allgemeines
Bild“ der Pflanze. Der von Goethe gelegentlich gebrauchte Terminus „Bild“ ist insofern
ein problematischer Ausdruck, als er Sinnlichkeit suggeriert, wo es auch um die nichtsinnli-
che Intuitivität des Allgemeinen geht. Auf alle Fälle lassen sich Idee und Urphänomen, läßt
sich die allgemeine begriffliche Anschauung der Pflanze weder aus den Einzelerscheinun-
gen ableiten, noch aus dem abstrakten, begrifflichen Allgemeinbegriff deduzieren. Deshalb
müsse das traditionelle induktive Verfahren ebenso versagen wie die rein logische Dedukti-
on.2

In seiner Auffassung der allgemeinen bzw. ideellen Anschauung sieht sich Goethe einer-
seits durch Kants Konzeption des intellectus archetypus bestätigt, faßt diesen anderseits jedoch
nicht als bloß regulative Idee, sondern vielmehr als tätige, bildende Kraft auf.3 Das
„allgemeine Bild“, der geistig-anschauliche Typus erlaube es dem Forscher, die sinnlich
augenscheinliche Kluft zwischen den Gestalten zweier gleichbedeutender (analoger) Phä-
nomene, wie sie bei verschiedenen Tier- oder Pflanzenarten auftreten, zu überbrücken,
indem er „eine Reihe Formen dazwischenstellt, die beide verbindet“.4 Mit Hilfe dieser
Methode sinnlich-ideeller Anschauung vermochte es Goethe 1786 beim Menschen den
inzwischen zurückgebildeten, unsichtbar gewordenen Zwischenknochen der oberen Kinn-
lade, den die übrigen Säugetiere noch besitzen, erfolgreich vorauszusagen.

Obwohl seine Rede von Anschauung oft nicht „gewöhnliches Anschauen“, sondern
geistiges „reines Anschauen des Äußern und Innern“ meint (Max. 243), vertraut Goethe
dennoch grundsätzlich und zuerst den Sinnen, der Sinneserkenntnis. Erst die Beurteilung
einer Sinneserfahrung ziehe mit dem Verstandesurteil die Gefahr des Irrtums nach sich.5

Das Bemühen, „einen Gegenstand zu fassen“, fordere die Nähe zu ihm, um „zur Klarheit
vordringen zu können“, und dies erzwinge „immerfort eine Rückkehr zur Quelle des An-
schauens in der lebendigen Gegenwart“.6 Dennoch spielt bei wirklicher und wahrer Erfah-
rung, Wahrnehmung, sinnlicher Anschauung von Weltdingen immer auch theoretisches,
begriffliches Wissen mit hinein. Erfahrungen „ohne irgendein theoretisches Band vor[zu]-
tragen“, hält Goethe für eine Zumutung, befördert doch das „bloße Anblicken einer Sa-

                                                
1 J.W. Goethe, Der Verfasser teilt die Geschichte seiner botanischen Studien mit, in: HA 13, 164.
2 Analoges gilt für die „allgemeine Idee eines [anatomischen] Typus“, für den kein Einzelnes Muster oder

Vorbild des Ganzen sein kann. Der „Typus“ als eine begriffliche Anschauung entsteht vielmehr im kom-
plizierten Wechselspiel von Erfahrung und Idee. Das Wechselspiel erlaube es, „auf eine genetische Weise
das allgemeine Bild ab[zu]ziehen.“ – J.W. Goethe, Erster Entwurf einer allgemeinen Einleitung in die
vergleichende Anatomie, ausgehend von der Osteologie [1795], in: Ebenda, 172.

3 J.W. Goethe, Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen, in: Ebenda, 39; siehe dazu auch: I.O. Stamatescu,
Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis, 221.

4 J.W. Goethe, Dem Menschen wie den Tieren ist ein Zwischenknochen der obern Kinnlade zuzuschrei-
ben [1786], in: HA 13, 195.

5 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 133.
6 J.W. Goethe, Tag- und Jahreshefte. Als Ergänzung meiner sonstigen Bekenntnisse, 1794, in: HA 10, 444.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 35

che“ und nicht deren Erkenntnis.1 Aus dem Grunde erklärt Schopenhauer, Goethes Schü-
ler in der Farbenlehre, alle Anschauung für eine „intellektuale“, „denn ohne den Verstand
käme es nimmermehr zur Anschauung, zur Wahrnehmung [...]; sondern es bliebe bei der
bloßen Empfindung“.2 Und deshalb fordert Goethe die bereits erwähnte „Kritik der Sin-
ne“, die deren Recht und Grenzen aufweisen und sie mit dem „geistigen Sehen“ verknüp-
fen soll (Max. 731).

Für den Naturphilosophen und Naturwissenschaftler hat die sinnliche Anschaulichkeit
der Welt u.a. deshalb eine so eminente Bedeutung, weil sie uns als Symbol der inneren
Ordnung der Dinge, ihrer nicht sichtbaren Ganzheitlichkeit entgegentritt. Wir haben näm-
lich die „äußeren sichtbaren, greiflichen Teile [eines Organismus – C.M.] im Zusammen-
hang zu erfassen, sie als Andeutungen des Inneren aufzunehmen und so das Ganze in der
Anschauung gewissermaßen zu beherrschen“.3 Das Ganze als ein übersinnlicher ideeller
Zusammenhang, der sich selbst nicht unmittelbar erfassen läßt, wird nach Goethe über die
sinnlichen, empirischen Phänomene faßlich, und damit bloß auf mittelbare Weise. Das ide-
elle Ganze tritt uns eben nur „im Abglanz, im Beispiel, Symbol, in einzelnen und ver-
wandten Erscheinungen“ vermittelt entgegen.4 Von einer reinen, das Ideelle oder Allge-
meine unmittelbar ergreifenden Wesensschau im Husserlschen Sinne kann demnach bei
Goethe keine Rede sein. Vielmehr hat als Credo seiner Naturansicht zu gelten, daß „wir
durch Anschauung des Äußeren zur [mittelbaren – C.M.] Einsicht in das Innerste“ eines
Organismus gelangen, da dieses sich im äußerlich Sichtbaren manifestiert.5

Im Gegensatz zum Lebensphilosophen Dilthey, für den die physische Natur tot und
stumm ist, läßt Goethe die Natur zu uns „durch tausend Erscheinungen“, durch vielerlei
Symbole sprechen, sei sie doch „dem Aufmerksamen [...] nirgends tot noch stumm“.6 An
dieser Deutung des »Äußeren« als eines symbolischen Ausdrucks des »Inneren« setzt die
auf Lavater zurückgehende Methode der „Physiognomik“ an, der sich nicht nur Goethe,
sondern auch Spengler verbunden fühlte. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind es insbe-
sondere die lebensphilosophisch orientierten Rationalismuskritiker, die Goethes Forderung
nach einem lebendigen und anschaulichen Charakter von Erkennen und Erkenntnis effekt-
voll und nahezu theatralisch aufnehmen. Doch nicht allein Philosophen des Lebens oder
Phänomenologen halten dies für ein echtes erkenntnistheoretisches Problem. Auch der
Neukantianer Rickert, der den lebensphilosophischen Anspruch abweist, „in die Begriffe
der Philosophie lebendiges Leben selbst“ einfangen zu können, lasse sich doch „die Kluft
zwischen Denken und Leben [...] nie überbrücken“, hält das Bestreben unter Philosophen
für sinnvoll, „dem Leben so nahe zu kommen, wie sich das mit dem Wesen des begriffli-
chen Philosophierens verträgt“.7

                                                
1 „Jedes Ansehen geht über in ein Betrachten, jedes Betrachten in ein Sinnen, jedes [Nach-]Sinnen in ein

Verknüpfen, und so kann man sagen, daß wir schon bei jedem aufmerksamen Blick in die Welt theoreti-
sieren.“ – J.W. Goethe, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil [1808], Vorwort, in: HA 13, 317.

2 A. Schopenhauer, Farbenlehre, 1. Über das Sehn und die Farben [1816], Sämtliche Werke in sechs Bän-
den, Leipzig o.J., VI, 21.

3 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet (Aus: Zur Morphologie, 1817), in: HA 13, 55.
4 J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre [1825], in: Ebenda, 305.
5 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 244.
6 J.W. Goethe, Vorwort, in: Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, in: Ebenda, 315.
7 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen Modeströmung



GOETHE36

Da für ihn die Frage der Anschaulichkeit wie auch die der Unmittelbarkeit und Ur-
sprünglichkeit der Erlebnisinhalte individuellen, persönlichen Lebens ein wichtiges Pro-
blem aufwirft, hebt er „mit Nachdruck“ hervor, daß „die Besinnung auf die anschauliche
und lebendige Unmittelbarkeit des Lebens oder auf die elementaren Erlebnisse“ nicht nur
nicht überflüssig, sondern zumindest dort „im Interesse universaler Betrachtung dringend
notwendig“ ist, wo man die Welt einseitig „mit der Verstandeswelt gleichsetzt“.1 Und diese
Kritik schließt ein Stück Selbstkritik ein, hat doch „insbesondere [...] der Neukantianismus
in seinen verschiedenen Fraktionen“ hinsichtlich der anschaulichen und lebendigen Un-
mittelbarkeit des Erlebens „eine schroff abweisende Haltung eingenommen“.2 In dieser
Frage haben, so stellt Rickert 1920 fest, die „Lebensphilosophen wie Nietzsche, Dilthey
und Simmel“, aber auch der Goethe des Sturm und Drang tief geblickt. Und es ist der Phä-
nomenologe Husserl, der noch Mitte der 30er Jahre aufgrund seiner Diagnose einer Fehl-
entwicklung mathematischer Wissenschaften die Forderung erhebt, sich die ursprüngliche
Verankerung der idealisierten Theoriegebilde im subjektiv-anschaulichen „Boden“ der „Le-
benswelt“ wieder bewußt zu machen, um ihnen damit wieder einen Sinn zu verschaffen.3

Im folgenden werden Goethes kritische Einwände gegen die Erkenntnismethoden und
Erkenntnisziele der mechanistisch orientierten Wissenschaftler umrissen, soweit sie mit
dem Begriff des Lebens bzw. der Lebendigkeit in Beziehung stehen und die Forderung
nach lebendiger Anschaulichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnis erheben. Damit lassen
sich wichtige Anknüpfungspunkte für die philosophische Wissenschaftskritik im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts aufweisen. Die Tatsache, daß sich dieser Problematik ebenfalls
Naturwissenschaftler, wenn auch mit Einschränkungen, stellen, belegt die 1929 durch die
Hallenser Leopoldina veranstaltete Festveranstaltung, die Goethes Naturforschung gewidmet
war. In ihr wurde die Überzeugung zum Ausdruck gebracht, daß die von Goethe erhobe-
nen methodologischen Forderungen „auch heute noch bei der allgemeinen Phrasenverseu-
chung vieler Wissenschaftler einschließlich der Philosophie, [...] die größte Bedeutung ha-
ben“.4

                                                                                                                                              
unserer Zeit [1920], Tübingen 1922, 180 f.

1 Ebenda, 176.
2 M. Frischeisen-Köhler, Philosophie und Leben. Bemerkungen zu Heinrich Rickerts Buch, in: Kant-

Studien 26. (1921), 112 f.
3 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften [1936], Hua VI, 48 ff.
4 Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und

Erforscher der Natur, 55.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 37

2.2 Philosophie der lebendigen Anschauung
Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft

2.2.1 Charakterschwächen und Staatsnähe der Forscher

Einer Darstellung der vielfältigen Kritik, die Goethe am Zustand und an den Methoden der
zeitgenössischen Naturforschung übt, ist vorauszuschicken, daß er sich zeitlebens heftig
darüber beklagt, daß seine naturwissenschaftlichen Leistungen von den Deutschen nicht
anerkannt und in die Forschungsarbeit einbezogen würden, was den möglichen wissen-
schaftlichen Fortschritt insgesamt aber behindere (Max. 180). Immer wieder schildert er
das Unverständnis und Desinteresse, mit dem selbst enge Vertraute und Diskussionspart-
ner seinen Naturbeobachtungen und Theoriebildungen begegnen.1 Auf seine entsprechen-
den Veröffentlichungen reagierten die Fachgelehrten „mit schlechtem Dank und hohlen
Redensarten“.2

Zur persönlichen Enttäuschung kommt noch eine viel grundsätzlichere hinzu. Erwartet
Goethe doch den theoretischen Erkenntnisfortschritt von einer Forschungsgemeinschaft
der Wissenschaftler, die neben der Wissenschaftsgeschichte dasjenige vollbringe, was ein
Einzelner in der Theoriebildung nicht vermag.3 Auf Grund dieser entmutigenden persönli-
chen Erfahrung nimmt Goethe nicht ohne Grund an, daß auch seine methodische und
erkenntnistheoretische Kritik, die er aufgrund seiner Erfahrung und Überzeugung gegen
die vorherrschenden Verfahren vorbringt, von den Naturforschern selbst kaum erhört
werden wird (Max. 686).

Sein Selbstverständnis als eines Naturforschung betreibenden „Liebhabers“, keineswegs
aber als eines „Dilettanten“, hat Goethes Verhältnis zur Fachwissenschaft, ihrem Fach-
männer- und Spezialistentum4 wohl zusätzlich kompliziert. Stephenson hält diese beiden
unterschiedlichen Herangehensweisen an die Erforschung der Natur für so folgenreich,
daß er von „zwei Kulturen“ spricht. Dabei bewerte Goethe die Kultur des „Wissens“, die
auf der anschaulichen Erfahrungserkenntnis des „Liebhabers“ gründet, in ihrer kulturellen
und sinnstiftenden Funktion höher als die Kultur der „Wissenschaft“, die von den Speziali-
sten und „Fachmännern“ betrieben wird.5 Sein Verfahren des ideellen „Anschauens“ bzw.
seine „morphologische Methode“ vermitteln jedoch, in einem beständig neu zu vollziehen-
den Prozeß, zwischen beiden „Polen der Kultur“ im modernen gesellschaftlichen Leben.
Diese Vermittlung wiederum reichere die Anschauung immer mehr an.

Die kritischen Überlegungen des „Liebhabers“ Goethe, der dennoch mit der Wissen-
schaft des „Fachmännertums“ gut vertraut ist, richten sich zunächst auf menschliche Cha-

                                                
1 So hält es sein Schwager Schlosser, anläßlich eines mühseligen Gespräches über die Farbenlehre, gerade-

zu für naiv von Goethe sich einzubilden, „es werde jemand an demjenigen teilnehmen, wofür [er] Inter-
esse zeige, es werde jemand ein fremdes Verfahren billigen und es zu dem seinigen machen, es könne in
Deutschland irgend eine gemeinsame Wirkung und Mitwirkung stattfinden.“ – J.W. Goethe, Belagerung
von Mainz [1793], in: HA 10, 399.

2 J.W. Goethe, Tag und Jahreshefte, 1792, in: Ebenda, 437.
3 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 87 ff.
4 R.H. Stephenson, Goethe’s Conception of Knowledge and Science, 84, 87.
5 Ebenda, 88.



GOETHE38

rakterschwächen, denen auch Forscher, Gelehrte und Lehrende ausgeliefert sind. So ver-
drieße es gewöhnlich die Menschen, „daß das Wahre [oft] so einfach ist“ (Max. 294) oder
es werden aus Bequemlichkeit „anerkannte Irrtümer [nicht – C.M.] aus der Wissenschaft“
verbannt. Der Mensch, der von Natur aus ein fragendes Wesen hat, ist bei Goethe auch
„ein bequemes Wesen“, das schnell nach der „nächst[liegend]en Ursache“ eines Phäno-
mens greift. Dieses Verfahren gilt ihm sogar als „die Art des allgemeinen Menschenver-
standes“ (Max. 603).

Den Menschen wie den Forscher interessiere oft „nichts als seine Meinung“, weshalb er
sich des Wahren und des Falschen nur bediene, „solange es [ihm] brauchbar ist“ (Max.
313). Es ist für den Menschen auch viel leichter, die „moralischen Irrtümer, Fehler und
Gebrechen als [die] wissenschaftlichen“ zuzugestehen (Max. 465). Außerdem betont Goe-
the die dem Menschen eigene Autoritätsgläubigkeit (Max. 382) und den Umstand, daß Wis-
senschaftler gelegentlich neue Erkenntnisse lediglich deshalb abweisen, weil sie eigenen
früheren Ideen widersprechen, oder weil man sich ihnen nicht gewachsen fühlt (Max. 378).
Menschliche Schwächen wie „Übereilung und Dünkel [...] sind gefährliche Dämonen, die
den Fähigsten unzulänglich machen“ (Max. 430). Auch findet Goethe unter Naturfor-
schern das allzu menschliche Bestreben vor, über andere herrschen bzw. andere beherr-
schen zu wollen (Max. 485).

Daneben gebe es „von Natur unzulängliche Menschen“ für das Charakterstärke und
intuitive Fähigkeiten erfordernde Geschäft der Wissenschaft (Max. 430). In dem Zusam-
menhang kommt Goethe nicht selten zu vernichtenden Urteilen über einen Großteil der
zeitgenössischen Wissenschaftler, so wenn er in manchen Gelehrten „barbarische Obsku-
ranten“ ausmacht (Max. 341). Obwohl die Feststellung, daß nicht jeder von Natur aus für
eine wissenschaftliche Tätigkeit prädestiniert ist, eher eine Selbstverständlichkeit beinhaltet,
die dem Prinzip der Gleichheit bzw. Gleichberechtigung der Menschen keinen Abbruch
tut, greifen lebensphilosophische Kulturkritiker wie Chamberlain oder Spengler auf eine
solche Argumentation zurück, um den von ihnen verachteten offiziellen Wissenschaftsbe-
trieb grundsätzlich zu diskreditieren und zu denunzieren. Die Feststellung Goethes „be-
flügelt“ ihre elitären Ideen und Visionen.

Mit der Unterscheidung zwischen dem „gemeinen Wissenschäftler“ und dem echten
Naturforscher hat Goethe die unterschiedliche Nutzanwendung von praxisorientierter
Theorie und Grundlagenforschung im Auge (Max. 397). Hinsichtlich der Differenzierung
zwischen der „Menge“, die nach dem praktischen Nutzen einer Erkenntnis frage, den
„wahren Weisen“, die nach der Sache selbst fragten und sich nicht um den Nutzen scher-
ten, und letztlich den „Afterweisen“, welche simple Vorteilsjäger auf wissenschaftlichem
Gebiet seien (Max. 478-480), ergibt sich die Zuordnung des Naturforschers Goethe nicht
von selbst, fordert er von wahrem Wissen doch grundsätzlich Lebensnähe und Lebens-
tauglichkeit. Der Begriff des praktischen Nutzens zielt hier aber wohl auf alltägliche Be-
dürfnisse, während die Lebensbedeutsamkeit der Erkenntnis gerade den alltäglichen Hori-
zont überschreitet. Deshalb dürfen wir mit einem gewissen Recht vermuten, daß sich
Goethe selbst als echten Forscher und „wahren Weisen“ sieht.

Dennoch läßt die scheinbar alle besseren Einsichten und guten Vorsätze vergessende
Art und Weise erstaunen, mit der er Newton und dessen Lichttheorie, die für ihn nur  „eine



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 39

wunderliche Lehre kümmerlichen Inhaltes“ ist, ein Leben lang bekämpft.1 Die Starrsinnig-
keit, Ungerechtigkeit und Zügellosigkeit dieser Kritik geben der Rezeption bis heute Rätsel
auf. Simmel z.B. erklärt sich diese Hartnäckigkeit der Polemik mit Goethes Auffassung,
Newtons Farbenlehre zerstöre mit dem ästhetischen Bild vom Licht zugleich die Wahrheit
selbst, was ihm als großer Frevel und Irrtum gelten muß.2 Doch kamen wohl selbst Goethe
gelegentlich Bedenken hinsichtlich der von ihm in seiner Streitschrift wider Newton ge-
wählten „heftige[n] Ausdrücke [...], welche den Gegner aufbringen, dem Gleichgültigen
verdrießlich sind und die denn der Freund wenigstens verzeihen muß“.3 In Newton vermag
er aber lediglich den Gegner zu sehen.

Den sich verstärkenden Einfluß der Staatsoberhäupter und ihrer Amtsvertreter auf die
Forschungseinrichtungen und Akademien4 deutet Goethe als eine Gefahr für die Freiheit
der Wissenschaft und folglich für ihren Fortschritt. Jedoch als mindestens ebenso verderb-
lich gilt ihm das Streben mancher Gelehrter, staatliche Reputation zu erlangen. An den
vielfach im 17. Jahrhundert gegründeten wissenschaftlichen Vereinigungen, den Akademien
und Universitäten, hebt er mit Zustimmung hervor, daß sie sich lange „von Ministern, Für-
sten und Königen [fern]hielten“. Diese Distanz schloß eine wohlwollende institutionelle
und finanzielle Förderung seitens der Regierungen nicht aus. Seitdem „die Wissenschaften
[aber – C.M.] sich als ein Staatsglied im Staatskörper fühlten, einen Rang“ erhielten, hätten
sie ihren eigentlichen Zweck weitgehend aus den Augen verloren und dienten seitdem vor
allem der sozialen Selbstdarstellung ihrer Träger (Max. 432).

So hat Goethe schließlich den Eindruck gewonnen, daß „seit der Französischen Revo-
lution“ in Deutschland „besonders die Lehrer an Hochschulen“ unter dem Einfluß des
nunmehr breit entfachten Bestrebens stehen, „besseres Einkommen, höheren Rang, mehr
Einfluß in einem weitern Kreis“ zu erzielen.5 Als Folge wechseln die Professoren an dieje-
nigen neuen und größeren Universitäten, die dies in Aussicht stellen. Insbesondere die klei-
ne Jenaer „Akademie“ sei davon betroffen, nicht zuletzt auch wegen der von Goethe nicht
gewünschten Vertreibung Fichtes nach Berlin. Wohl aus eigenem Erleben weiß er weiter zu
berichten, daß ein Gelehrter, der – wie z.B. W. v. Humboldt – in staatlich kurierten Korpo-
rationen tätig ist, „von allem nichts melden [darf], als was in Paris gilt“ (Max. 433). Mit an-
deren Worten, er sieht sich durch die im Staate, bei Hofe bzw. in der Öffentlichkeit vor-
herrschende oder gar alleinherrschende Meinung eingeschränkt und festgelegt. Auf die
Weise gehe jedoch die Wissenschaft zu Grunde. Eine solche, vom Staate zu verantworten-
de „Art, die Wissenschaft zu behandeln“, verhindere eben auch, daß die Gelehrtenakade-
mien und die Universitäten „frisch [...] ins Leben eingreifen“ (Max. 431).

In seiner 1929 gehaltenen Festrede über »Goethe und die Leopoldina« beharrt J. Wal-
ther allerdings darauf, daß die 1652 gegründete Leopoldinische Akademie der Naturfor-
scher, deren Mitglied Goethe war, wegen der politischen Zustände nach dem 30-jährigen

                                                
1 J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: SW 38, 3; Newton gehe in seiner Optik zu Werke,

„um das Unwahre wahr, das Wahre unwahr zu machen.“ – Ebenda, 11.
2 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906, 1916], in: GA, Bd.

10, Frankfurt/Main 1995, 147.
3 J.W. Goethe, Der Farbenlehre polemischer Teil, in: SW 38, 247.
4 Goethe verwendet für die Universitäten seiner Zeit meist die Ausdrücke Akademien oder Hochschulen.
5 J.W. Goethe, Tag- und Jahreshefte, 1803, in: HA 10, 459.



GOETHE40

Krieg ihre Aufgaben „nur unter dem Schutze der höchsten Staatsgewalt erreich[en]“
konnte.1 Obwohl Goethe als hoher Staatsbediensteter selbst viel für die Universität Jena
und ihre Sammlungen und Bibliotheken getan hatte, ist er der Auffassung, daß „die Zeital-
ter“ sich in ihrer Wissenschaftsfeindlichkeit „immer gleich geblieben“ seien; von einer be-
sonderen Wissenschaftsförderung durch die aufgeklärten Regenten vermag er offenbar
wenig zu spüren (Max. 457). Gewiß meint Goethe damit nicht die ihn persönlich durch
seinen Landesfürsten gewährten Freiheiten und die seine Forschungen finanziell absi-
chernden Ämter und Verpflichtungen. Er hat wohl eher die übliche finanzielle Ausstattung
von Universitäten, Akademien, Sammlungen, Bibliotheken im Auge, vielleicht aber auch
die häufig vermißte staatliche Achtung bzw. den Respekt vor der Freiheit der Wissenschaft.

2.2.2 Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens
bzw. der Wissenserlangung

Große Besorgnis rufen bei Goethe aber vor allem erkenntnis- und wissenschaftsmethodi-
sche Entwicklungen in der Naturforschung hervor, da sie den Sinn des so erlangten Wis-
sens berühren, ja letztlich sogar in Frage stellen. Diese Gefahr sieht er u.a. durch die
„grenzenlose Vielfalt, Zerstückelung und Verwickelung der modernen Naturlehre“ gege-
ben, was sie das sowohl der Natur als auch dem Menschen angemessene Prinzip der Ein-
fachheit aus den Augen verlieren lasse (Max. 662). Es sei nämlich diese prinzipielle Ein-
fachheit, die dem Naturerkennen Faßlichkeit und Verständlichkeit sichert bzw. verbürgt.
Deshalb favorisiert Goethe in der Naturforschung Verfahren und Gesichtspunkte, die auf
das Nahliegende und „einfache Faßliche“ abzielen. Gegenüber den in den Fachwissen-
schaften aufgeworfenen „verwickelten Problemen“, deren abstrakte Argumentationen und
Schlüsse sich weit vom Beobachtbaren, vom Phänomen entfernen, bringt er eine tiefe
Skepsis zum Ausdruck (Max. 535). Der wahre Wissenschaftler habe „sich auf die nächste
klarste Gegenwart“ zu beschränken (Max. 546), da „das Faßliche“ nicht allein dem Ver-
stande, sondern auch der Sinnlichkeit angehört (Max. 577).

Aus dem Grunde sollten die Gelehrten besser keine „künstlichen“ Systeme errichten.
Viel nützlicher wäre es, sich mit den „äußeren Erscheinungen“ der Natur und den
„einzelnen Erfahrungsfällen“ zu bescheiden (Max. 568). Gemäß der vorsokratischen, von
Platon geteilten Weisheit, wonach Gleiches nur von Gleichem erkannt werde, erklärt
Goethe die Gepflogenheit unter den Naturforschern, „das Einfache durch das Zusammen-
gesetzte [...] erklären zu wollen“, zu einem „Unheil“ für die Wissenschaft (Max. 611). Dabei
versteht er unter dem ursprünglich Einfachen, das dem „gesunden Sinn“ des Menschen
gemäß, zugänglich und faßlich ist, nicht allein das unmittelbar sinnlich gegebene Phänomen
oder ein letztes, analytisch erfaßbares sinnlich-anschauliches Unteilbares, sondern auch das
geistig-sinnliche „Urphänomen“, das bereits Platon in seiner Ideenlehre intendiert habe
(Max. 663). Folglich ist das Erfassen des Einfachen vor allem anschaulich zu bewältigen –
„mit den Augen des Leibes“ und „mit Geistesaugen“. An die Deutung des dem Erkennen

                                                
1 J. Walther, Goethe und die Leopoldina, in: Ders. (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, 4.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 41

„Gegebenen“ ursprünglich Einfachen als einem Urphänomen werden so unterschiedliche
Denker wie Dilthey, Husserl, Scheler und Cassirer anknüpfen.

Goethe wirft der zeitgenössischen Naturerkenntnis nicht nur das Verdrängen der ur-
sprünglichen Einfachheit durch komplizierte, „künstliche“ Systeme vor. Er moniert auch
den damit zusammenhängenden Verlust an lebendiger unmittelbarer Anschaulichkeit bzw.
den Verzicht auf die Anschauung als primärer Erkenntnismethode. Er meint in der sich der
Mathematik immer mehr öffnenden Naturwissenschaft eine verhängnisvolle Entwicklung
konstatieren zu müssen, weil sie ein formales, abstraktes Denken und Theoretisieren nach
sich ziehe. Dem in diesen Formulierungen Goethes beabsichtigten „Ausspielen der an-
schaulichen und lebendigen »Natur« gegen die abstrakte und tote Verstandeskultur“ ge-
winnt im 20. Jahrhundert selbst Rickert, der die Begriffsphilosophie gegen die Ansprüche
der Lebensphilosophie verteidigt, eine „positive Bedeutung“ ab. Er legt allerdings Wert auf
die Tatsache, daß für Goethe »Natur« – im neueren Verständnis eben das »Leben« – weit-
aus mehr sei als bloß „das Ursprüngliche“, Elementare und Unmittelbare.1

Eine treibende Kraft dieser als bedrohlich begriffenen Entwicklung erblickt Goethe in
dem Tatbestand, daß die Forscher zunehmend „künstliche“ Erkenntniswerkzeuge und
komplizierte Experimente zwischen sich und die anschauliche Natur schieben. „Künstliche
Instrumente“ wie Mikroskope und Fernrohre verbauen dem „gesunden Sinn“ des Men-
schen2 den Weg, indem sie seine Beziehung zur Natur und ihren Erscheinungen aus einer
anschaulichen in eine abstrakte Beziehung des vorstellenden Denkens transformieren. Die
Vorstellungen über die Beziehung zur Natur und das Wissen von ihr werden damit kom-
pliziert, künstlich und unanschaulich. Weil die künstlichen Erkenntniswerkzeuge oder Hilf-
sinstrumente das unmittelbare In-Augenschein-Nehmen der Dinge verhindern, „verwirren
[sie] eigentlich den reinen Menschensinn“ (Max. 469).

Da der Naturforscher der Faßlichkeit und Verständlichkeit seiner Erkenntnisse wegen
die natürlichen Phänomene möglichst direkt in Augenschein nehmen müsse, spricht sich
Goethe für eine methodische Skepsis gegenüber den vielfältigen „künstlichen“ Versuchen
und Experimenten aus (Max. 612). Diese Skepsis richtet sich jedoch nicht, wie es zunächst
scheinen mag, gegen die „natürlichen“ Instrumente (z.B. Prismen) und ursprünglichen Ex-
perimente (z.B. in der Optik). Das belegen nicht zuletzt Goethes umfangreiche Pflanzen-
studien, so daß das Akademiemitglied Schmid mit vollem Recht festhalten kann: „Goethe
sät, pflanzt, mikroskopiert, experimentiert, [...] zeichnet“.3 „Einfache Experimente“ bergen
eben nicht die Gefahr des Anschauungsverlustes, lassen sie sich doch „mit den Augen des
Leibes“ und „mit Geistesaugen“ beschauen, verfolgen und auswerten (Max. 696).

Deshalb schaffen die einfachen Experimente bzw. die primären, die „Urversuche“ sogar
Klarheit und Wahrheit, wogegen die „sekundären, tertiären und so weiter [...] nur das
[verwirren], was von den ersten aufgeklärt war“ (Max. 613). Folglich richtet sich die ganze

                                                
1 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 174.
2 Die bei den späteren Lebensphilosophen beliebten biologischen Begriffe des Gesunden und Kranken

finden sich in der Tat bereits bei Goethe: „Klassisch ist das Gesunde, romantisch das Kranke“ (Max.
863). Mit dem Terminus „gesunder Sinn“ hat Goethe hier den sicheren „Menschenverstand“ im Auge,
der sich auf das sinnliche Schauen stützt. Wie auch bei Kant trägt hier der Begriff „Sinn“ sowohl die Be-
deutung eines sinnlichen Vermögens als auch die eines „höheren“ Vermögens (Verstand bzw. Vernunft).

3 G. Schmid, Goethes Metamorphose der Pflanzen, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher
der Natur, 209.



GOETHE42

Argumentation Goethes gegen „das größte Unheil der neueren Physik“ (Max. 664), tragen
doch die durch „komplizierte“ Experimente erlangten Erkenntnisse und Theorien ebenfalls
„komplizierten“ und „künstlichen“ Charakter (Max. 685). Bedauerlicherweise, so sieht sich
Goethe gezwungen festzustellen, wüte in der modernen mathematischen Physik regelrecht
der „Dämon der Künstelei“ (Max. 621).

Mit ihrer Einfachheit und Natürlichkeit gehe der Erkenntnis die Anschaulichkeit, Le-
bendigkeit und Lebhaftigkeit verloren, ersterbe die „lebendige Anschauung“ der Natur zu
abstrakter Vernünftelei. Wenn wir aber die anschaulichen Naturphänomene durch unan-
schauliche, komplizierte, theoretische Gebilde und ihr lebendiges Anschauen durch das
aller Anschauung abgewandte Verfahren des Verstandesdenkens (Klassifizieren, Urteilen,
Schließen) ersetzen, dann gelangen zwangsläufig immer mehr Irrtümer in die Naturfor-
schung. Die Folge davon ist „abstruses“ Denken bei den Gelehrten und Unverständnis bei
den gebildeten Laien. Die Maxime „Die Sinne trügen nicht, das Urteil trügt“ (Max. 295)
bringt Goethes Präferenz präzise zum Ausdruck.

Sie birgt nicht allein seine Skepsis hinsichtlich des Urteilsvermögens bzw. den Urteils-
verfahren des Verstandes, sondern deutet auch die Forderung einer Reduktion, einer Ent-
haltung „gegenüber dem gewöhnlichen Vorstellungsbewußtsein [an], welches vorschnell
Verbindungen schafft“. Diese Andeutung einer „Vorstellungsaskese“ vergleicht Schieren
nicht unberechtigt mit entsprechenden Forderungen des Phänomenologen Husserl.1 Aber
Goethe verlangt auch vom Naturforscher, beim Sich-Entfernen von der unmittelbaren
sinnlichen Anschauung der Phänomene in ihnen einen höheren, geistigen Sinn aufzuschlie-
ßen, was das „geistige“ Anschauen zu leisten hat (Max. 575). Wenn er also immer wieder
betont, daß die Naturwissenschaft „auf der lebendigen Anschauung der Welt[...] ruhen“
muß und keineswegs „aller Anschauung beraubt“ sein darf (Max. 268), dann hat er beide
Weisen von Anschauung im Sinn. Selbst glaubt Goethe dieser Forderung grundsätzlich zu
genügen, da „[s]eine Naturstudien auf der reinen Basis des Erlebten“ ruhen (Max. 278).

Nun bezweckt Goethe keine Naturbeobachtung, die sich in der bloßen Beschreibung
von geschauten einzelnen Erscheinungen oder in anschaulichen Bildern, Schemata und
Modellen erschöpft. Das sich dem Augenschein Darbietende hat in eine begriffliche Fas-
sung überführt zu werden. Dabei gilt die Forderung nach Einfachheit und lebendiger An-
schaulichkeit ebenfalls für die Begriffsarbeit des Naturforschers. Sie dürfe nämlich nicht
zum Selbstzweck werden oder sich als abstrakte „Theorie“ völlig von der sinnlichen, le-
bendigen und anschaulichen Natur lösen, „emanzipieren“.2 Aber genau eine solche
»Fehlentwicklung« vollzieht sich in den Wissenschaften an der Wende zum 19. Jahrhun-
dert. Das eröffnet eine weitere Richtung der Kritik an der zeitgenössischen Naturforschung
und den in ihr gehandhabten Erkenntnismethoden und Begriffsbildungsverfahren. Die als
Abirrung von echter Forschung qualifizierten Verfahren findet Goethe u.a. im „übereilten“

                                                
1 „Das Wesentliche an Husserls Darlegung ist, daß das Bewußtsein innerhalb der Wahrnehmung selbst

eine Kontinuität aufsucht und sie nicht in dieselbe hineindenkt. Hierzu ist eine Abkehr von der Vorstel-
lungsgebundenheit und auch -belastung des Bewußtseins nötig, wie sie Goethe fordert.“ – J. Schieren,
Anschauende Urteilskraft, 92.

2 „[...] so soll ja alles Theoretische eigentlich nur die Grundzüge andeuten, auf welchen sich hernach die
Tat lebendig ergeben und zu gesetzlichem Hervorbringen gelangen mag.“ – J.W. Goethe, Entwurf einer
Farbenlehre. Einleitung, in: Zur Farbenlehre, in: HA 13, 329.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 43

Bilden von Allgemeinbegriffen vor, wobei sich die Gelehrten auf die durch Bacon sorglos
angewandte und propagierte Induktion berufen.

Unter einem übereilten Induktionsschluß versteht er, daß von einigen wenigen empiri-
schen Fällen oder Tatsachen zu direkt und Stufen überspringend auf allgemeine Begriffe
(Gattungsbegriffe) „geschlossen“ wird.1 Die auf solchen „übereilten“ Induktionsschlüssen
beruhenden Einwände gegen seine Farbenlehre weist Goethe auch deshalb zurück, weil er
ein solches Verfahren niemals angewandt habe (Max. 615, 616). Derart vorschnell gebildete
„Allgemeinbegriffe [...] sind immer auf dem Wege, entsetzliches Unglück anzurichten“
(Max. 386). Es sei leider „der Fehler schwacher Geister [...], daß sie im Reflektieren so-
gleich vom Einzelnen ins Allgemeine gehen“, ohne es vielmehr in der Gesamtheit der Na-
tur zu suchen (Max. 491). Die durch einen „ungeduldigen Verstand“ angeregten vor-
schnellen und „übereilten“ Verallgemeinerungen von einzelnen Erscheinungen ziehen dann
schwache, unbegründete Theorien nach sich (Max. 547, 550). Die dabei notgedrungen auf-
tretenden „Spiegelfechtereien“ zwischen den Gelehrten bzw. ihren Schulen hintergehen
bzw. täuschen den auf Praxis und Tun zu richtenden „gemeinen Menschenverstand“ (Max.
617).

Goethes heftige Kritik am induktiven Verfahren der Bildung von leeren Allgemein-
bzw. Gattungsbegriffen liegt noch manch einem der Festredner der Hallenser Akademie-
tagung im Jahre 1929 schwer im Magen.2 Dagegen sind Grenzen und Gefahren der induk-
tiven wie abstraktiven Verstandesmethoden beim Bilden von Allgemeinbegriffen in der
Philosophie am Beginn des 20. Jahrhunderts durchaus anerkannt. So ringen z.B. der Phä-
nomenologe Husserl und der Marburger Kantianer Cassirer um Alternativen zur traditio-
nellen Induktion. Husserl sucht und findet sie in der Methode der Ideation, Verwesentli-
chung und Wesensschau, Cassirer in einem konstruktiven Verfahren, das allgemeine Regeln
und Funktionen formuliert.3

Im Ergebnis der Tätigkeit eines ungezügelten, sich über die Anschauung erhebenden
Verstandes (Max. 582), der ohne Bewußtsein, ohne Selbsterkenntnis, ohne Freiheit und
ohne Ironie agiert, werde letztlich die tote „Abstraktion [erzeugt], vor der wir uns fürch-
ten“.4 Damit hat Goethe ein beliebtes Motiv der späteren Lebensphilosophie formuliert.
Durch ein solches Agieren des Verstandes bzw. durch die „toten“ Verstandesabstraktionen
verliere die Erfahrung ihre Lebendigkeit, Lebensbedeutsamkeit und Lebensnützlichkeit.
Mit dem Anschauungsverlust geht demnach ein Praxisverlust des Wissens einher.5 Zudem
bedrohe die unlebendige und unanschauliche Art, einen Sachverhalt vor- und darzustellen,

                                                
1 Demgegenüber hält Cassirer Bacons Verfahren der Induktion vor, das herausgezogene „gemeinsame

Merkmal“ als dingliche, substantielle Eigenschaft aufzufassen und so letztlich der bekämpften scholasti-
schen Weltsicht verhaftet zu bleiben. – E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissen-
schaft der neueren Zeit, Zweiter Band [1907], ECW 3, 10 ff.

2 Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische Anschauungen; G. Schmid, Goethes Metamorphose der Pflan-
zen, beides in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, 43 f., 304 Anm. 19 und 
214.

3 M. Plümacher, Repräsentation und die Philosophie der symbolischen Formen, in: H.J. Sandkühler (Hg.),
Repräsentation, Denken und Selbstbewußtsein, Bremen 1998, 30-39.

4 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317.
5 A. Groth, Goethe als Wissenschaftshistoriker (Münchener Germanistische Beiträge 7), München 1972,

84 f.



GOETHE44

seine Verstehbarkeit, Verständlichkeit und hemmte so das Selbstdenken des laienhaften
Rezipienten.1 Denn „wer ein Phänomen vor Augen hat, denkt schon oft darüber hinaus;
wer nur davon erzählen hört, denkt gar nichts“ (Max. 504). Für Goethe bildet das bestän-
dige Verbreiten wissenschaftlicher Einsichten und ihre verstehende Aufnahme durch den
gebildeten Laien eine für die Sinnstiftung des Wissens eminent wichtige Angelegenheit.2

Werden wissenschaftliche Erkenntnisse nicht verstanden, dann lassen sie sich nur sehr
bedingt vom interessierten Laien wahrhaft aneignen, und folglich nur mangelhaft seinen
praktischen Lebenserfordernissen einpassen. Echtes Wissen gewinnt seinen Sinn und seine
Bedeutung jedoch aus seinem praktischen Lebensbezug, aus seiner umfassenden Lebens-
nützlichkeit. Deshalb tut der sich mitteilende Naturforscher „nicht wohl, sich allzulange im
Abstrakten aufzuhalten. [...] Leben wird am besten durchs Lebendige belehrt“ (Max. 487).
So sollte z.B. ein Buch, „das von natürlichen Erscheinungen handelt“, seinem laienhaften
Leser die Natur möglichst lebhaft gegenwärtig sein lassen. Habe ein Text die besprochenen
Phänomene erst einmal „anschaulich“ gemacht, dann schaden Erklären, Erläutern, Ausle-
gen der geschilderten Sachverhalte seiner lebendigen Wirkung nicht mehr.

Wissenschaftlichen Büchern gern beigelegte Tafeln mit schemenhaften Zeichnungen
und Abbildungen einzelner exemplarischer Phänomene gelten Goethe jedoch nur als ein
sehr bedingter Ersatz für die auf lebendig-anschauliche Weise erworbene und mitzuteilende
Erkenntnis, da sie bloß „ein höchst unzulängliches Surrogat“ der Phänomene bilden. Die
auf den Tafeln abgebildeten Figuren stellen oft nur Begriffe repräsentierend dar und fun-
gieren so als „symbolische Hülfsmittel, hieroglyphische Überlieferungsweisen“. Diese kön-
nen „sich [sogar – C.M.] nach und nach an die Stelle des Phänomens, an die Stelle der Na-
tur setzen und die wahre Erkenntnis hindern, statt sie zu befördern“.3 Dennoch drohten
von bildlichen Surrogaten und einer sprachlichen Symbolik, „die man auf ähnliche Fälle als
Gleichnis, als nahverwandten Ausdruck, als unmittelbar passendes Wort“ anwendet, für
den Gebildeten und Wissenden keine ernsten Gefahren.4 Es dürfe aber nicht vergessen
werden, daß Worte gewöhnlich bloß Surrogate für das seien, was ausgedrückt, ausgespro-
chen werden soll, und daß sie sich mit dem Auszudrückenden niemals ganz decken (Max.
388, 389).

Es ist Goethe jedoch nicht entgangen, daß „der Menschenverstand durch Handeln und
Beobachten zur Abstraktion“ gelangt, daß er sie sehr wohl ausbildet (Max. 582). Wir tun
folglich gut daran, mit den Abstraktionen behutsam und klug umzugehen. Läßt der Natur-
forscher Wahrnehmen und sinniges Verknüpfen von Angeschautem mit Bewußtsein,
Selbstkenntnis, Freiheit und Ironie geschickt ineinanderfließen, dann wird die gefürchtete
Abstraktion durchaus „unschädlich und das Erfahrungsresultat, das wir hoffen, recht le-
bendig und nützlich“.5 Dieser Forderung kommt Goethe selbst noch auf andere Weise
nach, wenn er als Alternative zu den unzulänglichen und gefährlichen Hilfsmitteln der Ab-

                                                
1 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 321.
2 Die Forderung nach Faßlichkeit durch Anschaulichkeit und Lebendigkeit der Darstellung erhebt er auch

für literarische und religiöse Werke. – J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 7.
Buch, in: HA 9, 276 f.

3 J.W. von Goethe, Zur Farbenlehre, Vorwort, in: HA 13, 321 f.
4 Ebenda, 316.
5 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: Ebenda, 317.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 45

straktion sein Konzept der Schau gleichzeitig idealer und realer, symbolischer und identi-
scher Urphänomene1 bzw. „Typen“ entwickelt, deren konkrete Gestaltungen der Meta-
morphose unterliegen.2 Letzteres meint, daß die wahrhaft „lebendige Ansicht“ einer Er-
scheinung als Erzeugter ihre Arten „in einer stetigen Reihe“ erfaßt und unmerkliche Über-
gänge zwischen ihnen vorfindet.3 Mit Hilfe des Konzeptes der Urphänomene und Typen
verdeutlicht Goethe seine Auffassung, wonach der echte Wissenschaftler sich zwar vom
„gemeinen Sinn“ (Erfahrung, Beobachtung) entfernt, dabei aber einen „höheren“ Sinn
(Ideeneinsicht) aufschließt und sich so des „lebendigen Anschauens“ versichert, was ver-
hindert, daß er einem mechanischen und atomistischen Denken verfällt (Max. 575).

Der Philosoph und Naturforscher Goethe deutet viele wissenschaftliche Streitgespräche
über die Gesetze der Natur bzw. über das Wesen einzelner ihrer Erscheinungen als Ausein-
andersetzungen, die „eigentlich nur Konflikte der Denkkraft mit dem Anschauen sind“. So
verstünden es viele Forscher nicht, für ihren konkreten Erkenntniseinzelfall die Beziehung
zwischen beiden Erkenntniskräften angemessen herzustellen. Denkkraft und Anschauen
haben nämlich jeweils ihren irreduziblen Anteil am Erfassen der Natur, doch nur „die An-
schauung gibt uns auf einmal den vollkommenen Begriff von etwas Geleistetem“. Der
formal-logisch schließende Verstand werde auf die Weise in seine natürlichen Grenzen
gewiesen und es werde der „geistigen Anschauung“, nicht jedoch dem „bloßen Anblicken
einer Sache“, gehuldigt.4 Der Begriffsphilosoph Rickert dagegen will ein Jahrhundert später
seine Kritik am „Intuitionalismus des reinen Erlebens und aller bloß anschaulichen Philo-
sophie des Lebens“ als Eintreten für die These von der „Macht des Denkens über die an-
schauliche Erscheinungswelt“ verstanden wissen. In dem Zusammenhang sagt er vom
„Augenmenschen Goethe“ ganz zutreffend, daß „der ja gewiß nicht geneigt war, das Den-
ken zu überschätzen, ja [daß] der als Dichter die Anschauung bisweilen einseitig pries“.5

2.2.3 Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und höhere Vernunft

Obwohl Goethe hinsichtlich der fatalen Rolle, die der „hochmütige“ Verstand (Max. 466)
beim Erkennen spiele, eine ganze Reihe von Einwänden formuliert, die von den späteren
Lebensphilosophen dankbar aufgegriffen werden, denunziert er ganz im Gegensatz zu die-
sen den Verstand als solchen jedoch keineswegs als nutzloses, ausschließlich gefährliches,
herrschsüchtiges, dekadentes Erkenntnisvermögen. Vielmehr unterscheidet er zwischen
einem „ungeduldigen“ Verstand, dessen übereilt gebildeten Allgemeinbegriffe und leblosen
Abstraktionen das Denken verwirren, und einem „gesunden“ Menschenverstand, dem eine

                                                
1 Das Urphänomen gibt sich „ideal als das letzte Erkannte, real als erkannt, symbolisch, weil es alle Fälle

begreift, identisch mit allen Fällen“ (Max. 15).
2 So würdigt Blaga an Goethes zu schauendem Urphänomen, dem er in seinem Text über das romantische

und lebensphilosophische Denken ein Kapitel widmet, daß es keine abstrakte Konstruktion sei, sondern
als eine lebendige Struktur, als eine angenommene Realität angeschaut werde. – L. Blaga, Fenomenul ori-
ginar (1925), in: ders., Z ri i Etape, Bucure ti 1968, 169.

3 J.W. Goethe, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil [1808], Entwurf einer Farbenlehre, in: HA 13, 327.
4 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 242.
5 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 60.



GOETHE46

wichtige Funktion bei der anschaulich-lebendigen Naturbetrachtung zukommt. Der wahr-
hafte Wissenschaftler bewährt sich folglich als ein „denkender treuer Beobachter“ (Max.
557).

Alles Forschen bedarf zudem eines Leitfadens, eines Ausgangspunktes, einer leitenden
Maxime, und diese stellt die „höhere“ Vernunft zur Verfügung.1 Als wichtiges, aber be-
grenzt leistungsfähiges Bindeglied zu eben dieser Vernunft, die den „höheren Sinn“ der
Naturerkenntnis repräsentiert, erweise sich dabei der „gesunde“, „getreue“ Verstand. Wie
sinnliche und geistige Anschauung, so erfüllen „gesunder“ Verstand und „höhere“ Ver-
nunft jeweils spezifische, aber einander voraussetzende und ergänzende Erkenntnisfunk-
tionen. Gemessen an den Unterscheidungen, die Kant und Hegel zwischen Verstand und
Vernunft vornehmen, kommt Goethes Differenzierung beider Vermögen eine originelle
Eigenständigkeit zu, an die mehrere Philosophen des Lebens anknüpfen, sie dabei aber
vergröbern und ins Extrem treiben: „Die Vernunft“, so Goethe, „ist auf das Werdende, der
Verstand auf das Gewordene angewiesen; [s]ie erfreut sich am Entwickeln; er wünscht alles
festzuhalten, damit er es nutzen könne“ (Max. 538).

Der „gemeine Sinn“ bzw. der „gesunde Menschenverstand“, der das Gewordene fest-
hält und ausmißt, dient der Befriedigung praktischer Alltagsbedürfnisse beim Menschen,
d.h. den Bedürfnissen unmittelbaren Tuns und Handelns. Er versage aber an „höheren“
(geistigen, ideellen) Bedürfnissen (Max. 580). Für „höheres Denken, Schließen, Urteilen“
reiche „löblicher Menschenverstand“ eben nicht hin, auch wenn er sich bestens im prakti-
schen „Bezirk des Tuns und Handelns“ bewährt (Max. 578, 583). Um dem nützlichen Ver-
stand seine natürlichen Grenzen aufweisen und seinen Gebrauch vor Grenzüberschreitun-
gen bewahren zu können, müsse die Kantische Kritik der Vernunft nicht nur durch eine
„Kritik der Sinne“, sondern auch eine „Kritik des Menschenverstandes“ ergänzt werden
(Max. 584). Ist dies erst einmal vollbracht, dann werde der „gesunde Menschenverstand“,
dem die ungesicherten Verallgemeinerungen und die „toten“ Abstraktionen des „unge-
duldigen Verstandes“ fremd sind, auch nicht mehr irrtümlich auf das Werdende in der
Natur oder auf die „höheren Probleme“, auf die übersinnlichen Zusammenhänge ange-
wandt. Leider nehme die gängige Wissenschaftspraxis den Verstand immer wieder über
seine Geltungsgrenzen hinaus in Anspruch, was ihn zu einem dem „ungeduldigen Ver-
stand“ verwandten „grenzenlosen Verstand“ mache.

Und ein solcher grenzüberschreitender Verstand unterstellt den anschaulichen Phäno-
menen der Natur ein bloß eingebildetes „allgemeines Kausalverhältnis“ von Ursache und
Wirkung, womit er sie letztlich dem Gebiet des mechanischen Vorstellens einverleibe (Max.
586, 587, 591, 593). Goethe hat erkannt, daß „mit einer äußeren Kausalerklärung [...] ein
selbst nicht erscheinender Grund eines Phänomens“ gesucht wird, während ein Phänomen
jedoch seinen Grund in sich selbst hat.2 Die hier ausgesprochene Identifikation von Kausa-
lität und „totem“ Mechanismus findet sich auch in Kants Kritik der Urteilskraft, deren ent-
sprechende Passagen Goethe in seinem Exemplar unterstrichen hat.3 Der „grenzenlose“
Verstand schlage sich auch in dem aus purer geistigen Bequemlichkeit angewandten Ver-

                                                
1 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: HA 13, 235, 243.
2 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft, 144.
3 K. Vorländer, Vorwort des Herausgebers, in: I. Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], 3. Aufl., Leipzig

1902, XXIX, XXXI.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 47

fahren nieder, lediglich nach der scheinbar nächstliegenden Ursache eines Phänomens zu
suchen (Max. 606), wobei der Natur ein mechanischer Kausalbegriff zugeschrieben wird. In
Wahrheit verberge sich hinter dem Kausalverhältnis der Natur ein Tatbestand von
„höherer Art“, der ausschließlich vernünftiger Schauung, geistigem Anschauen zugänglich
ist (Max. 594, 595). Das durch Goethe philosophisch bekämpfte mechanistische Weltbild,
dessen „mechanische Erklärungsarten“ die höhere „dynamische“ Erklärung der Phänome-
ne beiseiteschiebe, gründe auf einem „ungeduldigen“ bzw. „grenzenlosen“ Verstandesden-
ken und den von ihm vorschnell gebildeten „irrtümlichen“ Verstandesbegriffen. Ein sol-
ches Denken wendet „atomistische Begriffe“ auf „organische Fälle“, statische Begriffe auf
Entwicklungsprozesse an (Max. 596, 599, 600, 602).

Weil das Organische, Lebendige, Werdende und Ganzheitliche, Zusammenstimmende
der Natur allein durch die Vernunft bzw. in geistiger, ideenhafter Schau angemessen the-
matisiert werden kann, dürfe echte Forschung nicht durch Verstandesbegriffe, sondern
durch Vernunftideen geleitet werden (Max. 537). Obwohl die Vernunft „nur über das Le-
bendige Herrschaft“ hat, spreche sie hinsichtlich des vom Verstande festgehaltenen Ge-
wordenen durch „ein Analogon“ zu uns (Max. 605).1 Dabei dürfe die Gelehrten auch nicht
die Tatsache beirren, daß die Idee, die sich in der Erscheinung offenbart, „oft und ge-
wöhnlich den Sinnen widerspricht“ (Max. 536). Deshalb lassen sich Ideen als das „Höhere“
nicht immer sofort begreifen, zumindest nicht durch den Verstand und die ihn tragende
sinnliche Anschauung.

Die Ideenerkenntnis erfordere jedoch beim Naturforscher ein besonderes „Ideen-
vermögen“. Es resultiere nämlich „ein großes Übel in den Wissenschaften“ daraus, daß
Menschen ohne „Ideenvermögen“ zu „theoretisieren sich vermessen“, d.h. vorgeben, auf
das „Höhere“ hinzuschauen (Max. 574).2 Diese Gelehrten haben in der Naturwissenschaft
nichts zu suchen, da wir unweigerlich „bei jedem aufmerksamen Blick in die Welt theoreti-
sieren“, oder, mit anderen Worten, auf das „Höhere“ hinschauen.3 Auf diesen entscheiden-
den Gedanken, daß „alles Faktische schon [höhere – C.M.] Theorie ist“ (Max. 488), daß
sich in allem Empirischen eine Idee offenbart, kommt Goethe mehrfach zurück. Wegen
dieser Einsicht hält er auch an seinen Vorbehalten gegenüber dem französischen Materia-
lismus und Sensualismus fest.4 Es ist allerdings offensichtlich, daß Goethe das „höhere
Theoretisieren“, das vom leiblichen und geistigen Anschauen der Phänomene profitiert,
vom heftig kritisierten, vorschnellen und nutzlosen Theoriebilden des Verstandes grund-
sätzlich unterschieden wissen will (Max. 415).

                                                
1 Der Terminus „Analogon“ findet sich auch in Kants Kritik der Urteilskraft. Darin heißt es von „der Natur

und ihrem Vermögen in organisierten Produkten“, d.h. von ihrem Vermögen, sich selbst und in jeder ih-
rer Species von organischen Individuen sich zugleich gattungsmäßig und individuell zu organisieren, man
sollte diese unerforschliche Eigenschaft „ein Analogon des Lebens“ nennen. (I. Kant, Kritik der Urteils-
kraft, 248) Goethe hat diese Stelle in seinem Exemplar unterstrichen. – K. Vorländer, Vorwort des Her-
ausgebers, XXX.

2 An Goethes Maxime erinnert, wenn Husserl ein Jahrhundert später ausführt, daß die „Ideenblindheit [...]
eine „Art Seelenblindheit“ ist, die den Philosophen „durch Vorurteile unfähig“ macht, dasjenige, „was
man in seinem Anschauungsfelde hat, in das Urteilsfeld zu bringen.“ – E. Husserl, Ideen zu einer reinen
Phänomenologie, Hua III/1, § 22, 48.

3 J.W. Goethe, Vorwort, in: Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317.
4 J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 11. Buch, in: HA 9, 487 f., 491 f.



GOETHE48

Wenn der Verstand die sichtbaren, anschaulichen Phänomene in der Natur als einen
rein theoretischen Forschungsgegenstand behandelt, dann biete er uns nur ihre inadäquate,
verkürzende Wiedergabe; eine Fehlleistung, die Goethe der zeitgenössischen mathemati-
schen Physik denn auch vorwirft. Stellten doch „Abbildungen, Wortbeschreibungen, Maß,
Zahl und Zeichen [...] noch immer kein Phänomen dar“ (Max. 502). Der wahre Gelehrte
müsse die Phänomene vielmehr selbst „vor Augen haben“ und nicht bloß von ihnen
„erzählen hören“ (Max. 504). Es ende aber auch mit einer Fehlleistung, wenn anstelle der
dafür prädestinierten Vernunft der unbefugte Verstand als „tätiger Kuppler“ zwischen An-
schauung und Begriff fungiert, wenn er eigensinnig das Edelste, die Urphänomene, in dem
Moment, „wenn sie unseren Sinnen enthüllt erscheinen“, mit dem Gemeinsten, dem bloß
empirischen Wissen, vermitteln will (Max. 19).

2.2.4 Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik

Neben den „künstlichen“ Instrumenten und Experimenten, den „übereilten“ Schlüssen
und Verallgemeinerungen des Verstandes erweisen sich für Goethe noch weitere Verfahren
und Hilfsmittel, die unhinterfragt zum festen Bestand der Wissenschaft zählen, als höchst
problematisch beim Erwerb echter Erkenntnisse. Insbesondere versperrten die in der Na-
turforschung aufgestellten Hypothesen, welche die erst noch zu bewährende Theorie schon
vorwegnehmen, vielfach den freien Blick auf das Nächstliegende, auf die wirklichen Phä-
nomene (Max. 555). Außerdem beschwörten sie die Gefahr herauf, daß sich „Verstand und
Einbildungskraft [...] an die Stelle der Ideen setzen“, obwohl sie allein durch Vernunft und
„höhere“ Anschauung erfaßt werden (Max. 559). Deshalb müßten die Gelehrten ihr Den-
ken von überzähligen Hypothesen befreien, weil sie es unnötig einschränken und es letzt-
lich geradezu zwingen, falsch zu sehen und zu grübeln, anstatt auf „höhere“ Art die Phä-
nomene richtig anzuschauen. Oder die Hypothesen dürfen nur „schalkhaft“ aufgestellt
werden, um sie durch die „Natur [selbst] widerlegen zu lassen“ (Max. 561).

Zur Einbildung als einem Erkenntnisvermögen hat Goethe eine ambivalente, differen-
zierte Haltung, wie auch zu den Hypothesen oder dem Verstand. So sieht er in der helfen-
den, einspringenden Funktion gerade das Problematische und Gefährliche der Einbil-
dungskraft, obwohl sie anschaulich-bildlichen Charakter trägt. Rufe doch oft eine noch
nicht durch konkrete Erfahrung kräftig unterbaute Denkkraft, weil sie „sich selbst nicht
ganz zulänglich fühlt, [...] die Einbildungskraft zu Hülfe“. Zwar habe die, sobald sie ihre
Hilfsfunktion ausübt, das Verdienst, „uns auf das Anschauen zurückzuführen und uns zu
größerer Aufmerksamkeit, zu vollkommenerer Einsicht hinzudrängen“.1 Doch bestehe
grundsätzlich immer die Gefahr, daß denkender Verstand und phantasierende Einbil-
dungskraft als phantasierende Lückenfüller für eine noch unsichere Erfahrung einspringen,
ohne ihr beim erfahrungsgestützten Nacheilen und Ausfüllen den methodischen Vorrang
einzuräumen.

                                                
1 J.W. Goethe, Der Kammerberg bei Eger, in: HA 13, 268.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 49

Ist diese gefährliche Wendung der Einbildungskraft erst einmal eingetreten, dann haben
wir es mit lauter „Luftgespinsten“ und „Hirngespinsten“ zu tun, die die sichere Erkenntnis
der konkreten Phänomene mehr verstellen als befördern (Max. 562, 620). Sobald „unauf-
gelöste Probleme“ durch hingefabelte „Phantasiebilder“ scheinbar erledigt werden, und
letztere selbst dann nicht mehr verschwinden, wenn die Probleme durch Anschauung
wahrhaft gelöst wurden, dann ist mit großer Sicherheit die ungezügelte Einbildungskraft
am Werk gewesen (Max. 545). Diese Gefahrensituation trete jedoch nicht ein, wenn die
angewachsene „gesunde“ Erfahrung daran geht, „das, was die Einbildungskraft gefabelt,
was der Verstand voreilig geschlossen hatte, sogleich [zu] beseitig[en]“.1 Weil sich die
„Hirngespinste“ der Einbildungskraft dem Forscher jedoch „mit einer gewissen Wirklich-
keit lebhaft aufdrängen“, ist er gehalten, eine „eigene Geistesbewegung“ zu vollziehen, um
sich endgültig von ihnen zu befreien (Max. 562). Die Einbildungskraft erweist sich eher als
ein vorzügliches Instrument der Kunst, weil hier ihre Produktion von Schein und Fiktion
keinerlei Gefahr heraufbeschwört.2

Ein besonderes Kapitel stellt Goethes Kritik am mathematischen Verfahren bzw. der
Mathematisierung der Physik dar. Diesen von Galilei und Kepler eingeleiteten unaufhalt-
samen Prozeß, den der Neukantianer Cassirer als wichtigen methodischen Fortschritt deu-
tet,3 während ihn der Phänomenologe Husserl zum Ausgangspunkt seiner Diagnose einer
Krisis der modernen Wissenschaft macht,4 betrachtet Goethe eher skeptisch, da er die
nichtmathematischen Wege der Naturbeobachtung radikal abschneidet und ihnen ihre
methodische Berechtigung entzieht. Dennoch schätzt Goethe die Mathematik, in deren
Forschungs- und Entwicklungsstand er sich einen tiefen Einblick verschafft hat, nicht ge-
ring.5 Vielmehr polemisiert er gegen die Selbstüberschätzung vieler Mathematiker und ge-
gen die sich unbeschränkt vollziehende Mathematisierung der Physik. Das gilt ihm als eine
„falsche Anwendung“ mathematischer Verfahren, würden sie dabei doch auf einen Gegen-
standsbereich übertragen, dem die sinnliche Anschauung und Beobachtung der Phänome-
ne angemessener ist (Max. 642-644). Die „falsche Anwendung“ ziehe eine „klägliche Abir-
rung“ in der ganzen Naturforschung nach sich.

Wertschätzung kommt zum Ausdruck, wo Goethe vom „Hohen der Mathematik“
(Max. 635), von der Mathematik als der „höchsten und sichersten Wissenschaft“ spricht.
Dennoch besitze die durch die Mathematiker aufgestellte Behauptung, „nur die Mathema-
tik sei gewiß“, keinerlei Wahrheit (Max. 636, 638). Im Gegenteil, die Mathematiker hätten
sich endlich „des Dünkels [zu] entäußern, als Universalmonarchen über alles zu herrschen“
(Max. 639). Dies gelte um so mehr, als sich die Mathematik bereits weit von der lebendigen
Anschauung des Äußeren und Inneren der Naturphänomene entfernt hat. Da die Physik
die sinnliche, anschauliche Natur erklärt, müsse die angestrebte Mathematisierung dieser
Wissenschaft ihrem eigentlichen Wesen widerstreben. Obwohl sie der mathematischen

                                                
1 J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre [1825], in: Ebenda, 312.
2 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder, 79 f.
3 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, I. Band [1906],

Gesammelte Werke, Bd. 2, Hamburg 1999, [im folgenden ECW 2], 274 ff., 314 ff.
4 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Hua VI, 48 ff., 105 ff.
5 W. Lorey, Goethes Stellung zur Mathematik, in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der

Natur, 135.



GOETHE50

Formeln nicht bedarf, bietet sie gleichwohl diejenigen Dinge und anschaulichen Sachver-
halte dar, auf die die Mathematik ihre leeren Formeln anwendet (Max. 655). Werden die
sinnlichen Sachverhalte der Physik aber in die reine Formelsprache der Mathematik über-
setzt, dann werden sie zu etwas ganz anderem (Max. 652).

Die größte Schwäche der Mathematik erblickt Goethe sowohl in ihrem abstrakten For-
malismus, der sich von jeglicher anschaulichen und realen „Unterlage“ entfernt hat,1 als
auch in ihrer Reduktion des Interesses an den Phänomenen auf deren bloße Quantität bzw.
auf das lediglich Meßbare. Gehören doch zum wirklichen Dasein eben auch die Qualität
und das Unmeßbare. Die Husserlsche Kritik an Galileis Mathematisierung der Naturauffas-
sung in gewissem Sinne vorwegnehmend, gelangt Goethe zu der Schlußfolgerung, die Ma-
thematiker glaubten ernsthaft, sie könnten ebenfalls das Qualitative, das Unmeßbare ihrer
von jeder realen, anschaulichen „Unterlage“ unabhängigen „Formelsprache“ einverleiben
(Max. 641). Es ist für ihn aber eine bloße Anmaßung der Mathematiker zu glauben, alle
Phänomene auf das mathematische Kalkül reduzieren zu können (Max. 659). Befinden sich
doch z.B. „Ideen“ und „Liebe“ jenseits aller Mathematik und ihrer Formeln (Max. 654).

Die Mathematik sei in Wirklichkeit vielmehr, „wie [auch] die Dialektik[,] ein Organ des
inneren höheren Sinnes“, und als solches habe sie nur die Form im Blick, nicht aber den
Gehalt der Phänomene (Max. 646). Diese Einsichten bedeuten keine Geringschätzung des
Verdienstes der Mathematiker, alles unter Zahl und Maß fassen zu wollen (Max. 653).
Dennoch vermögen mathematische Formeln trotz allen Nutzens der Formalisierung ein
Phänomen nicht einfach abzutun oder zu beseitigen (Max. 657). Das wahrhafte Erfassen
eines konkreten Phänomens setze nämlich seine lebendige Anschauung voraus, müsse zu-
mindest auf ihr fußen. Und schließlich erweise sich die Mathematik wegen ihres reinen
Formalismus, der jegliche lebendige Anschauung missen läßt, ganz im Unterschied zur
Physik, als unterschiedslos anwendbar sowohl bei guten als auch bei schlechten Zweckset-
zungen der Menschen.

Ihr Nutzen bzw. ihre Lebensbedeutsamkeit hänge deshalb letztlich vom Charakter und
den Fähigkeiten der sie betreibenden Menschen ab (Max. 647, 649, 650). Außerdem lasse
sich das „Wahre“ des Lebens bzw. der Natur weder auf das mathematisch zu Berechnende
noch auf das im Experiment zu Verifizierende reduzieren. In seinem täglichen Handeln, in
seiner konkreten, alltäglichen Lebenswirklichkeit praktiziert der Mensch eben auch das
mathematisch Undarstellbare bzw. Unberechenbare (Max. 665, 666). Aus diesem Grunde
erweise sich die wahre Naturlehre immer auch als „von praktischer Lebenseinwirkung“,
während ein bloß theoretisches bzw. formalmathematisches Gebilde diese unmittelbare
Wirkung nicht erreicht (Max. 672, 675). Das Setzen auf das Praktische und Lebensnahe
einer echten Erkenntnis verbindet sich bei Goethe zudem mit einer pragmatischen Auffas-
sung der Wahrheit, was von den späteren Philosophen des Lebens grundsätzlich zustim-
mend registriert wird.

Der von vielen Fachwissenschaftlern nicht ernstgenommene oder sogar heftig abgewie-
sene Goethe wendet die Einsicht, daß jeder individuelle Mensch, was auch den Forscher
einschließt, auf die ihm individuell gegebene bzw. angemessene Weise zum Wahren gelan-
gen muß (Max. 703), zu der Forderung um, jedem Gelehrten müsse grundsätzlich die Frei-

                                                
1 J.W. Goethe, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 329.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 51

heit der Methodenwahl, die Freiheit, seinen individuellen Weg zum Erfassen des Wahren
zu wählen, zugestanden zu werden. Erst wenn dieses Recht „in der Naturforschung, ja in
jeder Forschung“ gelte, werde mit der viel reklamierten „Liberalität“ des modernen Gei-
steslebens wirklich Ernst gemacht (Max. 709). Diese Überlegung formuliert bereits den
später bei Chamberlain und Cassirer so zentralen Gedanken, daß es mehrere gleichwertige,
eigenständige Wege zur Wirklichkeit bzw. zu ihrer Wahrheit geben müsse.

2.2.5 Einseitige und ausschließende Methoden

Der Forscher Goethe ist fest davon überzeugt, daß unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche
durch unterschiedliche Methoden zu erforschen und darzustellen sind. Deshalb will er z.B.
die Erkenntnismethode der Farbenlehre von derjenigen der Mathematik grundsätzlich un-
terschieden wissen (Max. 328). Außerdem hat er die Gewißheit gewonnen, daß man an ein
und denselben Gegenstand, so an das Problem der Farben, mit Hilfe verschiedenster Me-
thoden, durch mehrere „Pforten“, also durch die theoretische Wissenschaft, die Praxis, die
Mathematik oder die Malerei herankommen könne. Diese Vielzahl von Wegen zum Ge-
genstand des Interesses sieht er zudem frei von jeglicher Hierarchie zwischen den Metho-
den. Es sind gerade solche Aussagen Goethes, durch die Cassirer sich bestätigt bzw. ange-
regt findet, wenn er 1920 anhand des Themas »Goethe und die mathematische Physik« den
Ansatz der neuartigen Philosophie der symbolischen Formen vorstellt. Führe sie doch die-
se unterschiedlichen Weisen, die Wirklichkeit „aufzubauen“, „zu einem bedeutungs- und
sinnvollen Ganzen“ zusammen.1

Die dieser Überzeugung korrelierende Forderung Goethes nach Freiheit und Toleranz
bzw. nach einem Methodenpluralismus in der Welt der Forschung verbindet sich weiterhin
mit der Einsicht in die gegenseitige Bedingtheit scheinbar gegenläufiger oder selbständiger
Methoden. Jeweils für sich genommen besitzen sie nur relativen Wahrheits- und Erkennt-
niswert. Um den „wahre[n] Weg der Naturforschung“ zu beschreiten, einen Weg, der an
Einzelschritten den einfachen Fortgang der Beobachtung, die Steigerung der Beobachtung
zum Versuch und das Führen des Versuches zum Resultat umfaßt (Max. 629), haben
scheinbar sich ausschließende Erkenntnismethoden Hand in Hand zu gehen und sich ge-
genseitig zu ergänzen. Das gelte auch für die „monographische Behandlung“, die ein Inter-
esse an Einzelheiten realisiert, und für die ihr entgegenlaufende Methode, „die das Interesse
an der Gesamtheit offenbart“ (Max. 631).

Goethes Überlegungen richten sich gegen den zu seiner Zeit dogmatisch verfestigten
Methodendualismus, wie ihn „Singularisten“, die aufs Einzelne abzielen, und „Universa-
listen“, für die das Allgemeine Erkenntnisgegenstand ist, austragen. Zu den Naturfor-
schern, die eine einseitige oder eine einzelne Methode zur alleinigen Erkenntnisform erhe-
ben und sich den gegenläufigen Richtungen oder Verfahren einfach versagen, steht Goethe
in ausgesprochen kritischer Distanz. Gleichzeitig hat er erfaßt, daß Fortschritte beim Wis-
senserwerb notwendig eine „Krisis“ hervorbringen, in der die Gegensätzlichkeit unter-

                                                
1 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 57, 63 ff., 74 ff.



GOETHE52

schiedlicher, gegenläufiger Methoden offenbar wird. Im konkreten Fall der „Singularisten“
und „Universalisten“ rechnet er sich selbst weder der einen noch der anderen methodi-
schen Richtung zu. Vielmehr glaubt er, daß „beide Vorstellungsweisen ursprünglich sind
und sich einander ewig gegenüberstehen werden, ohne sich zu vereinigen oder aufzuhe-
ben“ (Max. 407).

Goethe will folglich weder den Methodenpluralismus noch den speziellen Methoden-
dualismus des Wissenserwerbs, der die monographische der allgemeinen Behandlung der
Phänomene gegenüberstellt, aufheben oder durch eine Einheitsmethode ersetzen. Er weiß
sehr genau, daß die „wissenschaftliche, ideelle, umgreifende Behandlung“ der Phänomene
grundsätzlich von gegenläufigen Methoden des Wissenserwerbs gezeichnet bleibt. Dabei
geht ihm auf, daß die gegensätzlichen Erkenntnisweisen unter den Wissenschaftlern offen-
bar ihren letzten Grund in zwei konträren Menschentypen haben. Die Einen erscheinen
ihm als Persönlichkeiten „genial, produktiv und gewaltsam, [sie] bringen eine Welt aus sich
selbst hervor“. Die Anderen erweisen sich als „geistreich, scharfsinnig, behutsam, [sie] zei-
gen sich als gute Beobachter, sorgfältige Experimentatoren, vorsichtige Sammler von Er-
fahrung“.1 Doch für sich genommen bleiben beide Typen und beide Erkenntnisweisen
einseitig.

Deshalb will Goethe bei den Forschern die Erkenntnis oder Einsicht stärken, daß sie es
hierbei mit gegenläufigen und sich dennoch ergänzenden, einander sogar voraussetzenden
„Denkweisen“ zu tun haben. In der Zoologie z.B. bildeten das Unterscheiden der Phäno-
mene anhand bestimmter Merkmale und das Aufsuchen von allgemeinen Analogien zwi-
schen ihnen einen solchen ursprünglichen, sich bedingenden und ergänzenden methodi-
schen Gegensatz, den leider selbst hervorragende Forscher verabsolutieren: „Jener geht aus
dem Einzelnen in ein Ganzes, welches zwar vorausgesetzt, aber als nie erkennbar betrach-
tet wird; dieser hegt das Ganze im inneren Sinne und lebt in der Überzeugung fort: das
Einzelne könne daraus nach und nach entwickelt werden“.2

Die Relativität und Bedingtheit der Geltung bzw. Berechtigung beider legitimer Metho-
den klingt auch in dem eigentümlichen Gedanken an, wonach „man auf diesen höheren
Stufen nicht wissen kann, sondern tun muß“ (Max. 408). Während nämlich Empiriker wie
Theoretiker häufig an der paradoxen Beziehung zwischen Idee (Urphänomen) und sinnli-
cher Mannigfaltigkeit versagen (Max. 409), finden Idee und sinnliche Anschaulichkeit je-
doch „im Leben, in der Tat, in der Kunst [auf wundersame Weise – C.M.] zusammen“
(Max. 410). Eine mechanistische oder atomistische Geisteshaltung müsse allerdings an die-
ser „Kluft“ zwischen theoretischem Widerspruch und praktischer, unbewußter Lösung
verzweifeln. Um diese wundersame Beziehung zwischen Idee und Sinnlichkeit aussprechen,
in Begriffe fassen zu können, hat Goethe eigens eine naturphilosophische Auffassung ent-
wickelt, bei der die Vorstellung vom „Leben“ bzw. vom „Lebendigen“ der Natur, und da-
mit das Tätige, im Mittelpunkt steht. Ist es doch das Lebendige und Tätige, das die logi-
schen Widersprüche oder Konflikte des Denkens praktisch vermittelt bzw. übersteigt.

Wenn die Forscher die Naturgegenstände, insbesondere die „lebendigen“ Naturpro-
dukte gedanklich analytisch zerlegen, in Teile zertrennen, sodann detailliert beschreiben,

                                                
1 A. Groth, Goethe als Wissenschaftshistoriker, München 1972, 201.
2 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: HA 13, 219 f.



ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS 53

um sie schließlich wieder in Gedanken „künstlich“ zusammenzufügen, dann verfehlen sie
mit Sicherheit die wahre Einsicht in den Zusammenhang zwischen Wesen und Wirkung
diese Gegenstände. „Das Lebendige ist [auf diese Weise – C.M.] zwar in Elemente zerlegt,
aber man kann es aus diesen nicht wieder zusammenstellen und beleben.“1 Mit dieser Be-
merkung spricht Goethe weder der analytischen Methode noch der sich anschließenden
synthetischen Methode, die die Teile im Geiste erneut komponiert, die Berechtigung oder
den wissenschaftlichen Wert ab, sind sie doch beide durchaus geeignet, die Wissenschaft
„sehr weit zu führen“.2

Ein Problem stellt für ihn vielmehr dar, daß die weit verbreitete Handhabung beider
Methoden als getrennter, von einander isolierter Verfahren nicht nur an organischen, son-
dern bereits an anorganischen Körpern einfach versagt. Anstelle des üblichen, engstirnigen
„Kampfes“ zwischen beiden Methoden bzw. ihren Vertretern habe die Einsicht zu obwal-
ten, „daß Sondern und Verknüpfen zwei unzertrennliche Lebensakte sind.“ Es ist eben
unerläßlich, „aus dem Ganzen ins Einzelne, aus dem Einzelnen ins Ganze zu gehen, und je
lebendiger diese Funktionen des Geistes, wie Aus- und Einatmen, sich zusammen verhal-
ten, desto besser wird für die Wissenschaften und ihre Freunde gesorgt sein“.3 Eine solche
auch praktisch einzunehmende Haltung bedeute aber für den Forscher schon deshalb eine
beständige Herausforderung, weil ihr unsere wissenschaftliche Sprachpraxis entgegensteht.
Goethe ist sich sehr wohl bewußt, daß, wie der von ihm verehrte Hamann es formulierte,
„Leben und Kampf“ allein „»aus sämtlichen vereinigten Kräften«“ des Menschen entsprin-
gen könne, weil „»alles vereinzelte [...] verwerflich«“ ist. Dieser Einsicht vermag die nicht-
poetische sprachliche Überlieferung, wie wir sie in der Wissenschaft gebrauchen, allerdings
nicht Genüge zu tun: „Denn das Wort muß sich ablösen, es muß sich vereinzeln, um etwas
zu sagen, zu bedeuten“.4

                                                
1 J.W. Goethe, Die Absicht eingeleitet, in: Zur Morphologie [1817], in: Ebenda, 55.
2 Ebenda, 54.
3 J.W. Goethe, Principes de Philosophie zoologique, in: Ebenda, 233.
4 J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, in: HA 9, 12. Buch, 514.





III. LEBENSPHILOSOPHIE  
 
 
3   GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG  

ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY 
 
 
Wenn in der vorliegenden Studie von der lebensphilosophischen Strömung die Rede ist, 
wird diese im Unterschied zur weitverbreiteten Lukácsschen Deutung nicht vordergründig 
als eine weltanschauliche Reaktion romantisch-konservativer bürgerlicher Schichten wahr-
genommen,1 sondern – wie bereits 1920 von Rickert – als eine der möglichen philosophi-
schen Reaktionen auf wirkliche sachliche Probleme im philosophischen und wissenschaftli-
chen Diskurs der Zeit verstanden.2 Diese Sichtweise blendet keineswegs aus, daß die Philo-
sophen des Lebens eine gehörige Portion Krisisbewußtsein, Kulturkritik, Pessimismus und 
Nihilismus transportieren.3 Mit ihrer Kritik der natürlichen oder ausschließlich logisch, 
technisch etc. gedeuteten Vernunft als einer fundamentalen Ursache für einen drohenden 
Niedergang („Verfall“) der Kultur und des Menschentums mußte die sich in der Regel kon-
servativ verstehende Lebensphilosophie eine ambivalente Rolle im geistigen Leben spielen. 
Sie hat auf diese Weise „den geistigen Horizont zwischen den Weltkriegen verdüstert, zu-
gleich aber der Selbsterfahrung neue Perspektiven eröffnet, die den Kreis des Kritizismus 
sprengen“.4  
 Die von den Philosophen des Lebens attackierte Überzeugung, wonach Individuum und 
Menschheit rationale Perspektiven besitzen, stellt nicht nur das liberale, bürgerliche Welt-
verständnis radikal in Frage, sondern auch das der linken, antikapitalistischen Gegner und 
Überwinder des bürgerlichen Kosmos. Die Ideologen des deutschen Faschismus machen 
sich für die weltanschauliche Legitimation der inhumanen Politik eine ganze Reihe von 
Personen und Argumentationsmustern lebensphilosophischer Provenienz zunutze, so 
durch die Vereinnahmung der Philosophie Nietzsches. Markante Vertreter der lebens-
philosophischen Richtung (Chamberlain, Spengler, Heidegger) haben zumindest zeitweise 
mit der Hitlerbewegung sympathisiert. In der Folge erleiden der Lebensbegriff und die ihn 
tragende Lebensphilosophie in der philosophischen Diskussion das Schicksal eines 

                                                 
1 Lukács spricht u.a. von einer „herrschenden entwicklungsfeindlichen, [...] irrationalen Weltanschauung“ 

(G. Lukács, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12), vom „philosophischen Irrationalis-
mus der imperialistischen Periode“, von einer „internationalen Bewegung zur Destruktion der Objektivi-
tät der Naturwissenschaften“ und ihrer Ersetzung durch eine „Pseudoobjektivität des Mythos“, von einer 
Philosophie, die als „ideologischer Vorläufer“ des Nationalsozialismus zu gelten habe, weil sie unbewußt 
eine philosophische Atmosphäre schuf, die durch „ein Zersetzen des Vertrauens zu Verstand und Ver-
nunft, eine Zerstörung des Glaubens an den Fortschritt, eine Leichtgläubigkeit gegenüber Irrationalismus, 
Mythos und Mystik“ gekennzeichnet war. – G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg der Irra-
tionalismus von Schelling bis Hitler, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 13, 24, 327, 29, 329. 

2 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen Modeströmung 
unserer Zeit, 2. Aufl. Tübingen 1922, 176. 

3 K. Löwith, Der europäische Nihilismus, [1940], in: Sämtliche Schriften, Band 2: Weltgeschichte und 
Heilsgeschehen, Stuttgart 1983, 475-540. 

4 F. Fellmann, Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der Selbsterfahrung, Reinbek bei Hamburg 
1993, 165. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

56 

»Kampfbegriffes«, das selbst heute noch auf ihnen zu lasten scheint.1 Nachdem die Rezep-
tion lange Zeit von Deutungsmustern geprägt war, die in den Wortführern der Lebensphi-
losophie ausschließlich Denker am Werk sah, die ganz objektiv den Irrationalismus und die 
Zerstörung der Vernunft beförderten und damit zumindest die Abwehrkräfte gegenüber 
der nationalsozialistischen Weltanschauung schwächten, ist inzwischen ein stärker auf die 
philosophischen Leistungen gerichtetes Interesse an der Lebensphilosophie erwacht,2 fin-
den sich doch bei den „heute noch verpönten Autoren“ „überraschende Einsichten“ in 
viele philosophische Probleme.  
 Auf exemplarische Weise sucht Fellmann in seiner Studie über die »Elemente einer 
Theorie der Selbsterfahrung« nach diesen Einsichten, die „neue Perspektiven“ philosophi-
schen Denkens eröffnen. Als eine solche wirke z.B. heute die „lebensphilosophische Ten-
denz, den cartesischen Dualismus von Körper und Seele aufzuheben und an seine Stelle ein 
integrales Konzept des »lebendigen Geistes« zu setzen“.3 Auch stelle sich heraus, daß Phi-
losophen des Lebens (Lessing) und logische Positivisten bzw. Sprachanalytiker (Witt-
genstein) „das gleiche Ziel“ verfolgen: „vom logischen Standpunkt aus das der Logik 
grundsätzlich Entzogene sichtbar zu machen“.4 Und Bergson thematisiere mit seinem In-
tuitionismus „die wissenschaftstheoretische Neuorientierung der Naturwissenschaft gegen-
über der Mechanistik“.5 In dem Zusammenhang hält es Fellmann für aufschlußreich, daß 
der Neukantianer Cassirer diese Thematik „zur gleichen Zeit wie Bergson in seinem Buch 
»Substanzbegriff und Funktionsbegriff« (1910)“ anspricht. Das Problem hatte außerdem 
Goethe in der Kritik am mechanistischen Weltbild beschäftigt.  
 Diese Aktualität gelte auch für die Einsichten, die sich bei Klages finden. Diesem gelin-
ge es nicht nur, „in Tiefenschichten des Erlebens einzudringen, die dem Rationalismus 
verschlossen bleiben“,6 sondern ihn motiviere auch ganz wie Goethe „die Sorge um die 
Erfahrungswirklichkeit angesichts immer bedrohlicher werdender Entfremdungserschei-
nungen der mathematisch-konstruktiven Rationalität“.7 Den bedrohlichen Abstraktionen 
dieser Rationalität stelle Klages die anschauliche Bildhaftigkeit der vorbegrifflichen Erfah-
rung gegenüber. Und diese „erlebt“ intuitiv nicht die physische Anschauungswelt (Dinge), 
sondern die psychische Innenwelt. Klages’ Behauptung, wonach es keinem Zweifel unter-
liegt, „daß die Bilder bei der Selbsterfahrung eine größere Rolle spielen als die Gedanken“, 
würdigt Fellmann als eine „überraschende Einsicht“, die „neue Perspektiven“ philosophi-

                                                 
1 V. Gerhardt, Vernunft und Leben, in: Dtsch. Z. Philos. 43, (1995) 4, 591. 
2 Dazu gehören neben der Monographie F. Fellmanns u.a. die Schriften von A. Ebrecht, Das individuelle 

Ganze. Zum Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991; K. Albert, Lebensphilosophie. Von 
den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, Freiburg/München 1995; U. Pothast, Leben-
dige Vernünftigkeit. Zur Vorbereitung eines menschenangemessenen Konzepts, Frankfurt/Main 1998; 
K. Albert/E. Jain, Philosophie als Form des Lebens. Zur ontologischen Erneuerung der Lebensphiloso-
phie, Freiburg/München 2000.  

3 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 182. 
4 Ebenda, 170. 
5 Ebenda, 79. 
6 Ebenda, 157; Cassirer macht bereits in den 20er Jahren auf Klages’ tiefes Verständnis der Ausdruckser-

lebnisse aufmerksam, was es ihm wie nur wenigen Philosophen ermögliche, den cartesischen Dualismus 
von Seele und Körper zu vermeiden. – E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Dritter Teil: 
Phänomenologie der Erkenntnis [1929], Darmstadt 1964, [im folgenden PhsF III], 117 ff. 

7 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 160 f. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

57 

 

schen Denkens eröffne.1 Von dem immer wieder geäußerten „Irrationalismusverdikt gegen 
Klages“ sei dagegen nur wenig zu halten.  
 
 
 
3.1  Motive für die philosophische Goethebesinnung  
 an der Wende zum 20. Jahrhundert 
 
In der Einleitung (Abschn. 1.2) ist bereits auf die sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts 
schnell entwickelnde und verbessernde Edition der Werke samt des Nachlasses von Goe-
the als einer wichtigen Voraussetzung für das Hervortreten eines philosophisch anspruchs-
vollen Goethebildes hingewiesen worden. Es bleibt aber noch nach einigen der Motive zu 
fragen, die insbesondere die Vertreter der sich als eigenständiger Strömung formierenden 
Philosophie des Lebens bewogen haben, sich nahezu euphorisch der epochalen Persön-
lichkeit Goethes zuzuwenden. Sie sehen in ihm einen Ahnherrn des eigenen philosophi-
schen Selbstverständnisses und bedienen sich seiner als eines wichtigen »Kronzeugen« im 
Kampf gegen die „abstrakte“ Vernunft- bzw. Begriffsphilosophie Kants, gegen den engli-
schen Liberalismus und gegen die etablierten akademischen Schulen in der Philosophie 
(Neukantianismus, Positivismus, naturwissenschaftlicher Materialismus).  
 Diese Inanspruchnahme verwunderte Zeitgenossen wie Rickert, der 1920 die erste sy-
stematische Kritik der erkenntnistheoretischen Grundlagen der neuen Strömung vorlegt, 
nicht sonderlich. Vielmehr hält er den bei Goethe und den modernen Lebensphilosophen 
bemühten Lebensbegriff für nahezu deckungsgleich. Und so ist es für ihn evident, daß 
„sich Goethe in der Tat als Vorläufer der modernen Lebensphilosophie bezeichnen“ läßt.2 
Auf die Tatsache, daß es auch Stimmen gab, die einer solchen Traditionsbehauptung ganz 
entschieden widersprochen haben, ist ebenfalls bereits verwiesen worden.3 Die nachfolgen-
den Überlegungen umreißen einige der Motive, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts das 
lebensphilosophische Interesse auf Goethe gelenkt haben. 
 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts empfinden und konstatieren viele deutsche Intellek-
tuelle eine Krisis der „natürlichen“ oder mechanischen Rationalität, was aber von der aka-
demischen oder Universitätsphilosophie wenig reflektiert wird bzw. wozu von dieser kaum 
Alternativen und überzeugende neue Ansätze aufgewiesen werden. Vielmehr sind die vor-
herrschenden Strömungen des Neukantianismus und des logischen Positivismus bis auf 
Ausnahmen „mehr darauf bedacht, alte Positionen zu verteidigen, als sich neuen Heraus-
forderungen zu stellen“.4 Einen wichtigen Aspekt dieser Krisenstimmung macht das breite 
Unbehagen an einem reduktionistischen Verständnis der Rationalität aus, das nicht nur das 

                                                 
1 „In natürlicher Einstellung“ nimmt der Mensch „nicht primär Dinge wahr[...]“, sondern erlebt Situatio-

nen, „die unter Umständen poetische Qualitäten besitzen“, d.h. poetische Bilder sind. (Ebenda, 162). 
Cassirers Kritik an Klages’ Bildertheorie laufe darauf hinaus, sie durch eine Symboltheorie zu ersetzen. 
Allerdings denke Cassirer lediglich an diskursive Symbole und lasse präsentative Symbole unbeachtet. 
Letztere „dagegen haben Bildcharakter und lassen sich im Sinne der von Klages getroffenen Unterschei-
dung [...] durchaus als Formen der Selbsterfahrung deuten“ (Ebenda, 165). 

2 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 137 f. 
3 Siehe u.a. G. Lukács, Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12. 
4 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 142. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

58 

Subjektive, das Gefühl und das Moralische, sondern auch die lebendige Anschauung als 
irrational denunziert. Dieses Unbehagen bewegt den Mathematiker und Philosophen Hus-
serl in den 90er Jahren, einen Neuanfang in der Philosophie zu suchen und eine neue phi-
losophische Richtung – die Phänomenologie – zu begründen.  
 Neben der „beschreibenden“ Phänomenologie ist es eben die neuere Lebensphilosophie 
(Bergson, Dilthey), die sich als eine Strömung formiert, die diese „Krisis“ thematisiert. Da-
bei ist man bestrebt, die vereinseitigt oder reduktionistisch aufgefaßte Vernunft durch ein 
dezidiertes Aufwerten des Lebens und der Anschauung zu vervollständigen, um sie so ge-
genüber abstrakter Verstandes- und Begriffserkenntnis zu privilegieren. Einen entschei-
denden Anstoß erfährt die Thematisierung einer abstrakt, logisch mißgedeuteten Vernunft 
zudem durch ihre „Historisierung“ (Dilthey). Vorgänger und Vorbilder für solche Überle-
gungen finden sich bei den Romantikern, bei Schopenhauer und Nietzsche, die bereits eine 
Kritik an den Ideen und Grundannahmen einer angeblich auf ein reduktionistisches Ver-
nunftverständnis fixierten Aufklärung vorgebracht hatten. Und es bietet sich hierfür Goe-
the an, weil ihn mit den deutschen Idealisten u.a. das Verhältnis „kritischer Aufhebung“ 
gegenüber der Aufklärungsphilosophie verbindet.1 So fühlt sich der Lebensphilosoph 
Simmel in diesem Sinne Goethe wegen dessen Kritik der Verstandesrationalität verbunden.  
 Auch die lebensphilosophisch motivierte Debatte um den Gegensatz von abstraktem 
Verstand („Geist“) und lebendig-anschaulicher Ganzheitlichkeit („Leben“) nimmt zeitweise 
die Gestalt an, Goethe wider Kant auszuspielen. So dient der in lebensphilosophischen 
Termini gedeutete Künstler Goethe bei Simmel als Gegenbild und als Argument in der 
Kritik am wissenschaftlichen Philosophen Kant. Der gewinne die Einheit aller Gegensätze 
nämlich ausschließlich für die wissenschaftliche Erkenntnis, nicht aber für das ganze Le-
ben.2 Während die durch den Denker Kant der Zweiheit abgewonnene Einheit „die Spuren 
der Entzweiung“ trage, bildet dagegen die von Goethe vorgelebte und bewußt gesuchte 
Einheit kein begriffliches System, das einem Oberbegriff untersteht, sondern sei wahres 
„Leben“.3 Die Reaktion der Lebensphilosophie und des Historismus auf den beklagten 
Zustand fällt allerdings gelegentlich ins andere, vernunftfeindliche Extrem.4 Das Bestreben, 
das empfundene und konstatierte Auseinanderklaffen von technischer und moralischer 
Vernunft zu überwinden, steigert sich bei den deutschen Intellektuellen nach dem Welt-
krieg noch, läßt aber, laut Fellmann, die „Lebensphilosophie ins Ideologische 
um[schlagen]“.5 
 Eine zweite Gruppe von Motiven betrifft die Kritik am mechanischen und mathemati-
schen Erkenntnismodell der Naturwissenschaft und seiner Übertragung auf die Gebiete der 
Kultur, der Geschichte und des Geistes. In Goethe wird ein Erkenntnistheoretiker vorge-
funden, der sich als Gegner der ausschließlich mechanisch-naturwissenschaftlichen Metho-
de der Naturforschung versteht und nach methodischen Alternativen sucht, die ihre Be-
währung auch auf dem Gebiet des Geschichtlichen finden. Somit können die Lebensphilo-

                                                 
1 H. A. Korff, Geist der Goethezeit [1770-1830], Band 1: Sturm und Drang, Leipzig 1923, 9, 23 f., 35 f. 
2 G. Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschauung [1906], 3. Aufl. 1916, in: 

Gesamtausgabe [GA] 10, 136, 144. 
3 G. Simmel, Goethe [1913], Leipzig 1923, 79. 
4 A. Ebrecht, Das individuelle Ganze. Psychologismus der Lebensphilosophie, Stuttgart 1991, 21 f.  
5 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 143. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

59 

 

sophen annehmen, in den der Zeit weit vorgreifenden wissenschaftsmethodischen Überle-
gungen Goethes, einschließlich der damit verbundenen heftigen Kritik sowohl an den For-
schungsmethoden als auch am Wissenschaftsbetrieb, eine wichtige geistige Quelle zu besit-
zen, die nicht zuletzt eigenen Argumenten einen Autoritätsbeleg sichert. Der Neukantianer 
Rickert hält einen Teil der lebensphilosophischen Einwände gegen die Naturwissenschaften 
durchaus für berechtigt.1 
 Mit Goethe teilen viele Philosophen des Lebens die tiefe Abneigung gegen die Mathe-
matisierung der Naturwissenschaften, welche letztlich zu abstrakten Theorien führe, die 
sich zunehmend von der Sinneswahrnehmung des Menschen entfernen. Sie beeindruckt an 
Goethe neben dessen Abscheu gegenüber dem mechanistischen Naturbegriff auch die Ab-
lehnung der spekulativen, erfahrungsunabhängigen Naturphilosophie. Seine alternative 
organologische Sichtweise des Natürlichen und das Erheben des Lebens zur biologischen 
und geistigen Zentralkategorie bieten entscheidende Anknüpfungspunkte bzw. legitimieren 
eigene Vorgaben. Neben der vehementen Kritik am Wissenschaftsbegriff und am Wissen-
schaftsbetrieb der Zeit macht auch die teilweise heftige Ablehnung, die Goethe von zahl-
reichen Fachwissenschaftlern erfährt, die kein Verständnis für seine methodischen und 
erkenntnistheoretischen Alternativen aufbringen, diesen für die Lebensphilosophen zu 
einer bevorzugten Quelle. 
 Die auf das Leben bezogenen Überlegungen Goethes implizieren zudem ein alternatives 
Verständnis von Philosophie, das den Philosophen des Lebens entgegenkommt bzw. das 
erst sie wahrhaft zu erschließen und zu würdigen vermögen. Waren doch seine philosophi-
schen Grunderfahrungen im Unterschied zu denen der spekulativ-idealistischen Denker so 
beschaffen, daß es ihm ganz unmöglich war, die in Natur und Wissen vorgefundenen, zu 
erschauenden lebendigen Übergänge dialektisch zu konstruieren und im spekulativen „Sy-
stem den Begriff zum Inhalt seiner selbst zu machen“.2 Nachdem die nachidealistischen 
Denker „im Umkreis der Diltheyschule“ (Dilthey, Misch, König, Lipps) sich von einem 
Philosophieren verabschiedetet hatten, das an der Letztbegründung menschlicher Erkennt-
nis und am Anspruch einer umfassenden Beschreibung und Deutung der Wirklichkeit im 
Ganzen festhält, weil sich bei ihnen der Zweifel an den großen Systemen durchgesetzt hat-
te, finden sie einen angemessenen Zugang zum Verständnis der eigentümlichen Goethe-
schen Philosophie der „Urphänomene“. Gleichzeitig sieht sich die lebensphilosophische 
Diltheyschule in ihrer Absage an allgemeine Bezugsrahmen bestätigt, mittels derer die kon-
kreten Erscheinungen logisch bzw. transzendental vorstrukturiert werden könnten. Um die 
Natur als konkret-lebendige anschauen zu können, mußte eine lebendige Entsprechung der 
ganzen Person gefunden werden. Bei der Suche nach diesem neuen Typus der Anschauung 
wird man bei Goethe mehr als fündig.3 

                                                 
1 „Insofern haben sowohl Denker wie Dilthey oder Simmel als auch Biologisten wie Nietzsche oder Berg-

son oder James [...] große Verdienste für die wissenschaftliche Philosophie. Ihre Kritik mancher angeb-
lich naturwissenschaftlicher, in Wahrheit rationalistisch-metaphysischer Dogmen, an denen viele noch mit 
Zähigkeit festhalten, war eine befreiende Tat.“ – H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 177.  

2 F. Kümmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, in: Dilthey-Jahrbuch, (1999-
2000) 12, 226. 

3 „Goethes Verfahrensweise und die mit ihr verbundenen Einsichten fügen sich ohne weiteres in das Pro-
gramm einer Neuformulierung des erkenntnistheoretischen Grundproblems, wie es von der Lebensphilo-
sophie der Diltheyschule und der Phänomenologie Husserls ausgearbeitet worden ist.“ – Ebenda, 236. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

60 

 Ein weiterer Komplex von Motiven, die die Lebensphilosophen darin bestärken, sich 
Goethe zuzuwenden, ist eng mit dem sich in intellektuellen Kreisen um 1900 immer stärker 
einstellenden „Lebensgefühl“ verbunden, das die zunehmende Zersplitterung und Ent-
fremdung der modernen Kultur bzw. der einzelnen Person innerhalb der Lebensverhältnis-
se in der Gesellschaft industrieller Massenproduktion und sich weit verzweigender Arbeits-
teilung „erlebt“, erfaßt und zum Ausdruck bringt. Simmels Arbeiten zur „Tragödie der 
modernen Kultur“, die sich auf entsprechende Ansätze im philosophisch-ökonomischen 
Werk von Marx stützen, sind vielleicht der prägnanteste Ausdruck für diese „Stimmung“.1 
In dieser Situation wird der „Ausnahmemensch“ Goethe als eine der letzten großen Per-
sönlichkeiten wahrgenommen und gedeutet, die es exemplarisch versucht und erfolgreich 
verwirklicht haben, alle sinnlichen und geistigen Vermögen, alle Lebensäußerungen, alle 
kulturellen Objektivierungen unter ein einheitliches Prinzip zu stellen und so zu einer gei-
stigen und praktischen Lebenseinheit zu verbinden. Außerdem liest und rezipiert man ihn 
als einen Denker und Dichter, der bereits erste Krisismomente der Kultur seiner Zeit er-
faßt und sich ihnen entgegengestellt habe.2 Dieser Deutung geht „die Verlagerung des In-
teresses von Goethes Werk auf sein Leben“ vorher, was „die autobiographischen Arbeiten 
innerhalb des Werkganzen“ einschließt.3  
 Im neuen lebensphilosophischen, nunmehr ganzheitlichen Goethebild (Chamberlain, 
Simmel, Gundolf),4 das einen Menschen zeichnet, der noch ein vor- oder schon ein nach-

bürgerliches Leben geführt hat, schlägt sich das Bedürfnis nach einer kulturellen Erneue-
rung des Menschentums nieder. Eine solche Deutung findet sich nicht nur bei Vertretern 
der Lebensphilosophie, sondern auch bei kritizistischen Philosophen wie Windelband und 
Cassirer, auch wenn die von den Lebensphilosophen in Aussicht gestellte Rückkehr zur 
Ganzheitlichkeit eher skeptisch beurteilt wird. So findet sich bei Windelband ein Hinweis 
auf das sich bereits im Deutschen Idealismus artikulierende spätbürgerliche „Lebensgefühl“ 
der Zersplitterung und Entfremdung, wenn er Hölderlin als einen Dichter auslegt, der die 
durch Arbeitsteilung und Spezialisierung in der modernen Welt verlorengegangene Einheit 
der Kultur erfolglos wiederherzustellen sucht und daran verzweifelt. An der Tatsache, daß 
diese Einheit auch nicht mehr in der bürgerlichen Bildung der Individuen repräsentiert 
werden konnte, wie dies noch in der antiken Welt möglich war,5 habe weder der Umstand 
etwas geändert, daß es „in Goethe und in Hegel“ zu einer vollständigen Verschmelzung 
„des antiken und des modernen Kulturgehaltes“ gekommen war, noch die Versuche der 

                                                 
1 G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], Berlin 1958, VI. Kapitel: Der Stil des Lebens, 480-585; Ders., 

Der Begriff und die Tragödie der Kultur [1911] und: Der Konflikt der modernen Kultur [1918], in: Ders., 
Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse, Frankfurt/Main 1987, 116-173. 

2 So lernt Goethe als junger Mann den Arzt Zimmermann kennen, und in den Gesprächen mit diesem 
„kam die Verderbnis der Zeit, durch Verweichlichung und Übergenuß [in den höheren Ständen] jeden 
Augenblick zur Sprache“. – J.W. Goethe, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, 15. Buch, in: HA 
10, 67. 

3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Bd. I 1773-1918, Mün-
chen 1989, 261 f. 

4 H. St. Chamberlain, Goethe [1912], München 1939; G. Simmel, Goethe [1913] Leipzig 1923; F. Gundolf, 
Goethe [1916], Berlin 1920. 

5 W. Windelband, Über Friedrich Hölderlin und sein Geschick [1878], in: Ders., Präludien. Aufsätze und 
Reden zu Philosophie und ihrer Geschichte, 1. Band, 6. Aufl. Tübingen 1919, 250 f. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

61 

 

Romantiker, mit ihren Mythen und Verklärungen der Geschichte „dieses Ideal der univer-
salistischen Kultur des Individuums“ erneut realisieren, den „vollen und unverkümmerten 
Menschen“ wiederherstellen zu wollen.1  
 Wir haben es in der „wirklichen Welt“ nämlich unwiderruflich mit „der unharmoni-
schen Geteiltheit und Zerstückelung der äußeren Verhältnisse“ zu tun. Diese Erkenntnis 
nennt Windelband deshalb „eine tiefe Einsicht in das Wesen des modernen Lebens“.2 Die 
Renaissancemenschen hatten die in der Antike erfolgreich praktizierte „universalistische 
Bildung“ neu entworfen, die deutschen Dichter und Denker am Übergang vom 18. zum 
19. Jahrhundert strebten sie noch einmal an, konnten sie aber bereits nicht mehr verwirkli-
chen. Die Gegenwart, so Windelband im Jahr 1878, erlaube selbst ein solches Ansinnen 
nicht mehr, woran Demokratisierung, Vermassung und Verflachung mit all dem Dilettan-
tismus im öffentlichen Leben ihren großen Anteil hätten.3 Er sucht und findet beim Autor 
des Faust einen philosophischen Gegenentwurf zu dem krisishaften „Lebensgefühl“ der 
spätbürgerlichen Moderne. Dabei spielt eine große Rolle, daß Goethe hier aus den Quellen 
der Renaissancephilosophie schöpfte, deren lebens- und anschauungsbejahender, gestal-
tungswilliger Geist sich jeglicher Entfremdung und Zersplitterung widersetzt hatte.4  
 Auch der Kultur- und Lebensphilosoph Simmel sucht in seinem Goethebuch nach dem 
verlorenen Land der ganzheitlichen Seele. Die sich entwickelnde Geldwirtschaft mit ihren 
Rationalisierungstendenzen habe Schritt für Schritt Willen und Gefühl durch den Intellekt 
ersetzt, aus der „Gesamtpersönlichkeit“ den „reinen Vernunftmenschen“ werden lassen.5 
Weil für ihn in diesem Kontext zu Beginn des 20. Jahrhunderts Kant bzw. dessen Philoso-
phie die Rolle eines kulturellen Hoffnungsträgers bereits verloren hat, komme nunmehr 
dem genialen Künstler Goethe eine „besondere Bedeutung für die Kulturlage der Gegen-
wart“ zu. Dessen ästhetische Weltanschauung bringe den neuzeitlich erfahrenen Subjekt-
Objekt-Gegensatz, den Gegensatz von innerem und äußerem Leben aus dem von der äs-
thetischen Kunstform an seiner Quelle gestalteten Weltgefühl heraus unmittelbar zum 
Ausdruck. Das abstrakte und objektivierende Denken der Wissenschaft bzw. der wissen-
schaftlichen Philosophie (Kant) dagegen bezeichne diesen Gegensatz nur mittelbar. Weil 
der Künstler Goethe die „Einheit des subjektiven und des objektiven Prinzips“ innerhalb 
einer geistigen Natur bzw. natürlichen Geistigkeit sucht, sei er noch nicht, wie der „moder-
ne Mensch“ ein Jahrhundert nach ihm, der Entzweiung „zwischen der subjektiven und 
objektiven Bedingtheit des Tuns“ verfallen, sondern lebe noch einmal ihre Einheit.6  

                                                 
1 Ebenda, 252. 
2 Ebenda, 253. 
3 Ebenda, 254 f. 
4 W. Windelband, Goethes Faust und die Philosophie der Renaissance [1904], in: Ebenda, 192; Die Renais-

sancephilosophie wendete sich gegen die formale Logik und propagierte „Schauen und Leben“, die 
„Unmittelbarkeit im inneren und äußeren Dasein“, tauschte die begriffliche Form des Wissens gegen das 
Schauen „der Sachen selbst“ – Ebenda, 193, 196 f.  

5 G. Simmel, Philosophie des Geldes, 489; Zu dieser sowohl durch die Geldwirtschaft als auch durch die 
ihr korrespondierende demokratische Tendenz verursachten totalen Rationalisierung, die sich in der Ni-
vellierung der Person hinsichtlich ihrer individuellen Eigenart niederschlage, sieht Simmel sich in den 
Werken Goethes, Carlyles und Nietzsches eine geistige Gegenbewegung formieren. – Ebenda, 501. 

6 G. Simmel, Goethe, 7. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

62 

 Optimistischer als Windelband sieht Simmel im Streben nach der zu verwirklichenden 
Lebensganzheitlichkeit ein echtes Ziel innerhalb der deutschen Kultur „um die Jahrhun-
dertwende“. Deshalb komme Goethe bzw. seinem erfolgreichen ganzheitlichen Leben „die 
Führung des geistigen Lebens“ in weitem Ausmaße zu.1 In der umsichgreifenden Gegen-
überstellung einer Philosophie des Lebens, einschließlich der Anschauung, wie Goethe sie 
repräsentiert, und einer Philosophie der Wissenschaft und des abstrakten Begriffs, wie 
Kant sie vertritt, artikuliert sich auch die Auseinandersetzung der Lebensphilosophen mit 
dem vorherrschenden Neukantianismus. So steht der die Existenz des Künstlers lebende 
Goethe für Simmel allem „Theoretisieren über das Erkennen“ fern und empfindet eine 
tiefe „Abneigung gegen die Erkenntnistheorie“, mit der der vorherrschende Neukantianis-
mus (Windelband, Rickert, Cohen und Natorp) die Philosophie als Wissenschaft identifi-
ziert.  
 Eine wichtige Reihe von Motiven für das große Interesse, das die Philosophen des Le-
bens an Goethe zeigen, dürfte sowohl in den „Feindschaften“ und „Freundschaften“ lie-
gen, die der Dichter, Naturforscher, Philosoph und Staatsmann auf sich zog, als auch in 
seiner Vorsicht, Distanz und kritischen Sichtweise gegenüber dem politischen Liberalismus 
und den bürgerlichen revolutionären Bestrebungen. Da man bestimmten Zielsetzungen, 
Stoßrichtungen und Argumenten der zu Goethes Lebenszeit in Literatur und Philosophie 
agierenden Romantiker, die ein zunächst verehrendes, später ablehnendes Verhältnis zu 
Goethes Person und Werk hatten, recht aufgeschlossen gegenüber steht, führt auch diese 
„Quelle“ der modernen Lebensphilosophie wieder auf ihn zurück.2 Romantiker und Goe-
the einte die Kritik an den Einseitigkeiten des aufklärerischen Rationalismus, die sich auch 
in den politischen Doktrinen und Taten der ihm verpflichteten Politiker und Revolutionäre 
niederschlugen.3 Der nach 1830 aufkommende politische Liberalismus und Demokratis-
mus, der von vielen Lebensphilosophen bekämpft oder wenigsten abgelehnt wird, knüpfte 
als „Feind“ der Romantik am Rationalismus und am mechanischen Weltbild der Aufklärer 
an und fand so ein eher ablehnendes Verhältnis zum „Aristokraten“ Goethe, zumal der 
nicht als „Freund“ des liberalen und demokratischen „Vormärz“ galt.4 Die „Feindschaft“ 
der Liberalen und Demokraten gegenüber Goethe als einem vermuteten „Feind der Frei-
heit“ dürfte diesen wiederum den Lebensphilosophen nahegebracht haben.  
 Nachdem Goethe und Schiller für ein liberales Projekt, für die nationalkulturelle Ein-
heit, in Dienst genommen worden waren, was der staatlichen Einheit vorgearbeitet hatte,5 
wurde die Reichseinigung 1871 selbst ohne eine wirkliche kulturelle bzw. nationale „Leit-
idee“ vollzogen.6 Nach Plessners Auffassung hatte der „literarische Humanismus der Goe-

                                                 
1 G. Simmel, Kant und Goethe [1916], in: GA 10, 127. 
2 V. Hehn, Goethe und das Publikum (aus: Gedanken über Goethe, [1887]), Berlin 1988, 68 f. 
3 Beides, der von den Führern der Französischen Revolution willkürlich vollzogene „Bau eines neuen 

Staates in der Abstraktion von allen organisch-lebenden Kräften und die Kantische dualistische Moral 
und Verleugnung der Natur, mußte Goethe tief mißfallen“. – Ebenda, 50. 

4 Ebenda, 116; siehe dazu auch H.-G. Gadamer, Goethe und die sittliche Welt, in: Gesammelte Werke 
[GW] 9, 72 f. 

5 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbürgers. Normative Höhe, tiefer Fall, in: DIE ZEIT, Nr. 3, 14. 
Januar 1999, 30.  

6 H. Plessner, Die verspätete Nation. Über die politische Verfügbarkeit bürgerlichen Geistes [1959], Frank-
furt/Main 1998, 93 f. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

63 

 

thezeit“ im gesellschaftlichen Leben jener Zeit „keinen Boden mehr“; er war vielmehr „zu 
apolitischen, idealistischen Bildungsgedanken“ herabgesunken. Die liberale Ära, und damit 
die Rolle des Bildungsbürgertums als wichtiger kultureller Faktor, ging zudem gegen 1880 
unweigerlich zu Ende und wurde „durch einen nationalistischen Normenkanon ersetzt“.1 
Durch die relativ schnelle Integration der ursprünglich oft konstitutionell-liberal gesinnten 
Kulturträger bzw. des ehemaligen Bildungsbürgertums in die neue herrschende Ordnung 
des Kaiserreiches wird ein damit einhergehendes neues Goethebild auch zum Bestand eines 
konservativeren und nationalistischeren Selbstverständnisses in der Kultur des Kaiserrei-
ches.2 Die Goethe- bzw. Klassikerverehrung ist um die Jahrhundertwende ein staatstragen-
der, staatslegitimierender Vorgang im Kaiserreich, Goethe ist offizieller und nationaler 
„Klassiker“ geworden, der er zu seinem Tode nicht war. Daran beteiligen sich beileibe 
nicht nur die Philosophen des Lebens. Die konservative staatstragende Inanspruchnahme 
Goethes setzt sich bis in den Weltkrieg fort, in dem eben auch Goethe und Fichte für die 
geistige Legitimation der deutschen Kriegsziele herhalten müssen.3  
 
 
 
3.2  Dilthey über Verstandesabstraktion, lebendige Anschauung 
 und Goethes philosophische Leistung 
 
3.2.1  Reduktion auf die ratio oder „ganze Natur“ des Erlebens 
 
Wilhelm Diltheys (1833-1911) „historische Anläufe“ spielen nach Lukács eine besondere 
Rolle beim Aufkommen neuer philosophischer Arbeits- und Deutungsrichtungen, eröffne-
te er doch „den Kampf gegen die große rationalistische, auf die Naturwissenschaft orien-
tierte Philosophie“. Besondere Aufmerksamkeit legt Lukács hierbei auch darauf, daß Dil-
theys Goethestudie „die lebensphilosophische Auslegung Goethes [einleitet], die dann von 
Simmel und Gundolf bis zu Klages führt“.4 Ebenfalls Mandelkow konzediert seiner Auf-
satzsammlung Das Erlebnis und die Dichtung (1905), die jene Goethestudie enthält, daß sie 
„zum Auslöser einer geistesgeschichtlichen Erneuerung der Literaturwissenschaft und spe-
ziell der Goetheforschung werden sollte“.5 Seiner philosophischen Grundpositionen wegen 
wird der reife Dilthey schon von den Zeitgenossen zur modernen lebensphilosophischen 
Richtung gerechnet,6 was sich in der philosophischen Literatur (Rickert, Cassirer, Lukács) 
auch durchsetzt. Dabei wird mit Recht auf die „durchaus verschiedene Geistesart“ und die 
„so verschiedene geistige Herkunft“ der Lebensphilosophen hingewiesen.7 Diltheys Le-

                                                 
1 Ebenda, 91. 
2 C. Saehrend, Goethe auf Reparaturreise im Außendienst, in: Berliner Zeitung, Nr. 194, 21./22. August 

1999, II.  
3 G. Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbürgers, 29. 
4 G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 344. 
5 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland I (1773-1918), 267. 
6 M. Scheler, Versuche einer Philosophie des Lebens. Nietzsche – Dilthey – Bergson [1913], in: Ders., 

Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze, GW 3, Bern und München 1972, 318-323. 
7 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte und Texte, Band 1), 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

64 

bensbegriff und seine philosophischen Absichten unterscheiden sich in der Tat von denen 
Nietzsches oder Bergsons.1 
 Unbestritten ist jedoch, daß in Diltheys Philosophie die Kontraposition von lebendiger 
Anschauung und Verstandesabstraktion die Gestalt einer konfliktreichen Beziehung zwi-
schen „ganzem Leben“ und bloß „denkender Vorstellung“ erhält. Ihn beunruhigt, wie be-
reits Goethe, „der Wirklichkeitsverlust der mathematischen Naturwissenschaften, der sich 
daraus ergibt, daß deren Formeln sich nicht mehr in Anschauung übersetzen lassen. Daher 
Diltheys Forderung, die Wissenschaften wieder der Erfahrung anzunähern“.2 Außerdem 
wird er sich bewußt, daß „Erfahrung immer schon durch symbolische Momente vermittelt 
ist, die in der Analyse zu berücksichtigen sind“.3 In der Konsequenz versteht Dilthey die 
»Weltanschauungen« als „symbolische Formen, die dem Menschen helfen, mit der Unüber-
sichtlichkeit des Lebens fertig zu werden“.4 Es ist zudem kein Zufall, daß Dilthey seine 
Philosophie des ganzen „Lebens“ und der ganzheitlichen „Lebensbezüge“ nicht ohne An-
regungen durch Goethesche Überlegungen entwickelt. Und im Gefolge seines Lehrers Dil-
they läßt sich auch Misch „von Goethes Geist durchdringen“ und teilt schließlich „dessen 
Welt- und Lebensauffassung“, einschließlich seiner Wissenschaftskritik.5 Auf Grund dieser 
weitgehenden Identifikation mit Goethes philosophischen Einsichten zieht Misch dessen 
Werk u.a. zur Erläuterung seiner Theorie des lebendigen Ausdrucks heran.6  
 Ein aufschlußreicher Bezug zu Goethes Philosophie der Anschauung und des Lebens, 
einschließlich zu deren Stoßrichtung gegen die mathematische Naturwissenschaft, findet 
sich bei Dilthey in dem um 1880 entstandenen Fragment »Zur Weltanschauungslehre«.7 
Hier setzt sich Dilthey mit den beiden innerhalb der Philosophie des deutschen Idealismus 
gebräuchlichen Begriffen der Einheit stiftenden Anschauung auseinander, mit der „einfa-
chen“ und mit der „höheren“, „intellektuellen“ Anschauung bzw. mit der jeweils durch sie 
funktionell hergestellten eigentümlichen Einheit des Erkannten.8 Die intellektuale An-
schauung stelle die „Einheit des Bewußtseins in der gewonnenen Analyse wieder her“. Sie 
vertrage weder Isolierung noch Subjektivität. Damit kommen im deutschen Idealismus, so 
Dilthey, auch Schiller und Goethe voll zu ihrem Recht. Goethes „Methode synthetischen 
Gestaltens des Weltinhaltes“ ist ohne diese höhere Anschauung nicht denkbar. Mit ihrer 
Hilfe könnten die Resultate der sinnlichen Einheitsanschauung und des begrifflichen Zer- 

                                                                                                                                               
Hamburg 1995, [im folgenden ECN 1], 8. 

1 N.S. Plotnikov, Žizn’ i istorija. Filosofskaja programma Vil’gelma Dil’teja, in: V. Dil'tej, Sobranie so i-
nenii, tom 1: Vvedenie v nauki o duche, perevod s nemeckogo pod redakciej V.S. Malachova, Moskva 
2000, 15 f., 18 f. 

2 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 109. 
3 Ebenda, 112. 
4 Ebenda, 118. 
5 F. Kümmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 233. 
6 E.W. Orth, Das Verhältnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey mit Blick auf Georg Misch, in: Dil-

they-Jahrbuch, (1999-2000) 12, 130. 
7 Dilthey hatte u.a. bereits 1876 den Aufsatz »Goethe und Corona Schröter« (GS XV) verfaßt, 1894 folgte 

der Text »Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes« (GS II). 
8 W. Dilthey, Zur Weltanschauungslehre [1880], in: Ders., Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Phi-

losophie der Philosophie, GS VIII, Leipzig und Berlin 1931, 173. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

65 

 

gliederns auf eine Weise vermittelt werden, die der naturwissenschaftlichen Methode 
grundsätzlich abgeht.1  
 Für die Naturwissenschaft seien die Qualitäten der Natur (Wärme, Elektrizität etc.) blo-
ßer „Schein, den das Mechanische wirft“, da sie diese auf quantitative Größen reduziert 
bzw. sie ausschließlich als solche betrachtet. In Goethe sieht Dilthey zudem den „ersten 
Vertreter dieser Ansicht“, d.h. der intellektualen Anschauung samt ihrer Absichten einer 
spezifischen Vermittlung zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Verstandeser-
kenntnis. „Seine Farbenlehre bezeichnet den tragischen Konflikt dieser intellektualen An-
schauung mit einer Naturwissenschaft“, die die Qualitäten der Natur wie Licht, Wärme etc., 
von denen die mechanisch-physikalischen Naturbegriffe abstrahiert werden, als nicht vor-
handen betrachtet. „Goethe stand in einem Kampfe, in dem sein großer Genius ohne die 
Waffen der Schule war. Ihm traten zur Seite Schelling [mit seiner Naturphilosophie – C.M.] 
und [...] Schopenhauer“.2  
 In dem Fragment erläutert Dilthey außerdem hinsichtlich des Wirklichkeitsbegriffs, der 
auch als Totalität zu fassen sei, daß derjenige zeitliche Moment, in welchem das Ichbewußt-
sein sich selbst erfüllender Gegenstand ist, in welchem das Bewußtsein ein volles und refle-
xionsloses Gegenstandssein erreicht, ein einfachstes Zeitmoment des Bewußtseins ausma-
che. Dieser einfache Zeitmoment sei „keine Abstraktion aus einem Wirklichen, sondern 
eine [...] einfachste Wirklichkeit“ für die erlebende Person.3 Für solche einfachste erlebte 
Wirklichkeiten wähle er, „im Gegensatz zu Abstraktionen, zu welchen [er] stets das hinzu-
denken muß, wovon [er] abstrahiert habe, Goethes Ausdruck: Urphänomene“.4 Die Urphä-
nomene sind damit für Dilthey die letzten, nicht weiter zerlegbaren Bewußtseinstatsachen, 
die nicht aufeinander zurückgeführt werden können. Durch den Vollzug von Abstraktio-
nen an ihnen lassen sich ablösbare „begrifflich gegebene Elemente“ fassen, die das „Ge-
meinsame in diesen nicht zu vereinfachenden Bewußtseinszuständen aussondern“. 
 Grundsätzliche Überlegungen zur Thematik von Anschauung und Verstand finden sich 
insbesondere in der wissenschafts- und erkenntnistheoretischen Schrift Einleitung in die Gei-

steswissenschaften (1. Buch), die Dilthey wenig später, 1883, publiziert. Sie bekämpft die 
„Übertragung naturwissenschaftlicher Prinzipien und Methoden“ auf „das Rätsel der ge-
schichtlichen Welt“, wie dies Comte, Mill und Buckle verfochten haben.5 Immer dann, 
wenn die naturwissenschaftliche Methode auf die Geschichte oder Gesellschaft Anwen-
dung findet, reizt dies Dilthey zu heftiger Kritik und offener Verachtung. Die in diesem 
Fall unausweichliche „leere und öde Wiederholung von Naturlauf“ würde durch die „Göt-
zenanbeter der intellektuellen Entwicklung“ zum Ideal des Geschichtlichen erhoben.6 In 
solchen fatalen Übertragungen erblickt er einen legitimen Grund für den Haß „eines Carly-

                                                 
1 „Die intellektuale Anschauung will als Erkenntnis den [qualitativen – C.M.] Reichtum der im Bewußtsein 

gegebenen Welt behaupten. Sie will in Begriffen den Reichtum der Anschauungselemente bewahren. So 
tritt sie in Gegensatz zur mathematischen Naturwissenschaft“ – Ebenda, 174. 

2 Ebenda, 174. 
3 Ebenda, 257. 
4 Ebenda, 258. 
5 W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, 1. Buch [1883], in: GS I, Leipzig und Berlin 1922, 

XVI. 
6 Ebenda, 6 f. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

66 

le und anderer lebensvoller Geister gegen die exakte Wissenschaft“. Der „lebensvolle 
Geist“ Goethe, der den Schriftsteller Carlyle tief verehrte, teile ebenfalls diesen Widerwil-
len.  
 Mit der Einleitung ergreift Dilthey Partei für die „historische Schule“ in den Wissenschaf-
ten, die aber zukünftig vom ganzheitlichen „Leben“ auszugehen habe. Nur in dem Falle 
lasse sich ihr „Streit“ mit den „abstrakten Theorien“ schlichten, die letztlich auf der Vor-
aussetzung des „natürlichen Systems“ beruhen.1 Die zentrale Schlußfolgerung besteht für 
Dilthey deshalb darin, daß von jeglichen spekulativen und abstrakten Theorien zur Erfah-
rungswissenschaft, die das konkrete „Erleben“ der Welt als Ausgangspunkt nimmt, zurück-
zukehren ist. Diese konkrete Erfahrung müsse ihr Fundament „in dem Ganzen unserer 
[Menschen-]Natur“ haben, nicht auf reduktionistische Weise bloß im Vorstellen und Den-
ken. Und unserer „ganzen [Menschen-]Natur“ können wir uns, so Dilthey, allein durch die 
„innere Erfahrung“, durch die innerlich unmittelbar erlebten „Tatsachen des Bewußtseins“ 
versichern. Äußeres sinnliches Abbilden der Welt oder denkendes Vorstellen müssen hier-
bei versagen, da sie bloß einen Schatten der verborgenen Natur erfassen.2  
 Die „innere Erfahrung“, die er meint, habe bislang allein in den Erkenntnistheorien bei 
Herder und W.v. Humboldt eine Rolle gespielt. Andere Philosophen, wie Locke, Hume 
und Kant, die ihre Erkenntnislehre zwar auch auf „innere“ Erfahrung und Tatsachen des 
Bewußtseins gründen, beschränkten dies auf den Modus des denkenden Vorstellens, auf 
den Intellekt, und schlössen alle anderen Modi aus. „In den Adern des erkennenden Sub-
jektes, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der 
verdünnte Saft von Vernunft als bloßer Denktätigkeit.“ Für den Philosophen der „ganzen“ 
inneren Erfahrung, an der unsere „ganze Natur“ beteiligt ist, erschöpfen die intellektualen 
Akte des Wahrnehmens, Denkens und Vorstellens den Begriff des Erkennens nicht nur 
nicht, sondern sie vereinseitigen ihn noch dazu auf bedenkliche Weise. Die „ganze“ 
menschliche Natur und das in ihr gründende Erkennen umfasse neben dem Vorstellen 
eben auch das Wollen (Tat) und das Fühlen (Gefühle der Lust/Unlust).  
 Diltheys Erkenntnistheorie, die die historischen Geisteswissenschaften grundlegen soll, 
ist jedoch nicht darauf aus, das Denken aus ihr auszuschließen, sondern will es vielmehr 
mit den anderen Vermögen in eine „lebendige“ Beziehung setzen. Erklärte Absicht ist es 
deshalb, „jeden Bestandteil des gegenwärtigen abstrakten, wissenschaftlichen Denkens [...] 
an die ganze Menschennatur“ zu halten und „ihren Zusammenhang“ zu suchen.3 Folglich 
bekämpft Dilthey die Reduktion unserer Wirklichkeitserfahrung allein auf ihren rationalen 
Bestandteil. Wenn wir uns z.B. unsere Außenwelt lediglich im Denken vorstellen, dann 
bleibe sie ein schattenförmiges „Phänomen“. Erst wenn wir sie auch durch unserer Wollen 
und Fühlen innerlich „erleben“, erfassen wir sie als eine von uns unabhängige Realität.4 Der 

                                                 
1 Ebenda, XVII. 
2 Ebenda, XVIII. 
3 Ebenda, XVIII; Der dabei durch Dilthey bevorzugte historisch-genetische Ansatz wird deutlich, wenn er 

gegen Kant und das „natürliche System“ gerichtet die „Annahme eines starren a priori unseres Erkennt-
nisvermögens“ abweist und dafür auf die Entwicklungsgeschichte verweist, „welche von der Totalität un-
seres Wesens ausgeht“. – Ebenda.  

4 Ebenda, XIX. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

67 

 

Standpunkt des „Lebens“ bzw. „Erlebens“ überwindet den reduktionistischen Standpunkt 
des bloßen „Vorstellens“.  
 Die Bearbeitung der innerlich gemäß der „ganzen Menschennatur“ erlebten Tatsachen, 
die wir als Bewußtseinstatsachen haben, weist er einer neuen Disziplin zu – der „beschrei-
benden Psychologie“. Die „beschreibende“, „deskriptive“ Psychologie gilt ihm als eine 
Methode, welche „Tatsachen und Gleichförmigkeiten an Tatsachen feststellt“.1 Demge-
genüber könne die „erklärende“ Methode, die „den ganzen Zusammenhang des geistigen 
Lebens durch gewisse Annahmen ableitbar machen will“, sich erst später als Verifikation 
derjenigen Hypothesen anschließen, die aufgrund des deskriptiven Materials gebildet wer-
den. Die spezifisch geisteswissenschaftlichen Tatsachen formierten sich „auf Anlaß äußerer 
Naturvorgänge“ allein aus dem „primär gegebenen Material innerer Erfahrung“ des „Er-
lebens“. „So entsteht ein eigenes Reich von Erfahrungen, welches im inneren Erlebnis sei-
nen selbständigen Ursprung und sein Material hat“.2 Ein solches „ganzes“ „Reich von Er-
fahrungen“ glaubt Dilthey in „Goethes Leben“ vorzufinden, worunter er „den Inbegriff 
von Leidenschaft, dichterischem Gestalten, denkendem Ersinnen“ meint. Dieser Inbegriff 
charakterisiere dessen außergewöhnliche Persönlichkeit.  
 Dagegen behauptet Dilthey eine grundsätzliche „Unvergleichbarkeit“ zwischen der „in-
neren“ Erfahrung, wie er sie auffaßt, und der von den Empiristen favorisierten Wahrneh-
mungserfahrung. Die äußere Naturordnung, die wir aus der Wahrnehmungserfahrung ab-
strahieren, sei unzweifelhaft eine „mechanische“ Ordnung, und keine „historische“, „le-
bendige“.3 Im Unterschied zu Goethe ist für Dilthey allerdings eine alternative, anschau-
lich-lebendige, organisch-metamorphosische Naturerfahrung kein Thema. Beide Tatsa-
chenkreise, mechanische Natur und lebendiger Geist, seien auf ganz unterschiedliche Weise 
zugänglich und nicht auseinander ableitbar.4 Allerdings erweisen sie sich in der „psycho-
physischen Lebenseinheit“ des Menschen als zusammengebunden, denn so gesehen ist 
„das geistige Leben eines Menschen ein nur durch Abstraktion loslösbarer Teil der psycho-
physischen Lebenseinheit“.5 In diesem Sinne vertritt Dilthey keinen idealistischen Stand-
punkt.  
 
 

                                                 
1 Ebenda, 32. 
2 Ebenda, 9. 
3 Ebenda, 10. 
4 Das Ganze läuft auf die berühmte Abgrenzung hinaus, wonach „die Tatbestände in der Gesellschaft [...] 

uns von innen verständlich“ sind, wir sie in uns, „auf Grund der Wahrnehmung unserer eigenen Zustän-
de“, nachbilden können. Aber die mechanische Natur der kausalen Gesetzmäßigkeiten „ist uns stumm“, 
„ist uns fremd. Denn sie ist uns nur ein Außen, kein Inneres. Die Gesellschaft ist unsere Welt.“ – Eben-
da, 36 f. 

5 Ebenda, 15. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

68 

3.2.2  Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen 
 
Eine immer wieder ergriffene Gelegenheit, das eigene philosophische Credo zu formulie-
ren, ist für die Lebensphilosophen die Kritik am Rationalismus Kants und der neukantiani-
schen Schulen, die Ende des 19. Jahrhunderts die Universitäten weitgehend dominieren. 
Die Tatsache, daß der Königsberger Denker im Zeitalter der großen Fortschritte in den 
positiven Wissenschaften als der Philosoph der rationalen Vernunft und des logischen 
Denkens gilt, zieht auch für Dilthey das Bedürfnis nach sich, die eigene Beziehung zu Kant 
zu klären und festzuhalten.  
 Dabei formuliert er Positionen, die kein schlechthin ablehnendes Verhältnis zu Kant 
nahelegen, ganz im Gegenteil. Der ist für ihn vielmehr der größte philosophische Denker 
seit Locke, Leibniz und Berkeley. Im Anschluß an Locke und Hume habe er bei der De-
struktion der rationalen Vernunftmetaphysik mit ihrer, der Cartesischen Mechanik entlehn-
ten konstruktiven Methode, die auch bei Leibniz, Spinoza und Hobbes Aufnahme fand, 
Großes geleistet. Die evident erscheinenden „Kategorien der Substanz, der Kausalität und 
des Zweckes wurden [von Kant – C.M.] auf die Bedingungen des auffassenden Bewußt-
seins zurückgeführt”.1 Damit würdigt Dilthey die transzendentale Wende Kants hin zu 
einer Bewußtseinsphilosophie ebenso wie dessen Entschluß, in der Anschauung die unter-
scheidende Grundlage der mathematischen Evidenz aufzuzeigen. Die mathematisch legiti-
mierte konstruktive Methode habe sich nämlich bereits zu Kants und Goethes Zeiten als 
unfähig erwiesen, „der Fülle der geschichtlichen Welt im Denken und im politischen Han-
deln genugzutun”.2 Eine Einschätzung, die Cassirer im Erkenntnisproblem I/II (1906/07) 
nicht teilt, trotz aller Annäherung an Diltheys historischen und konkreten Begriff von Kul-
tur als einer »Lebensordnung«.3 
 An Kant schätzt Dilthey dessen Erklärung der phänomenalen Realität als eines seelisch-
geistigen Zusammenhangs des Bewußtseins, auf den jeder Zusammenhang der äußeren 
Naturwelt zurückgehe. Die sogenannten einfachen Ausgangsbegriffe (Substanz, kausale 
Relation, Zweck) der konstruktiven Methode würden sich damit ganz richtig als „vom Ver-
stand isolierte und abstrakt formulierte Elemente dieses Zusammenhanges” erweisen.4 
Nicht zuletzt auf Grund dieser tiefen Einsichten Kants konnte in der deutschen Philoso-
phie nach ihm, so bei Hegel und Schleiermacher, das volle und ganze Lebendige (Erlebte) 
bereits partiell zum Mittel- und Ausgangspunkt des Philosophierens werden. Den Nach-
weis dieser These erbringt Dilthey u.a. in seinem Werk Die Jugendjahre Hegels (1905/06). 
 An Kant beeindruckt ihn zudem, daß dieser um die Allgemeingültigkeit seiner speziellen 
philosophischen Weltauffassung ringt. Die zweitausendjährige Tradition eines derartigen 
Ringens, in die er sich damit gestellt hat, sei Ausdruck eines „unzerstörbaren Bedürfnisses 
unseres Geistes”.5 „Wenn die Weltanschauung begrifflich erfaßt, begründet und so zur 

                                                 
1 W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, in: Systematische Philosophie von W. Dilthey, A. Riehl u.a. (Die 

Kultur der Gegenwart, Teil I, Abteilung VI), Berlin und Leipzig 1907, 14. 
2 Ebenda, 15. 
3 C. Möckel, Die Unmittelbarkeit des Erlebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen 

Philosophie des frühen Ernst Cassirer, in: Göttingische Gelehrte Anzeigen 253, (2001) 3/4, 280 ff. 
4 W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, 15. 
5 Ebenda, 56. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

69 

 

Allgemeingültigkeit erhoben wird, so nennen wir sie Metaphysik”.1 Doch wie die Metaphy-
siker vor und nach ihm sei auch Kant mit diesem Vorhaben letztlich gescheitert. Sein An-
griff auf die alte konstruktive Begriffsmetaphysik habe nämlich nicht alle Abstraktionen, 
welche diese hinterlassen hatte, vollständig weggeräumt.2 Dies betreffe insbesondere die 
apriorischen Verstandes- und Vernunftbegriffe vom Sein. Doch als mißlungen oder ge-
scheitert müsse nicht nur der metaphysische Anspruch Kants, sondern auch das positive, 
erkenntnistheoretische Konzept der kritischen Philosophie angesehen werden. Sei es ihm – 
und seinen Nachfolgern – doch nicht gelungen, eine eigene philosophische Methode zu 
entwickeln, die sich von der Methode der Einzelwissenschaften der Natur grundsätzlich 
unterscheidet und auf die sich eine Metaphysik hätte gründen können. Kant habe keine 
wirkliche Brücke von der Bewußtseinsnotwendigkeit zur faktischen, dem Bewußtsein irra-
tional gegebenen Mannigfaltigkeit der empirischen Tatsachen bzw. Erlebnisse gefunden.  
 Hier ist noch einmal an die philosophische Grundüberzeugung Diltheys zu erinnern, 
wonach die volle und „ganze“ Erfahrung bzw. Wirklichkeit Gegenstand der Philosophie 
sein muß, nicht aber die aus ihr nur isolierten und abstrahierten Teile – die Verstandesbe-
griffe. Die volle und „ganze“ Erfahrung bietet uns ausschließlich das innere „Erleben“ der 
Realität bzw. das „Verstehen“ dieser Erlebnisse. Und es war diese erlebte Totalität, die Dil-
they zum Gegenstand der Geisteswissenschaft erklärt hatte, während die Naturwissenschaft 
„aus dem Erlebnis nur Teilinhalte heraus[hebt], welche zur Bestimmung der Veränderun-
gen in der von uns unabhängigen physischen Welt dienen können”.3  
 Der Weg des Philosophierens gegen die konstruktive Begriffsmetaphysik führe mit 
Notwendigkeit zum „psychologischen“ Standpunkt bzw. zu dem der inneren Erfahrung 
hin, „welcher nicht von der Abstraktion einer isolierten Intelligenz, sondern von dem Gan-
zen der Tatsachen des Bewußtseins aus das Problem der Erkenntnis aufzulösen unter-
nimmt”.4 Obwohl Kant diesen Weg nicht konsequent bis zu Ende beschritten habe, ge-
steht Dilthey der kritischen Philosophie jedoch zu, daß in ihr der Prozeß der Selbstzerset-
zung dieser Abstraktionen bereits begonnen hat. Dennoch hält er an der These fest, wo-
nach bis zum Ende des 19. Jahrhunderts „noch niemals die ganze, volle, unverstümmelte 
Erfahrung dem Philosophieren zugrunde gelegt worden [ist], mithin noch niemals die gan-
ze und volle Wirklichkeit”.5 Den Gegenstand des Philosophierens bildeten nämlich auch 
bei Kant nicht die psychischen inneren Tatsachen in ihrer Reinheit, „sondern die leeren 
von der schulmäßigen Abstraktion ausgehöhlten Formen von Raum, Zeit usw.“ Der tiefste 
Punkt im Fundament, zu dem Kant in seiner transzendentalen Analyse des Bewußtseinsin-
haltes gelangte, war „ein abstraktes Vermögen der Produktion [d.i. die Einbildungskraft – 
C.M.], eine inhaltlose Form”.6 Die isolierte Behandlung der Funktionen des ganzheitlichen 
Bewußtseins (Denken, Willen, Begehren) in den drei Kritiken habe folgerichtig den von 
Dilthey auf das heftigste bekämpften Intellektualismus mit seinem Prinzip, die 

                                                 
1 Ebenda, 57. 
2 W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, 2. Buch, GS I, Leipzig und Berlin 1922, 408. 
3 W. Dilthey, Das Wesen der Philosophie, 23. 
4 Ebenda, 71. 
5 W. Dilthey, Zur Weltanschauungslehre, GS VIII, 175. 
6 Ebenda, 175. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

70 

Form des bloßen Denkens als Ursprungsort des Absoluten in uns zu behaupten, neu erste-
hen lassen. Auf diese Weise mußte Kant die Totalität des Lebens zerrinnen.  
 Dilthey ist völlig überzeugt davon, daß die ganze und volle Totalität des Lebens von der 
Philosophie zudem auf keine Weise zu erzeugen, zu produzieren oder abzuleiten ist. Sie sei 
uns nämlich ebenso „irrational”, so faktisch in den Erlebnissen der inneren Erfahrung ge-
geben, wie auch die in Kunst und Wissenschaft verschieden erlebten Lebenszusammen-
hänge des Typischen und des Gesetzlichen.1 Daß damit das Erkenntnisvermögen an die-
sem irrationalen Gegebensein seine natürliche Grenze findet, habe zwar Goethe, nicht aber 
Kant erkannt bzw. anerkannt. Es sei Goethe „nicht als Kantianer, sondern als Dichter“ 
gewesen, der die „Schranken des Intellektes“ erfaßte, weil er sie an sich selbst erlebt hatte.2 
Denn Goethe besaß 1784 „schon den Gedanken des Typus, welcher der ästhetischen Auf-
fassung der Technik der Natur zur wissenschaftlichen Morphologie den Weg öffnete: einen 
Gedanken, welcher von dem des allgemeinen Begriffs logisch gänzlich verschieden ist, und 
der für Naturforschung, Geschichte, Gesellschaftswissenschaft und Poesie eine dauernde 
Bedeutung gewinnen muß“.3 Wenn Dilthey Kant vorwirft, er lasse jeglichen Gegenstand 
der Erkenntnis allein aus den Erkenntnisfunktionen hervorgehen, dann richtet sich das 
wohl auch gegen die Kantdeutung der Marburger Schule (Cohen, Natorp). Die ganze und 
volle Wirklichkeit könne, so gibt sich der Lebensphilosoph in dem Fragment »Der Fort-
gang über Kant« überzeugt, „in letzter Instanz nicht logisch aufgeklärt, sondern nur ver-
standen werden”.4 In jeder uns gegebenen Realität sei etwas Unaussprechliches mitgegeben, 
an dessen Aussprechen die den Naturwissenschaften entlehnte theoretische Erkenntnisme-
thode notwendig versage.  
 Die moderne Philosophie des ganzen Lebens habe das von Kant vernachlässigte bzw. in 
der philosophischen Tradition mißverstandene Verhältnis des logischen Denkens zum vol-
len Leben, zum Verstehen und innerlichen Erfahren endlich zu thematisieren. Wenn nicht 
geklärt ist, „in welchem Umfang das Erlebte logisch begriffen werden kann”, bzw. inwie-
weit fremdes Seelenleben, sein Verstehen in der Hermeneutik zum Gegenstand gemacht 
werden kann, dann müsse die erkenntnistheoretische Antwort auf die Frage, „wie die 
Teilstücke des Erlebten [letztlich] das Erkennen der Natur ermöglichen”, immer ungenü-
gend ausfallen. Die Lebensphilosophie stelle die erkenntnistheoretische Frage primär im 
Umfang der Selbstbesinnung des erlebenden Ich, das seine Wirklichkeit als innerlich erleb-
ten Lebenszusammenhang beschreibt oder fremde Innerlichkeit hermeneutisch auslegt und 
versteht. „Denn dieses ist das uns ursprünglich und primär Gegebene. Wogegen unsere 
Begriffe von der Natur abgeleitet sind”.5  
 Obwohl Dilthey die transzendentale Ableitung der Verstandeskategorien durch Kant 
durchaus schätzt, hält er sie dennoch für zu kurz gegriffen und mißlungen, weil sie letztlich 
aus dem reinen Verstand deduziert würden. Der Ursprung der Kategorien müsse demge-
genüber im Leben selber, in seiner Unmittelbarkeit und Totalität, aufgesucht werden, da sie 

                                                 
1 Ebenda, 177. 
2 W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes [1894], in: W. Dilthey, Weltanschauung und Analy-

se des Menschen, GS II [1914], 4. Aufl., Berlin und Leipzig 1940, 408. 
3 Ebenda, 407. 
4 W. Dilthey, Zur Weltanschauungslehre, GS VIII, 178. 
5 Ebenda, 179. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

71 

 

kein reines Verstandesprodukt sind.1 Jede Kategorie, auch die der Substanz, habe einen 
gegebenen Lebenszusammenhang, der in der inneren Erfahrung wurzelt, zur Vorausset-
zung. Sonst gehe der Einheitspunkt im Realitätskern verloren. Dieser die Bestandteile einer 
Wirklichkeitserfahrung beseelende und verbindende Einheitspunkt ist für Dilthey die „Sel-
bigkeit“, „die dem Leben allein eigen ist”.2 So sei die Kategorie des Kausalverhältnisses und 
das in ihr enthaltene Kausalgesetz keineswegs, „wie Kant, Schopenhauer und Helmholtz 
annahmen, eine angeborene Funktion des Intellekts”, sondern eine Funktion der Lebens-
zusammenhänge.3 Der Tatbestand, daß diejenigen Kategorien, auf die sich eine Metaphysik 
stützt, aus dem reinen Verstand nicht ableitbar sind, belegt für Dilthey zudem „die Behaup-
tung der Irrationalität des Weltzusammenhanges” und die Unmöglichkeit einer Metaphysik, 
die sich auf den menschlichen Verstand bzw. die Vernunft allein gründet und nicht auf das 
„ganze“ Leben.4  
 
 
 
3.2.3  Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung 
 
In Diltheys Überlegungen hinsichtlich derjenigen echten Metaphysik, die trotz allem Schei-
tern ihrer historischen Systeme ein aktuelles Thema bleibe, kommt dem Poeten Goethe 
eine hervorragende Stellung zu. Diese Tatsache hat Kindermann im Auge, wenn er von der 
„völlige[n] Erneuerung des Goethebildes durch Dilthey“ spricht. Diese stellt den Dichter 
in den Mittelpunkt und sieht durch ihn die dichterische Phantasie von der „Herrschaft des 
abstrakten Verstandes“ befreit.5  
 Die in Diltheys Todesjahr 1911 veröffentlichte Schrift Die Typen der Weltanschauung und 

ihre Ausbildung in den metaphysischen Systemen macht zunächst deutlich, daß er den „Skeptizis-
mus“ und die fehlende „Sicherheit der Menschen in den bisherigen festumgrenzten Über-
zeugungen“ aufmerksam registriert.6 Mit den skeptischen Zweifeln der Menschen eng ver-
knüpft wähnt er den Relativismus, der aus dem »Historismus«, aus dem durch ihn gepräg-
ten geschichtlichen Bewußtsein resultiere. Wenn nun aber alles Äußere, Objektive histo-
risch relativ geworden ist, dann müsse eben „die Philosophie [...] in dem Menschen den 
inneren Zusammenhang ihrer Erkenntnisse suchen“.7 Und dieses Suchen des inneren Er-
kenntniszusammenhanges im Menschen bedeute, das „gelebte Leben“ zu verstehen. Ein 
solches „Verstehen“ leisten für Dilthey die großen philosophischen „Weltanschauungen“, 
die ihre „letzte Wurzel“ eben im Leben selbst haben.  

                                                 
1 W. Dilthey, Leben und Erkennen [1892/93], in: Ders., Das Wesen der Philosophie, Stuttgart 1984 [GS 

XIX], 176. 
2 Ebenda, 178. 
3 Ebenda, 189 f. 
4 Ebenda, 180 f. 
5 H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts [1952], Darmstadt 1966, 54-64. 
6 W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung und ihre Ausbildung in den metaphysischen Systemen 

[1911], GS VIII, 76. 
7 Ebenda, 78. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

72 

 Eine „Lebenserfahrung“, die aus der Besinnung über das Leben des Menschen ent-
springt, erreiche aber nie den Grad „wissenschaftlicher Allgemeingültigkeit“.1 Wir haben es 
hier gemäß Diltheys Einsicht mit zwei ganz unterschiedlichen Wissensformen zu tun. Jede 
Lebenserfahrung eines Individuums bleibe immer nur ein bestimmter Blick auf das Leben, 
eine bestimmte Deutung des Lebens, bringe eine besondere „Lebensstimmung“ (Opti-
mismus oder Pessimismus) zum Ausdruck; sie baut sich jedoch nie zu einem systemati-
schen „Ganzen“ des Lebens auf. „Diese Lebensstimmungen, die zahllosen Nuancen der 
Stellung zur Welt bilden die untere Schicht für die Ausbildung der Weltanschauungen“.2 
Die Weltanschauungssysteme „Religion, Mythos, Dichtung oder urwüchsige Metaphysik“ 
sind für Dilthey Versuche, die der Wissenschaft unzugänglichen Lebensrätsel zu lösen, 
indem diese „verstanden“ und nicht „erklärt“ werden. Die Weltanschauungssysteme „spre-
chen Bedeutung und Sinn des Ganzen aus“, und bieten dem Individuum auf diese Weise 
eine Orientierung im Lebensentwurf. Dilthey findet in jeder Weltanschauung bzw. in jedem 
ihrer Typen ein und dieselbe dreigliedrige innere Struktur vor: nämlich die jeweiligen welt-
anschaulichen Stellungnahmen zu Fragen der Erkenntnis, des Fühlens von Lust bzw. Un-
lust und des Willen bzw. der Tat.  
 Goethes Lyrik und sein Faust bilden, so Dilthey, ganz exemplarisch ein Weltanschau-
ungssystem der Dichtung und nicht eine wissenschaftliche Natur- und Menschenkunde. 
„Die Poesie will sonach nicht Wirklichkeit erkennen, wie die Wissenschaft, sondern die 
Bedeutsamkeit des Geschehnisses [...], die in den Lebensbezügen liegt“, symbolisch sehen 
lassen.3 Sie habe die spezielle „Aufgabe, das Leben [...] aus ihm selbst verständlich zu ma-
chen.“ Genau dies vermag die Poesie Goethes, indem sie das Leben zur inneren Erfahrung 
und zur sinndeutenden Aussprache bringt. „Der Ausgang der Dichtung vom Leben führt 
sie direkt dazu, im Geschehnis eine Lebensanschauung auszusprechen.“ Auf poetische 
Weise erfahre und gestalte Goethe in den Lebensvollzügen eine Einheit stiftende Kraft. Er 
erblickt nämlich im Leben „eine gestaltende Kraft, welche die organischen Gebilde, die 
Entwicklung der Menschen, wie die Ordnungen der Gesellschaft in einem wertvollen Zu-
sammenhang vereinigt“. Von da ist es für Dilthey „nur ein Schritt zu den großen Typen der 
[metaphysischen – C.M.] Weltanschauung“, wie sie von den „philosophischen Bewegun-
gen“ ausgeprägt werden.4  
 Und die drei grundsätzlichen Typen der Metaphysik als Weltanschauung (Naturalismus, 
Idealismus der Freiheit und objektiver Idealismus) gehen nach seiner Auffassung in Ab-
hängigkeit von drei typischen „Lebensstimmungen“, „Lebensauffassungen“, „Lebensver-
fassungen“ hervor und prägen die jeweiligen „Lebensordnungen“ der Menschen.5 Während 
er Kant und Fichte dem zweiten Typus der metaphysischen Weltanschauung (Idealismus 
der Freiheit) zurechnet, gehörten Goethe wie auch Hegel dem dritten Typus (objektiver 
Idealismus) an. Selbst das jeweilige, ein erstes Strukturmoment ausmachende erkenntnis-
theoretische Prinzip gründe sich ganz auf die „Lebensverfassung“ dieser Denker und Dich-
ter. Sei doch z.B. bei Goethe das „lebendige Sinnen und Denken über die Natur und den 

                                                 
1 Ebenda, 80. 
2 Ebenda, 82. 
3 Ebenda, 92. 
4 Ebenda, 93. 
5 Ebenda, 93, 98, 100. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

73 

 

Menschen“ von „einer Grundstimmung getragen[,] die seinem dichterischen Naturell ent-
sprang“.1  
 Aufgrund dieser „Grundstimmung“ oder „Lebensverfassung“ erweitere sich bei den 
Vertretern des objektiven Idealismus das jeweilige „Selbst“ mittels „kontemplativen Verhal-
tens“ („Kontemplation, Intuition“) zur „universellen Sympathie“. „Niemand hat diese See-
lenverfassung schöner als Goethe ausgedrückt“.2 In seiner Persönlichkeit finde sich diese 
Gemütsverfassung als „die Auflösung aller Dissonanzen des Lebens in einer universellen 
Harmonie aller Dinge“. An Goethe, dem Exponenten des objektiv-idealistischen Typs der 
philosophischen Weltanschauung, können wir, so Dilthey, die methodische Grundrichtung 
des Weltverhaltens ablesen und nachvollziehen. Die erstrebt „nicht Zusammenordnung der 
Fälle zu Ähnlichkeit oder Gleichförmigkeit, sondern Zusammenschauen der Teile in einem 
Ganzen, Erhebung von Lebenszusammenhang in Weltzusammenhang“.3 Mit dem Betonen 
der platonischen Methode der Zusammenschau formuliert Dilthey ein Credo der lebens-
philosophischen Goetherezeption, dem sich auch der »Marburger« Kritizist Cassirer an-
schließt.4 
 Dilthey hebt aber auch hervor, daß Goethe bei aller Orientierung auf die Zusammen-
schau das Erkennen der zusammenzuschauenden Teile nicht vernachlässigt. „Goethe setzte 
die Einheit und Gleichartigkeit des Universums voraus und ging nun von dieser Annahme 
aus vergleichend, anschauend und induktiv der einheitlichen Technik der Natur nach“.5 Die 
sinnlich-erfahrbaren Erscheinungen des Universums werden von ihm dabei „symbolisch“ 
oder repräsentativ aufgefaßt: Die sinnlich-gegenständliche Phänomenalität verbürgt bzw. 
offenbart einen inneren Lebenszusammenhang. „Was in dieser Formel des objektiven Idea-
lismus näher als Beschaffenheit des Weltzusammenhanges enthalten sei, das sprechen Reli-
giosität, Dichtung und Metaphysik gleicherweise nur symbolisch aus. Es ist schlechterdings 
unerkennbar“.6 Es war Goethe, der Dichter und metaphysisch-philosophische Ergründer 
des Lebens, der dieser objektiv-idealistischen „Weltanschauung den höchsten Ausdruck 
gegeben“ hat.7 
 In der 1905 veröffentlichten Studie Das Erlebnis und die Dichtung hatte sich Dilthey eben-
falls zur Bedeutung Goethes für den modernen Lebensbegriff bzw. für eine Philosophie 
geäußert, die sich auf „Leben“, „Erlebnis“, „Lebensverhältnisse“, „Lebensbilder“, „Le-
benserfahrung“ etc. gründet. In seiner Poesie bringe das einzelne Erlebnis, der einzelne 
Lebensvollzug das ganze Leben symbolisch zum Ausdruck und erfasse auf die Weise die 
Bedeutung des einzelnen Vollzuges, die einen Bezug zu „Relationen allgemeinster Art“ des 
„Daseins“ beinhalte. Diesen Gedanken der Repräsentation des Ganzen in den einzelnen 
Teilen wird auch Cassirer in seinen Goethe- und Kantdarstellungen (Freiheit und Form; Kants 

Leben und Lehre) stark machen. Dies bedeute u.a., „die Frage nach Bedeutung und Stellung“ 

                                                 
1 W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes [1894], GS II, 394. 
2 W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung, GS VIII, 115. 
3 Ebenda, 115.  
4 R. Mehring, Pathos der »Zusammenschau«: Annäherungen an Cassirers Philosophiebegriff, in: E. Ru-

dolph (Hg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 74 ff. 
5 W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes, GS II, 408 . 
6 W. Dilthey, Die Typen der Weltanschauung, GS VIII, 117. 
7 Ebenda, 118. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

74 

von Goethes spezieller Erziehungslehre im Ganzen seiner „eigenen Welt- und Lebensan-
sicht“ zu stellen.1  
 Dilthey weist in seiner Studie zunächst auf eine ihm wesentlich erscheinende Schranke 
in Goethes „Lebensphilosophie“ hin. Beim Nachdenken über das Leben bzw. beim poeti-
schen Gestalten seines Erlebens sei er nämlich nicht historisierend vorgegangen, habe er 
das „große geschichtliche Leben“ der vergangenen Epochen verfehlt, weil als solches nicht 
verstanden.2 In seinen literarischen Werken modifizierten die auftretenden historischen 
Gestalten immer nur ein und dieselbe allgemeine „Menschennatur“. In dieser Frage noch 
dem „natürlichen System“, dem „Naturrecht“ des 17. und 18. Jahrhunderts verpflichtet, 
gelte Goethe das Geschichtliche lediglich als ein Symbol des immer selben Lebens.3 In der 
„geistigen Welt“ und im „Handeln der Menschen“ habe er vermeintliche „Naturformen 
des menschlichen Daseins“ wie die Lebensalter, die Typen der Eigenart, die Formen von 
Entwicklung und Verfall vorgefunden, was ihre Eigenart jedoch nicht erfaßt.4 Wenn sich 
Dilthey hier gegen die „Naturformen des menschlichen Daseins“ als möglicher geisteswis-
senschaftlicher Kategorien wendet, dann bezieht sich dies auch auf die der Biologie ent-
lehnten Begrifflichkeiten, die bei Lebensphilosophen wie Spengler eine fundamentale Rolle 
spielen werden. 
 Die Größe von Goethes Dichtung zeige sich u.a. daran, daß es ihm gelinge, das Erlebte 
„voll und ganz in den [sprachlichen – C.M.] Ausdruck“ eingehen zu lassen, die „Tiefen“ 
des Erlebens durch keinerlei Reflexionen des Denkens „von ihrer Darstellung in Worten“ 
abzutrennen.5 Deshalb erlaube uns seine Poesie ein „nacherlebendes Verstehen alles 
Menschlichen“.6 „Erleben, Lebenserfahrung, Lebensideal“ strebten zu Goethes Zeit bei 
ihren personalen Trägern bzw. bei ihren poetischen Gestaltern aber letztendlich danach, 
„sich in einer Weltanschauung zu festigen“, die wiederum der literaturwissenschaftlichen 
Begründung bedurfte. Das gelte auch für die Dichter der Romantik, die eine solche wissen-
schaftlich begründete Weltanschauung für sich angestrebt hätten. Das ausgehende 18. 
Jahrhundert war eben das sich von der Vorherrschaft der Religion emanzipierende Jahr-
hundert der Wissenschaft. In der Weise, in der Goethe „die Welt poetisch erblickte“, geriet 
er jedoch „in Widerspruch“ mit der Literaturwissenschaft um ihn herum.7 Um seine poeti-
sche Weltsicht zu verteidigen, habe auch er eine wissenschaftliche Weltanschauung ausfor-
men müssen, was bei ihm ein neues, eigenständiges „Weltverhältnis“ hervortreten ließ. In 
dem Zusammenhang machte er sich aus den neuen Einsichten und Methoden in Naturwis-
senschaft, Philosophie und Dichtung seiner Zeit alles dasjenige zu eigen, „was irgend daran 
seinem Wesen gemäß war. Er steigerte und vereinte es“.8 Diese Aneignung und Vereini-
gung vollzog Goethe durch das Medium seiner eigenen „Auffassungsweise“.  

                                                 
1 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung [1932], in: Ders., Geist und Leben, Leipzig 1993, 

95. 
2 W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung [1905], Leipzig 1988, 194. 
3 Ebenda, 196. 
4 Ebenda, 208. 
5 Ebenda, 197. 
6 Ebenda, 199. 
7 Ebenda, 202. 
8 Ebenda, 203. 



DILTHEY UND DIE GOETHESCHE ANSCHAUUNGSPHILOSOPHIE  

 

75 

 

 Waren „Anschauung, Phantasie, dichterische Anlage“ im Mittelpunkt seiner seelischen 
Kräfte“, so bildete das die „Wirklichkeit gewahren, erleben, verstehen“ grundsätzlich die 
Grundlage seines dichterischen Verfahrens. Kennzeichnend für Goethes Verfahren ist, so 
Dilthey, sowohl die Anschaulichkeit als auch das Verstehen des Ganzen im Verhältnis zu 
seinen Teilen, nicht aber das analytische Zerlegen des Lebendigen und das separate Theore-
tisieren seiner Teilinhalte. Deshalb könne man mit Recht sagen, daß er immer „in der Ein-
heit der Dinge und in der Struktur ihrer Teile zum Ganzen“ lebte. Trotz aller Verwissen-
schaftlichung bleibe Goethes Weltanschauung aber in erster Linie „durch seine dichterische 
Auffassung der Menschenwelt bestimmt“.1 Und die orientiert sich daran, was die Persön-
lichkeit, was den Eigenwert einer jeden Person fördert und hemmt. Obwohl er aus der phi-
losophischen Tradition (Bruno, Spinoza) die „Bejahung der Welt“ aufnimmt, die die „mit-
telalterliche Weltverachtung“ abgelöst hatte, bedarf Goethe nicht „des abstrakten Schluß-
verfahrens dieser Denker [...]; er verhielt sich [vielmehr – C.M.] anschauend-denkend zur 
Natur; nur soweit das Denken von der Wahrnehmung getragen ist, erkannte er ihm Gültig-
keit zu“.2 Die cognitio intuitiva (denkende Anschauung bzw. anschauliches Denken), „welche 
sich über die res singulares ausbreitet“, übernehme er von Spinoza.3 An dieser Stelle betont 
Dilthey, daß Goethe „durch ernste Gedankenarbeit zur lebendigen Anschauung“ gelangt, 
daß diese also für ihn mehr ist als eine Veranlagung oder Präferenz.4 
 Damit lenkt Dilthey die Aufmerksamkeit auf Goethes enge Bindung an die Funktion 
des Auges, an das Schauen und Sehen, eine Bindung, die ihm den Blick in die Technik der 
lebendigen Natur geöffnet habe. Außerdem wurzelt in ihr die Gewohnheit oder das Bemü-
hen Goethes, seine Erlebnisse in der Erinnerung und in der dichterischen Gestaltung so-
weit wie möglich zu veranschaulichen. Dabei sehe er „die Szenen des Lebens malerisch“, 
d.h., mit den Augen des Malers.5 Bekanntlich hat Goethe die Forderung der Anschaulich-
keit auch auf die Darstellung oder Darbietung wissenschaftlicher Gegenstände bezogen. 
Mit der gelebten und methodisch gehandhabten Einheit von Anschauung und Denken 
habe er das Rätsel, wie die Naturerkenntnis eigentlich möglich und begründbar ist, über-
zeugend gelöst, während die damalige Philosophie in endlosen Debatten das Problem nicht 
überzeugend zu lösen vermochte. Mit anderen Worten, Dilthey setzt Goethes philosophi-
sche Kompetenz sogar über die der Kantschüler und -nachfolger. „Das Wirken der Natur, 
die als ein Ganzes in Teilen sich auslebt, ist [bei Goethe – C.M.] eins mit dem Verfahren 
des anschaulichen Denkens, das im Verhältnis des Ganzen zu den Teilen forscht“.6  
 Doch Dilthey weiß sehr genau, daß Goethes bedeutsame poetisch-philosophische Er-
kenntnismethode keinen Zugang zu der mechanischen Naturwissenschaft der Zeit fand 
und von ihr selbst auch unerhört blieb. „Während so das anschauliche Denken Goethes [...] 
in der organischen Naturwissenschaft sich höchst fruchtbar und erfindend erwies, mußte 
die mathematische Naturwissenschaft ihm ganz fremdartig und unzugänglich sein. In ihr 
löste der Verstand das Anschauliche der Erscheinungen auf, er konstruiert mathematische 

                                                 
1 Ebenda, 205. 
2 Ebenda, 206. 
3 W. Dilthey, Aus der Zeit der Spinozastudien Goethes, GS II, 411. 
4 Ebenda, 415. 
5 W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, 211 f. 
6 Ebenda, 207. 



LEBENSPHILOSOPHIE 

 

76 

Beziehungen an einem in keine direkte Erfahrung fallenden Gegenständlichen. Es war 
Goethes geschichtliches Schicksal, die mechanische Naturwissenschaft zu hassen und zu 
bekämpfen, ohne daß er doch den unaufhaltsamen Fortgang derselben aufzuhalten ver-
mocht hätte.“ Und dennoch scheint ihn Dilthey gerade dafür zu achten und zu bewundern, 
daß er in seinen Naturstudien „das Recht der Anschauungskraft und die poetische Schön-
heit der Welt gegenüber den farblosen Abstraktionen der Wissenschaft“ behauptete.1  
 
 
 

                                                 
1 Ebenda, 207. 



4 KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN

CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE

4.1 Umstrittener Anhänger anschauender Erkenntnis
und Verächter abstrakten Denkens

Bevor der in Großbritannien geborene Houston Stewart Chamberlain (1855-1927) unter
Berufung auf Goethe seine Kultur- und Wissenschaftskritik formuliert, hatte er von 1879
bis 1881 in Genf, u.a. bei dem Altachtundvierziger und »Vulgärmaterialisten« Vogt, Natur-
wissenschaft bzw. Physiologie der Pflanzen studiert und diese Studien 1889/90 an der Uni-
versität Wien, bei dem Pflanzenphysiologen Wiesner, fortgesetzt. Eine der Pflanzenphy-
siologie gewidmete Dissertationsschrift wird 1897 zwar an der Universität Genf veröffent-
licht, jedoch nicht mehr verteidigt. Der immer wieder an einem Nervenleiden
(Neurasthenie) laborierende Chamberlain hatte zudem in den 80er Jahren „die entschei-
dende Wendung [s]eines Lebens [...] zum Deutschtum“ vollzogen: „Ich schloß mich dem
deutschen »System« an [...] und in dessen Mittelpunkt stand Richard Wagner“.1 Nunmehr
hatte er zu „deutscher Poesie“, „deutschem Denken“, „deutscher Wissenschaft“ gefunden
und das „Deutschbewußtsein“ als Leitfaden für sein Leben ausgebildet.2

Neben der Naturforschung, dem „revolutionärem“ musikalischen Werk Wagners – der
„Sonne [s]eines Lebens“ – und der englischen sowie französischen Literatur beschäftigen
Chamberlain die europäische Kultur, der europäische »Geist« am Ausgang des 19. Jahr-
hunderts. Die aus diesem Anlaß vorgelegte verstandes- und modernekritische Analyse fügt
sich in entsprechende Tendenzen der Zeit ein (Simmel, Klages, Spengler) und verfehlt
nicht die Wirkung auf konservative, deutschnationale und antiliberale Kreise, auch weil sie
Arierkult und Antisemitismus Raum gibt. So wird dem Werk Die Grundlagen des 19. Jahrhun-

derts (2 Bde, 1899) eine beachtliche Resonanz selbst innerhalb der deutschen nationallibe-
ralen Bildungsschichten zugeschrieben und ihm eine Wirkung sowohl auf Wilhelm II als
auch auf einige spätere Nazigrößen nachgesagt.3 In dem Sinne ist wohl auch die Bemer-
kung in der 9. Auflage (1934) des Philosophischen Wörterbuches von Heinrich Schmidt zu ver-
stehen, Chamberlain gelte „als ein Wegbereiter der nationalsozialistischen Weltanschau-
ung“.4

Sowohl die philosophischen Vorbilder als auch die Art und Weise Chamberlains, sie zu
verehren bzw. in Anspruch zu nehmen, fügen ihn repräsentativ in unsere Thematik ein.
Neben Platon ziehen ihn nämlich zeitlebens zwei Denker in ihren Bann: „Zu wiederholten
Malen habe ich den Werken Immanuel Kants jahrelange Studien gewidmet und muß wohl
diesen Mann als den eigentlichen Meister meines Denkens bezeichnen; in Goethe aber
habe ich mich dermaßen hineingelebt, daß ich seine tägliche Gegenwart ebensowenig ent-

                                                
1 H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, München 1918, 161.
2 Ebenda, 162.
3 St. Breuer, Die Geburt der Moderne aus dem Germanentum, in: Berliner Zeitung, 11. Mai 1999, 11 ff.;

A. Demandt, Hitler und die Antike, in: Ebenda, 16./17. Dezember 2000, 4.
4 Houston Stewart Chamberlain, in: H. Schmidt (Hrsg.), Philosophisches Wörterbuch, 9. Auflage, Leipzig

1934, 95.



LEBENSPHILOSOPHIE78

behren kann wie die der Luft“.1 In den drei Gestalten Platon, Kant und Goethe sieht er die
größten »naturforschenden Denker«.2 Den „echten Naturforschern“, die gekonnt „Einen
und Trennen“, klar „zwischen Sehen und Denken, zwischen bewußt Wissen und bewußt
Wähnen“ unterscheiden, stellt er die »Philosophen« vom Fache gegenüber, die „alles zu
abstraktem Zeug“ »sublimieren«. In den beiden nach 1900 verfaßten und veröffentlichten
Schriften Immanuel Kant (1905) und Goethe (1912) beansprucht er, den „ewigen, zeitlosen
Kern der [jeweiligen – C.M.] Persönlichkeit“ schauend erfaßt und dargestellt zu haben.3

Dieses, Überzeitliches in den Blick nehmende Herangehen an Leben und Werk großer Per-
sönlichkeiten wie Kant und Goethe begibt sich in einen Gegensatz zur historisierend-
lebensphilosophischen Ausrichtung Diltheys. Cassirer wiederum wird jeglichen „ewigen,
zeitlosen Kern“ einer konkreten Lebens- und Werkform in ein funktionales Prinzip auflö-
sen.

Auf die Tatsache, daß Chamberlain trotz seiner Verehrung für Kant und Goethe deren
gegensätzlichen Stil des Philosophierens unterschiedlich wertet, nimmt das erwähnte Philo-

sophische Wörterbuch Bezug, indem es unter dem Stichwort »Chamberlain« heißt: „Er betont
die intuitive, anschauungskräftige Erkenntnis des Menschen und steht daher mehr auf der
Seite Goethes als Kants“.4 Dennoch schätzt Chamberlain durchaus den Kritizismus, wie
ihn Kant und „Kant’s Schule“ (d.h. die Neukantianer Natorp, Cohen, Simmel etc.) als me-
thodisch sicheren Weg zur Überwindung jeglichen Aberglaubens gebahnt und beschritten
haben.5 Von seiner Nähe zur biologistischen Lebensphilosophie, ihrem Lebens- und Sym-
bolbegriff und ihrer Privilegierung der Anschauung zeugt u.a. das Manuskript »Eine neue
Anschauung«, von dem er in den Lebenswegen berichtet.6 Und in dem Hermann Graf Key-
serling – „dem Freunde“ – gewidmeten Kantbuch experimentiert er damit, durch Exkurse
zu den einzelnen Themen „die vollkommene Veranschaulichung des abstrakt Gedachten
zu verwirklichen“.7

Für die Thematik der vorliegenden Studie erweist sich Chamberlain, den nicht nur der
rumänische Philosoph Blaga für einen exzellenten Biographen Kants und Goethes hält,8 in
mehrerer Hinsicht als äußerst interessant. Dies betrifft zum einen seine Betonung der
„intuitiven, anschauungskräftigen Erkenntnis“, die er Goethe verdanke und die er an des-
sen Überlegungen zur Naturbeobachtung vorführt. Zum anderen gilt dies wegen der damit
verbundenen Verstandes- und Wissenschaftskritik, die ebenfalls Goethesche Ansätze auf-

                                                
1 H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, 161.
2 Ebenda, 112.
3 Ebenda, 142; Im Exkurs zum Kapitel über Kants Transzendentalphilosophie im Kantbuch (Immanuel

Kant, 1905) sei es sein Bestreben, „dem allerabgezogensten, fremdesten Gedanken des großen Weltan-
schauers einen möglichst anschaulichen Ausdruck – in diesem Falle also ein klares, leicht faßliches, so-
wohl dem Gedächtnis wie dem weiteren Nachdenken angemessenes Schema – abzuringen.“ – Ebenda.

4 Houston Stewart Chamberlain, in: H. Schmidt (Hrsg.), Philosophisches Wörterbuch, 95.
5 H.St. Chamberlain, Immanuel Kant. Die Persönlichkeit als Einführung in das Werk, München 1905, 

662 f.
6 H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, 126-138.
7 Ebenda, 142.
8 L. Blaga, Fenomenul originar [1925], in: Ders., Z ri i Etape. Studii, aforisme, însemn ri. Bucure ti 1968,

115.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 79

nimmt und weiterführt. Das vielseits beachtete Goethebuch1 bietet einen überzeugenden
Beleg für die Tatsache, daß die lebensphilosophisch inspirierte Vernunft- und Wissen-
schaftskritik in Goethe einen ihrer wichtigen »Kronzeugen« erblickt. Den zahlreichen
„verständnislosen“ Goethebiographien bis in seine Zeit wirft Chamberlain u.a. vor, den
fundamentalen Gegensatz der architektonisch-dynamischen Naturbetrachtung Goethes
und der mathematisch-mechanistisch vorgehenden Naturforscher überhaupt nicht zu the-
matisieren und in der Folge Goethes konkrete naturwissenschaftliche Ergebnisse lediglich
an den internen Kriterien der von ihm abgewiesenen exakten Wissenschaft zu messen.

Die exemplarische philosophische Bedeutung von Chamberlains Goethebild wird von
Literaturhistorikern wie Kindermann und Mandelkow, die oft eher zu kontroversen
Schlußfolgerungen gelangen, gleichermaßen anerkannt. So zählt Kindermann in seinem
Abriß das Goethebuch zu den ersten und bedeutendsten, „ins Metaphysische“ greifenden
Darstellungen, die jene bis zur Jahrhundertwende vorherrschende positivistische Goetheli-
teratur ablösen.2 Das Werk, das „Goethes Universalität erstmalig in einem Persönlich-
keitsbild herausarbeitete“ und sich auf Vorarbeiten durch Steiner3 und Hehn stützte,
übertraf „alles bisher Versuchte weit“.4 Um seine Wertschätzung deutlich zu machen, be-
denkt der Literaturhistoriker Chamberlains Goethe mit Ausdrücken wie „genialer Wurf“,
„ein in sich geschlossenes Monumentalwerk“, von „paradigmatischer Bedeutung für den
indessen vollzogenen Weltbildwandel der Geisteswissenschaften“, „eine völlig neue Auf-
fassung der schöpferischen Persönlichkeitsstruktur“.5 Das Besondere der Goethedeutung
Chamberlains bestehe nämlich darin, erstmals die Persönlichkeit, den Dichter und den
Naturforscher Goethe als Einheit und aus einem einheitlichen Quell verstanden und erklärt
zu haben, auch wenn dieser auf einen metaphysischen letzten „Kern“ weise.

Für unsere Untersuchung ist zudem Kindermanns Feststellung von Belang, wonach
Chamberlain „zum »Mittelpunkt« der Goetheschen Persönlichkeit vor[stößt], und diese
Mitte heißt: angeborener Zwiespalt zwischen Anschauung und Denken“.6 Auch die Ein-
sicht, daß der Naturforscher Goethe die Methode der „systematisch-analytischen Naturwis-
senschaft“ seiner Zeit aus dem Grunde nicht teilt, weil er „tiefer hineingreifen [wolle] als
unsere heutige Naturforschung“, erfährt ihre angemessene Würdigung.7 Allerdings beziehe
sich der „neuromantische“ Autor Chamberlain immer nur auf den alten, reifen Goethe und
lasse den jungen Dichter des Sturm und Drang weitgehend außen vor. Trotz dieser Einsei-
tigkeit habe sein Werk „den endgültigen Durchbruch“ „durch den Wall der Goethe-
Philologie und der positivistischen Goethe-Biographik“ vollzogen und betrieben. „Es
wirkte zu seiner Zeit wie die Fanfare eines neuen Zeitalters der Geisteswissenschaften“,
und die „heranwachsende Generation grüßte damals stürmisch die Goethe-Monographie

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe [1912], München 1939.
2 H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts [1952], Darmstadt 1966, 49, 68.
3 R. Steiner, Goethes Weltanschauung [1897], Dornach 1979.
4 H. Kindermann, Das Goethebild des 20. Jahrhunderts, 68.
5 Ebenda, 70, 71, 72.
6 Ebenda, 72.
7 Ebenda, 74.



LEBENSPHILOSOPHIE80

Chamberlains“, weil, parallel zu Diltheys Errungenschaften, „mit ihr das Tor zu etwas völ-
lig Neuem geöffnet schien“.1

Eigentümlich an Kindermanns Darstellung bleibt jedoch die Tatsache, daß er einerseits
die für die zwanziger Jahre charakteristische wachsende Kluft zwischen intellektueller
Goetheehrung und realer geistig-politischer Verrohung sieht und anspricht, einschließlich
der sie begleitenden Untergangsstimmung (Spengler) und der ihr auf dem Fuße folgenden
Kulturkritik, anderseits Chamberlains auf Goethe Bezug nehmende Vernunft- und Wissen-
schaftskritik diesen Tendenzen jedoch nicht zurechnet.2 Mandelkow, der Verfasser der
aktuellsten Übersicht über die Goetherezeption in Deutschland, wirft Kindermann u.a. vor,
mit seinem 1952 erstmals erschienenen Buch Das Goethebild des 20. Jahrhunderts sowohl ver-
sucht zu haben, eine bruchlose Goetherezeption auch über die Zeit des Faschismus hinweg
ins Nachkriegsdeutschland zu bewerkstelligen, als auch dem Bemühen gefolgt zu sein,
„sich von der Kollaboration mit dem braunen Ungeist reinzuwaschen“.3

In der ebenfalls Anfang der 50er Jahre veröffentlichten Anklageschrift wider die deut-
sche Geisteskultur als einer Verfallsgeschichte hin zum Irrationalismus vermag Lukács
demgegenüber weder dem Philosophen Chamberlain, dem er jedoch als „einer wichtigen
Figur“ ein ganzes Kapitel widmet, noch dem Goetheinterpreten Chamberlain etwas Acht-
bares abzugewinnen. Der Philosoph vereine auf eklektische Weise Empirismus und Intui-
tionismus, seine „methodologischen Bemühungen [stehen] einerseits Nietzsche, anderer-
seits der Intuitionslehre der Diltheyschen »beschreibenden Psychologie« und der phäno-
menologischen Wesensschau“ nahe.4 Doch auch der von Chamberlain verfolgten „Kritik
der gegenwärtigen Kultur“, die sich auf lebensphilosophische Vorgaben stützt und rassisti-
sche Pseudoargumente gebraucht, so z.B. daß „wir Germanen“ eine eigene „Wahrheit“
hätten,5 mißt der Kulturkritiker Lukács keine ernsthafte Bedeutung bei.6 Er begründet das
damit, daß Chamberlains Kritik der bürgerlichen Kultur „jenen Bruch mit der Vernunft,
mit der Wissenschaft, den die Lebensphilosophie als eine Reform der Wissenschaft oder
der Philosophie ankündigte“, endgültig und unwiderruflich vollzogen habe.7

Auf die Frage, inwieweit Lukács’ anklagend-verurteilende Darstellung der Auffassungen
Chamberlains im einzelnen berechtigt ist, soll hier nicht weiter eingegangen werden. Man-
che seiner Passagen lesen sich im Übrigen wie eine Ergänzung der durch Cassirer ange-
stellten Überlegungen zur Rassentheorie Gobineaus und zur Technik der Bildung politi-
scher Mythen im nationalsozialistischen Deutschland.8 Mit dem Abstand dreier Jahrzehnte

                                                
1 Ebenda, 77.
2 Ebenda, 194 ff.
3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland. Rezeptionsgeschichte eines Klassikers, Band I, 1773-1918,

München 1980, 10.
4 G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling zu Hitler [1955],

Berlin und Weimar 1984, 555.
5 H.St. Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts [1899], München 1934, Zweite Hälfte, 775.
6 G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft, 557.
7 Ebenda, 558; Ders., Goethe und seine Zeit, Vorwort [1950], Berlin 1953, 12.
8 E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens [1945], Frank-

furt/Main 1988, 289 ff., 360 ff.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 81

besteht Mandelkow gegenüber Lukács’ „ideologiekritischem Verriß“ mit gutem Recht dar-
auf, daß „die bürgerliche Goetherezeption im Wilhelminischen Reich“ keine bloße „Ver-
fallsgeschichte“ war, die in den „Faschismus hineinführt“.1

Wie Kindermann so ist auch er der Meinung, daß Chamberlains Goethedarstellung als
die eines „Außenseiters der philologischen Zunft“ „das Goethebild der Goethephilologie
in revolutionärem Neuansatz weit hinter sich ließ“, weil sie unterschiedlichste Wissen-
schaftsdisziplinen polyphonisch beteiligt.2 Auf die „lebensphilosophische Goetherezepti-
on“ nach der Jahrhundertwende, mit der Chamberlain neben Simmel und Gundolf die
„Inbesitznahme Goethes durch die Philosophie“ einleitete, habe „Nietzsches Goethebild,
vermittelt über Stefan George und seine Schüler, wesentlichen Einfluß“ gewonnen.3 In der
Tradition Nietzsches stelle Chamberlain zudem das auf Heines Goethedeutung zurückge-
hende Bild „vom harmonischen Olympier“ in Frage.4 Seine „auf Wesensschau und We-
senserfassung gerichtete Goethedeutung“ isoliert die Gestalt aus dem historischen Kontext
und betreibt so eine „ahistorische Mythisierung“ Goethes.5 Außerdem lenkt Mandelkow
die Aufmerksamkeit noch auf die „universale kulturkritische Intention“ in Chamberlains
Goethe. Der Autor gehörte nämlich zu der „breiten Phalanx der konservativen Kritiker“,
„die im Namen Goethes gegen den Materialismus, das Fortschrittspathos und den wissen-
schaftlichen Positivismus des Wilhelminischen Reiches zu Felde zogen“.6

Mit seinem neuen Verständnis für Goethes naturwissenschaftliche Schriften und für den
in ihnen geführten Kampf gegen die „mechanisch-positivistische Naturwissenschaft“ leitet
Chamberlains Buch „eine revolutionäre Neubesinnung auf den Naturforscher Goethe“
ein.7 Vorbereitet habe diese Neubesinnung ein neuer „Erfahrungs- und Erkenntnishori-
zont“, den „der Zusammenbruch der mechanistisch-kausal-analytischen Naturwissen-
schaft“ an der Wende zum 20. Jahrhundert angeregt hatte. „Mit den Goethebüchern von
Chamberlain und Simmel erfolgte hier ein Durchbruch zu einer synthetischen, auf die To-
talität des Goetheschen Schaffens gerichteten Sehweise, deren erkenntnistheoretische
Durchdringungen zur zentralen Aufgabe der Goetheforschung der 20er und 30er Jahre“
wurde.8 Chamberlains Arbeiten zur philosophischen Methode Goethes werden auch von
etablierten Naturwissenschaftlern zustimmend oder zumindest kritisch zur Kenntnis ge-
nommen.9

Seine philosophische Goethedarstellung enthält eine ganze Reihe von Überlegungen,
wie z.B. die zum Verhältnis von Anschauen und Denken, von Empirie und Theorie etc.,
die sich so, oder so ähnlich, ebenfalls bei Simmel und Cassirer finden. Auch mit der Goe-
the zugeschriebenen Tätigkeit in Dichtung, Naturforschung und sittlichem Handeln, was

                                                
1 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 205.
2 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II 1919-1982, München 1989, 23.
3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 232.
4 Ebenda, 204.
5 Ebenda, 263 f.
6 Ebenda, 267, 282.
7 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II, 39.
8 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 191
9 J. Walther, Goethe als Seher und Erforscher der Natur; Th. Ziehen, Goethes naturphilosophische An-

schauungen; beide in: J. Walther (Hrsg.), Goethe als Seher und Erforscher der Natur, Halle 1930, 61, 304,
Anm. 8.



LEBENSPHILOSOPHIE82

drei gleichberechtigte Weltanschauungen und drei „Richtungen, nach welchen sich der
Geist gerade bewegt“, konstituiere, legt Chamberlain eine Deutung zugrunde, die für Cassi-
rer und Simmel anregend gewirkt hat. Das gilt außerdem für die Feststellung, Goethe un-
terscheide „zwischen verschiedenen gleichberechtigten Anschauungen“,1 bzw. er habe in
allen drei genannten Geistesrichtungen ein und dasselbe philosophische oder erkenntni-
stheoretische Prinzip verwirklicht. Wenn Chamberlain in dem Zusammenhang zu dem
Schluß gelangt, daß es Goethe aus diesem Grunde vermocht habe, selbst in seinen Dich-
tungen „nicht eine systematische, dogmatische, abstrakt lehrbare Weisheit“ entstehen zu
lassen, „sondern eine solche, die sich wie ein lebendiges Wesen aus und an sich selbst ent-
wickelt und aufbaut“,2 dann macht dies deutlich, inwieweit er die Forderung nach Leben-
digkeit und organischer Ganzheit teilt und ihr Fehlen in der zeitgenössischen Wissenschaft
folglich beklagt.

Bei Mandelkow fehlt auch nicht der Hinweis, daß mit der neuen Phase der Rezeption
des Naturwissenschaftlers Goethe dieser „von der seit der Jahrhundertwende sich formie-
renden konservativen Kulturkritik als Alternative zum herrschenden Geist der Zeit ent-
deckt und in Dienst gestellt“ wurde.3 Im folgenden sollen nun Chamberlains Argumente
einer Verstandes,- Wissenschafts- und Kulturkritik, für die er Goethe als Autorität und
Quelle ansieht, zur Sprache kommen. Dabei spielen das Problem der Anschauung bzw. des
Anschauungsverlustes in der Wissenschaft und die daraus resultierenden Folgen eine zen-
trale Rolle. Die in dem Zusammenhang erhobene Forderung nach einem philosophischen
bzw. methodischen Neuanfang gehört in den Jahren um die Jahrhundertwende zur philo-
sophischen Normalität, was u.a. die – sonst sehr verschiedenen – Denksysteme der Phä-
nomenologie (Husserl) und des Pragmatismus (Dewey) nachdrücklich belegen.4

4.2 Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand

Die lebendige Anschauung bzw. Anschaulichkeit des Erkennens bildet für Chamberlain
eine entscheidende, letztlich auf das Wesen des Menschen gegründete Bedingung für die als
notwendig erachtete Sinnstiftung, die jegliches Wissen über die Natur nur durch den ideen-
geleiteten Menschengeist erfahren kann. Und auch Goethe habe sehr klar erfaßt und ausge-
sprochen, daß diese Sinnstiftung des Wissens aus dem Grunde an die Anschaulichkeit ge-
bunden ist, weil sie allein dem Menschen Verstehen und Verständlichkeit des Erkannten,
Ausgedrückten und Mitgeteilten gewährt. Wegen dieser tiefen Einsicht komme es Goethe
z.B. im Faust „vor allem auf Veranschaulichung an, damit nicht bloß [leeres – C.M.] Wort
bleibe“.5 Und deshalb erscheint es Chamberlain geboten und förderlich, Anleihen bei

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 288 ff.
2 Ebenda, 188.
3 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. I, 194 ff.
4 E. Husserl, Die Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos 1, (1911); J. Dewey, Die Erneuerung der

Philosophie [1920], Hamburg 1989.
5 H.St. Chamberlain, Goethe, 469.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 83

Goethe gerade dann zu machen, wenn der Verlust von Anschaulichkeit und Lebendigkeit
als Krisismerkmal zeitgenössischen geistigen Lebens zu beschreiben bzw. wenn den rein
begrifflichen, abstrakten Verallgemeinerungen und Darstellungen der versteh- und erfaßba-
re Sinn abzusprechen ist. Wie auch Goethe beunruhigt Chamberlain das sich in Wissen-
schaft und kulturinteressiertem Alltagsleben abzeichnende wachsende Übergewicht des
abstrakten, mechanischen Denkens über die lebendige Anschauung der Sachverhalte. Die-
ser Entwicklung gelte es unbedingt entgegen zu arbeiten, wenn die Sinnlosigkeit nicht zum
bestimmenden Merkmal des modernen Lebens werden soll.

Nun ist Chamberlains Bild vom kulturellen Leben durch das Motiv eines »Überlebens-
kampfes« mitbestimmt, das er, wie der Sozialdarwinismus auch, aus dem Tierreich in die
Welt des Kulturmenschen überträgt. In ihr sieht er überall einen Daseinskampf am Wirken,
der nicht mit dialektischer Aufhebung, sondern mit der restlosen Vernichtung einer Seite
ende. Die »Krisis« der Anschaulichkeit, Lebendigkeit, »Bodenständigkeit« und Konkretheit,
die er für das moderne geistige Leben diagnostiziert, weil es das abstrakte Denken favori-
siere, wird als der Überlebenskampf zweier todfeindlicher Prinzipien oder Tendenzen ge-
deutet. Goethes Methodenverständnis außer acht lassend, behauptet Chamberlain anhand
dieser beiden todfeindlichen Prinzipien die Existenz von zwei sich bekämpfenden und
eben nicht ergänzenden, kulturschaffenden Typen von Menschen. Bei dem einen Typ, den
er durch Goethe repräsentiert sieht, wurzle die „Lebensbetätigung vorzüglich im Anschau-
en“; bei dem anderen, für den Kant steht, herrscht „das Denken vor“.1 Das antinomisch
gemeinte Vorherrschen von Anschauen oder Denken betreffe „den Mittelpunkt der Per-
sönlichkeit, wie wir sie in ihrem physischen, moralischen und intellektuellen Wesen gewahr
werden.“

Ganz offensichtlich geht Chamberlain davon aus, daß beide Persönlichkeitstypen in
allen historischen Kulturen vorzufinden sind und daß sich beständig ein »Kampf« zwischen
ihnen um den vorherrschenden Einfluß auf deren jeweilige Prägung und Sinnstiftung ab-
spielt. Am Anfang des 20. Jahrhunderts habe sich in der europäischen Kultur das Prinzip
des abstrakten Denkens nahezu durchgesetzt. Immer mehr Menschen, vor allem die Gebil-
deten, empfangen „keinen bestimmenden [...] Eindruck mehr durch die Sinne; das Lesen
von Berichten über die Dinge, das Vernünfteln über sie nimmt alle Kräfte in Beschlag“.2

Nur „besonders Beanlagte [wissen] noch aus eigener Erfahrung, was Anschauen ist.“ Die-
ses „Abnehmen“ der „Kraft reiner Anschauung“ bei seinen Zeitgenossen, die auf die Weise
„immer mehr zu theoretischen Wesen“ werden, deutet Chamberlain als die eigentliche
kulturelle Gefährdung in der Gegenwart. Daran hätten die in den mechanistischen Natur-
wissenschaften herrschenden Einstellungen, Methoden und Verfahren einen entscheiden-
den Anteil, da hier der Verstand die Anschauung verdrängt und unterwirft.

Das sich der Anschaulichkeit abwendende Verstandesdenken und »Vernünfteln« ziehe
eine wachsende Entfernung und Entfremdung der Menschen von den wirklichen Dingen,
von der eigentlichen Natur nach sich, was bereits Goethe beunruhigt hat. Der gilt Cham-
berlain denn auch als der Prototyp des „besonders Beanlagten“, des der Anschauung eng
Verbundenen. An ihm könnten wir exemplarisch lernen, daß und wie nicht nur das an-

                                                
1 Ebenda, 87.
2 Ebenda, 100.



LEBENSPHILOSOPHIE84

schauungslose Vernünfteln, sondern auch das Auseinanderreißen von unmittelbarer An-
schaulichkeit und besonnenem Denken zu überwinden ist. Verknüpfe Goethe doch die
beiden konträren Erkenntnisanlagen „zu einer gelebten Einheit“.1 Dieses Problem, das das
vernunftgeleitete Überschreiten der sinnlichen Anschauung zur Ideenschau am Gegebenen
der Erfahrung impliziert, findet in den Goethedeutungen von Simmel und Cassirer eben-
falls große Aufmerksamkeit.

Der zu beklagende Anschauungsverlust tritt nach Chamberlain vor allem in einem Den-
ken und Trachten ein, das mit vielen abstrakten Verallgemeinerungen arbeitet, die den
„sicheren Boden der Tatsachen“ verlassen haben. Diesen „luftigen Abstraktionen“ – wie
etwa dem Begriff der »Menschheit« – komme im Gegensatz zu den biologischen Termini
wie »Rasse« keine wirkliche Existenz und damit keine sinnvolle Bedeutung zu.2 Die sich so,
oder so ähnlich, auch bei Goethe, Dilthey oder Spengler findende Behauptung, Allgemein-
begriffe wie »Menschheit« seien bloß leere Abstraktionen ohne realen Gegenstand, zielt bei
Chamberlain letztlich auf die Delegitimierung allgemeiner Wahrheiten, allgemeiner Werte
und Rechte, die gleichsam für alle Menschen gelten. Goethes pragmatistisch gewendete
Wahrheitslehre faßt das Allgemeine bzw. die allgemeine Geltung zwar auch nicht als un-
mittelbar zugängliche Realität auf, läßt sie aber in den einzelnen Phänomenen, in den
menschlichen Individuen, symbolisch bzw. repräsentativ auftreten, wenn auch immer nur
als schwachen Abglanz eines mittelbaren Allgemeinen. Aus dem Grunde geht Chamber-
lains Feststellung, wonach „das sinnliche Betrachten [...] in Wirklichkeit immer nur auf
Einzelnes gehen [kann], wogegen das Allgemeine [bloß] ein Gedanke ist“,3 an Goethes
Position zur Realität und Faßlichkeit des Allgemeinen letztlich vorbei.

Sich Goethe als »Kronzeugen« versichernd, setzt er zunächst ganz auf die sinnlich-
sichtbare Leibhaftigkeit des Konkreten, Einzelnen. „Das sichtbare Leben“ soll ein Erfassen
der Gliederung des Lebens, des Organischen anleiten,4 was bedeutsamer und realitätsvoller
als alle abstrakten begrifflichen Verallgemeinerungen (Gattungsbegriffe) ist. In lebensphilo-
sophischer Manier stellt Chamberlain „das Leben selbst“ seinen Objektivationen, so den
Büchern über das Leben, entgegen. Außerdem tritt uns bei ihm der lebensphilosophische
Topos von der notwendigen »Bodenständigkeit« des Geistes entgegen. „Echter Geist“
schwebe nicht frei in der Luft der Abstraktionen, sondern breche wie ein Quell „aus dem
Boden hervor“.5 Das Bestehen auf der „Bodenständigkeit“ des geistigen Lebens bzw. des
theoretischen Denkens, das sich auch bei Spengler oder Husserl und sogar bei Cassirer
findet,6 hat nicht allein das konkrete Einzelne im Sinn, sondern auch das Organische, Bio-

                                                
1 Ebenda, 88.
2 H.St. Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts, Zweite Hälfte, 703.
3 H.St. Chamberlain, Goethe, 189.
4 Ebenda, 15.
5 Ebenda, 4.
6 C. Möckel, Krisisdiagnosen: Husserl und Spengler, in: Phänomenologische Forschungen, NF 3, (1998) 1.

Hbd., 56 f.; E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Teil III: Phänomenologie der Erkenntnis
[1929], Darmstadt 1964, [PsF III] 73, 75, 372, 398.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 85

logische, Lebendige im Gegensatz zu mechanisch gedeuteten Zusammenhängen. Neben
dem eher erkenntnistheoretisch relevanten Bezug auf das Einzelne, sinnlich Anschauliche
und körperlich Leibhafte als dem Träger von Abstraktionen und Verallgemeinerungen,
impliziert diese Formulierung aber auch das Betonen einer nationalen, rassischen oder geo-
graphischen Ausschließlichkeit bestimmter Denkinhalte.

Eine „bodenlose“ Anschaulichkeit, wie sie in wissenschaftliche Theorien oder Modelle
Eingang findet, vermag dagegen keine sinnstiftende Rolle zu spielen. Wir hätten es dann
mit einer Art Pseudoanschaulichkeit und Pseudowirklichkeit zu tun, die falsch gedeutete
Allgemeinbegriffe, theoretische Modelle und Hilfsideen „erzeugt“, welche selbst wieder
etwas verdinglichen und eine gegenständliche allgemeine Realität vorgaukeln, die als an-
schaubare gar nicht existiert. Das Beschreiten dieser Sackgasse hänge mit der Tatsache zu-
sammen, daß wir im Wissenschaftsbetrieb mit den leeren Allgemeinbegriffen wie Gattung,
Art, Atom etc. altehrwürdige „Ideen“ von Gestern geerbt haben, die scheinbar „fertige
Vorstellungen“ von minimalstem Wirklichkeitsgehalt darstellen. Ganz im Sinne Goethes
sieht Chamberlain hier leere Begriffe vorliegen, die ursprünglich „ein künstlicher Spiegel
zur Veranschaulichung des unmittelbar nicht Wahrzunehmenden sein sollte[n], sich nach
und nach für uns verdinglicht“ haben und „nun als massive Allegorien undurchsichtig vor
den Erscheinungen [stehen], sie eher maskierend als offenbarend“.1 Diese nunmehr
„verdinglichten“ Hilfskonstruktionen, die einmal das veranschaulichen sollten, was als nur
gedachter Zusammenhang nicht sinnlich wahrzunehmen ist, spielen bei Chamberlain eine
ähnliche Rolle wie die voreiligen Hypothesen und die Einbildungskraft bei Goethe.

Chamberlain ist sich sicher, daß diese „alten spekulativen Ideen“ (Atom, Äther, Strah-
len, Wellen) inzwischen ihren „Lebenswert“ verloren haben und zu bloßen, leeren Worten
geworden sind. Leere Worte, die allerdings als „zusammengestoppelte Mythologie“ in der
mechanischen Wissenschaft, in der „mathematischen Physik“ der Gegenwart noch ihren
mißbräuchlichen Dienst tun.2 Ähnlich wie Mach beschreibt er diesen Prozeß als „die Mate-
rialisierung des Denkens“, beruft sich aber explizit auf den Physiker Picard. Einst sinnvolle
„Modelle“ und brauchbare Bilder im Bewußtsein der Naturforscher, sind sie inzwischen zu
scheinbar „tatsächlich vorhandenen Sachen“ mutiert, die irrtümlich als Realitäten betrach-
tet und behandelt werden. Diese Kritik an der verbildlichenden Verdinglichung und Sub-
stantialisierung von bloßen Denkannahmen und Vereinfachungen3 teilt Chamberlain so-
wohl mit dem Positivismus (Mach) als auch mit Cassirers Philosophie der Funktionsbegrif-
fe. Den geschichtlichen Einstieg in diese fatale Tendenz einer Verdinglichung des Denkens
läßt Chamberlain – wie 25 Jahre später Husserl in der Krisis-Schrift4 – mit Galilei beginnen.
Er hält diese, von der exakten, »technischen« Wissenschaft der Natur erhobenen Zumu-
tungen für dermaßen absurd und unverständlich, daß im Vergleich mit ihnen die von

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 391.
2 Ebenda, 394.
3 „Die Absurdität beruht darauf, daß wir an die materielle Tatsächlichkeit (nicht bloß die methodische

Nützlichkeit) von unvorstellbaren Vorstellungen und von undenkbaren Gedanken zu glauben aufgefor-
dert werden.“ – Ebenda, 394.

4 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie [1936],
Hua VI, § 9, 20 ff.



LEBENSPHILOSOPHIE86

Goethe entwickelte, sehr anspruchsvolle „Methode der ideellen Architektonik“ geradezu
als verständlich und faßlich dastehe.

Vom „verdinglichenden“ Wirken an veranschaulichenden Hilfsideen unterscheidet
Chamberlain eine weitere problematische, echter Anschauung abträgliche Eigenheit des
Denkens. Der Umstand, daß aus dem „ewigen Flusse eines [...] ewig unfaßbaren Werdens“
ein faßbares Sein, „ein bestimmtes, undefinierbares, bleibendes Etwas“ (die philosophische
»Substanz«) herausgehoben wird, „an dem die Veränderungen stattf[i]nden“, wird als ein
„unentrinnbares Gesetz unseres menschlichen Gemeindenkens“, als eine „Grundfunktion
nicht nur aller echten Wissenschaft, sondern auch alles instinktiven, realen Lebens“ ange-
sehen und angenommen.1 Ohne dieses Verfahren wäre z.B. „ein menschliches Individuum
weder zu erkennen noch irgendwie zu beurteilen“. Alle unsere Erkenntnisvollzüge, so
Chamberlain, setzen und befestigen dieses sich gleich „bleibende Etwas“ des Denkens, an
dem scheinbar die sinnlich wahrnehmbaren Veränderungen „stattfinden“, die zudem nach
und nach zu festen „Dingen“ werden.

Diese unentrinnbar gesetzliche und dennoch fatale „Eigenheit“ des Verstandes deutet
Chamberlain als Ausdruck einer „Tyrannei“ des Denkens über die Anschauung; ein Motiv,
das sich ebenso bei anderen Lebensphilosophen (Klages, Spengler) findet. Interessant ist in
dem Zusammenhang, daß er trotz dieser »gefährlichen« Rolle des im Fluß des Erlebens
Halt suchenden und Halt gebietenden Denkens nicht die romantische Forderung nach ei-
ner theorielosen, begriffslosen Wahrnehmung aufstellt: „Da wir Menschen nie wahrneh-
men, ohne zu denken [...], so ergibt sich mit einer Notwendigkeit, die Jeden bindet, daß das
Denken das Anschauen tyrannisiert und wir überall »Dinge« erblicken, fest, massiv, unver-
rückbar [...], wo wir es eigentlich mit »ewig unfaßbaren Werden« zu tun haben“.2 In unse-
ren Gedanken nageln wir zudem den »Dingen« gedankliche »Eigenschaften« fest an. In der
Konsequenz bauen wir, wenn wir besonders gegenständlich und dinghaft vorzugehen mei-
nen, „eine Welt von aufeinandergetürmten Abstraktionen auf.“

Der fiktive Charakter einer solchen Welt der Abstraktionen ist, nach Chamberlains
Überzeugung, von Goethe klar durchschaut worden. Es zeuge von einer tiefen Einsicht in
den Zusammenhang anschaulichen Erlebens und begrifflichen Zerreißens dieser Konti-
nuität, wenn Goethe feststellt, „alles Sichtbare ist ein Werden, einzig das Geisterzeugte [d.h.
das Ideelle – C.M.] ist ein unvergängliches Sein“.3 Ein treuer und freier Geist wie derjenige
Goethes erweckt dank dieser Einsicht die »Dinge« „aus Abstraktion zu Bewegung, aus ihrer
menschlichen Dinglichkeit zu göttlichem Allleben“.4 Die Wertschätzung dieses Begriffs
kehrt u.a. bei Misch wider, wenn dieser betont, daß für Goethe die Urphänomene als Phä-
nomene Manifestationen des Alllebens und nicht lediglich Produkte einer logisch diszipli-
nierten Denk- und Anschauungstätigkeit des Menschen sind.5

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 470.
2 Ebenda, 470.
3 Ebenda, 471.
4 Ebenda, 472.
5 F. Kümmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, in: Dilthey-Jahrbuch 12

(1999-2000), 236.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 87

4.3 Schauen und Denken

In Erkenntnisfragen ist Chamberlain ebensowenig wie Goethe ein bloßer, allem Denken
abholder Empiriker. Er bewundert vielmehr, wie bei diesem die „spontan-schöpferische
Kraft der unmittelbaren Anschauung“ und eine „besonnene Denkgewalt“ zugleich existie-
ren, vermittelt allein durch einen „Willen, der die Kraft besitzt, aus beiden Enden einen
Knoten zu schlagen“.1 Die für Goethes Persönlichkeit bestimmende „Duplizität von Den-
ken und Anschauung“, das Zugleich der für ihn „so bezeichnenden Gewalt der unmittelba-
ren Anschauung“ und „jener vollendet besonnenen Denkgewalt“2 sei weder als bloße
Harmonie noch als eine einfache Mischung beider Vermögen aufzufassen. Goethes Geist
durchlaufe vielmehr eine beständige Bewegung, ein Hin und Her „von der Anschauung zu
der Abstraktion und [...] nun zurück von der Abstraktion zu der Anschauung.“ Die Per-
sönlichkeit Goethes ist für eine solche beständige Bewegung besonders »beanlagt«: „Ein
organisches Gesetz seines Geistes“ gestatte es Goethe, unmittelbares Anschauen und be-
sonnenes Denken „zueinander in übereinstimmende Beziehung“ zu setzen.3 Menschen
ohne diese »Beanlagung« könnten diese beständige Bewegung des Geistes aber methodisch
erlernen.

Die zustimmende Wiedergabe von Goethes Privilegierung der Rolle des Sinnlichen für
die Wahrheitssuche bezieht Chamberlain auch auf dessen Maxime, wonach nicht die Sinne,
wohl aber der Verstand irre.4 Folglich bringt er, nahezu zeitgleich mit Husserls Ideen zu einer

reinen Phänomenologie (1913), die Lebensphilosophen und Phänomenologen einende Über-
zeugung zum Ausdruck, wonach allein ein freies, treues, reines, tiefes Anschauen „Quelle
aller Wahrheit“ ist.5 Deutet doch auch Husserl die unmittelbare Anschauung als das
„Prinzip aller Prinzipien“, als die entscheidende Rechtsquelle jeglicher Wahrheit, jeglichem
strengen Gelten einer gemeinten Wort- oder Begriffsbedeutung.6 Auf eben diese Weise
wurzelt für Chamberlain „alle Wahrheit [...] in der sinnfälligen Anschauung“, nicht jedoch
in der bloß formalen Begriffslogik des Verstandes. Allerdings schreibt er den anschauungs-
losen logischen Verstandesoperationen, dem rein signitiven, anschaulich nicht erfüllten
Denken solcherart dämonische Kräfte und fatale Resultate zu, die der Phänomenologe
nicht bemüht. Die Verstandesakte würden der sinnlichen Anschauung nämlich Fremdes
unterschieben und „das unschuldsvoll Wahrgenommene durch teuflische Erfindungen
willkürlicher Vernunftschlüsse“ fälschen.7

Außerdem beschränkt Chamberlain, wiederum vergleichbar mit Goethe und Husserl,
die wahrheitsstiftende Funktion der Anschauung nicht auf die Sinnlichkeit, sondern weitet
sie auf die übersinnliche Ideenschau aus. Diese wird, in Anlehnung an Leibniz und Goethe,
auch Schau des „geistigen“ oder „inneren Auges“ genannt. Keinerlei „dem Menschengeist

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 89.
2 Ebenda, 94.
3 Ebenda, 96.
4 J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: Ders., Werke. Hamburger Ausgabe [HA] 12, Maxime 295.
5 H.St. Chamberlain, Goethe, 187.
6 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, I. Buch, Hua

III/1, § 23.
7 H.St. Chamberlain, Goethe, 186.



LEBENSPHILOSOPHIE88

völlig unangemessene Allgemeinheit“, welche uns der teuflische Verstand zuflüstert, besitze
für ihn die Kraft, „das unmittelbare Zeugnis [s]eines äußeren und inneren Auges zu wider-
legen“.1 Der sinnvolle und wahre Gedanke werde vielmehr aus der ideenbildenden
„Anschauung geboren[...]“,2 bevor er in Worten und Begriffen seinen sprachlichen Aus-
druck erfährt.

In dem Zusammenhang thematisiert Chamberlain auch die von Goethe mehrfach erho-
bene Forderung, daß die ausdrückenden Worte und Begriffe „den aus Anschauung gebo-
renen Gedanken möglichst genau decken“ sollen und müssen. Eine sprachliche Darstellung
dagegen, die nur auf „das formal Logische, Inhaltsleere [setzt], das sich bis in die einzelnen
Glieder unserer Sätze einnistet“, vermag dieser sinnvolles Wissen ermöglichenden Forde-
rung nicht zu genügen. Die Goethesche Sprache biete ein gelungenes und exemplarisches
Beispiel für die Einlösbarkeit dieser Forderung, ist doch in ihr „der Ballast an Abstraktion
[...] abgestreift, der Starrkrampf der Konvention gelöst“.3 Das „ideenbildende Anschauen“
– und sein sprachlicher Niederschlag – weiß denn auch mit dem bei den Naturforschern
vorherrschenden, analytischen Beschreiben und Klassifizieren der Phänomene nicht viel
anzufangen. Das für ein derartiges analytisches Vorgehen notwendige „scharfe Sehen“ be-
günstige zudem die von Goethe verworfene künstliche und schematische Denkweise. Des-
halb bevorzuge er, Chamberlain, das „reine Sehen“, weil es grundsätzlich danach trachtet,
dem Nichtlogischen, Nichtschematischen und Unausdenkbaren unverfälscht und treu ge-
wahr zu werden.4

Es stellt einen für das philosophische Denken der Zeit sehr aktuellen und produktiven
Gedanken dar, wenn Chamberlain darauf aufmerksam macht, daß bei Goethe das unmit-
telbar Anschauliche, Sinnliche, Gegebene durch den Rekurs auf die »Idee«, auf die ideelle
oder geistige Anschauung des sich im Phänomen Offenbarenden einen symbolischen Sinn
gewinnt.5 Die symboltheoretischen Implikationen in Goethes Natur- und Weltanschauung
hebt ebenso Cassirer in seiner Goethedarstellung (1916) hervor.6 In der Naturwissenschaft
unterscheidet Chamberlain nicht nur rein „technische“ von „architektonischen“ Ideen,
sondern, ähnlich wie Leibniz, auch „abstrakte“ von „anschaulichen“ Symbolen.7 Letztere
gelten ihm als „Sinnbilder“, die den „Ideenbildern“ („Urbildern“) entsprechen, die auch
Platon und Goethe angenommen hätten. Die von Goethe ins Spiel gebrachten »Urphäno-
mene« konkretisierten den Begriff der „Ideenbilder“.8 Diese sind für Chamberlain unhin-
tergehbar, weil sich sonst „alles in Abstraktionen und Hirngespinnste“ auflöst bzw. weil wir

                                                
1 Ebenda, 387.
2 Ebenda, 187.
3 Ebenda, 185.
4 Ebenda, 473.
5 Ebenda, 186.
6 E. Cassirer: Freiheit und Form [1916], Darmstadt 1961, 215, 247 ff.
7 H.St. Chamberlain, Goethe, 322 f.
8 Scheler hat die sich von der empirischen Abstraktion grundsätzlich unterscheidende Wesensschau einmal

so beschrieben, daß bei ihr „das Wesen selbst [...] in der Deckung der Idee mit dem anschaulichen Ur-
phänomen einer Idee, die von allen empirischen Begriffen verschieden ist“, erfaßt wird. – M. Scheler, Zu-
sätze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus und Realismus«, in: Späte Schriften, GW 9,
Bern und München 1976, 246.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 89

sonst die Idee „wieder zurückstoßen ins Reich des Unwahrnehmbaren“.1 Das Unwahr-
nehmbare bzw. Unanschauliche wird hier u.a. mit allgemeinen physikalischen Abstraktio-
nen identifiziert, gegen die auch Husserl in den Ideen (1913) polemisiert.2 Der Begriff der
Wahrnehmbarkeit bzw. Anschaulichkeit wird sowohl von Chamberlain als auch von
Husserl auf die Ideen bzw. die Urphänomene ausgeweitet.

Als Anhänger der anschaulichen Ideenerkenntnis zeigt Chamberlain grundsätzlich Ver-
ständnis dafür, daß sich Goethe gegen ein bloßes sinnliches „»Hinstarren auf die Natur«“
wendet. An das unmittelbare sinnliche Schauen muß sich eben das „Verarbeiten und Um-
wandeln“ anschließen: das Verarbeiten und Umwandeln „zuerst des Angeschauten in be-
grifflich faßbare Elemente, sodann dieser Gedankenatome in neuerlich sichtbare Gestalten,
die [...] Neuschöpfungen des eigenen Gemüts oder [...] Ideen darstellen“.3 Auf diese Weise
ist es Goethe anhand der Idee der „Urpflanze“ gelungen, sich „seinen zu einer Gestalt zu-
rückgebildeten Gedanken [...] überzeugend leibhaftig“ vorstellig zu machen.4 Mit anderen
Worten, das begrifflich Bearbeitete, das auf unmittelbar Angeschautes zurückgeht, wird
durch den wahren Naturbeobachter erneut in „sichtbare Gestalten“ (Platonische Ideen,
Goethesche Urphänomene) „zurückgebildet“.

Auf Grund der besonderen »Beanlagung« und der klaren methodischen Rechenschafts-
legung finde das Verhältnis von Denken und Anschauung in der Person Goethes seine
exemplarische Lösung. Als echter Naturforscher kann Goethe „ohne Schauen [...] nicht
denken“, und zugleich ist es „ihm nicht möglich, weiter zu schauen, ehe nicht die Gedan-
ken sich geklärt haben“. Das Denken dient bei ihm folglich dem neuerlichen Schauen, in-
dem es ein „Umschaffen von Begriffen zu Ideen“ leitet und leistet, und dies, indem es als
„Mittelglied zwischen [sinnlicher] Anschauung und [ideeller] Anschauung“ fungiert. In die-
ser Funktion vermittelt das Denken zwischen „den durch unverwandtes »Hinstarren« ge-
wonnenen Eindrücken von außen und den durch eigene Schöpferkraft neu hervorzubrin-
genden anschaulichen Ideen“.5 In Anlehnung an Goethe warnt Chamberlain schließlich vor
Gelehrten oder einfach vor Menschen ohne jegliches „Ideenvermögen“, weil diese wegen
dieses Defizits notgedrungen »Ideen« aufstellen, „die weder in genialer Anschauungskraft
geboren noch in geduldiger, anschmiegender Besonnenheit gereift sind“. Solche Pseudo-
gelehrten begingen damit sogar regelrecht „ein Verbrechen gegen den Menschengeist“.6

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 325.
2 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, §§ 40, 43, 52.
3 H.St. Chamberlain, Goethe, 187 ff.
4 Ebenda, 104.
5 Ebenda, 190 f.
6 Ebenda, 287.



LEBENSPHILOSOPHIE90

4.4 Wissenschaftlerpersönlichkeit und Wissenschaftsmethode –
Goethes Sonderstellung

Die Goethedarstellung bietet Chamberlain die Gelegenheit für eine grundsätzliche, strek-
kenweise von Antisemitismus getragene Kritik der zeitgenössischen Naturwissenschaft,
ihrer Ideale und Zielsetzungen. Dabei hat er allerdings, entsprechend der Erfahrung wäh-
rend seines Physiologiestudiums in Genf und Wien, den mechanistischen Wissenschaftstyp
des 19. Jahrhunderts im Auge. Die neuen Entwicklungen und Veränderungen, für die Na-
turwissenschaftler wie Einstein und Planck stehen, bleiben weitgehend unberücksichtigt.
Anders bei Cassirer, der gerade sie in seinen Schriften zur Wissenschaftsgeschichte
(Erkenntnisproblem, Substanzbegriff und Funktionsbegriff) reflektiert und in ihrer Relevanz für das
philosophische Verständnis des Erkenntnisproblems diskutiert. Außerdem verliert Cham-
berlains Argumentation durch ein gelegentliches plumpes Rassedenken und durch akade-
mischen Antisemitismus an Gewicht und Überzeugungskraft. So fabuliert er von Indoari-
ern und Urgermanen, deren Weltanschauung Goethe insbesondere nahe stehe, und pole-
misiert gegen eine „jüdische Weltanschauung“.1

Und dennoch, Goethes kritische Einsichten dienen bei ihm als Grundgerüst für eine
konservative, die reale Entwicklung der Dinge in einigen Aspekten antizipierende Diagnose
eines drohenden Versiegens der sinnstiftenden Kraft moderner Wissenschaft. Einen wich-
tigen Auslöser dieser Entwicklung führt er sowohl auf die sich vollziehende Abkehr von
der Anschauung als auch auf das von den Naturwissenschaftlern betriebene Ersetzen le-
bendiger, „organischer“ Zusammenhänge durch mechanisch-technische Beziehungen zu-
rück. Weil Chamberlain, Kind eines gerade erst zu Ende gegangenen wissenschaftsgläubi-
gen 19. Jahrhunderts, tief davon überzeugt ist, daß das vorherrschende Wissenschaftsver-
ständnis die Kultur der Gesellschaft entscheidend prägt, hält er Goethes Warnungen vor
den Konsequenzen einer »falsch« verstandenen und betriebenen Naturwissenschaft gerade
im beginnenden 20. Jahrhundert für hoch aktuell. Das findet seinen Ausdruck u.a. in der
These, wonach das „Ideal der heutigen Wissenschaft [...] alle Weltanschauung in eine riesige
Maschinenhalle“ verwandelt und „uns selber zu entseelten Rädern an der schönheits- und
gütebaren, dummen, zwecklosen Universalmaschine“ erniedrigt.2 Damit stellt er sich be-
wußt in die Tradition bzw. in den Mainstream der Kultur- und Technikkritiken am Beginn
des Jahrhunderts, wie sie Klages, Goldstein, Simmel oder Weber formulieren.3

Die Tatsache, daß Goethe eine Wissenschaftskritik zu formulieren vermochte, die die
eigene Lebensepoche überdauerte, erklärt Chamberlain mit dessen Sonderrolle innerhalb
der Naturforschung während der „Goethezeit“, also zwischen 1770 bis 1830. Diese Son-
derstellung, deren Einsichten eröffnende Aktualität auch zu Chamberlains Lebzeiten nichts
verloren habe, speist sich seiner Meinung nach zum einen aus Goethes originärer Persön-

                                                
1 Ebenda, 324, 732; Zu den „Germanen“ zählt er allerdings auch Kelten und Slawen, und wendet diesen

Terminmus vor allem gegen die antiken „Griechen“ und „Römer“. – Siehe dazu auch St. Breuer, Die
Geburt der Moderne aus dem Germanentum, Berliner Zeitung, 11. Mai 1999, 11.

2 H.St. Chamberlain, Goethe, 319.
3 Einen Überblick zu dieser Tradition bietet u.a. O. Veit, Die Tragik des technischen Zeitalters. Mensch

und Maschine im 19. Jahrhundert, Berlin 1935.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 91

lichkeit im Vergleich mit dem vorherrschenden Persönlichkeitstypus des Wissenschaftlers,
zum anderen aus seiner eigentümlichen architektonischen Methode für die Naturerfor-
schung, und schließlich aus der Tatsache, daß er ein „um die Zukunft unserer Kultur Be-
sorgter“ war. Die über seine Lebenszeit hinaus wirkende Wissenschafts- und Erkenntnis-
kritik sei genau im Lichte dieser Sorge entwickelt worden.1 Allerdings trägt die Charakteri-
sierung Goethes Züge einer mystifizierenden Überhöhung und Enthistorisierung. So wenn
behauptet wird, das Phänomen Goethe überrage alles an menschlicher Persönlichkeit, was
wir kennen. Oder wenn er als der „weiseste Mensch, von dem wir Kunde haben“, zu gelten
habe, mit dem sich selbst solche Heroen des Geistes wie Platon und Carlyle nicht messen
können.2 Die unvergleichliche Größe seines schöpferischen Geistes findet Chamberlain
nicht zuletzt in dem Vermögen angelegt, sich „aus Schemen, Schranken, Gesetzen einer
sinnlich und logisch festgenagelten Natur und Vorstellung“ loszulösen.3 Das so ausge-
zeichnete Vermögen, das sich der Veranschaulichung bedient, muß jedoch, wenn es sich
bei dem Zuveranschaulichenden „um das Gebiet des denkenden Geistes“ handelt, die „ge-
wünschte Veranschaulichung den Weg über den Verstand nehmen“ lassen.4

4.4.1 Kritik der Wissenschaftlerpersönlichkeiten

Der modernen Naturwissenschaft, wie sie sich in den letzten beiden Jahrzehnten des 19.
und im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts darstellt, fehlen nach Chamberlains Meinung
sowohl die eigentümlichen, in die Zukunft weisenden methodischen Verfahren als auch die
schöpferischen Gelehrtenpersönlichkeiten vom Typ eines Goethe. Und dies obwohl die
Forderung beider Voraussetzungen in ihr selbst wurzelten. Wenn er deshalb bei der über-
großen Mehrheit der in der Wissenschaft Tätigen nur mittelmäßige Beanlagungen aus-
macht, dann wiederholt Chamberlain Vorwürfe und Einschätzungen, wie sie der sich zu-
rückgesetzt fühlende Goethe seinerzeit notiert hatte.

Diese Forscher mit ihren nur mittleren Begabungen, bar jeglicher philosophischen und
künstlerischen Beanlagung, seien für den beklagten Zustand einer die kulturelle Sinnstif-
tung nicht mehr leistenden Wissenschaft verantwortlich. Sie schränken sich geradezu willig
auf Spezialgebiete ein und gehen beim Aufstapeln von Tatsachen einseitig vor. Instinktive
Kollektivitäten unter ihnen würden ein „Heer der sieghaften Mittelmäßigkeit“ entstehen
lassen.5 Unter der Dominanz dieser Mittelmäßigen sei der Wissenschaftsbetrieb zu einer
„anonymen Macht ausgewachsen“.6 Chamberlain rechnet, nicht ohne Hochmut, einen
„großen Prozentsatz der in den Naturwissenschaften Tätigen“ zu den bloß „Halbgebil-

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 317.
2 Ebenda, 581.
3 Ebenda, 475.
4 Ebenda, 481.
5 Ebenda, 261.
6 Ebenda, 398.



LEBENSPHILOSOPHIE92

deten“.1 Sich auf Goethe berufend, prangert er die faktische Macht der Mehrheitsauffas-
sung, wie sie auch in den wissenschaftlichen Gemeinschaften existiert und wirkt, als eine in
der Regel bornierte, unschöpferische Auffassung an.

Ein Gegengewicht zu diesen »Mißständen« sei allein im „Prinzip des genialen Schöpferi-
schen“ gegeben, welches „die Wissenschaft als Kunst“ denken und praktizieren lasse. Je-
doch erheben sich nur wenige „auserlesene Geister“, wie Kirchhoff und Uexküll, im Sinne
dieses Prinzips über der Masse der Gelehrten, die tief unten „in d[en] emsigen Faktoreien
des mußelosen Wissenschaftsgetriebes“ tätig sind.2 Seine Verehrung für Johannes von
Uexküll, mit dem er sich auch in der Würdigung der Anschauung einig weiß, bezeugt
Chamberlain ebenfalls in den 1919 veröffentlichten Lebenswegen.3 Außerdem sind es die
„Anschauungsgenies“, wie Goethe eines war, von denen die moderne Wissenschaft viel
mehr brauche. Doch die „professorale Fachgilde“ betreibe unter Aufgabe der Freiheit des
Forschens nahezu ausschließlich empirische Tatsachenforschung und weise jegliche ideelle
Anschauung oder Ideenschau weit von sich. Damit bleibe ihr allein der „dumm-zufällige
Weg empirischen Herumtastens“, den bereits Goethe mit harschen Worten gegeißelt hat-
te.4

Mit diesem glaubt sich Chamberlain außerdem in der Einsicht einig, daß der wahre, ge-
niale Wissenschaftler das Recht hat, bei der Naturbetrachtung schöpferisch-künstlerisch
vorzugehen. Dies erlaubt ihm, „die gefährdete Kultur aus den Klauen der »atomistischen
Beschränktheit« zu erretten“.5 Für dieses „Recht des Genies“ müsse allerdings zu Beginn
des 20. Jahrhunderts in der Naturforschung immer noch gekämpft werden. Ziel, Methode
und sittlichen Zweck der wahren Naturbeobachtung bestehe nämlich im Bestreben des
Genies, einer kongenialen Natur kongenial entgegenzutreten. Die Phänomene der lebendi-
gen Natur bedürfen einer besonderen Zugangsweise, einer lebendigen Teilnahme, wofür
der Mensch in sich das entsprechende Organ im weitesten Sinne erst auszubilden hat. Auf
diesen Sachverhalt hat in der Tat Goethe immer wieder aufmerksam gemacht.6 Das von
ihm in dem Zusammenhang geforderte „höhere Anschauen“ bedürfe des künstlerisch-
schöpferischen Genies, um „nicht allein Technik und Tatsachenkram, sondern Kultur des
Geistes und des Herzens“ zu bewirken.7

Weil sich Goethe beim Naturbeobachten solche weitreichenden und übergeordneten
Ziele setzte, hält ihn Chamberlain dem Durchschnittsgelehrten nicht nur in methodischer,
sondern auch in sittlicher Hinsicht für überlegen. Er sah ein und denselben „Stoff“ der
Forschung nicht nur mit ganz anderen Augen als seine weniger begabten Fachkollegen,
sondern er teilte mit ihnen zudem weder Ziel noch sittliche Triebfedern der Forschung.8

Goethes Verhalten der Natur gegenüber weiche „nicht bloß im Einzelnen, sondern durch-

                                                
1 Ebenda, 299.
2 Ebenda, 361.
3 H.St. Chamberlain, Lebenswege meines Denkens, 63 ff.
4 H.St. Chamberlain, Goethe, 389.
5 Ebenda, 263.
6 F. Kümmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 226.
7 H.St. Chamberlain, Goethe Ebenda, 264.
8 Ebenda, 256.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 93

weg von demjenigen unserer [damaligen wie gegenwärtigen – C.M.] Naturforschung“ ab.1

Wenn Chamberlain über Goethes Distanz zu vielen Universitätsprofessoren seiner Zeit
reflektiert, dann läßt er durchaus Zustimmung durchblicken.

Was Goethe außer dem künstlerisch-schöpferischen und organologischen Herangehen
an die Natur noch aus der damaligen Naturforschung heraushebt, sei die Einsicht, daß es
die Naturwissenschaft mit „Lebensgestalten“ zu tun hat, weshalb sie die »Bezüge« des Le-
bens bis in ihre Begrifflichkeit hinein aufnehmen muß.2 Worte und Begriffe müßten wie-
der, wie ursprünglich in der griechischen Sprache, „unverfälscht“ als verstehbare „leben-
dige Gebilde“ aufgenommen werden, die in Einheit mit dem Denken stehen. Mit dem rein
mechanischen, leblosen Naturbegriff,3 der in der lateinisierten Naturwissenschaft als allei-
niger Erkenntnisgegenstand gelte, wisse Goethe deshalb nichts anzufangen. Seine Weltan-
schauung unterscheide sich fundamental durch ihren Lebensbezug von der „Welt-
anschauung unserer exakten Wissenschaft“. Das wird deutlich, wenn er Gestaltlosigkeit
und gestaltetes Leben streng unterscheidet. Die „Gestalt“ des Lebens hat nämlich den
methodischen Ausgangs- und Zielpunkt des „Gesetzes“ für Totes, Gestaltloses ersetzt.
Obwohl ihm darin inzwischen so außerordentliche Forscher wie Kirchhoff und Uexküll
zustimmten, spiele die der Gestalt verpflichtete Auffassung in den „emsigen Faktoreien des
mußelosen Wissenschaftsgetriebes“ keine bestimmende Rolle.4

Chamberlain wendet sich folglich gegen das „Grunddogma der modernen Wissen-
schaft“, welches das Gestaltete aus dem Gestaltlosen, das Leben aus dem Leblosen hervor-
gehen läßt.5 Das schließt, wie schon bei Dilthey, die Absage gegen ein Übertragen der Me-
thode der Mechanik (Physik) auf das Leben (Biologie) und das Geschichtliche ein. Gegen
das methodische Verfahren Goethes, die Anschauung des Lebendigen auf die anorganische
Natur zu übertragen, hat er jedoch nichts einzuwenden, im Gegenteil. Immer dann, wenn
wir „auch in der anorganischen Natur“ Gestalten anstatt Gesetze erblicken, kommen wir
einer rein ideellen Forderung Goethes nach.6 Und nicht zuletzt äußere sich die Sonderrolle,
die Goethe im wissenschaftlichen Leben spielte, noch darin, daß er nie fremdbestimmt, nie
unter dem Zwang einer Logik äußerer Sachverhalte handelt und erkennt. Es ist vielmehr
stets ein „lebendiger innerer Drang [...], was Goethe zu der Befassung mit Geschäften an-
treibt“.7 Deshalb war es ihm möglich, die Erneuerung der Kultur regelrecht vorzuleben,
wobei sich die innere Lebensform seiner Persönlichkeit nicht nur in der Dichtung, sondern
auch in der Naturbetrachtung exemplarisch bewährt hat.

                                                
1 Ebenda, 260.
2 Ebenda, 267.
3 Die lateinische Wiedergabe des griechischen Ausdrucks für »Natur« (physis) – natura – lasse die ursprüng-

lich zusammengehörenden Bedeutungen Leben/Psyche und Denken/Logos/Lebloses nach und nach
auseinandertreten. – Ebenda, 271 ff.

4 Ebenda, 360 ff.
5 „Einzig diejenige Forschung, deren Ausgangspunkt die »Gestalt« ist, hat die Fähigkeit, den Phänomenen

des Lebens gerecht zu werden.“ – Ebenda 360.
6 Ebenda, 384.
7 Ebenda, 206.



LEBENSPHILOSOPHIE94

4.4.2 Mathematisch-mechanische und architektonische Methode

An der zeitgenössischen, dem Paradigma der Mechanik zugerechneten Wissenschaft und
ihren Methoden hebt Chamberlain, in Anlehnung an Goethe, ihren Formalismus, das Re-
duzieren auf die quantitative Seite der Wirklichkeit, das Bemessen und Berechnen als Welt-
verhalten sowie das analytisches Zerlegen der lebendig-organischen Natur als kritikwürdige
Merkmale hervor. Der in echtem Sinne wissenschaftlich tätige Mensch dürfe nämlich nicht
in erster Linie Buch führen und berechnen, beobachten und verketten, sondern müsse, wie
der Künstler, selbstherrlich schaffen und gestalten. Dagegen suche der gewöhnliche Na-
turwissenschaftler nach einem möglichst allgemeinen und einfachen Gesetz für maximal
viele Tatsachen, gehe also exakt und empirisch vor.1 Deshalb weist Chamberlain sowohl die
daraus resultierende »exakte« Wissenschaft als auch die „ihr allernächst verschwisterte
Technik“ als Faktoren für eine kulturelle und geistige Sinnstiftung zurück, weil diese einer
viel zu weitgehenden Spezialisierung verfallen seien.2

Damit stimmt er der Analyse Goethes zu, wonach die sich der mathematischen Metho-
de bedienende Naturforschung rein formal und abstrakt vorgeht. Außerdem macht er sich
dessen Behauptung zu eigen, daß ein solches Weltverhalten dem der Anschaulichkeit be-
dürfenden Wesen des Menschen nicht angemessen ist: „Nirgends enthüllt sich das rein
abstrakte Wesen unserer exakten Wissenschaft deutlicher als gerade hier. Der eigentliche
Geist des Menschen, dessen Nahrung einzig aus sinnlichen Vorstellen besteht, geht leer
aus: es ist nichts zu sehen, nichts zu denken, [...] aber – die Rechnung stimmt“.3 Selbst die
modernen „Wissenschaften des Lebens“ gingen unweigerlich diesen verhängnisvollen Weg,
wenn sie „Leben“ mechanisch deuten und in mathematischen Formeln zu fassen suchen.4

Wenn Goethe allerdings, in Leibnizscher Tradition stehend, „mit unmißverständlicher
Deutlichkeit der mathematische Begriff einer Funktion“ vorschwebt, dann ziele dies dem-
gegenüber auf eine alternative Auffassung von der Rolle der Mathematik als „ethisch-
ästhetischer“ Methode.5 Weil jedoch die „exakte“, mathematisch gestützte Naturwissen-
schaft keine andere Methode als die mechanische hat und haben kann, müsse die „Ge-
samtheit der strebenden, hoffenden, denkenden, leidenden Menschheit“ endlich aus dem
Irrtum erwachen, „die exakte, mathematische, »philisterhafte« Wissenschaft der Natur be-
fördere Kultur, während sie diese in Wirklichkeit notwendig zerstört“. Die herrschende
Suprematie der »exakten« Naturwissenschaft habe ein Ende zu finden. Sie hat ihre Rolle als
ein mit „bestimmt beschränkter Geltung“ ausgestattetes Glied des Ganzen zu spielen und
diesem Ganzen zu dienen, das nach „höheren Prinzipien organisiert ist, als die [exakte –
C.M.] Wissenschaft sie zu geben vermag“.6

Dieser stellt Chamberlain nun die »wahre« Wissenschaft gegenüber, die allerdings auf
der »exakten« fußt. Der »wahre« Wissenschaftler, wie ihn Platon und Goethe repräsentie-

                                                
1 Ebenda, 257.
2 Ebenda, 260, 263.
3 Ebenda, 342.
4 Ebenda, 300.
5 Ebenda, 638.
6 Ebenda, 301.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 95

ren, schaut nämlich die mannigfaltigen Tatsachen zu Ganzheit und Einheit zusammen. Er
schafft und gestaltet auf die Weise analog dem Künstler und dennoch anders als dieser. Die
„Kunst“ der Wissenschaft bestehe nämlich darin, „im Einzelnen das Ganze“, im Besonde-
ren das Allgemeine erkennen zu lernen.1 Deshalb ringe Goethe um „die Überwindung der
Tatsachenfülle durch ihre vollkommene Umwandlung in erschaute Einheit der Gestalt“.2

Obwohl dieser für Chamberlain ein bedeutender „Naturforscher vom Fach“ ist, will er mit
der Bezeichnung „Naturerforscher“ das Besondere an Goethes Herangehen an die Natur
deutlich machen.3 Damit werde unterstrichen, daß Goethes Arbeitsmethode „eine andere
[ist] als die unter exakten Wissenschaftlern; es ist nicht die mathematisch-mechanische,
sondern die architektonische; aber es ist Methode, und zwar eine in exakter Empirie fußen-
de Methode“.4

Der gewöhnliche Physiker, dessen exakte Naturforschung auf der abstrakten mathema-
tisch-mechanischen Methode beruht, finde bei seinen Experimenten allein dasjenige bestä-
tigt, „was er vorausgesetzt hat“. Demgegenüber besteht der Vorzug von Goethes Methode
darin, „stets auf der Lauer zu bleiben, offenen Sinnes“ zu sein, um wirklich Neues zu erha-
schen.5 Auf dem damit eröffneten methodischen Weg zur Natur, auf dem man »sich vor
der Abstraktion fürchtet«, gehe „die Naturerkenntnis »unmittelbar ins Leben«“ über.6

Chamberlain teilt also mit Goethe die Forderung nach Fruchtbarkeit und Lebensbedeut-
samkeit »wahren« Wissens. Ein solches laufe eben nicht „auf lauter Berechnungen hinaus,
welche einzig der mathematische Fachmann versteht“. Als echte Wahrheit oder wahre Er-
kenntnis hat vielmehr allein dasjenige zu gelten, „was auf allen Gebieten des Lebens Be-
deutung besitzt, was den Sinn schärft und den Geist nährt“.7

Bei der Aufklärung des Lebens leiste die mathematisch-mechanische Formel nur wenig,
Goethes architektonische Idee der „Gestalt“ jedoch sehr viel. Deshalb legt Chamberlain
den Gelehrten ein methodisches Umlernen nahe. Ihnen wird „ein Sehenlernen“ anemp-
fohlen, „das zugleich ein Denkenlernen und ein Tunlernen ist“. Allerdings dämpft er sofort
wieder die Erwartungen an den Erfolg eines solchen Umlernens, sei doch Goethes Metho-
de ausschließlich „allen Höherbeanlagten“ zugemessen.8 Folglich werden sich auch in Zu-
kunft die vielen „unbeanlagten“ Naturforscher (die „Mechaniker“) und die wenigen
„Höherbeanlagten“ (die „Architektoniker“) weiter gegenüberstehen.9

Insbesondere „uns abstrakten, anschauungsarmen Menschen“ des 20. Jahrhunderts be-
reitet die „architektonische“ Methode Goethes bei ihrer Handhabung keine geringen
Schwierigkeiten. Diese treten u.a. immer dann auf, wenn wir mit Worten dasjenige unmit-
telbar ausdrücken wollen, was wir mitzuteilen haben.10 Mit dieser Feststellung berührt

                                                
1 Ebenda, 258.
2 Ebenda, 257.
3 Ebenda, 268 ff.
4 Ebenda, 296.
5 Ebenda, 352.
6 Ebenda, 343.
7 Ebenda, 344.
8 Ebenda, 362.
9 Ebenda, 372 ff.
10 Ebenda, 352 ff.



LEBENSPHILOSOPHIE96

Chamberlain ein wichtiges Thema, aus dem die Lebensphilosophen grundsätzliche Schran-
ken des begrifflichen Denkens ableiten. In der Regel versprechen sie, die Schwierigkeit
durch die Methode der „inneren Erfahrung“ (Dilthey) oder der „Intuition“ (Bergson) einer
erkenntnistheoretischen Lösung nahezubringen. Selbstverständlich spielt das Problem der
nicht völlig zu erzielenden Deckungsgleichheit von Erlebtem und in Begriffe Gefaßtem,
von Bedeutung und logisch-sprachlichem Ausdruck auch in den anderen philosophischen
Richtungen eine große Rolle.

Die lebendige Natur, das gestaltete Leben, das Bewegliche und das organisch Organi-
sierte lasse sich eben nicht unmittelbar durch Worte „festnageln“. Um all dies deckungs-
gleich auszusprechen, müßten wir eine neue Sprache erfinden, die ebenso beweglich und
lebendig wäre wie das erlebte, angeschaute Auszusagende selbst. Der neuen Sprache müßte
ein Schauen vorhergehen, welches das Erschaute als lebendig, beweglich und werdend er-
faßt. In einem zweiten Schritt hätte sie das Erschaute in Gedanken zu fassen, und zuletzt
wäre das In-Gedanken-Gefaßte „in Ideen menschenmäßig und anschaulich wiederzugebä-
ren“.1 Chamberlain kommt aber zu dem wohl begründeten Schluß, daß uns Menschen nur
unsere alte, diese Bewegung und Lebendigkeit immer wieder unterbrechende Sprache zur
Verfügung steht.

Obwohl die architektonische Methode auf der mathematisch-mechanischen Wissen-
schaft fußt, ist sie als eine grundsätzliche Alternative im Weltverhalten zu verstehen bzw.
zu handhaben. Wegen ihrer methodisch begründeten Eigenart dürfen folglich die Farben-
lehre und die Lehre von der Metamorphose der Pflanzen und Tiere, die Goethe mit Hilfe
seiner architektonischen Methode entwarf, nicht einfach in den exakten Wissenschaften
verankert und an deren Kriterien mehr oder weniger wohlwollend gemessen werden. Ein
solches Vorgehen nennt Chamberlain „die neueste Taktik des Unverstandes“ Goethe be-
treffend. Gegenüber einer solchen »falschen« Gleichsetzung alternativer Methoden und
Theorien erweise sich Goethes „»Art[,] die Gegenstände der Natur anzusehen und zu be-
handeln«“, vielmehr immer nachdrücklicher als eine Methode, die zur zeitgenössischen und
zur modernen Fachwissenschaft in Opposition steht und ihr in mancher Hinsicht sogar
überlegen ist.

Als Beispiel für diese Opposition führt Chamberlain den zwischen den Farbenlehren
Newtons und Goethes bzw. ihren Anhängern ausgetragenen heftigen Streit an. Die ma-
thematische Wahrheit Newtons stehe mit der lebensbedeutsamen Wahrheit Goethes in
einem Widerspruch. Beide Theorien beruhten auf „radikal verschiedenen Methoden“, auf
der mathematisch-mechanischen bzw. der architektonischen, und auf völlig unterschiedli-
chen Zielsetzungen. „Farbe“ und „Gestalt“ als zentrale Begriffe in Goethes Farbentheorie
finden sich „aus unserer exakten Wissenschaft verbannt“. Sie spielen aber in den »nicht-
exakten« Wissenschaften (Biologie) und in der Philosophie eine große Rolle.2 Mit anderen
Worten, Goethes Erkenntnismethode wird hier als philosophisch relevante Auffassung
gedeutet, die sich nicht auf eine einzelwissenschaftliche Behandlungsweise reduzieren läßt.
Selbstverständlich können und sollen ihre Resultate mit denen der mathematisch orientier-
ten Fachwissenschaften verglichen werden.

                                                
1 Ebenda, 358.
2 Ebenda, 350.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 97

Die von Goethe erhobene platonische Forderung nach architektonischer „Zusammen-
schau“ der Mannigfaltigkeit zu Gesamtheit und Einheit1 zieht für Chamberlain aber nicht
zwangsläufig die Konsequenz nach sich, der „exakten Wissenschaft“ mit grundsätzlicher
Geringschätzung gegenüberzutreten.2 Vielmehr handele es sich um ein Einschränken ihrer
Ansprüche auf den ihr eigentümlichen Nutzens- und Geltungskreis, um sie von Grenz-
überschreitungen abzuhalten. Die damit erstrebte neue Gewichtung von Bedeutung und
Geltung exakter, mechanisch-mathematischer Methoden und ihrer Erkenntnisse führt den
Naturforscher Chamberlain nicht in die Versuchung, sie deshalb in Acht und Bann zu tun.
Derartige Tendenzen deutet er vielmehr als eine historische Grenze in Goethes Wissen-
schaftsverständnis, die sich auch auf dessen Haltung zur Mathematik auswirkte. So habe
Goethe „die Eigenart und die Berechtigung des exakt-mechanischen Standpunktes [...] nie
recht eigentlich eingesehen und anerkannt“, was zur „Ursache endloser Verwirrung
[wurde], die noch heute nachwirkt“.3 Obwohl die Mathematik als solche nicht Kultur bzw.
kulturellen Sinn konstituiert, hält Chamberlain ohne Zweifel die mathematisch-mechani-
sche Methode für ein wichtiges wissenschaftliches Verfahren: „An diesem Punkte hat
Goethe geirrt“ und das „gegen sein besseres Wissen“. Er hätte sich besser darauf be-
schränkt, „auf die große Gefahr aufmerksam“ zu machen, die „aller Geisteskultur erwächst,
sobald diese Methode die ihr gewiesenen praktischen Grenzen übersteigt, wie dies heute
auf allen Gebieten geschieht“.4

Die geniale architektonische Methode Goethes schmälere Rolle und Leistung der ma-
thematisch-mechanischen Arbeitsweise schon deshalb nicht, weil sich in den bloß
»technischen« Ideen der Naturwissenschaft (z.B. in Newtons Idee der Anziehung zweier
Körper) auch „Geisteswahrheit“ und nicht nur „Naturwahrheit“ verkörpere. Sonst wäre sie
nämlich „für uns Menschen unverständlich und daher bedeutungslos“. Leistung wie Gren-
ze einer „erfolgreichen empirischen Wissenschaft“ sieht Chamberlain in ihrer Erkenntnis-
funktion aufscheinen: Sie macht „allein die formellen Ansprüche des Menschengeistes gel-
tend“ und verzichtet dabei auf alle anderen Ansprüche.5 Die Nichtbeachtung dieser Ein-
schränkung und die Suprematie der exakten Wissenschaft im Bewußtsein und Handeln der
Gelehrten lassen dasjenige, „was Vorstellbarkeit, geistige Bedeutung, Lebenswert, Gemüts-
nahrung“ besitzt, trotz allen Wissensfortschrittes ins „Ungeheure“ immer mehr gegen Null
tendieren. Damit formuliert Chamberlain eine Kritik am naturwissenschaftlichen Denken
seiner Zeit, der sich u.a. auch Klages und seine Anhänger anschließen.6 Genau dieser an der
exakten Wissenschaft kritisierten Tendenz arbeite aber Goethes architektonische Methode
entgegen. Und dies tut sie, indem sie den Geist nicht durch technische Ideen vereinseitigt
und sinnentleert, sondern „durch architektonische, Sinnlichkeit und Phantasie befruchten-

                                                
1 R. Mehring, Pathos der »Zusammenschau«: Annäherung an Cassirers Philosophiebegriff, in: E. Rudolph

(Hrsg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 64 ff.
2 H.St. Chamberlain, Goethe, 261. „Nichts, was wir Menschen zu wissen imstande sind, ist gewisser als die

Berechtigung der mechanischen Naturforschung.“ – Ebenda, 320.
3 Ebenda, 319.
4 Ebenda, 320.
5 Ebenda, 321.
6 F. Tenigl, Ludwig Klages. Vorträge und Aufsätze zu seiner Philosophie und Seelenkunde, Bonn 1997, 

31 ff.



LEBENSPHILOSOPHIE98

de Ideen“ seine eigene Wahrheit in der Naturbetrachtung verkörpern läßt. Eine für die
kulturelle Sinnstiftung entscheidende Konsequenz von Goethes „architektonischer“ Me-
thode sieht Chamberlain denn auch darin, daß „die erfahrene Natur [...] wieder in den Seh-
winkel des normalen Menschen“ fällt, wodurch „dieses nach und nach armselig abstrakt
gewordene Wesen wieder sehen, hören, genießen“ lernt.1

4.4.3 Objektivismus und Anschauungslosigkeit – Goethes Antizipation einer Lösung

Wie bereits Goethe macht auch Chamberlain der vorherrschenden Naturbeobachtung den
Vorwurf, dem Erkenntnissubjekt zu mißtrauen und sich einseitig auf das Objekt zu orien-
tieren. Der naturwissenschaftliche Objektivismus entleere das Erkenntnissubjekt jeglicher
Bedeutung, indem er den Maßstab des Erkennens und Wertens in die Sachen bzw. Objekte
verlegt. So ist das Subjekt „mit seinen Forderungen und Rechten, vor allem mit der einzi-
gen Würde seiner grenzenlosen Gestalt dem chaotischen, uferlosen Objekt unentrinnbar
ver[fallen]“.2 Der „vorgebliche Siegeslauf“ des »objektiven Wissens« lasse in der zeitgenös-
sischen Kultur „eine Nacht der allgemeinen, starrkrampfartigen Ungewißheit und Urteilslo-
sigkeit“ anbrechen.3 Das Wissen wird so „immer fragmentarischer und inhaltsleerer“. Das
benannte Symptom der „Ungewißheit und Urteilslosigkeit“ rein objektiven Wissens scheint
auf vergleichbare Weise auch in der phänomenologischen Krisisdiagnose auf. Diese macht
als Folge von Naturalismus und Objektivismus im wissenschaftlichen und philosophischen
Denken eine „geistige Not“ aus, die sich in Skeptizismus, Relativismus und Beliebigkeit
offenbart.4

Die Objektfixierung der modernen Naturwissenschaft findet zudem ihr Pendant in ihrer
sensualistisch-empiristischen Auffassung der Anschauung. Indem sie sich jeglicher
„höheren“, ideellen Schauung versagt, leiste sie in der Konsequenz nicht nur der Verar-
mung und Vereinseitigung des Sinnlichen und Konkreten Vorschub, sondern führe
schließlich auch zur Abstraktheit, Unfaßlichkeit und Unbegreiflichkeit des Erkannten. Der
als entscheidender Kritikpunkt an der modernen exakten Wissenschaft vorgetragene Ver-
weis auf eine zunehmende Unfaßlichkeit und Unbegreiflichkeit von Theorien und Ergeb-
nissen geschieht unter Bezug und Berufung auf entsprechende Aussagen bei Goethe.
Chamberlain verknüpft dies mit einer Kritik am Objektivismus der exakten Wissenschaft.
Die hierbei entwickelte Argumentation berührt sich mit derjenigen, die Husserls Phänome-
nologie formuliert.5 Die auf Anschauungslosigkeit fußende Unbegreiflichkeit von Erkennt-
nissen und Theorien hängt eben mit der „wachsenden Abstraktion in dem Vorgehen der

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 313.
2 Ebenda, 305.
3 Ebenda, 306.
4 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsätze und Vorträge (1911-1921),

Hua XXV, Dordrecht, Boston, Lancaster 1987, 56.
5 Auch für Husserl läßt die naturalistische und objektivistische Einstellung entscheidende erkenntnistheo-

retische Fragen „zum Rätsel“ werden (ebenda, 15). In ihr finden gemäß Husserl die Fragen danach, „wie
Gegebenheiten der Erfahrung zu objektiver Bestimmung kommen und welchen Sinn »Objektivität« und
»Bestimmung der Objektivität« haben“, keine Antworten. – Ebenda, 26.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 99

Wissenschaft zusammen“. Dieses Vorgehen wiederum resultiere aus der objektivistischen
Ausrichtung der Wissenschaft: „Das eine folgt aus dem anderen, die Unbegreiflichkeit aus
der einseitigen Objektivität“.1

Und die Unbegreiflichkeit wissenschaftlicher Aussagen zieht, da folgt Chamberlain er-
neut Goethe, bedrohliche Folgen für die ganze Gesellschaft nach sich. „Sobald nämlich
Wissenschaft auch für den denkfähigen, gebildeten Laien »unbegreiflich« geworden ist, [...]
da hat sie jeden geistbildenden und geistrichtenden Wert verloren.“ Es ist wohl nur aus
dem Kontext des wissensgläubigen 18. und 19. Jahrhunderts zu verstehen, daß beide kul-
turkritischen Denker der Wirkung des Wissens auf den gebildeten Laien eine solchermaßen
fundamentale kultur- und sinnstiftende Funktion zuschreiben. Unanschaulichkeit und Un-
zugänglichkeit moderner naturwissenschaftlicher Theorien haben diese erwartete Wirkung
scheinbar neutralisiert. Nunmehr wissen und verstehen allein noch die „Techniker“ und
Spezialisten, wie die Ergebnisse der Naturwissenschaft zustande kommen.

Und dieses spezielle unanschauliche Wissen und Verstehen ist nach Chamberlains Auf-
fassung inzwischen sogar „unmitteilbar“ geworden. Keinerlei Popularisierung vermag das
Problem aufzulösen, weil auch bei ihr „der Geist [...] leer aus[geht]“.2 Ohne „geistbildenden
und geistrichtenden Wert“ trage die Wissenschaft jedoch nichts mehr, oder nur noch we-
nig, zur Kultur des Menschen bei. Trotz all dieser gefährlichen Folgen der objektivistischen
Einstellung, aus denen ein Großteil der Unbegreiflichkeit des Wissens resultiert, dürfe sich
der Wissenschaftler aber auch nicht an das Subjekt verlieren, ende dies doch in Mystik und
Obskurantismus. Eine nur „subjektiv gedachte Naturerkenntnis“ muß also ebenso vermie-
den werden wie der „Wahn des objektiven Wissens“.3

Um dem Objektivismus als dem letzten Grund der beschriebenen Misere entrinnen zu
können, empfiehlt Chamberlain unter Berufung auf Goethe den Naturforschern eine kleine
„Verschiebung des Standpunktes“. Von einer solchen „Verschiebung“ hänge „die ganze
Zukunft der Geisteskultur“ ab.4 Eine wahrhaft wissenschaftliche Untersuchung habe näm-
lich aus der Mittelposition zwischen Naturobjekt und Erkenntnissubjekt herausgeführt zu
werden.5 Die von Goethe angeregte methodische Mittelstellung, die einen „Ort lebendigen
Anschauens“ einnimmt, der „weder subjektiv noch objektiv“ ist, hat außer Chamberlain
auch andere Lebensphilosophen beeindruckt.6 Eine ähnliche Deutung verfolgt zudem die
Studie Breithaupts, der Goethe eine Lehre der Wahrnehmung erscheinender Gegenstände
zuschreibt, die als ursprüngliches, vorgängiges »Drittes«, Mediales alle Trennungen und
Gegensätze erst möglich macht.7 Weil der Subjekt-Objekt-Gegensatz als unbestimmte
Struktur bereits dem Wahrnehmen innewohne, habe Goethe insbesondere in seinen natur-
wissenschaftlichen Studien das Konzept eines »Dritten« als »Erstes« entwickelt, das sich im
Wahrnehmungsprozeß als Beziehung zwischen Einzelnem und Allgemeinen, als ein

                                                
1 H.St. Chamberlain, Goethe, 300.
2 Ebenda, 300.
3 Ebenda, 306.
4 Ebenda, 302.
5 Ebenda, 298.
6 F. Kümmel, Zur Rezeption von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, 230.
7 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 16.



LEBENSPHILOSOPHIE100

»Zwischen« entfaltet.1 Dabei fallen dann die Grenzen zwischen Objektivem (Gegenstand)
und Subjektivem (Wahrnehmung): Es kann „das eine nur [sein], indem es auch das andere
ist“.2

Für Chamberlain dominieren subjektive oder objektive Einstellung ganze historische
Zeitalter. Spenglers Gedanken von den organischen Kulturkreisen antizipierend, läßt er auf
ein vernunftbejahendes, subjektorientiertes „antikes Zeitalter“ ein vernunftabweisendes,
objektorientiertes „germanisches Zeitalter“ folgen. Jedes Zeitalter habe sein eigenes Wis-
senschaftsverständnis hervorgebracht. Wenn er es für möglich hält, daß sich die »germani-
sche« Auffassung auch „mancher Nichtgermane“ aneignen mag, ebenso wie die „»helleni-
sche« Auffassung des Verhältnisses zwischen Mensch und Natur“ bei den »Germanen«
„noch nachwirkt und bisweilen spontan vorkommt“,3 dann wird ein eher lockerer Zu-
sammenhang zwischen den Zeitaltern und den in ihnen lebenden, die Natur erkennenden
Individuen sichtbar.

Der subjektive Standpunkt der „Hellenen“ neige zwar zu vorschnellen Verallgemeine-
rungen, bringe jedoch die moderne Wissenschaftssprache hervor. Ihm steht, scheinbar un-
vermittelbar, der auf Beobachten, Sammeln, Experimentieren zielende, Instrumente erfin-
dende objektive Standpunkt der »Germanen« gegenüber. Der lasse den Forscher mit Zah-
len und Abstraktionen ohne Bezug zum Menschen als letztem Maß hantieren, weshalb sich
unter diesen Zahlen und Abstraktionen „keiner [...] etwas vorzustellen“ vermag.4 Beide
einseitigen Standpunkte könnten und müßten jedoch nur etwas aufeinander zu, zur Mitte
hin verschoben werden, um ihre negativen Folgen zu vermeiden. Chamberlain strebt damit
eine Art Synthese aus Subjekt- und Objektorientierung an. An eine idealistische Wendung
zum transzendentalen Subjektstandpunkt einer rein konstitutiven transzendentalen Subjek-
tivität, wie sie Husserl nach 1907 vollzieht, ist bei ihm allerdings nicht gedacht.

Erfolge die Naturbeobachtung erst einmal aus der Mittelposition zwischen Objekt und
Subjekt heraus, dann kehrt das den fatalen Prozeß des Entanschaulichens und Unfaßlich-
machens um. Denn nun werde „das Objekt dem Subjekt und das Subjekt dem Objekt sich
genau an passen“.5 Goethe selbst habe vorgemacht, wie auf diese Weise das Eine vom An-
deren aus zu betrachten und zu bestimmen ist. Einen solchen Mittelstandpunkt nimmt er
insbesondere in seiner Farbenlehre ein.6 Die Frage des durch die Naturforscher einzuneh-
menden mittleren Standpunktes zwischen Subjekt und Objekt ist für Chamberlain kein
bloßes Erkenntnisproblem, sondern er erwartet davon, zumindest im „Keim“, die Erneue-
rung von Kultur und Wissenschaft. Aber selbst dann, wenn eine derartige Erneuerung
wirklich einsetzt, werde das zukünftige „neue Kulturideal“, die „Kultur des Geistes und des
Herzens“, „noch Jahrhunderte“ für sein volles Inkrafttreten benötigen.7

                                                
1 Ebenda, 70 ff.
2 Ebenda, 84.
3 H.St. Chamberlain, Goethe, 285.
4 Ebenda, 304.
5 Ebenda, 307.
6 Ebenda, 336.
7 Ebenda, 264, 578.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 101

Die Skepsis, die Goethe gegenüber technischen bzw. „künstlichen“ Hilfs- und Erkennt-
nisinstrumenten zum Ausdruck gebracht hat, behandelt Chamberlain mit viel Verständnis.
Setzten diese Instrumente doch bei einseitiger Objektfixierung den „äußeren Sinn [...] mit
der inneren Urteilsfähigkeit außer Gleichgewicht“.1 Diese Skepsis dürfe als Beleg dafür
gewertet werden, daß Goethe die verhängnisvolle Tendenz der objektivistischen Einstel-
lung, das Erkenntnissubjekt aus der Naturforschung auszuschalten, klar bemerkt hatte.
Eben deshalb will er uns „vor dem Sturz in [den] Höllenschlund [...] retten; er tut es, indem
er uns wieder auf den Maßstab – den verlorenen Maßstab – des dem Menschen Angemes-
senen aufmerksam macht“.2

Zudem erweise der mittlere Standpunkt des Denkens und Schauens auch in der Frage
einer methodischen „Entgegensetzung von Erfahrung und Idee“ seine Überlegenheit.3

Diese Frage, die „Kernfrage aller Naturforschung“ wie „aller Philosophie“, löst Goethe im
Geiste der Ideentheorie Platons, was ihn zum „Platon unseres Zeitalters“ macht.4 Er werde
„der Natur wie dem Menschengeist, dem Anschauen wie dem Denken“ deshalb so wun-
derbar gerecht, weil er sich bei der Naturbeobachtung genau in der Mitte zwischen Idee
und Erscheinung, zwischen „rein ideeller architektonischer Naturbetrachtung“ und
„exakter mechanischer Wissenschaft“ positioniert.5

4.4.4 Aktualität von Goethes Warnung und Vision

Das eigentliche Verdienst Goethes sieht Chamberlain darin, „uns überhaupt auf die Be-
schränkung und Gefahren der noch so erfolgreichen mathematisch-mechanischen Metho-
de aufmerksam“ gemacht zu haben.6 Selbst im 20. Jahrhundert haben nämlich die Men-
schen „die diktatorisch gebietende Beschränkung“, die dieser speziellen Wissenschaftsme-
thode auferlegt ist, und in der letztlich „ihre unerhörte Leistungsfähigkeit wurzelt, aus den
Augen verloren“. Ihre Alleinherrschaft innerhalb der wissenschaftlichen Welterkenntnis
vernichte jedoch vieles von demjenigen, „ohne das es nicht wert ist[,] Mensch zu sein.“
Deshalb stehen die Menschen im 20. Jahrhundert in der Pflicht, den von Goethe begonne-
nen „Kampf um die Geisteskultur“ erneut aufzunehmen und fortzusetzen.

Dieser „Kampf“ bezwecke keineswegs, die „exakte“ Mechanik aus der Gesamtwissen-
schaft zu vertreiben. Vielmehr soll er „das Daseinsrecht anderer Weltanschauungen neben
der mechanischen“ begründen und garantieren, und dies besonders für die sozialen, politi-
schen, religiösen Gebiete des Lebens. Eine solche alternative Weltanschauung, die aus dem
Leben schöpft und dem Leben angemessener ist, finde sich bei Goethe. Und das Kern-
stück dieser Weltanschauung bilde die architektonische Erkenntnismethode. Obwohl viele

                                                
1 Ebenda, 304.
2 Ebenda, 305.
3 Ebenda, 318.
4 Ebenda, 309 f., 313.
5 Ebenda, 373, 379.
6 Ebenda, 396.



LEBENSPHILOSOPHIE102

Naturwissenschaftler durchaus Sympathie für den Naturforscher Goethe gezeigt haben und
weiterhin zeigen, sind „das vollkommen Neue an seiner Methode der Naturforschung“ und
der von ihr ausgehende entscheidende Impuls zur Rettung der Geisteskultur „von dieser
Seite [niemals – C.M.] begriffen, geschweige gewürdigt“ worden.1 Weder von Naturfor-
schern noch von verständnislosen Goethebiographen sei z.B. bei der Besprechung der
Farbenlehre erkannt worden, daß es sich dabei nicht so sehr um eine weitere wissenschaft-
liche Theorie, als vielmehr „um eine unmechanische und antiatomistische Auffassung der
Natur handelt“. Es müsse endlich zur Kenntnis genommen werden, daß das Bemühen,
„Goethes Leistung nur mit der Elle des exakten Forschers messen zu wollen, [...] offenbar
sinnwidrig“ ist.2 Auch Mandelkow gelangt zu dem Schluß, daß die exakte Wissenschaft für
dasjenige, was Goethe bezweckte, leider keinerlei Organ und folglich kein Verständnis be-
sitzt. Ausnahmen wie Heisenberg bestätigen eher diese Regel.3

Chamberlain anempfiehlt Goethes Art des Sehens zwar „einem künftigen Menschenge-
schlecht“, da man es vom jetzigen Menschentum nimmer mehr zu erwarten habe. Den-
noch glaubt er, im Unterschied etwa zu Klages, fest daran, daß der moderne Mensch sich
entscheiden kann und muß. „An uns liegt es – an uns Allen, auch an uns mechanischen
Naturforschern, insofern wir außerdem noch gebildete Menschen, Künstler, Denker, Arier
sind – uns von dieser Tyrannei [der zur anonymen Macht gewordenen Naturwissenschaft –
C.M.] freizusagen; es ist an der Zeit“.4 Geben wir „gebildeten Menschen“ uns aber weiter-
hin blind allein der von uns geschaffenen objektivistischen mathematisch-mechanischen
Methode hin, dann werden wir notgedrungen „unserem eigenen Sklaven [...] nach und nach
erliegen. Dieser Entartung und Unterjochung Einhalt zu tun, [...] schwebte dem erhabenen
Genie [Goethe – C.M.] bei seiner Erforschung der Natur als Ziel vor“.5

In Chamberlains Argumentation klingt deutlich der von den Lebensphilosophen immer
wieder thematisierte Gegensatz von geistiger, seelenhafter „Kultur“ und intellektueller,
seelenloser „Zivilisation“ an.6 Im Goethebuch (1912) sieht er die Kultur und diejenigen
„gebildeten Menschen“, die sie wirklich schätzen, bereits in einer Todesgefahr befindlich,
aus der aber mit Goethe die Befreiung noch möglich erscheint. Bei dem Thema »Goethe
und die Naturforschung« gehe es nämlich überhaupt nicht um das Rechthaben in einzelnen
Fachproblemen, sondern um die „Zukunft der Kultur“. Goethe konnte in dieser Lebens-
frage so weit voranschreiten und so tief blicken, weil „dem lebendigen Mittelpunkt“ seiner
Persönlichkeit eine „Tendenz zur Verkörperung der Ideen“ entsprang.7

Wenn wir „gebildeten Menschen“ uns an seine „architektonische“ Methode halten bzw.
an die zwischen Subjekt und Objekt einzunehmende Mittelstellung, dann eröffnen wir uns
die Möglichkeit, in einem „Wechselspiel zwischen Geist und Sinnlichkeit“ „eine Steigerung
unseres eigenen Inneren, eine Steigerung aller Fähigkeit des Menschengeistes“ zu erarbei-

                                                
1 Ebenda, 397.
2 Ebenda, 399.
3 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Band I, 196, 199.
4 H.St. Chamberlain, Goethe, 398.
5 Ebenda, 326.
6 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Band I, 196.
7 H.St. Chamberlain, Goethe, 403.



CHAMBERLAINS VERSTANDESKRITIK UNTER BERUFUNG AUF GOETHE 103

ten.1 Gewiß ist Mandelkow zuzustimmen, daß bei Chamberlain „die Verbindung von af-
firmativer Rezeption des Naturforschers Goethe und politischem Konservatismus eine
wichtige Komponente“ bildet.2 Diese Tatsache hat aber keinen Einfluß auf die Realitätsnä-
he oder -ferne, auch nicht auf die Überzeugungskraft oder -schwäche seiner kritischen Ar-
gumente.

                                                
1 Ebenda, 343.
2 Ebenda, 177.





5 ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHÄNOMENE

VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS

SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE

Der Kultur- und Geschichtsphilosoph Oswald Spengler (1880-1936) beansprucht, mit sei-
nem zweibändigen Hauptwerk Der Untergang des Abendlandes eine neue, zeitgemäße Meta-
physik des Geschichtlichen geschaffen zu haben. Diese fuße auf derjenigen Einstellung, die
schauend die werdende und lebendige Wirklichkeit der Geschichte als System von ewigen
Formen „versteht“. Er grenzt sie ausdrücklich von jener Einstellung ab, die die gewordene,
»tote« Welt der Natur durch Verstandesbegriffe „erklärt“. Insbesondere der erste Band
»Gestalt und Wirklichkeit« (1918) des „gewiß sehr geistreichen Buches“ (Rickert) erregt
großes Aufsehen in der vom Weltkriegserlebnis traumatisierten intellektuellen Öffentlich-
keit Deutschlands. Im Rückblick spricht Cassirer sogar davon, daß „vielleicht niemals vor-
her [...] ein philosophisches Buch einen so sensationellen Erfolg“ hatte“.1 Der zweite Band
»Welthistorische Perspektiven« (1922) und die später publizierten Bücher Der Mensch und die

Technik (1931) und Jahre der Entscheidung (1933), die ebenfalls eine gewisse Beziehung zum
Thema »Anschauung versus Verstand« haben, treffen nicht mehr auf ein so immenses
Echo wie der erste Band des Hauptwerkes.2 Es bestehen dennoch einige gute Gründe, im
Rahmen der hier behandelten Thematik „die Frage nach der Wahrheit und Unwahrheit
Spenglers noch einmal zu stellen“.3

So enthält das 1911 begonnene und bereits 1914 weitgehend abgeschlossene Werk über
den Untergang des Abendlandes einen exemplarischen Bezug zu Goethe und seiner Philoso-
phie der Erkenntnis. Goethe wird als bedeutsamer Philosoph des Lebens behandelt, der in
die Ahnenreihe der großen Philosophen gehöre. Mit seiner auf „höhere“ Anschauung zie-
lenden Erkenntnislehre, die sich auf die lebendige Natur richtet, habe er zugleich das philo-
sophisch-methodische Instrumentarium für die im 20. Jahrhundert ausstehende „Revolu-
tionierung“ oder „Wendung“ der Geschichtswissenschaft bereitgestellt, die in Fachkreisen
immer noch in Analogie zur mechanischen Naturforschung betrieben werde. Dabei hat
Spengler Goethes methodische Verfahren des Analogievergleichs am Lebendigen, der
Morphologie, der Physiognomik und der Symbolisierung im Auge.

Zudem nimmt er sich mit den Problemen der Morphologie als Lehre von den erschau-
baren Grundformen des Lebens, des Ausdrucks von Innerem im Äußeren und des Sym-

                                                
1 Der 1918 erschienene Band sei „von allen Arten von Lesern gelesen [worden] – von Philosophen und

Gelehrten, Historikern und Politikern, Studenten und Forschern, Kaufleuten und dem Mann auf der
Straße“. – E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens [1945],
Frankfurt/Main 1988, 378.

2 Siehe u.a. G. Lukács, Die neueste Überwindung des Marxismus [1920], in: Ders., Taktik und Ethik. Auf-
sätze I, Darmstadt und Neuwied 1975, 172-174; K. Joel, Die Philosophie in Spenglers »Untergang des
Abendlandes«, in: Logos IX (1920/21), 133 ff.; Th. Mann, Brief aus Deutschland [1922], in: Essays, Bd. 2
(1919-1925), Frankfurt/Main 1978, 167-178.

3 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang [1950], in: GW, Bd. 10.1. (Prismen. Kulturkritik und Ge-
sellschaft), Frankfurt/Main 1977, 48.



LEBENSPHILOSOPHIE106

bols als Offenbarung bedeutsamer innerer Formen wichtiger Fragestellungen der Philoso-
phie seiner Zeit an. Bei aller Kritik im einzelnen gestehen ihm so differente Denker wie
Cassirer und Adorno zu, entscheidende Tendenzen im modernen Philosophieren vorweg-
zunehmen bzw. zu repräsentieren. Für Adorno durchbricht Spengler mit seiner Metaphysik
den Positivismus der Tatsachen und legt »Formwelten« als Sphären des reinen Ausdrucks
der »Kulturseele« frei. Sie werden durch die tatsächlichen Erscheinungen symbolisiert.1

Und Cassirer behandelt Spengler als einen bedeutenden Vorbereiter seiner eigenen Philo-
sophie des Symbols,2 wenngleich er seine Geschichtsmetaphysik strikt ablehnt. Von der
Aktualität philosophischer Symboltheorien in jener Zeit zeugen auch Whiteheads 1927
gehaltenen Vorlesungen über kulturelle Symbolisierung.3

In den Jahren nach Abschluß der Arbeit am zweiten Band des Unterganges richten sich
Spenglers Überlegungen „in Anlehnung an Goethes Wendungen »Urworte«, »Urphäno-
men« und an sein Leitwort »Ursymbol«“ auf „die Titelvorstellung »Urfragen«“.4 Dabei er-
langt der Begriff »Urfragen« regelrecht „organisierende Gewalt“ über seine konzeptionellen
Gedanken. Unter dem Eindruck entwirft er in der folgenden Zeit die Disposition einer
nachgelassenen Schrift, deren Untertitel »Der Entwurf einer Frühgeschichte der Mensch-
heit« lautet.5 Im Unterschied zu seinem Hauptwerk, das völlig eigenständige autonome
Hochkulturen postuliert, geht Spengler nunmehr von einer einheitlichen Menschheit aus
und interessiert sich für ihre Frühgeschichte. Der Begriff „Menschheit“ hat damit seine
frühere zoologische Bestimmung abgelegt. Hiermit reagiert er nicht zuletzt auch auf Ein-
wände gegen die Metaphysik seines Hauptwerkes. Bestimmte Gedanken dieser Disposition
finden sich in dem 1931 veröffentlichten Vortrag Der Mensch und die Technik.

Und drittens bleiben entscheidende Aspekte sowohl der durch Spengler betriebenen
Übertragung der die Naturphänomene „zusammenschauenden“ Methode Goethes auf die
Kulturgeschichte als auch der durch ihn fortgeführten Verstandes- und Wissenschaftskritik
Zeit seines Lebens nicht in dem Maße kritisch gewürdigt, wie sie es der Sache nach verdient
hätten. Noch 1950 sieht sich Adorno zu der Bemerkung veranlaßt: Spengler habe unter
Philosophen und Fachwissenschaftlern „kaum einen Gegner gefunden, der sich ihm ge-
wachsen gezeigt hätte: das Vergessen wirkt als Ausflucht“.6 Daß sich an diesem Zustand bis
heute nicht viel geändert hat, mußte Albert noch 1995 in seinen Vorlesungen über Le-

                                                
1 Ebenda, 65 f., 71.
2 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachgelassene Manuskripte und Texte, hrsg. von

J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995 [ECN 1], 102 ff; Ders., Naturalistische und hu-
manistische Begründung der Kulturphilosophie [1939], in: E. Cassirer, Erkenntnis, Begriff, Kultur, hrsg.
von R.A. Bast, Hamburg 1993, 242 ff.

3 A.N. Whitehead, Kulturelle Symbolisierung [1927], herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von R.
Lachmann, Frankfurt/Main 2000.

4 A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, München 1968, 327.
5 Ebenda, 342.
6 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 48.
7 K. Albert, Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, Frei-

burg/München 1995, 144.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 107

bensphilosophie feststellen.7 Im Zusammenhang mit seiner Kritik am mechanistischen Wis-
senschaftsverständnis, für die er Goethe als wichtigen Bezugspunkt wählt, umreißt Speng-
ler auch seine Auffassungen hinsichtlich der Rolle der Anschaulichkeit für die kulturelle
Sinnstiftung.

Einen Fingerzeig dafür bietet sein Biograph Koktanek. Spengler sei nämlich fest davon
überzeugt gewesen, die Grundgedanken seiner »Morphologie der Weltgeschichte« der
Kulturen „nicht erdacht oder durch Vermittlung philosophischer Lehre empfangen, son-
dern phänomenologisch angeschaut zu haben“.1 Auch der in der lebensphilosophischen
Tradition Diltheys stehende Misch rühmte bereits 1918 am Untergang „die ganze metaphysi-
sche Seite des Sehens und die Fülle [seiner] Gesichte“ wie Leben, Zeit, Schicksal, Raum
oder Welt. Er lehnt aber die biologistische und kontinuitätslose Deutung der Kulturen ab.2

Misch bezeugt zudem, den ersten Band des Untergangs des Abendlandes bei Simmel gesehen
zu haben und fragt bei Spengler an, ob dieser einen Lehrstuhl für Philosophie übernehmen
würde. Spengler lehnt ab. Bei einer anderen Gelegenheit hebt Spengler nicht ohne Stolz
hervor, Simmel habe einmal sein Werk als „die bedeutendste Geschichtsphilosophie seit
Hegel“ bezeichnet.3

5.1 Philosoph des Lebens und der Intuition

5.1.1 Goethe als bedeutender Philosoph?

Spengler ist wohl der erste, der Goethe nicht nur philosophisch anregend findet, sondern
in ihm auch einen bedeutenden Philosophen, einen wichtigen Exponenten der Geschichte
der Metaphysik sieht. In ihr ordnet er Goethe in die philosophische Tradition des ideellen
Schauens ein. Diese Tradition steht der Linie des empirischen Verallgemeinerns und analy-
tischen Zergliederns radikal gegenüber. Dabei ist sich Spengler bewußt, philosophisches
Neuland zu betreten: „Die Stellung Goethes in der westeuropäischen Metaphysik ist noch
gar nicht verstanden worden“.4 Dennoch ist er sich sicher, Goethe „war Philosoph. Er
nimmt Kant gegenüber dieselbe Stellung ein wie Platon gegenüber Aristoteles“. Mit dieser
Deutung stellt auch Spengler – wie schon Chamberlain und Cassirer – Platon und Goethe
in eine Traditionslinie: „Platon und Goethe repräsentieren die Philosophie des Werdens,
Aristoteles und Kant die des Gewordenen. Hier steht Intuition gegen Analyse“. Bei Goe-
the, der uns keine systematische Philosophie hinterlassen hat, seien die einzelne Vermerke
und Gedichte als „Ausdruck einer ganz bestimmten Metaphysik zu betrachten“.5 Seiner gro-

                                                
1 A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, 324; Koktanek identifiziert hier morphologische und phä-

nomenologischer Schau. Der sowohl mit der Phänomenologie als auch mit Goethes morphologischer
Naturlehre gut vertraute Blaga legt demgegenüber Wert auf eine Abgrenzung beider Methoden des An-
schauens. – L. Blaga, Orizont i Stil [1935], in: Ders., Opere, vol. 9, Bucure ti 1985, 78 f.

2 Misch an Spengler, 8.11.1918, in: O. Spengler, Briefe 1913-1936, München 1963, 110.
3 Spengler an Klöres, 18.12.1918, in: Ebenda, 114.
4 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte [1918/

1922], 10. Aufl., München 1991, 68 Anm. 1.
5 Ebenda, 68 Anm. 1.



LEBENSPHILOSOPHIE108

ßen Persönlichkeit gehe es um die „innere Wahrheit“, nicht aber um das „wissenschaftliche
Kostüm, die gelehrte Maske einer Philosophie“.1

Diese eigentümliche Wertung Goethes durch Spengler bietet einen willkommenen An-
laß, die philosophischen Erwartungen auch anderer an Goethe zumindest anzudeuten. In
ihren Gesamtdarstellungen bescheinigen ihm, der sich selbst immer in einer gewissen Di-
stanz zur Fachphilosophie gesehen hat, auch Simmel und Chamberlain eine große philoso-
phische und erkenntniskritische Bedeutung. Dennoch sprechen sie mehr vom Lebens-
künstler, Dichter oder Naturforscher, nicht aber ausdrücklich vom Philosophen Goethe.
Die Aufnahme des vielseitigen „Genies“ in die eigentliche Fachphilosophie bzw. in die
Philosophiegeschichte durch Spengler leitet eine davon abweichende Sicht ein, die sich
allerdings in der philosophischen Fachwelt nie durchsetzen konnte. Repräsentativ für die
höfliche, aber kurze Verbeugung vor dem Philosophen Goethe ist Mauthners Artikel
»Goethes Weisheit« (1910/11) in seinem Wörterbuch der Philosophie. Goethe wird hier als
„Dichter“ und „Weiser“, nicht aber als „Philosoph“ gewürdigt.2

Simmel führt uns Goethe in einem philosophische Fragestellungen behandelnden Essay
über Kant und Goethe (1906, 1916) in erster Linie als den großen Künstler (Dichter) vor. In
Anlehnung an Dilthey vergleicht er die „Weltanschauungen“ beider miteinander. Und er
weist es als trivial zurück, über „Goethes Philosophie“ in dem Sinne zu sprechen, „daß er
zwar eine vollständige Philosophie besessen, diese aber nicht in systematisch-fachmäßiger
Gestalt niedergelegt“ habe. Goethe fehlt, so Simmel, eben „nicht nur das System und die
Schultechnik [...], sondern die ganze Absicht der Philosophie als Wissenschaft: unser Ge-
fühl vom Wert und Zusammenhang des Weltganzen in die Sphäre abstrakter Begriffe zu
erheben“.3 Hat doch für den Philosophen des Lebens die eigentliche Philosophie – ebenso
wie für den Kritiker des Lebensbegriffs Rickert – nicht mit dem Schauen und unmittelba-
ren Erleben zu tun. Ihr Gegenstand ist vielmehr das logische Denken in der Sphäre ab-
strakter Begriffe. Deshalb komme ja das philosophische Reflektieren an das unmittelbare
„Leben“ nicht wirklich heran bzw. ihm nicht wirklich bei.

Beim lebensphilosophisch gestimmten Goethe handelt es sich dagegen „immer nur um
eine unmittelbare Äußerung seines Weltgefühles“. Er fängt sein innerliches Weltgefühl
eben „nicht erst in dem Medium des abstrakten Denkens auf, um es darin zu objektivieren
und in eine ganz neue Existenzart zu formen, sondern sein unvergleichlich starkes Emp-
finden der Bedeutsamkeit des Daseins und seines inneren Zusammenhanges nach Ideen
treibt seine »philosophischen« Äußerungen hervor wie die Wurzel die Blüte“.4 In diesem
Sinne stehe Goethe auf der Seite des vorbegrifflichen Erlebens, Schauens und poetischen
Ausdrückens, nicht auf der der begrifflich-logischen Fixierung des Allgemeinen. „Goethes
Philosophie gleicht den Lauten, die die Lust- und Schmerzgefühle uns unmittelbar entlok-
ken, während die wissenschaftliche Philosophie den Worten gleicht, mit denen man jene
Gefühle sprachlich-begrifflich bezeichnet“.5 Die so erfaßte „Opposition von Geist und

                                                
1 Ebenda, 58.
2 F. Mauthner, Goethes Weisheit, in: Ders., Wörterbuch der Philosophie. Neue Beiträge zu einer Kritik der

Sprache [1910/11], Bd. 1, Zürich 1980, 442, 445.
3 G. Simmel, Kant und Goethe [1906], Gesamtausgabe [GA] 8, 118; vgl. auch GA 10, 125.
4 Ebenda, GA 8, 118 f.; GA 10, 125 f.
5 Ebenda, GA 8, 119; GA 10, 126.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 109

Leben“ ist Simmel dabei bemüht, „in die Gegenüberstellung von Kant und Goethe zu
übersetzen und damit gleichsam ein lebensphilosophisches Drama“ zu inszenieren.1

Deshalb muß für ihn eine jede „Darstellung der Philosophie Goethes [...] ganz unver-
meidlich eine Philosophie über Goethe sein“.2 Und einer „Philosophie über Goethe“ falle
eben nicht die Aufgabe zu, sein Denken zu systematisieren. Vielmehr hat sie sich darum zu
bemühen, „die unmittelbare Fortsetzung und Äußerung des Gefühls für Natur, Welt und
Leben bei ihm in die mittelbare, abspiegelnde, einer ganz anderen Region und Dimension
angehörige Form des begrifflichen Denkens überzuführen“. Mit anderen Worten, das be-
grifflich nicht Faßliche soll annähernd in Begriffen fixiert werden. Dichtung und Wissen-
schaft sind eben zwei unterschiedliche, eigenständige, irreduzible Weltgestaltungen. Als
Dichter „lebt“ Goethe in der Erscheinung der Dinge. Deren anschauliche Natur ist ihm
Resultat und Zeugnis geistiger Mächte, formender Ideen. Kant dagegen findet die Einheit
von Subjektivem und Objektiven, indem er sie intellektualistisch ins Denken zurückverla-
gert.3 Die Tatsache, daß sich für Goethe das der Welt erst einen Sinn verleihende Geistige
in „der greifbaren Wirklichkeit“ erschließt, mache seine „besondere Bedeutung für die
Kulturlage der Gegenwart“ aus.4

In der Fassung von 1906 betont der Essay den bereits von Nietzsche formulierten Ge-
gensatz zwischen Kants Intellektualismus und Goethes Orientierung an der sich empirisch
erschließenden Innerlichkeit.5 Nietzsche hatte 1888 in der Textsammlung Die Götzendämme-

rung von einem antipodischen Verhältnis beider gesprochen. Goethe ist für ihn „der letzte
Deutsche, vor dem [er] Ehrfurcht habe“.6 In Kant sieht Nietzsche dagegen den philosophi-
schen Antipoden des verehrten Goethe: Der „bekämpfte das Auseinander von Vernunft,
Sinnlichkeit, Gefühl, Wille (- [...] durch Kant gepredigt, den Antipoden Goethes)“.7 Wenn
Spengler Kant und Goethe als Repräsentanten des lebensphilosophisch relevanten Gegen-
satzes von rationalistischem und intuitivem Philosophieren, von Verstand und Anschauung
deutet, orientiert er sich an den Vorgaben Nietzsches und Simmels. In der 3. Auflage seines
Essays, 1916, hält Simmel jedoch den Schlachtruf „Kant oder Goethe!“ – Intellektualismus
oder Lebendigkeit! – für überholt. Er ersetzt ihn nun durch die Devise „Kant und Goethe!“
Die Weltanschauungen beider würden nämlich einander voraussetzen und ergänzen wie
„die Pulsierung des Lebens“.8 Ihn beschäftigt nun nicht mehr der antinomische Gegensatz
von „Leben“ und „Form“, sondern die „Wendung“ des fließenden Lebens zur „Idee“ und
die Rückbindung der Idee an das Leben.9

Den der Lebensphilosophie kritisch gegenüberstehenden »Neukantianer« Cassirer inter-
essiert die Beziehung zwischen den beiden Geistesgrößen Kant und Goethe ebenfalls ein
Leben lang. Dabei hat er auch diejenigen Arbeiten seines Berliner Lehrers Simmel im Blick,

                                                
1 B. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer und Goethe, München 1998, 86.
2 G. Simmel, Kant und Goethe [1906], GA 8, 119.
3 Ebenda, GA 8 116; GA 10, 133.
4 Ebenda, GA 8, 120.
5 Ebenda, GA 8, 122/23.
6 F. Nietzsche, Die Götzendämmerung [1888], in: KSA 6, § 51, 153.
7 Ebenda, § 49, 151.
8 G. Simmel, Kant und Goethe [1916], GA 10, 166.
9 G. Simmel, Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel, Berlin 1918, 24 ff.



LEBENSPHILOSOPHIE110

die dem Verhältnis des philosophischen Denkens bei Kant und Goethe gewidmet sind.1

Hatte dieser lange Zeit durch ein polares Begriffsschema die Unterschiede, ja Gegensätze
beider hervorgehoben, so sucht Cassirer ihre unterschiedlichen Denkstile als sich einander
ergänzende oder sich in bestimmten Einsichten berührende auszulegen. Anstelle von Sim-
mels vergleichender Gegenüberstellung formuliert er „eine Logik der Differenz“.2 Dessen
in Freiheit und Form (1916) anhebendes Inbeziehungsetzen von Goethe und Kant ist von
dem Impuls getragen, beide einander anzunähern, ohne die Gegensätzlichkeiten beider
großen Persönlichkeiten einzuebnen.3 So leiste Goethes Dichtung und Weltanschauung,
nicht aber Kants Philosophie, die Überwindung des philosophischen Gegensatzes von
„objektivem Schauen“ und innerem Denken bzw. subjektivem Gefühl, von Typischem und
Individuellem.4 Bei Goethe liegt nämlich der Formgedanke als notwendiges Moment im
Freiheitsgefühl selbst. Allerdings finde Goethe „von der Seite des Formproblems her [...]
seinen Weg zu Kant“.5 Im Unterschied zu Dilthey und Simmel sieht Cassirer in Goethe
und Kant nicht in erster Linie Antipoden, sondern zwei Denker, die „Denken und Tun“,
„Begreifen und Vollbringen“ in eins fassen. Auf diese Weise überwinden beide, wenn auch
von verschiedenen Seiten her, den von Platon und Aristoteles herrührenden Zwiespalt
zweier Richtungen des Geistes (Empfinden und Denken).6

Und auch in seinem unveröffentlicht gebliebenen Essay von 1924 über Kant und Goethe

erhebt er keine Einwände gegen die Rede von einer Philosophie Goethes und konstatiert
eine „stetige Entwicklung, die Goethe immer näher zu Kant hinführt“.7 Der Verstan-
desphilosoph Kant setzt zwar die mechanische Physik Newtons erkenntniskritisch um, was
„Goethes Wesen und seiner Naturanschauung aufs tiefste widerstrebte“. Dennoch findet
Cassirer zwischen beiden philosophischen Geistern eine große Gemeinsamkeit. Der Idee
der Metamorphose, die Goethe immer mehr als „eine Form der Naturbetrachtung, [als]
eine ideelle »Maxime«“ verstanden hat, entspreche Kants philosophisch-metaphysische
Denkungsart.8 Kant und Goethe verfolgten mit ihren „ideellen Denkweisen“ auf unter-
schiedlichen Gebieten gemeinsam eine „bestimmte neue Denk- und Wegrichtung“.9 Diese
zielt darauf, „die starre, die substantielle Vorstellungsart“ zu überwinden und einen „neuen
»Sinn« der Welt“ zu eröffnen. Diesen alternativen „»genetischen Blick« hat Goethe für die
Welt der Naturformen, Kant für die Welt der Begriffsformen besessen“.10

In der Fassung des Beitrages von 1944 betont Cassirer zunächst die Unterschiede. Wäh-
rend Kant Wissenschaft und Dichtung auf verschiedene Quellvermögen (Prinzipien) ge-

                                                
1 B. Naumann, Philosophie und Poetik des Symbols, 80 ff.;

„Simmels Texte gehören mit Sicherheit zu denen, die Cassirer für das Verhältnis zwischen Kant und
Goethe sensibilisiert haben.“ – Ebenda, 85.

2 Ebenda, 85 f.
3 E. Cassirer, Freiheit und Form Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, XIV.
4 Ebenda, 139.
5 Ebenda, 170.
6 E. Cassirer, Kants Leben und Lehre [1918], Darmstadt 1994, 446.
7 E. Cassirer, Kant und Goethe [1924], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg 1991, 101.
8 Ebenda, 103.
9 Ebenda, 105.
10 Ebenda, 104.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 111

gründet sah, lasse Goethe beides auf dem Vermögen der „Intuition“ fußen.1 Er wechsle
beim Schauen unmerklich aus dem einem ins andere. Die bereits 1924 festgestellten Ge-
meinsamkeiten in der „Denkungsart“ beider werden aber ebenfalls noch einmal bekräftigt.
Dabei kommt Cassirer zu einem Ergebnis, das der frühen Wertung Simmels nahesteht: „In
der Philosophie blieb Goethe Liebhaber“ und entwickelt sich nicht zu einem Philosophen,
der klar einem bestimmten System anhängt. Goethe blieb vielmehr der große Künstler, der
„tiefe philosophische Ideen“ erfaßte und formulierte.2 Wenn Cassirer resümiert, Goethe
vermeide die von Kant betriebene Scheidung von Wissenschaft und Kunst, von Naturan-
schauung und Künstlertum, weil bei ihm sich alles nach einer einheitlichen inneren Form
gestalte,3 dann teilt er diese Deutungsweise mit Chamberlain.

Einen bedenkenswerten Fingerzeig für ein heutiges Verhältnis zum Philosophen Goethe
bietet die Goethedeutung Gadamers. In dem 1942 gehaltenen Vortrag über »Goethe und
die Philosophie« spricht er von einem Geist, den die Philosophie „in allen Epochen seinen
Lebens“ gereizt habe. Obwohl weniger selbst Philosoph, habe sich Goethe immer in eine
Beziehung zur Philosophie gebracht. Ähnlich wie Simmel schreibt Gadamer ihm eine große
Kulturbedeutung zu. Goethe halte „in der Einheit seiner Person“ dasjenige zusammen,
„was als ausgebildete Substanz des geistigen Lebens im Schwinden begriffen war: die Ein-
heit des Abendlandes“.4 Deshalb müsse es insbesondere für die Menschen in der Mitte des
20. Jahrhunderts ein echtes Anliegen sein, „den eigenen Standpunkt gegenüber Goethe zu
bestimmen“. Somit bleibe „die philosophische Besinnung auf Goethes Verhältnis zur Phi-
losophie eine stets sich erneuernde Aufgabe“.5 Auch Gadamer betont den lebensphiloso-
phischen Aspekt an Goethes philosophischer Leistung und deren Grenzen. Obwohl dieser
der „Vermittlung der Begriffe“ die dichterische „Unmittelbarkeit“ vorgezogen hat, lebte in
ihm ein echter Zug zur Metaphysik. Hier kehrt ein Grundgedanke Spenglers wieder, zumal
Gadamer Goethe nicht zur Metaphysik der Aufklärung tendieren sieht, die den Menschen
als den Herrn der Natur deute.6

Für ihn kommt der Tatsache erstrangige Bedeutung zu, daß Goethe als der erste Kriti-
ker des spekulativen Zugs an der Philosophie des deutschen Idealismus gewirkt hat. Später
sei dann Nietzsches Wahrheitstheorie, als deren Vorläufer Goethes pragmatische Erkennt-
nis- und Wahrheitsauffassung zu gelten hat, auf diesem Wege mit ihrer Kritik der idealisti-
schen Spekulation weiter vorangeschritten.7 „Wie nämlich Goethe der neuzeitlichen Philo-
sophie, so stand Platon der von den Sophisten gepflegten »Paideia« gegenüber“.8 Wenn
Gadamer in dem Zusammenhang hervorhebt, daß sich Goethe und Nietzsche gegen jegli-
che abstrakte oder metaphysische Spekulationen wendeten, dann sieht auch er ihn inner-

                                                
1 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, in: Ebenda, 85 f.
2 Ebenda, 98.
3 Ebenda, 86, 91.
4 H.-G. Gadamer, Goethe und die Philosophie [1942], GW, 9, 57.
5 Ebenda, 57 f.
6 Goethe teilte „nicht den Glauben seines Zeitalters an die Autonomie der Vernunft – er sieht ihre

menschliche Bedingtheit.“ – Ebenda, 71.
7 Ebenda, 69.
8 Ebenda, 70.



LEBENSPHILOSOPHIE112

halb der in der vorliegenden Untersuchung dargestellten Ideengeschichte einer Kritik an
der Entanschaulichung unseres Wissens.

5.1.2 Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode

Das Werk über den bevorstehenden Untergang des Abendlandes (1918) beginnt Spengler mit
einem Goethezitat. Gewöhnlich behauptet er, „von keiner philosophischen Schule irgend-
wie ausgegangen“ zu sein.1 Im Vorwort zur 2. Auflage (1922) findet sich jedoch das Be-
kenntnis, die Fragestellungen des Buches seien zwar alle durch Nietzsche angeregt worden,
die das Werk tragende Methode des schauenden Analogievergleichens gehe jedoch allein
auf Goethe zurück.2 Spengler erwähnt nicht, daß Zeitgenossen wie Simmel ebenfalls die
Analogiemethode in der Soziologie und Religionssoziologie anwenden.3 Auch Simmel
hatte sich wahrscheinlich durch Goethe zu dieser Arbeitsmethode anregen lassen.4 Sowohl
der Terminus »Morphologie« im Untertitel des Spenglerschen Werkes als auch der Titel des
ersten Bandes (»Gestalt und Wirklichkeit«) verweisen in der Tat auf die Goethesche Termi-
nologie. Am Ende der Einleitung wiederholt Spengler die Behauptung, er verdanke „die
Philosophie dieses Buches [...] der Philosophie Goethes, der heute noch so gut wie unbe-
kannten, und erst in viel geringerem Grade der Philosophie Nietzsches“.5

So sieht er sich durch Äußerungen Goethes darin bestärkt, die in Fachkreisen vorherr-
schende Auffassung der Geschichte als eines einheitlichen, aufsteigenden Prozesses abzu-
wehren. In einem Brief an Misch von Anfang 1919 weist Spengler darauf hin, daß er
„schon bei Goethe Einblicke allertiefster Skepsis“ gegenüber einem Verständnis der Welt-
geschichte finde, das – mit Hegel und Dilthey – in die Geschichte nicht nur einen „Schatz
von höchsten menschlichen Möglichkeiten“ hineindeutet, die „sich ständig vermehren“,
sondern auch eine „einheitliche Aufgabe“, die mehr und mehr erfüllt werde.6 Außerdem
habe er von Goethe „und seinem Urphänomen [...] denn auch den Gedanken der selbstän-
digen, pflanzenhaften Kulturindividuen“ entlehnt.7

Die Identifikation mit Goethe, mit dessen dichterischen Werken Spengler seit der
Schulzeit gut vertraut ist, geht im Untergang des Abendlandes sehr weit. Ein im Sinne der Phi-

                                                
1 Spengler an Misch, 5.1.1919, in: O. Spengler, Briefe 1913-1936, 118.
2 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, IX.
3 V. Krech, Georg Simmels Religionstheorie [Religion und Aufklärung, Band 4], Tübingen 1998, 32 f., 191.
4 Ebenda, 193 Anm.
5 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 68 Anm. 1.; Nietzsche bzw. der „aristokratischen“ Philo-

sophie Nietzsches bleibt Spengler seit der Zeit als Gymnasiast bis ans Ende seines Lebens verbunden.
Nach dem Weltkrieg ist er im Weimarer Nietzsche-Archivs aktiv und wird in den Vorstand der Stiftung
des Archivs berufen, verläßt den Verein jedoch 1935 wieder. (D.-M. Hoffmann, Buhlen um die Gunst
der Nazis. Vor dem Nietzsche-Jahr 2000, in: Berliner Zeitung, Nr. 301, 24./25.12. 1999, Magazin, 4)
Adorno sieht Spengler Nietzsches „herrischen Ton unablässig nachahmen, ohne nur einmal wie Nietz-
sche vom Einverständnis mit der Welt sich loszusagen“. – Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang,
62.

6 Spengler an Misch, 5.1.1919, in: O. Spengler, Briefe 1913-1936, 116.
7 Ebenda, 116.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 113

losophie des Lebens getaner Ausspruch Goethes, wonach sich die zusammenschauende
Vernunft allein im Lebendigen, Werdenden betätige, im Erstarrten, Gewordenen aber le-
diglich der zergliedernde Verstand, enthält für ihn nämlich bereits seine „ganze Philoso-
phie“.1 Es ist also neben dem Schauen in Analogien Goethes Affinität zum Leben, zum
Lebendigen, zum Lebensbedeutsamen, die Spengler so stark anspricht, weil sie seine Ab-
scheu vor dem Mechanischen, dem Konstruierten stützt. Das konstatiert auch Albert, für
den Goethes Ausspruch „durchaus lebensphilosophische Gedanken [enthält], die nicht nur
die Zustimmung Spenglers haben, sondern sich auch bei Klages und Theodor Lessing hät-
ten finden können“.2 Lukács dagegen hält den „rein lebensphilosophisch interpretierten“
Goethe für einen „verfälschten Goethe“.3

Die philosophische Inanspruchnahme Goethes durch Spengler findet früh Beachtung,4

doch auch immer wieder Widerspruch. So erhebt Mann 1922 Einspruch dagegen, wie
Spengler auf Nietzsche und Goethe als auf die Vorläufer seiner morphologischen Ge-
schichtsphilosophie Bezug nimmt. Weder habe Spengler als „hyänenhafter Prophet“ das
moralische Recht, sich auf diese großen „Menschen“ zu berufen, noch werde der „Begriff
der Morphologie“, den er Goethe entlehnt hat, methodisch korrekt eingesetzt.5 Spengler
fehle einfach der „echte Adel der Natur“, wie ihn Goethe verkörpert habe. Auch der Philo-
soph Messer spricht Spengler in seiner kritischen Studie die Berechtigung ab, sich „immer
wieder mit Vorliebe auf Goethe“ zu berufen. In Wirklichkeit hätten Bergson, Windelband,
Rickert und Platon als seine Vorläufer zu gelten.6 Außerdem verweist er auf Vermutung,
Spengler habe ebenfalls von Chamberlain gelernt, auch wenn er diesen „überhaupt nicht
nennt“.7 Nähe und Bekanntschaft Spenglers mit dem Denken zeitgenössischer Lebensphi-
losophen wie Bergson, Scheler, Spranger oder Klages spricht auch der Biograph Koktanek
mehrfach an.8 Eine engere persönliche Beziehung gehe er jedoch allein mit dem Philoso-
phen Manfred Schröter ein, der ihm philosophisch nahesteht.9 Spengler habe aber sehr
bedauert, daß ihm „eine wesentliche philosophische Begegnung“ versagt blieb: „die mit
Georg Simmel“.10

                                                
1 Ebenda, 68 f. Anm. 1. Wörtlich hatte Goethe am 13. Februar 1829 ausgeführt: „Die Gottheit ist wirksam

im Lebendigen, aber nicht im Toten; sie ist im Werdenden und sich Verwandelnden, aber nicht im Ge-
wordenen und Erstarrten. Deshalb hat auch die Vernunft in ihrer Tendenz zum Göttlichen es nur mit
dem Werdenden, Lebendigen zu tun, der Verstand mit dem Gewordenen, Erstarrten, daß er es nutze.“ –
J.P. Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens, Zweiter Band: 1828-1832,
Leipzig 1884, 47.

2 K. Albert, Lebensphilosophie, 147.
3 G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft, 3. Aufl., Berlin und Weimar 1984, 369.
4 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen Modeströmung

unserer Zeit [1920], Tübingen 1922, 18, 32; L. Blaga, Fenomenul originar [1925], in: Ders., Z ri i Etape.
Studii, aforisme, însemn ri, Bucure ti 1968, 169.

5 Th. Mann, Brief aus Deutschland [1922], in: Ders., Essays, Bd. 2, 172, 177.
6 A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, Stuttgart 1922, 125, 132.
7 Ebenda, 185 f. Anm. 1.
8 A. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, 315 ff.
9 Schröter, „Herausgeber und Interpret Schellings und Bachofens, Verehrer Goethes, Nietzsches [...],

Schüler Liebmanns und Diltheys“, beteiligt sich u.a. mit der Schrift Der Streit um Spengler (München 1922)
an der Rezeption von Spenglers Hauptwerk. – Ebenda, 313.

10 Ebenda, 332.



LEBENSPHILOSOPHIE114

In den späteren Werken Spenglers fehlt der prononcierte Bezug auf Goethe. In Preußen-

tum und Sozialismus (1919) findet dieser zwar mehrfach wohlwollende Erwähnung, bleibt
aber ohne Bedeutung für die Grundaussage der Schrift.1 Und in Der Mensch und die Technik

(1931) ist zwar von Goethes „großem Sinn für alles Wirkliche“ die Rede, es wird auch in
abfälligem Ton von den idealistischen Vertretern des „humanistischen Klassizismus der
Goethezeit“ gesprochen, und wir lesen mehrfach vom „faustischen Menschen“. Dennoch
gilt Goethe hier nicht mehr explizit als großer Vorläufer oder Anreger.2 Analoges ist für
Jahre der Entscheidung (1933) festzuhalten, wo außer in Termini wie „faustische Rasse“,
„Wahlverwandtschaften“ oder „Goethezeit“ Goethe selbst oder sein philosophisches Werk
keine Rolle mehr spielen.3 Von den vielfachen Goethe gewidmeten Aktionen im Jubilä-
umsjahr 1932 wendet sich Spengler ab und gibt die Parole aus: „Sich der Unwürdigkeit
unserer Zeit bewußt werden, das ist die beste Goethe-Feier!“4

Die vorliegende Studie zur Rolle der Anschauung bzw. Anschaulichkeit konzentriert
sich deshalb auf das Hauptwerk Der Untergang des Abendlandes, dessen Register rund 100
Verweise zu Goethe vermerkt. Spengler erhebt in ihm den Anspruch, Goethes originelle
Methoden der Naturerforschung, also den Analogienvergleich, die Formenlehre (Mor-
phologie) und das Symbolverständnis auf das Gebiet der Weltgeschichte übertragen und so
das Goethesche Weltbild erst wirklich vollendet zu haben. Auch der Anthroposoph Stei-
ner, einst Herausgeber von Goethes naturwissenschaftlichen Schriften, reklamiert 1918 das
Verdienst, die methodische Grundlage für die moderne Geisteswissenschaft in Goethes
Weltanschauung gefunden zu haben, die sich vor allem in dessen Arbeiten zur Erforschung
der Natur abzeichnet.5

Beide Aspekte, die morphologische Methode Goethes und seine Bedeutung für die mo-
derne Geschichtsphilosophie bzw. Geisteswissenschaft, werden von der Goetheforschung
der 20er und 30er Jahre aufgenommen und diskutiert.6 Kindermann behauptet sogar, die
Entwicklung der Geisteswissenschaft in den 20er und 30er Jahren hätte Spengler darin
recht gegeben, „das von Goethe vorgeformte morphologische Ferment“ absichtsvoll in sie
hineingetragen zu haben. „Spenglers vielleicht nur allzu umfassender Versuch ist, von der
Jahrhundertmitte her gesehen, nur eine erste Stufe dieser Übernahme von Goethes mor-
phologischem Denken in den modernen geistesgeschichtlichen Prozeß“.7 Auf jeden Fall
könne nicht mehr bezweifelt werden, „daß Spengler als einer der ersten wußte, Goethes
morphologische Einsichten seien aufs Geistesgeschichtliche und Weltgeschichtliche an-
wendbar“.8

Eine gewisse, zumindest indirekte Bestätigung findet dies bei Cassirer, wenn er sich
1932, anläßlich der Einhundertjahrfeier von Goethes Todestag, des Themas Goethe und die

geschichtliche Welt annimmt. Ohne Spengler und seine Analogieschau und Morphologie der

                                                
1 O. Spengler, Preußentum und Sozialismus [1919], München 1922, 74, 80.
2 O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Eine Philosophie des Lebens, München 1931, 2.
3 O. Spengler, Jahre der Entscheidung [1933], München 1934, 41, 136.
4 A.M. Koktanek, Oswald Spengler in seiner Zeit, München 1968, 424.
5 R. Steiner, Nachwort zur Neuauflage [1918] von: Goethes Weltanschauung [1897], Dornach 1979, 213.
6 H. Kindermann, Das Goethebild im 20. Jahrhundert, 211, 213, 228.
7 Ebenda, 430.
8 Ebenda, 431.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 115

Weltgeschichte zu erwähnen, gibt Cassirer dennoch eine solche Beschreibung von Goethes
„historischer Intuition“, die die Spenglersche Deutung mehrfach aufscheinen läßt. Gegen-
über einer Historie, die auf die objektive Wahrheit der einzelnen »Tatsachen« hofft, ver-
harrte Goethe „in seiner skeptischen Haltung“, die ihn zu rein negativer Kritik und zum
Widerspruch reizt.1 Er suchte die Lösung vielmehr in der „Anschauung des Ganzen der
Weltgeschichte“, in der „Überschau der Schicksale der Menschheit und der Gesetze, die in
der geistig-geschichtlichen Welt walten“.2 Wenn Cassirer diese „neue Gesamtanschauung
und [...] neue Methodik“ Goethes erläutert, kommt die Sprache auch auf die „große histori-
sche Intuition“, die der „Intuition der Naturforschers Goethe kaum nachsteht“. Bei ihm
wird das Vergangene „nicht erschlossen, sondern [mit dem inneren Auge – C.M.] er-
schaut“.3 Weil das auf diese Weise unmittelbar gegenwärtig und zugänglich wird, gehen bei
Goethe Poesie und Historie in eins zusammen, sprechen sich in dem „dichterisch-
historischen Grundgefühl“ seine „Anschauung der Welt“ und des eigenen Lebens aus.4

Wenn Goethe so das eigene „Leben in jedem Augenblicke als eine ungebrochene Ganz-
heit“ sieht, finden sich unendliches Werden und „bleibende ursprüngliche Gestalt“ vereint.
Deshalb fühlt er „das Leben als einen sich ständig erneuernden [...] Kreislauf, der Jugend
und Alter in sich aufnimmt“.5

Bereits in dem nachgelassenen Manuskript »Zur Metaphysik der symbolischen Formen«
hatte Cassirer 1928 den philosophisch-methodischen Bemühungen Spenglers seinen kriti-
schen Respekt nicht versagt. Der neben Hegel als Vertreter einer „organologischen Meta-
physik der Geschichte“ behandelte Philosoph beweise im Untergang des Abendlandes nicht
nur Mut zur Skepsis, weil er hier einer jeden konkreten Kulturschöpfung nur relativen Wert
zugesteht. Mit dem Werk belege er zugleich seine große Bedeutung für eine Klärung des
„Problem[s] der symbolischen Formung“. Es ist für Cassirer offensichtlich, daß Spengler
dieses Problem „ergriffen“ hat, „denn für ihn ist die gesamte Sprache der Kultur und die
Sprache der Geschichte in Symbolen geschrieben“.6

Kindermann hält es im Rückblick der Feststellung wert, daß Spengler, von einem „tiefen
Kulturpessimismus“ getragen, sein alarmierendes „Werk aus den frühen Schicksalstagen
des 20. Jahrhunderts [...] im Namen des neuentdeckten Goethe eröffnete“.7 In der aktuellen
Rezeptionsgeschichte Goethes findet Spenglers Untergang des Abendlandes als ein Buch Er-
wähnung, das „die Summe“ einer „euphorischen Inbesitznahme der Faustdichtung im Kai-
serreich“, des „Nationalgedicht[es] der Deutschen“, zieht.8 „Die Inanspruchnahme der
Faust-Gestalt als Symbol der abendländischen Kultur“ trage bei Spengler „Züge der Apo-
theose und der Kritik zugleich“.

                                                
1 E. Cassirer, Goethe und die geschichtliche Welt. Drei Aufsätze, Berlin 1932, 5, 24.
2 Ebenda, 8 f.
3 Ebenda, 10 f.
4 Ebenda, 13.
5 Ebenda, 14.
6 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 102 f.
7 H. Kindermann, Das Goethebild im 20. Jahrhundert, 429.
8 K.R. Mandelkow, Goethe in Deutschland, 1. Band, München 1980, 239; Das in dieser Epoche gezeich-

nete einseitig „optimistische Bild vom »faustischen« Faust“ hatte alles Kritische und Ambivalente verlo-
ren und eine „offizielle »faustische« Hochstimmung“ im Wilhelminischen Reich mit seinen Welterobe-
rungsintentionen gespeist. – Ebenda, 259.



LEBENSPHILOSOPHIE116

5. 2 Vergleichende Morphologie der „lebendigen“ Geschichte

Die Metaphysik Spenglers geht davon aus, daß nur eine Weltsubstanz existiert, an der sich
ein organischer oder ein mechanischer „Welteindruck“ vollziehen läßt. Hier liegen „zwei
Möglichkeiten der Weltbildung“ durch den Menschen vor: Geschichte und Natur. „Beide
Ordnungen umfassen, jede für sich, die ganze Welt. Nur das Auge, in dem und durch das
sich diese Welt verwirklicht, ist ein anderes“.1 Diesem Gedanken, der auf die Formung der
jeweiligen Bedeutungsstruktur von »Welt« hinweist, würden wohl auch Goethe, Simmel
und Cassirer grundsätzlich zustimmen. Allerdings löst Spengler die „zwei Möglichkeiten
der Weltbildung“ aus der Entscheidung des konkreten Menschen heraus und überantwor-
tet sie letztlich der metaphysischen „Seele“ des jeweils kulturtragenden Volkes.2 Ihm geht
es vor allem darum, einen Blick auf die „Formensprache der Geschichte“ zu werfen. Sein
großes Thema ist „die Welt als Geschichte, aus ihrem Gegensatz, der Welt als Natur begrif-
fen, geschaut, gestaltet“.3 Und als einer „erschauten“ Welt haben wir es bei der Geschichte
mit Gestalten, Bildern und Symbolen, mit dem Einmalig-Wirklichen zu tun.4

Methodologisch und erkenntnistheoretisch verortet sich Spengler in der Diltheyschen
Traditionslinie, in der das kausalgesetzliche „Erklären“ der „toten“ Natur vom unmittelba-
ren „Verstehen“ der „Lebensbezüge“ geschieden wird. Geschichte als lebendig „Werden-
des“ muß „erlebt“, „erschaut“ und „gedichtet“, die mechanische Natur als totes „Gewor-
denes“ „erkannt“ und „gedacht“ werden.5 Gleichzeitig sieht er sich in der Tradition von
Goethes Kampf für eine ideelle und symbolische „höhere“ Anschauung der „lebendigen“
Natur, gegen eine mechanisch-kausale Erklärung der „toten“ Natur. Damit hat er in
Spenglers Augen die methodischen Verfahren und Einsichten bereitgestellt, die eine neue
Geschichtsanschauung anstelle der alten »naturwissenschaftlich« betriebenen Geschichtser-
klärung ermöglichen. So gesehen betreibe Goethe seine Naturforschung mit den Mitteln
der Geschichtsanschauung.6 Was er „die lebendige Natur genannt hat, ist genau das, was
hier [im Untergang des Abendlandes – C.M.] Weltgeschichte im weitesten Umfange, die Welt
als Geschichte genannt wird“.7 „Nachfühlen, Anschauen, Vergleichen, die unmittelbare
innere Gewißheit, die exakte sinnliche Phantasie – das waren seine Mittel, dem Geheimnis
der bewegten Erscheinung nahe zu kommen. Und das sind die Mittel der Geschichtsfor-
schung überhaupt“. Durch das methodisch ambitionierte Übertragen dieser „Mittel“ auf
die Geschichtsdeutung versteht sich Spengler als Vollender des Weltbildes bzw. der An-
schauungsphilosophie Goethes.

Er richtet dabei sein Augenmerk auf die ideelle, symbolische Anschauung und auf die
ihr verpflichtete vergleichende, Analogien aufsuchende Morphologie (Formenschau) orga-
nologischer Gebilde. Analogieschau setzt eine „Technik der Vergleiche“ voraus, die zur
Methode auszubilden ist und in eine Morphologie übergeht. Goethe habe eine solche Me-

                                                
1 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 10.
2 Ebenda, 16.
3 Ebenda, 7.
4 Ebenda, 35.
5 Ebenda, 75, 127 f.
6 Ebenda, 201.
7 Ebenda, 35.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 117

thode gegen die mathematisch-naturwissenschaftlichen Verfahren Newtons gesetzt. In der
Polemik mit diesen Verfahren „argumentiert das Schauen gegen den Verstand, das Leben
gegen den Tod, die schöpferische Gestalt gegen das ordnende Gesetz“.1 Wie bereits
Chamberlain spricht Spengler der kausalerklärenden Naturwissenschaft keineswegs jegliche
Berechtigung ab, „liebt“ er doch sogar „die Tiefe und Feinheit mathematischer und physi-
kalischer Theorien“.2 Im Unterschied zu ihm zielt er aber nicht auf eine alternative Er-
kenntnismethode der Natur, sondern auf eine »nichtexakte« Anschauung des Geschichtli-
chen. Der Umstand, daß Menschengeschichte „erlebt“, „erschaut“ und „erahnt“ werden
muß, hat für Spengler damit zu tun, daß sie von lebenden Individuen – vom Menschen wie
von der einzelnen Kultur – vollzogen wird. Deren sichtbare Taten bringen innere
„Gefühle“ zum Ausdruck, objektivieren und repräsentieren sie. Das äußerlich Sichtbare
verweist so auf ein Inneres (Gefühl, Form), das durch Analogieschau zu erfassen ist. Und
als ein solches inneres „Urgefühl“ des Lebens gilt Spengler 1918 die existentialistische
„Weltangst“ des Menschen.3

Die „vergleichende historische Morphologie“, die aus der Übertragung der Methode
von Goethes spezieller Naturanschauung auf die Geschichte entsteht, deutet Spengler als
die verbliebene letzte Aufgabe für die abendländische Philosophie. Die Methode offenbart
uns eine Reihe von »Urphänomenen« im Goetheschen Sinne, die, wie z.B. die „Kultur“
oder der „Stil“, nicht weiter hinterfragt oder abgeleitet werden können. Im schauenden
Verstehen der von den phänomenalen »Tatsachen« symbolisierten, repräsentierten inneren
Formen entdeckt sich uns eine ganz neue Welt. Die Idee einer Morphologie der Weltge-
schichte, der Welt als Geschichte faßt „alle Gestalten und Bewegungen der Welt in ihrer
tiefsten und letzten Bedeutung noch einmal, aber in einer ganz anderen Ordnung, nicht
zum Gesamtbilde alles Erkannten, sondern zu einem Bilde des Lebens, nicht des Gewor-
denen, sondern des Werdens zusammen“.4 Mit anderen Worten, ein und dieselben Phäno-
mene können zwei völlig unterschiedliche Deutungen erfahren. In seiner Studie zur
»Philosophie des Lebens« weist Rickert darauf hin, daß „bei dieser »Morphologie«“ „nicht
allein Goethe, sondern auch Nietzsche und Bergson [...] Pate gestanden“ haben.5

Die vergleichende morphologische Schau der historischen Gegebenheiten führt nach
Spengler auf die Idee, daß alle »Kulturen«, die er als lebendige, organische »Individuen«
versteht, immer gleiche „Lebens“- bzw. „Schicksalsformen“ wie Geburt, Reife, Tod etc.
durchlaufen. Eine bestimmte „Lebensform“ (z.B. die „Geburt“) ziehe analoge Ausdrucks-
formen oder Stile in Kunst, Religion etc. nach sich. Die analogen Formen bedeuten oder
symbolisieren folglich selbst wieder eine bestimmte Lebensphase (z.B. den „Niedergang“)
des Kulturindividuums. Kulturen werden als „Lebewesen höchsten Ranges“ verstanden,
die gemeinsam mit der Tier- und Pflanzenwelt die „lebendige Natur Goethes“, nicht aber
die „tote Natur Newtons“ ausmachen.6 Spengler überträgt Kategorien des „vegetabilischen
Lebens“ auf die »Kulturgewächse« und ihre Geschichte, was immer wieder angemerkt und

                                                
1 Ebenda, 545.
2 Ebenda, 61.
3 Ebenda, 106 f.
4 Ebenda, 7.
5 H. Rickert, Die Philosophie des Lebens, 32.
6 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 28 f.



LEBENSPHILOSOPHIE118

kritisiert wird.1 Als Organismus mit einem der Wahrnehmung verborgenen Innen und ei-
nem sinnlich erscheinendem tatsächlichen Außen ist die „Kultur“ für Spengler das

„Urphänomen“ der Weltgeschichte.2

Die „tiefe und wenig gewürdigte Idee“ des Urphänomens als demjenigen, „worin die
Idee des Werdens rein vor Augen liegt“, von Goethe u.a. als „Urpflanze“ in seinen mor-
phologischen Forschungen zugrundegelegt, soll in der Morphologie der Weltgeschichte „in
ihrem genauesten Sinne auf all die vollkommen ausgereiften, in der Blüte erstorbenen, hal-
bentwickelten, im Keime erstickten Bildungen der menschlichen Geschichte angewendet
werden“.3 In dem Zusammenhang spricht Spengler von einer „Methode des Erfühlens,
nicht des Zerlegens“. Das macht noch einmal deutlich, daß er, in Anlehnung an Goethe,
ganz auf das intuitive Vermögen, nicht aber auf den begrifflich erkennenden Verstand
setzt. Die per intuitivem Vermögen betriebenen „Studien der morphologischen Verwandt-
schaft, welche die [organologische – C.M.] Formensprache aller Kulturgebiete innerlich
verbindet“, bringen Erkenntnisse hervor, die Spengler mit anderen zeitgenössischen Philo-
sophen wie Simmel oder Cassirer teilt. Das gilt u.a. von der Einsicht, daß zwischen den
unterschiedlichsten Kulturgebieten „ein tiefer Zusammenhang der Form“ besteht, weshalb
sich z.B. während einer bestimmten Phase der antiken „Kultur“ eine analoge Darstellungs-
form in Kunst und Wissenschaft offenbart.4

Um die immer gleichen „Lebensformen“ auffinden und vergleichen zu können, muß
der Schauende also von der sinnlichen Oberfläche in die verborgene Tiefe des kulturellen
Organismus vordringen. Dieser „philosophische Blick“, der „das Auge eines Künstlers“
(Goethe) voraussetzt, hat für Spengler „eine umfassende Physiognomie des gesamten Da-
seins, eine Morphologie des Werdens aller Menschlichkeit“ zu konstituieren.5 Die durch
diesen Blick vom sichtbaren Äußeren zum schaubaren Inneren vordringende „Physio-
gnomik des Weltgeschehens“ werde zur „letzten faustischen Philosophie“ in der abendlän-
dischen Kultur.6 Die Physiognomik als Verfahren, das in den einzelnen oberflächlichen
Kulturphänomenen Symbolisierte zu erschauen, zu erleben, zu erahnen, stütze sich auf die
von Goethe angewandte Methode.7 Der „unmittelbar greifbare Vordergrund“ einer kultu-
rellen Wirklichkeit, ihre „historisch-bewegte Oberfläche“ verbirgt eine lebendige „Logik
des Werdens“, die sich allein physiognomisch erschließt.8 Entscheidend sei, daß die jeweili-
ge tiefere Bedeutung der Oberflächenerscheinung „erlebt“, und nicht „begrifflich erklärt“
wird. Diese Fähigkeit besitzen allerdings auch für Spengler nur wenige „Berufene“.9

Goethe hatte seine Methode des physiognomischen Schauens und Deutens zur
„Physiognomik“ des verehrten Lavater in Beziehung gesetzt. In den autobiographischen
Erinnerungen Dichtung und Wahrheit läßt er durchblicken, daß diesem die notwendige

                                                
1 A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 65.
2 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 141.
3 Ebenda, 141.
4 Ebenda, 8.
5 Ebenda, 208.
6 Ebenda, 209.
7 Ebenda, 127.
8 Ebenda, 180 f.
9 Ebenda, 182.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 119

„Anlage zur philosophischen Sinnesweise“ leider ganz und gar gefehlt habe, weshalb er
ausschließlich in „der gemeinsten Erfahrung umhertappte“.1 Folglich ruhte Lavaters
„Physiognomik“ auf der unzulänglichen „Überzeugung, daß die sinnliche Gegenwart [eines
Menschen – C.M.] mit der geistigen durchaus zusammenfalle, ein Zeugnis von ihr ablege, ja
sie selbst vorstelle“.2 Seiner Methode, „sich auf physiognomischem Wege“ unserer geisti-
gen und sittlichen Eigenschaften zu bemächtigen, steht Goethe jedoch skeptisch gegen-
über, da sie sich nicht verallgemeinern, theoretisieren, auf ideelle Zusammenhänge bringen
ließ. Denn nur, „wer eine Synthese recht prägnant in sich fühlt, der hat eigentlich das
Recht, zu analysieren, weil er am äußeren Einzelnen sein inneres Ganze prüft und legiti-
miert“.3 Lavater habe es nicht vermocht, das vorgehend Synthetische zu erschauen und
auszusprechen.

Die Physiognomik, die Spengler als „die Morphologie des Organischen, der Geschichte,
des Lebens“ bezeichnet,4 legt dagegen mit dem organischen Formenbau des Kulturindivi-
duums eine allgemeine, zeitlose Struktur frei.5 Nur auf die Weise erlaubt es der „physio-
gnomische Takt“, „aus zerstreuten Einzelheiten [...], aus vereinzelten Daten [...] die organi-
schen Grundzüge des Geschichtsbildes ganzer Jahrhunderte wiederzufinden“.6 Und das ist
für Spengler ein „echt Goethesches, auf Goethes Idee vom Urphänomen zurückzuführen-
des Verfahren“, das sich „in einem nie geahnten Grade auf den gesamten Bereich der Hi-
storie ausdehnen läßt“. Damit erhebt die Schau die Zufälligkeit der an der Oberfläche der
Kulturgebilde vorfindlichen tatsächlichen Erscheinungen in eine feste metaphysische Ord-
nung, ins Schicksalhafte.7 So wie Goethe in seinen Studien zur Metamorphose der Pflan-
zenform nicht ihre Kausalität, sondern das „Schicksal der Natur“ verfolgt hat, gelte dies
auch für die „Formensprache der menschlichen Geschichte“. Das „Menschenschicksal“
müsse als dem Tier- und Pflanzenschicksal analoges verstanden werden. Die jeweils ver-
wandten Formenschicksale (Geburt, Blüte, Tod) seien zu vergleichen, auf ihre Analogien
hin zu untersuchen.

Als innere Quelle (Prinzip) einer jeden geschichtlichen „Hochkultur“ wirkt nach Speng-
ler eine einzigartige „Kulturseele“. Die in der historischen Ordnung vorwaltende, am ein-
zelnen Phänomen zu vollziehende Form- und Ideenschau dürfe nicht mit bloßem sinnli-
chen Anschauen von Tatsachen verwechselt werden. Und dennoch erreiche auch die histo-
rische Intuition niemals die hypothetische „Urseele“ selbst; sie ist keine »Sache selbst« in
phänomenologischem Sinne. Die Intuition muß sich mit der jeweiligen „Kultur“ als dem
Urphänomen, als der letzten Wirklichkeit des Geschichtlichen bescheiden. Dahinter sei
nicht noch eine Welt an sich zu finden, also auch nicht zu suchen.8 Von den nicht erschau-
baren, nur hypothetisch anzunehmenden „Kulturseelen“ vermag Spengler aber zu sagen,

                                                
1 J.W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, 19. Buch, in: Ders., Werke. Hamburger Ausgabe [HA], München

1998, Bd. 10, 159.
2 Ebenda, 158.
3 Ebenda, 155.
4 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 135.
5 Ebenda, 140.
6 Ebenda, 152.
7 Ebenda, 186.
8 Ebenda, 107.



LEBENSPHILOSOPHIE120

daß sie sich alle in ein und derselben kulturellen Formensprache („Geburt“, „Reife“ etc.)
bewegen. Dabei stünden weder sie noch die von ihnen getragenen Kulturen untereinander
in irgendeiner ursächlichen Beziehung. „Kulturseelen“ äußern sich allein in geformten
Phänomenen der Kultur, sind selbst aber nie unmittelbar faßbar, sind selbst kein
„Urphänomen“. Folglich ist die eine konkrete „Kultur“ durch Menschen eines anderen
Kulturkreises nicht wirklich zu verstehen, nicht wirklich zu entschlüsseln. Die sich in
„Lebenssymbolen“ ausdrückenden „Lebensgefühle“ der individuellen Kulturseelen unter-
scheiden sich nämlich bis hin zur Unverstehbarkeit.1 Für Spengler ist es somit sinnlos, von
einer einzigen Menschheit als einem historischen Subjekt zu sprechen: „»Die Menschheit«
ist [...] ein leeres Wort“, eine leere und gegenstandslose Abstraktion, was bereits Goethe
festgestellt habe.2 Das Relativistische solcher einzigartigen „Seelen“ ist Goethes Naturphi-
losophie allerdings fremd. Gegen die relativistischen und skeptizistischen Konsequenzen
bei Spengler wendet sich auch Husserl, wenn er dessen Morphologie der Weltgeschichte
die „neueste Theorie eines schwachherzigen philosophischen Skeptizismus“ nennt, der
echte wissenschaftliche Gesinnung erfolgreich entgegenzuarbeiten vermag.3

Darf auch die geheimnisvolle »Kulturseele« nicht als »Urphänomen« mißverstanden
werden, so erweise sich der Stil ebenso als ein Urphänomen im Goetheschen Sinne wie die
Kultur selbst. Habe Goethe doch für die Kunstgeschichte als erster den „Organismus gro-
ßer Stilfolgen“ erkannt.4 Dieser Organismus des Stils drückt symbolisch die Aufeinander-
folge der großen Lebensformen des Individuums „Kultur“ aus. So repräsentierten be-
stimmte künstlerische Stilrichtungen symbolisch die Niedergangsphase einer Kultur. Mor-
phologie bzw. Physiognomie kennen wohl solche „universellen Symbole“ (z.B. für den
kulturellen Niedergang), jedoch keine allgemeingültigen Wahrheiten. Auch jede große phi-
losophische Frage samt ihrer Antwort hat für Spengler „lediglich die Bedeutung eines Le-
benssymbols“, nicht aber die einer ewigen Erkenntniswahrheit. Über den Rang einer philo-
sophischen Lehre entscheide allein die „Notwendigkeit für das Leben“.

So wie aus einer bedeutsamen Philosophie „die Seele der Zeit selbst“ spricht, spreche
sich in der Methode der morphologischen Analogieschau die abendländische Kulturseele
aus.5 Die von dieser Methode aufgedeckte gemeinsame Formensprache helfe uns einerseits,
die Weltgeschichte mit abendländischem Blick „morphologisch [zu] betrachten“.6 Ander-
seits erweist sie sich aber als das Resultat dieser geschichtlichen Analogieschau. Dieser
methodischen Argumentation hält Cassirer entgegen, daß sich Spengler bei aller Kritik an
den Abstraktionen und Allgemeinbegriffen des Verstandes ganz augenscheinlich ihrer be-
dienen muß, um seine kulturübergreifenden »Lebensformen« herausarbeiten zu können.
Neben der morphologischen Methode der Analogieschau formuliert Spengler auch noch

                                                
1 Ebenda, 20.
2 Ebenda, 28.
3 E. Husserl, Shaw und die Lebenskraft des Abendlandes, in: Ders., Aufsätze und Vorträge (1922-1937),

Hua XXVII, Dordrecht/Boston/London, 1989, 122. Siehe dazu C. Möckel, Krisisdiagnosen: Husserl
und Spengler, in: Phänomenologische Forschungen, NF III, (1998) 1. Hb., 34-60.

4 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 265.
5 Ebenda, 63 f.
6 Ebenda, 23.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 121

eine Bedeutungs-, Symbol- und Ausdruckstheorie, die sich aus der Verbindung von For-
menlehre (Morphologie) der »Kulturorganismen« und Prinzip der Physiognomik ergibt.

Mit Hilfe der Analogieschau erschließt sich uns nach Spengler die kulturelle „Umwelt
des Menschen“ nämlich als „ein ungeheurer Inbegriff von Symbolen“, die auf die immer
gleichen Lebensformen ihres Organismus verweisen. Hinter einem jeden metaphysischen,
künstlerischen, ethischen etc. Menschenbild „kommt das Ursymbol der großen Kulturen
zum Vorschein“, und das sind die „Weltgefühle“, mit denen die „Lebensideale“ der jeweili-
gen Kultur übereinstimmen.1 Auf der Höhe der Entfaltung einer „Kultur“ finden wir ihre
„besten Künstler“ durch das ihr „zugrundeliegende Ursymbol“ zu einer Einheit des Schaf-
fens verknüpft.2 Von Spengler werden damit alle Kulturtatsachen als Symbole aufgefaßt
und als solche gedeutet. Folglich besitzen auch historische „Tatsachen der Politik“ einen
solchen „symbolischen und geradezu metaphysischen Charakter“. Sie bringen nämlich ei-
nen bestimmten Entfaltungszustand des jeweiligen „Seelentums“ zum Ausdruck: Die
„sichtbare Geschichte [ist] Ausdruck, Zeichen, formgewordenes Seelentum“.3 Konkrete
politische Taten entschlüsseln sich z.B. als Symbole einer nach innen gerichteten Politik des
Staates („Kultur“) oder einer imperialen, nach außen gerichteten Politik („Zivilisation“).
Der intuitive Vergleich der Formensprache einer biographischen Periode in mehreren
Hochkulturen, der „aus zeitloser Höhe“ zu geschehen hat, und das Erschauen, Deuten und
Vergleichen ihrer Phänomene (Tatsachen) als Symbole eben dieser Formen, ergeben sich
dabei auseinander.4

Insbesondere Cassirer rechnet es Spengler hoch an, daß er den Symbolcharakter der
kulturellen Wirklichkeit erfaßt hat, zumal dies in Verbindung mit einer Ausdrucks- und
Bedeutungstheorie geschieht, auch wenn diese die Darstellungs- und Bedeutungsfunktion
letztlich auf das Ausdrucksverhalten innerer Zustände der »Kulturseele« beschränke.5 Auf
die Leistung von Spenglers Durchdringung des Symbol- und Bedeutungsproblems und auf
seine diese Leistung beschränkende Reduktion auf die Ausdrucksfunktion innerer seeli-
scher Zustände weist auch Adorno hin.6 Und für Fellmann „erreicht Spenglers Bedeu-
tungslehre“ „mit der Theorie des Symbols [...] ihren Höhepunkt“.7 Pauschal als irrationali-
stisch wird die physiognomische Morphologie jedoch durch Lukács abgelehnt.8 Rickert
hatte seinerzeit die Morphologie Spenglers als eine generalisierende Methode gedeutet, die
letztlich alles individuell Historische aus der Geschichte ausschalte. Und dies, weil für sie
jedes individuelle Phänomen nur das Symbol einer Lebensform ist.9 Messer wiederum weist
den durch Spengler postulierten Gegensatz von Natur- und Geschichtserkenntnis ganz und

                                                
1 Ebenda, 331.
2 Ebenda, 361.
3 Ebenda, 8.
4 Ebenda, 47.
5 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 102 ff., 104.
6 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, GW 10.1, 58 f., 65 f., 71.
7 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149 f.
8 G. Lukács, Die Zerstörung der Vernunft, 368.
9 H. Rickert, Philosophie des Lebens, 32.



LEBENSPHILOSOPHIE122

gar zurück, ohne jedoch die damit verbundenen Grundprobleme der Philosophie ernsthaft
zu diskutieren.1

5.3 Kritik zeitgenössischer Geschichtswissenschaft

Wenn Geschichte und Natur, Werdendes und Gewordenes zwei unterschiedliche Ordnun-
gen bilden, denen der Mensch gleichzeitig angehört,2 dann muß es auch zwei unterschiedli-
che wissenschaftliche Verfahren geben, diese Ordnungen jeweils angemessen zu erkennen.
Die „toten Formen“ der Natur nun werden durch „mathematische Gesetze“ »erkannt«, die
kausale, räumliche und gegenständliche Zusammenhänge beschreiben. Dabei wird die Na-
tur beobachtet und vom Verstand zergliedert. Allerdings gehe auch die Mathematik gele-
gentlich „über Beobachten und Zergliedern hinaus“, so wenn sie „in ihren höchsten Au-
genblicken visionär, nicht abstrahierend“ verfährt. Dieser Tatbestand sei Goethe nicht ent-
gangen. Abendländische „Mathematik ist also auch eine Kunst“, und nicht bloß eine analy-
tische, exakte Wissenschaft.3 Mathematische Grenzwerte erweisen sich beim visionären
Vorgehen als ein Werden, als ein Vorgang der Annäherung, worin sich das abendländische
„Seelentum“ als ein „historisches“ offenbare.4

Die rein mechanische Naturwissenschaft dagegen gilt Spengler als eine Betrachtung, die
die Weltsubstanz als „Natur“, als „totes“ Gewordenes voraussetzt.5 Gründet sich die Ana-
logien aufsuchende morphologische Geschichtsanschauung auf das Prinzip der Zeit
(Chronologie) und auf die Schicksalsidee, so fußt die mathematische Gesetze aufstellende
Naturwissenschaft auf dem Prinzip des Raumes und der Kausalität. Im Gegensatz zur
»Physiognomik« haben wir es hier mit der »Systematik« zu tun. Systematik nennt Spengler
eine „Wissenschaft, die Naturgesetze und Kausalbeziehungen entdeckt“ und die sich aus-
schließlich auf das Mechanische und Ausgedehnte richtet.6 Sie hat es mit Gesetzen, For-
meln und Systemen, dem Beständig-Möglichen, der „zweckmäßig zergliedernden Erfah-
rung“ und dem Geltungsbereich der mathematischen Zahl zu tun.7

Zeit dagegen lasse sich nicht wissenschaftlich abbilden oder mathematisch erfassen,
sondern nur anschauen.8 Der »Physiognomiker« Goethe habe dies klar gesehen. Newton
dagegen, der »Systematiker« der Natur, sei ein „abstrakter Denker“ des Raumes gewesen.
Doch auch „der Physiker“ ist nicht immer nur der abstrakte Denker, sondern eben auch
ein „ganzer Mensch“. Und als ein solcher steht er als ein geschichtliches Wesen in der le-

                                                
1 Messer will „das sogenannte »intuitive« Erkennen des Historikers von dem wissenschaftlichen des Natur-

forschers“ nicht schroff geschieden wissen – A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 125, 127, 130.
2 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 68.
3 Ebenda, 83.
4 Ebenda, 117 f.
5 Ebenda, 127 ff.
6 Ebenda, 135.
7 Ebenda, 7.
8 Ebenda, 161, 163.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 123

bendigen Ordnung des Werdens.1 Die zwei konträren Weisen des abendländischen Welt-
verhaltens – das Schauen des Lebendigen und das Denken bzw. Erklären des Toten – wer-
den für Spengler exemplarisch durch Goethe und Kant repräsentiert. Der Dichter und Se-
her war für ihn „kein Rechner“ und „haßte die Mathematik“ der Zahlen. „Hier stand die
Welt als Mechanismus der Welt als Organismus, die tote der lebendigen Natur, das Gesetz
der Gestalt gegenüber“.2 In der Zahlenordnung der Natur trete ihm nicht das poetisch aus-
drückbare „tragische Weltgefühl“ entgegen, sondern der „mechanisierende Intellekt“.3

Die von Goethe gegen die mechanische Naturauffassung Newtons vorgebrachte leben-
dige Naturanschauung zeichne sich u.a. durch eine „erhabene“ und „organische“ Ent-
wicklungsidee aus, die später bei Darwin „flache“ und „mechanische“ Züge annimmt.4

Auch das „Urgefühl“ der Kultur wandelt sich bei diesem zum begriffenen „System“ der
Natur. Dem Naturbeobachter Goethe bleibt dagegen am Begriff der Weltkraft noch „ein
gefühlter und geschauter Rest“, der sich der Definition entzieht. Das gelte in der abendlän-
dischen Kultur auch für die „Urworte Wille und Raum“.5 Während Goethes lebendige,
»architektonische« Naturanschauung auf einen „Tatbegriff“ hinausläuft, zentriere sich die
mechanische Naturwissenschaft um den „Arbeitsbegriff“.6 Goethes philosophischer An-
satz sei von den Naturforschern im 19. Jahrhundert auch deshalb nicht verstanden worden,
weil sie anstelle des Ideenschauens die begriffliche Erkenntnis favorisierten.

Die zeitgenössische Geschichtswissenschaft nun wendet, so der Vorwurf Spenglers,
immer noch die Methoden der mechanischen Naturwissenschaft an. Das laufe auf eine
Naturalisierung der Kultur und Geschichte hinaus; eine Konsequenz, auf die ebenfalls der
Phänomenologe Husserl in seinem Logos-Aufsatz (1911) aufmerksam gemacht hatte.7 Kau-
sale, räumliche und gegenständliche Zusammenhänge erklärende bzw. beschreibende
„mathematische Gesetze“ passen allein auf „tote Formen“ und haben in der Geschichte
nichts zu suchen. Das auf die historischen Phänomene in Anwendung gebrachte naturwis-
senschaftliche Kausalitätsprinzip erfaßt diese ausschließlich in gegenständlichen Begriffen
räumlicher Ausdehnung. Deshalb wird eine derartige Methode der Geschichtserklärung der
symbolischen Bedeutung historischer Formen und Tatsachen nicht gerecht.8 Die „heutigen
Historiker“, so Spengler, tasten lediglich „an den sinnlich greifbaren Ereignissen, dem Ge-
wordenen herum“.9 Ihnen sei sowohl deren Symbolcharakter als auch ihr Ausdruckscha-
rakter innerer Lebensformen völlig fremd. Wirkliches historisches Erfassen müsse ideell-
intuitiv vorgehen und das den Sinnen verborgene Symbolische deuten. Mit solchen Forde-

                                                
1 Ebenda, 498.
2 Ebenda, 35.
3 Ebenda, 207.
4 Ebenda, 475
5 Ebenda, 532; Eine kritische Würdigung des Begriffs des Raumes bzw. des Raumgefühls innerhalb der

Spenglerschen Morphologie der Kulturen und Kulturstile findet sich bei Blaga. – L. Blaga, Der mioriti-
sche Raum, in: Ders., Zum Wesen der rumänischen Volksseele, Bucure ti 1982, 47-49.

6 „Im Naturbilde [...] Goethes wirkt sich etwas Göttliches in Taten aus; im Weltbilde der modernen Physik
leistet die Natur Arbeit.“ – O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 537.

7 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsätze und Vorträge (1911-1921),
Hua XXV, Dordrecht/Boston/Lancaster 1987, 8 ff.

8 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 39 f.
9 Ebenda, 68.



LEBENSPHILOSOPHIE124

rungen wendet sich Spengler gegen den Positivismus und den Tatsachenfetischismus in der
Geschichtswissenschaft seiner Zeit.

Er wirft der etablierten historischen Wissenschaft also vor, sie werde mit dem symboli-
schen Wesen von historischen Tatsachen nicht fertig. Es gehe nämlich nicht darum, was
diese „sind“, sondern vielmehr darum, „was sie durch ihre Erscheinung bedeuten, andeu-
ten“.1 Dabei geht er allerdings nicht speziell auf das seit den 80er Jahren des 19. Jahrhun-
derts diskutierte und propagierte Projekt der Geschichtswissenschaft als einer Geisteswis-
senschaft (Dilthey) bzw. einer Kulturwissenschaft (Windelband, Rickert) ein. Dennoch
deckt seine Kritik, die sich mit Goethes Einwänden gegen die mechanische Naturlehre
einig weiß, sehr wohl die symbolische Weise auf, in der uns Kulturmenschen unsere Welt
gegeben ist. Auf die ausdrückliche Würdigung dieser Einsicht Spenglers durch Cassirer
wurde bereits verwiesen.2 Auch Fellmann kommt zu dem Schluß, daß die zur Kritik der
positivistischen »Tatsachen«-Geschichte von Spengler entwickelte „Theorie des Symbols“
in der Lage ist, „die Differenzierung der Kulturen als semantisches Phänomen verständlich
zu machen“, d.h., als ein sprachliches Phänomen, das eine innere Bedeutung repräsentiert.3

Den kausal erklärenden, auf Resultate und Gewordenes fixierten Geschichtstheorien seit
dem 17. Jahrhundert hält Spengler außerdem „ein Wort Goethes“ entgegen, wonach es
„»offenbar im Leben aufs Leben und nicht auf ein Resultat desselben an[kommt]«“.4 Rik-
kert sieht hieraus eine Schwierigkeit für die logisch und begrifflich erkennende Philosophie
resultieren. Ihm scheint, daß Goethe, der sich „in der Tat als Vorläufer der modernen Le-
bensphilosophie bezeichnen“ lasse, mit diesem Spruch die Beschränkung der intuitionisti-
schen und biologistischen Lebensphilosophie allein auf das „Leben“ rechtfertigt. Obwohl
das Leben zu einem „Anderen“ in Beziehung gesetzt werden muß, heiße das für die Be-
griffsphilosophie aber nicht, daß allein „die vom Leben ablösbaren Resultate Bedeutung
haben“.5 Die Spenglersche Unterscheidung zwischen »Wahrheiten« für den analytischen
Geist und »Tatsachen« in Bezug auf das »Leben« nennt Adorno eine anthropologische
Überzeugung.6

Auf keinen Fall ist für Spengler die organologisch-morphologische Methode mit Ab-
straktionen und Allgemeinbegriffen vereinbar. In der „lebendigen Welt“ der Geschichte
und ihrer Formensprache gebe es im Unterschied zur „toten Natur Newtons“ „nichts Blei-
bendes und Allgemeines“. Damit dürfen wir auch nicht von „den Formen des Denkens“
sprechen: „Allgemeingültigkeit ist immer der Fehlschluß von sich auf andere“.7 Hier
kommt folglich die weit verbreitete philosophische Tendenz zum Tragen, den Verstand
geringzuschätzen und den dichterischen Ausdruck zu bewundern. Wir haben es dabei aber
in bestimmten Grenzen durchaus mit einer bedenkenswerten Kritik an Allgemeinbegriffen

                                                
1 Ebenda, 8.
2 Er hält Spenglers Symbolbegriff allerdings für einseitig, da er „nur ein geistiges Grundmoment von ihm

zur Geltung“ bringe, wenn er die „Symbolfunktion“ mit der „reinen Ausdrucksfunktion“ identifiziert und
weder für dessen Darstellungs- noch für dessen Bedeutungsfunktion Verständnis hat. – E. Cassirer, Zur
Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 103.

3 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149, 150, 151.
4 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 27.
5 H. Rickert, Philosophie des Lebens, 138.
6 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 57.
7 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 32.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 125

und Abstraktionen des Denkens zu tun. So spricht Horkheimer von „einem berechtigten
Moment“ in der Kritik des analytischen Denkens durch die Lebensphilosophen, weil „eine
Reihe von rationalistischen Systemen [...] dieses Denken wirklich mit der geistigen Aktivität
überhaupt verwechselt“ habe.1 Cassirer wendet allerdings gegen Spengler ein, daß er mit
dieser Kritik letztlich in Widerspruch zu seiner eigenen morphologischen Lehre gerate, da
sich die analogen „Lebensformen“ der Kulturindividuen nicht ohne Allgemeinbegriffe fas-
sen und darstellen lassen. Auch für Adorno besteht zwischen dem Positivisten Spengler,
der sich von allen vorgefaßten Theorien, vom „Denken“ verabschiedet, und dem Metaphy-
siker Spengler, dessen These vom „Seelentum“ diesen Positivismus der symbolkräftigen
Tatachen durchbricht, ein Widerspruch. Er scheitere letztlich an der „Dialektik von Begriff
und Einzelheit“, von Gedanke und Tatsache.2

Die Kritik an Kants allgemeiner, natürlicher Vernunft teilt Spengler jedoch weitgehend
mit dem lebensphilosophischen Historismus der Diltheyschule. Dabei spielt er gern auf
Goethes Skepsis gegenüber einer abstrakten, logischen Wahrheitslehre an. Schon Schopen-
hauer habe Kants ideales Abstraktum »der Mensch« überwunden und gezeigt, daß wir es
beim „wirklichen Menschen, wie er in historischer Zeit, als primitiver oder als Kultur-
mensch völkerhaft gruppiert die Erdoberfläche bewohnt“, allein mit episodischen und ört-
lichen, situativen Werten und Wahrheiten zu tun haben.3 Folglich gebe es „für den echten
Menschenkenner [...] keinen absolut richtigen oder falschen Standpunkt“.4 Neben dem
uneinlösbaren Allgemeinheitsanspruch und der Naturalisierung der Geschichte wirft
Spengler der akademischen Geschichtsforschung außerdem ihren methodischen Europa-
bzw. Abendlandzentrismus vor. Als markantes Beispiel gilt ihm die idealistische Verklärung
von Antike und Moderne, die keine Unterschiede in den „Kulturseelen“ sehen will.5 Auch
„verspätete Romantiker“ wie Bachofen, Burckhardt und Nietzsche hätten einem „imagi-
nären Bild des »klassischen Altertums«“ angehangen.6 Davon sei selbst Goethe nicht ganz
frei gewesen. Deshalb habe er während der Italienreise sein »klassisches Altertum« nicht
wiedergefunden, sei ihm die reale alte Welt Italiens unverständlich geblieben. Fremden
Kulturen dürfen wir eben unsere eigenen Werturteile nicht zuschreiben, was allein die
nunmehr zur Verfügung stehende morphologische Methode verhindere.

                                                
1 M. Horkheimer, Zum Rationalismusstreit in der gegenwärtigen Philosophie [1934], GS, 3, Frankfurt/

Main 1988, 181.
2 Vgl. Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 58.
3 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 32.
4 Ebenda, 34.
5 Ebenda, 42.
6 Ebenda, 38.



LEBENSPHILOSOPHIE126

5.4 Abendländische Kultur und tyrannisches Denken

In dem Vortrag Der Mensch und die Technik (1931) entwirft Spengler die unerbittliche, schick-
salhafte Dialektik von allmächtiger, rachsüchtiger Natur und sich gegen sie empörender, am
Ende unterliegender Kultur des faustischen Menschen. Dafür gibt es bei Goethe keine
wirkliche Vorlage, wohl aber für die Betonung der »Tat« in dieser Schrift. Das Motiv der
prometheischen Empörung gegen die »Mutter Natur« ist bei Spengler in eine typisch le-
bensphilosophische Kultur- und Denkkritik eingebettet. Sie richtet sich gegen das vorgeb-
lich tyrannisch gewordene Denken im zivilisatorischen Stadium des Kulturindividuums
„Abendland“. Diese Lebens- oder Schicksalsphase sieht er gegen 1800 eintreten. Wenn sie
sich gegen 2000 durchgesetzt bzw. vollendet haben wird, werde die „lebendige Kultur“
endgültig zur toten, mechanischen „Zivilisation“ geworden sein. Mit der Gewißheit, daß
die „Zivilisation“ das unausweichliche „Schicksal“ einer jeden „Kultur“ ist, erreicht die
„historische Morphologie“ ihren Gipfelpunkt. Von dem aus lassen sich ihre „letzten und
schwersten Fragen“ lösen.

Cassirer sieht den Schicksalsbegriff bei Spengler als Resultat der „psychologistischen [...]
Begründung“ eines historischen Determinismus und Fatalismus, der gegen ein Handeln
gerichtet ist, das „sich aus eigener Kraft und aus eigener Verantwortung“ entscheidet, das
„weiß, daß von der Art dieser Entscheidung die Richtung und die Zukunft der Kultur ab-
hängen wird“.1 Auch Husserl weist mehrfach den Schicksalsgedanken Spenglers ab und
gibt sich gewiß, daß die Zukunft der abendländischen Kultur vom Willen und vom Streben
der sie tragenden Menschen nach echter Philosophie als einer Lebensaufgabe abhängt.2

„Kultur“ und „Zivilisation“ als die beiden Stadien jeder Hochkultur stehen gemäß
Spenglers Morphologie in einem „organischen Nacheinander“ von „Werden“ und „Ge-
wordenem“, Leben und Tod, Entwicklung und Starrheit.3 In der „Zivilisation“ sei die le-
bendige „Seele“ zum kalten, toten und technischen „Intellekt“ geworden. So ist auch jede
systematische Philosophie nur „eine Zeitlang [...] lebendig“, dann beginnt sie zu erstarren,
ihre Lebendigkeit zu verlieren und zu „sterben“.4 Goethe habe in „seinem großen Sinn für
alles Wirkliche“ im Faust II versucht, in die „tiefsten Tiefen“ der neuen Maschinentechnik
einzudringen. Die Maschinentechnik wird als ein Symbol für den bevorstehenden Unter-
gang der abendländischen Kultur gedeutet.5 Hier stellt sich die weitreichende Frage, ob
gemäß dieser Sicht Goethe auf die heraufziehende „Zivilisation“ der abendländischen
Kultur und ihre Begleiterscheinungen gerade deshalb aufmerksam machen konnte, weil der
Umschlag von „Kultur“ in „Zivilisation“ schon begonnen hatte. Spengler setzt mit seiner
Periodisierung den gesamten liberalen Kapitalismus in der ersten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts bereits mit der umsichgreifenden „Zivilisation“ und den sie begleitenden Erstarrun-

                                                
1 E. Cassirer, Naturalistische und humanistische Begründung der Kulturphilosophie [1939], 242, 261.
2 E. Husserl, Shaw und die Lebenskraft des Abendlandes, in: Hua XXVII, 122: Husserl an Rádl, 30.VIII.

1934, in: Ders., Briefwechsel. in Verbindung mit E. Schuhmann von K. Schuhmann, Husserliana-
Dokumente III [HuaDok III], Dordrecht/Boston/London 1993, Bd. VIII, 94.

3 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 43.
4 Ebenda, 57.
5 O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des Lebens. München 1931, 2.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 127

gen, Versteinerungen, Entfremdungen etc. gleich.1 Damit schließt er sich der konservativen
Ablehnung des ganzen bürgerlich-liberalen Zeitalters an, wie es bereits die romantische
Reaktion auf die Französische Revolution zum Ausdruck gebracht hatte. Von manchen
Kulturkritikern werden diese Begleiterscheinungen jedoch erst für den Kapitalismus der
maschinellen Groß- und Massenproduktionen und der weltweiten Globalisierungstenden-
zen beschrieben.

Mit so unterschiedlichen Autoren wie Marx, Klages, Simmel etc. teilt Spengler die Be-
obachtung, daß die sich vertiefende wirtschaftliche Arbeitsteilung bei den lohnabhängigen
Arbeitern „seelische Verödung“ mit sich bringt.2 Eine erneute „Kultivierung“ – d.h. Verle-
bendigung – der starren, entseelten und entanschaulichten „Zivilisation“ kommt für ihn
aber nicht in Frage. Wie Weber erklärt er die „Zivilisation“ zur gigantischen Maschine.3

Der hatte 1904, auf den letzten Seiten seiner Protestantischen Ethik, für die durch Rationali-
sierung und rationale Lebensführung hervorgebrachte kapitalistische Erwerbsgesellschaft
kraftvolle und bildhafte Ausdrücke gefunden. Weber spricht vom „mächtigen Kosmos der
modernen [...] Wirtschaftsordnung“, von dem „Triebwerk“, das „heute den Lebensstil aller
einzelnen [...] mit überwältigendem Zwange bestimmt“. Uns umgebe „ein stahlhartes Ge-
häuse“ des Schicksals und als Zukunft hätten wir allein die von Nietzsche vorhergesagte
Alternative des »letzten Menschen«: »Fachmenschen ohne Geist« oder »Genußmenschen
ohne Herz« zu werden.4 An diese Formulierungen erinnern die Thesen Spenglers, wonach
die „gewachsene Kultur“ in ihrer „zivilisatorischen“ Phase endgültig, unwiderruflich zu
einer formlosen, atomhaft-massenweisen Welt werde. Er selbst sieht diese bereits umriß-
haft in der nationalökonomischen Lehre von A. Smith aufscheinen.5 In der sich unaufhalt-
sam durchsetzenden „Zivilisation“ vermag Spengler allein in der Romantik Nietzsches ei-
nen letzten Rest an abendländischer „Kultur“ zu sehen.6 Adorno formuliert 1950 seine
weitgehende Zustimmung zu Spenglers Beschreibung der Krisiserscheinungen und zu sei-
nen düsteren Prophezeiungen.7 Auch Lukács, der für Spengler an und für sich nur Ableh-
nung und Verachtung äußert, gesteht seiner Kulturkritik einen Realitätsgehalt zu.8

Bei all dem favorisiert und idealisiert Spengler, ähnlich wie Klages, das organische Leben
der bäuerlichen Provinzmenschen und des „Volkes“ gegenüber dem atomisierten Leben
der urbanen „Masse“. Beim Bauern herrsche noch die „Seele“ über das „Gehirn“, er führt

                                                
1 O. Spengler, Preußentum und Sozialismus, 23.
2 O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 74.
3 Ebenda, 79.
4 M. Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus [1904], in: Ders., Gesammelte Auf-

sätze zur Religionssoziologie I, Tübingen 1988, 203 f.
5 O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 63.
6 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 62 f.
7 Th.W. Adorno, Spengler nach dem Untergang, 71.
8 „Die zentrale Figur dieser Entwicklungsphase [nach 1918 – C.M.] ist Oswald Spengler. Er faßt alle we-

sentlichen Motive der deutschen Kulturkritik der letzten Jahrzehnte zu einer prunkhaft-dekorativen,
oberflächlich-eklektischen Synthese zusammen, mit der Absicht, gerade die Müdigkeit, Desorientiertheit,
die Verzweiflung, die Auswegslosigkeit als Grundstimmungen in der Bourgeoisie dieser Periode in tra-
gende Pfeiler einer Apologetik des Imperialismus umzuwandeln.“ – G. Lukács, Zur Kritik der faschisti-
schen Ideologie, Berlin und Weimar 1989, 67.



LEBENSPHILOSOPHIE128

sein Leben unreflektiert.1 Existenz und Weltverhalten der praktisch veranlagten „Tat-
sachenmenschen“, die die Weltstadtzivilisation bewohnen, werden dagegen immer anorga-
nischer, atomisierter. Das gelte von Anfang an für die „Wahrheitsmenschen“, die histori-
sche Sachverhalte theoretisch zu erklären suchen.2 Der innerlich erstorbene Gehirnmensch
der großen Städte, der rein intellektuelle Mensch verliere oder verleugne mit der
„Weltangst“ das schöpferischste, ursprünglichste aller „Lebensgefühle“. Daran habe die
»wissenschaftliche Weltanschauung« großen Anteil, die der intellektuelle Stadtmensch zwi-
schen sich (das Eigene) und das Fremde (die Welt) schiebt. Es ist zu vermuten, daß das
Grundgefühl der „Weltangst“ auch das persönliche Leben Spenglers immer begleitet hat.

Obwohl selbst ein Stadtmensch, spricht er mit abgründiger Verachtung von der groß-
städischen Zivilisation und ihren Trägern, den „Untermenschen der Großstädte, [den]
Marxisten, Literaten“, „den Menschen der Masse“.3 Die Großstadt gilt ihm als der Ort „des
wurzellosen Denkens“, wo wachsende „Künstlichkeit und Durchgeistigung“ als Nieder-
gangssymbole gedeihen.4 Sie ist von „toten Körpern, entseelten Menschenmassen, ver-
brauchtem Stoff“ gekennzeichnet.5 Die „wurzellose städtische Intelligenz“ ist bemüht, die
historischen Tatsachen zu „erkennen“, anstatt sie zu „erleben“.6 Hatte nicht schon Goethe
das großstädtische Berlin nicht ertragen? Als weitere Symbole der Zivilisationsperiode in
der abendländischen Kultur gelten Spengler neben der liberalen Demokratie7 der „Darwi-
nismus mit seinen so ganz ungoethischen Formeln vom Kampf ums Dasein und der
Zuchtwahl“,8 die positivistische Philosophie und der politische Imperialismus. Auch der
Nihilismus, der eine „Entseelung des Menschlichen“ bedeutet, müsse als ein Symbol des
Niedergangs entschlüsselt werden.9 Die durch Analogieschau erfaßte allgemeine Form des
Nihilismus bringe „noch einmal das Ursymbol [des] ganzen Daseins zum Ausdruck“.10

Als Symptome des Nihilismus, dem in der Tiefe „das innere Fertigsein des Weltstadt-
menschen“ entspricht, offenbaren sich die „Maschinenindustrie“ und die „moderne Wis-
senschaft“. Wie Chamberlain in seinem Goethebuch beklagt auch Spengler, daß in der
Großstadt der „Zivilisation“ das Lesen als die „große Kunst der Goethezeit [...] ausgestor-
ben“ sei.11 Den reinen Gehirnmenschen dieser Abstiegsperiode sind allein „extensive Mög-
lichkeiten“ der Verwirklichung geblieben. Diese Überlegungen erfahren bei Fellmann eine
ausdrückliche Würdigung.12 Für Spengler zeigt die imperialistische Politik, daß die
„Formensprache der Politik“ ein „unmittelbarer intellektueller Ausdruck einer Art von

                                                
1 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 452.
2 Ebenda, 45.
3 O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 51.

Ein vergleichbarer Großstadt-Ekel findet sich auch vielfach in der Dichtung dieser Zeit, so in der expres-
sionistischen Lyrik (Benn, Heym, Trakl), und bei Nietzsche.

4 O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 58, 61 f.
5 Ebenda, 51.
6 O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 6.
7 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 452.
8 Ebenda, 48.
9 Ebenda, 450.
10 Ebenda, 456.
11 O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 136.
12 F. Fellmann, Lebensphilosophie, 149 ff.



SPENGLER UND GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE 129

Menschentum“ ist. Die Tatsache, daß diese Art auf „Geist“, „Geistigkeit“, Intellekt und
räumliche Ausdehnung setzt, künde von der Einbuße ihrer „Seelenhaftigkeit“. Die „Vogel-
perspektive des Lebens“, die beim bodenständigen Menschen der lebendigen Kultur vor-
herrscht, sei durch die „Froschperspektive“ der städtischen „Ethiker“, „Humanisten“ und
„Friedenskämpfer“ ersetzt worden.1

Die „faustische Kultur“ Westeuropas, ein Terminus, auf dessen Bedeutung bei Spengler,
wie bereits erwähnt, Mandelkow aufmerksam macht, ist von einem „inneren Gegensatz
zwischen umfassender Durchgeistigung und tiefster seelischer Zerrissenheit“ gekennzeich-
net. Ihre „Seelenkraft“ ringt dabei gegen „die Übermacht des Denkens“, das sich die Kraft
des „Blutes“ unterwerfe. Die aktiven faustischen „Tatsachenmenschen“, für die jede
„Theorie“ nur brauchbare oder unbrauchbare „Arbeitshypothese“ ist, stehen in Spenglers
Geschichtsmetaphysik unversöhnlich zu den „Wahrheitsmenschen“. Die strebten nämlich
„die Tyrannei des reinen Denkens“ an.2 Das „faustische Weltgefühl der Tat“ sei in der
abendländischen Gesellschaft nach und nach durch die „Philosophie der Arbeit“ verdrängt
worden.3 Der Lebensphilosoph Spengler sieht also im analytischen Denken das große Übel,
das Werkzeug des schicksalhaften Unterganges. Hier klingen bei ihm durchaus Goethesche
Motive an, ohne daß sich diese Thesen Goethe eindeutig zuschreiben ließen. Weil Spengler
den Verstand den historischen Erkenntnisgegenstand „töten“, die Anschauung ihn jedoch
„beseelen“ lasse, konstatiert Messer bei ihm eine falsche, „einseitige Charakteristik des
»Verstandes«“ und eine „törichte Verunglimpfung des Denkens, der »Begriffe« und des
»Verstandes«“. Er führt diese Verirrungen auf das Vorbild Bergsons und dessen Intuiti-
onslehre zurück.4

Seinen Argwohn und Haß richtet Spengler gegen den Rationalismus, der die „zivili-
satorische“ Phase der abendländischen Kultur Ende des 18. Jahrhunderts repräsentiere. Er
wird als eine Weltanschauung verstanden, die sowohl ein „doktrinärer Hang zur Theorie
aus Mangel an Erfahrung“, als auch das Entwerfen von Systemen und Utopien kennzeich-
net. Und schließlich steht der Rationalismus für die „Wut des Organisierens, die zum ab-
strakten Selbstzweck wird und Bürokratie zur Folge hat“.5 Diese Deutung befindet sich in
einem offensichtlichen Gegensatz zu Spenglers Geschichtsphilosphie, gemäß der der Ra-
tionalismus eben unserer geistiges Schicksal darstellt. Und eine Schicksalsmacht ist weder
gut noch böse, sie ist allein Symptom, nie Ursache der historischen Bewegung. Doch für
Spengler beginnt aller Niedergang der abendländischen Kultur im 18. Jahrhundert mit der
„rationalistischen Kritik“. Sie wurde von der „Philosophie der Aufklärung“ getragen und
führe konsequent in den Kommunismus bzw. Bolschewismus.6 „Das erste, aufsteigende
Jahrhundert des Rationalismus“ dauerte nach ihm „vom Contract social (1762) bis zum
Kommunistischen Manifest (1848)“.7 Der philosophischen Weltanschauung des Rationa-
lismus macht er auch den Vorwurf, die theoretische, geistige Haltung gegenüber der prakti-

                                                
1 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 453.
2 O. Spengler, Der Mensch und die Technik, 61 ff.
3 O. Spengler, Der Untergang der Abendlandes, 454.
4 A. Messer, Oswald Spengler als Philosoph, 133, 137.
5 O. Spengler, Jahre der Entscheidung, 5 f.
6 Ebenda, 75.
7 Ebenda, 97.



LEBENSPHILOSOPHIE130

schen, bezwingenden Haltung grundsätzlich aufzuwerten. Hier berühren sich erneut die
Auffassungen Spenglers mit denen Goethes, der Praxis und Tat ebenfalls leerer Spekulation
gegenüberstellt, dabei allerdings auch von tätiger theoretischer Erkenntnis spricht.

Überhaupt eint der Generalverdacht gegenüber einer dem Schauen – bzw. der Erfah-
rung – vorgreifenden Theorie Spengler und Goethe. Aber in der Frage vertreten eben auch
der Positivismus und selbst die Phänomenologie Husserls ähnliche Positionen. Rationalisti-
sche Systeme bzw. Konstruktionen entstehen, so die gemeinsame Auffassung, auf dem
Papier und sind deshalb meist lebensfremd. Der rationalistische Intellekt bietet im Unter-
schied zum Instinkt des Lebens bloß „blutleere Schemata“, er ist weltfremd und weltfeind-
lich.1 Spengler wirft der abendländischen Philosophie, so wie sie nach den beiden Heroen
Kant und Goethe existiert, genau ihre Praxisferne und fehlende Lebensbedeutsamkeit vor.2

Gegenüber der rationalen Idee der Gleichheit der Menschen, was für ihn ein anorganisches
Prinzip, etwas „seelenlos Mechanisches“ ist, stelle sich die Ungleichheit als etwas
„organisch Gewachsenes“ als unmittelbar lebensnah heraus.3 Dem vorgeblich gleich-
macherischen Rationalismus hält Spengler außerdem vor, „die Bestie im Menschen“ ver-
gessen oder verleugnet zu haben. Doch die habe „ihr Dasein 1792 wieder nachdrücklich in
Erinnerung“ gebracht.4

                                                
1 Ebenda, 6 f.
2 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, 59.
3 Ebenda, 32, 49; „Die Gesellschaft beruht auf der Ungleichheit der Menschen.“ – Ebenda, 66.
4 Ebenda, 97.



IV. ALTERNATIVEN 
 
 
6  ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA  
 IN DER PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS  
 
 
6.1  Phänomenologie, Lebensphilosophie und Goethe 
 
Die philosophische Strömung der Phänomenologie wird von Edmund Husserl (1859-1938) 
in den 90er Jahren des 19. Jahrhunderts als Neubegründung echt wissenschaftlichen Philo-
sophierens initiiert. Die 1900/01 veröffentlichten Logischen Untersuchungen I/II (LU I/II) 
dokumentieren die erste Fassung der neuen Philosophie. Sie verbindet die Methode der 
beschreibenden Psychologie, die sich auf die Bewußtseinsakte und ihre ideellen Gegenstän-
de richtet, mit der Forderung nach einer strengen Wissenschaft im Sinne der Mathematik. 
Der Phänomenologe findet in den psychologischen Akten des Erlebens „gegebene“ zeitlo-
se, überhistorische Wesenheiten (Eide), Bedeutungen oder Gegenstände vor, die zu „er-
schauen“ und zu „beschreiben“ sind. Deshalb stehen die Begriffe des subjektiven Lebens 
bzw. Erlebens und des Anschauens ebenso im Mittelpunkt dieses neuen Verständnisses 
von Philosophie wie die der Exaktheit und begrifflichen Adäquatheit. Zunächst bilden 
sprachliche Ausdrücke, logische Urteile (Prädikationen) die bevorzugten Bewußtseins-
leistungen, die es zu beschreiben gilt. Seit 1907/08 vollzieht Husserl die Hinwendung zu 
einer transzendentalphilosophischen Fassung der Phänomenologie, die sich endgültig in 
den Ideen I (1913) niederschlägt. Nunmehr ersetzen die Wahrnehmungserlebnisse bzw. die 
Wahrnehmungsurteile weitgehend das logische Urteilen als Untersuchungsfeld.1 
 Zwischen der Phänomenologie Husserls und den philosophischen Grundauffassungen 
Goethes lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten, aber wohl keine direkte Beeinflussung oder 
Bezugnahme aufzeigen. Ob sich Husserl selbst der dennoch vorhandenen Anklänge und 
Parallelen bewußt war, läßt sich nicht sicher sagen. Einige seiner Schüler und Anhänger 
haben sie aber bemerkt. Auf einen ersten Blick lassen sich folgende, für sich selbst spre-
chende Aspekte einer Beziehung zwischen den Positionen Goethes und Husserls zusam-
mentragen: Zunächst wird der deutsche „Nationaldichter“ Goethe von dem konservativ 
deutschnational eingestellten Intellektuellen Husserl selbstverständlich beachtet und ver-
ehrt, weshalb er in den phänomenologischen Schriften gelegentlich Erwähnung findet. So 
zitiert Husserl im Vorwort zu den LU I ein „Goetheisches Wort“.2 In der 6. Logischen 
Untersuchung (LU II/2) ist an einer Stelle die Rede davon, daß es „Fälle wortlosen Erken-
nens“ gebe, obwohl es sich eigentlich um verbales Erkennen handelt. So stellen sich, wenn 
wir „eine Handschrift als die Goethes“ erkennen, Worte selbst nicht ein, und wir haben es 
mit einem „wortlosen Erkennen“ zu tun.3 Vor allem aber kehrt in der Husserlschen Lehre 
von der „originär gebenden Anschauung“ auf gewisse Weise Goethes Vertrauen in die 

                                                 
1 Siehe u.a. C. Möckel, Einführung in die transzendentale Phänomenologie (UTB 2007), München 1998. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen, Buch I: Prolegomena zu einer reinen Logik [1900], Hua XVIII, 7.  
3 E. Husserl, Logische Untersuchungen, Buch II: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der 

Erkenntnis [1901], 2. Teil, Hua XIX/2, 592 f. 



ALTERNATIVEN  

 

132 

Rechtskraft der Sinneserkenntnis wieder, spielt doch auch für den Phänomenologen die 
sinnliche Erfahrung die „Rolle einer Urerfahrung“ für den Menschen. Sie gewährt ein 
„Bewußtsein der leibhaftigen Selbstgegenwart eines individuellen Objektes“.1  
 Dabei sind weder Goethe noch Husserl bloße Phänomenalisten, die alles Gegebene auf 
Sinnliches und dieses auf rein Stofflich-Rezeptives (Empfindungen) beschränken. Die phä-
nomenologische Theorie einer „selbst gebenden“ Anschauung des Allgemeinen oder Kate-
gorialen kann sehr wohl mit Goethes Votum für eine „höhere“ Anschauung in Beziehung 
gesetzt werden, wenngleich diese die „Ideen“ nur symbolisch und nicht selbst erfaßt. Ge-
meinsam teilen beide Philosophen die Platonische Metaphorik des „Sehens“, die in der 
Philosophie nicht unumstritten ist und gelegentlich als verschleiernde Terminologie desa-
vouiert wird.2 Außerdem teilen beide die Affinität zum Begriff des subjektiven Lebens als 
dem Mittelpunkt jeglichen Erlebens, das den Aktvollzug begleitet. Das vorwissenschaftli-
che „universale subjektive [...] Leben“ gilt Husserl als in aller Theoretisierung vorausgesetzt. 
Als Arbeitsfeld der phänomenologischen Forschung, die um „lebendige und zwingende 
Einsicht“ ringt, fungiert das „mannigfaltig dahinströmende Bewußtseinsleben“.3 Beide An-
schauungsphilosophen polemisieren zudem gegen die Annahme sogenannter primärer phy-
sikalischer Qualitäten, die sich der Wahrnehmung entziehen. Alles Wirkliche und Wahre 
wird „erlebt“.  
 Wenn Husserl feststellt, daß „Anschauen [...] eben nicht Denken“ ist und gedankenlo-
ses, ohne kategoriale Formung vollzogenes Anschauen ebenso kein „eigentliches“ Er-
kenntnisziel darstellt wie begriffliches Erkennen ohne anschauliche „Erfüllung“,4 dann 
drängen sich schon gewisse Parallelen zu Goethes Maxime auf, wonach das Beobachten 
des Faktischen bereits ein „Theoretisieren“ – also Ideelles der Vernunft – einschließt. In 
den Schriften Husserls findet sich der an Goethe erinnernde Terminus der „Morphologie“. 
So bedient er sich in seiner reinlogisch-grammatischen „Formenlehre“ der Wort- und Satz-
bedeutungen (Verbform, Kopulaform, S-P-Form etc.) bewußt oder unbewußt des durch 
Goethes naturwissenschaftliche Studien berühmt gewordenen Begriffs der Morphologie.5 
Die Bezeichnung „morphologisch“ wird ebenfalls in den LU explizit gebraucht.6 Und im § 
145 der Ideen I greift Husserl im Zusammenhang mit seinem Evidenzbegriff den Begriff der 
Morphologie bzw. des Morphologischen auf und handelt von einer „systematischen bzw. 
eidetischen Morphologie“ (Formenlehre).7  
 Des weiteren enthält eine Stelle im § 74 der Ideen I einen denkbaren Bezug auf Goethe-
sche Positionen. Hier ist nämlich die Rede davon, daß sich der „deskriptive Naturfor-
scher“, der sowohl dem ebenfalls deskriptiv vorgehenden Phänomenologen als auch dem 
deduktiv ableitenden Mathematiker entgegengesetzt wird, „für die faktischen sinnlich-

                                                 
1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, I. Buch: All-

gemeine Einführung in die reine Phänomenologie [1913], Hua III/1, § 39, 81. 
2 H. Schnädelbach, Phänomenologie und Sprachanalyse, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 25, 

(2000) 1, 79-97. 
3 E. Husserl, Nachwort zu meinen „Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie“ [1930], Hua V, 139, 145, 148. 
4 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 172 f. 
5 Ebenda, 302. 
6 Ebenda, 337 f. 
7 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 336. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

133 

 

anschaulichen Gestalten“ interessiert. Deshalb bilde er „morphologische Begriffe von va-
gen Gestalt-Typen, die auf Grund der sinnlichen Anschauung direkt erfaßt und vage [...] 
begrifflich fixiert werden“.1 Der deskriptive Naturforscher verfolge den legitimen Zweck, 
„anschaulich gegebene Wesenscharaktere“, die sich als „fließende Charaktere“ geben, zu 
erfassen und auszudrücken. Dabei nimmt er „die anschaulichen Dinggegebenheiten“ so, 
„wie sie sich geben“. Seine „typischen“ oder „morphologischen Wesen“ sind notwendig 
inexakte, unmathematische Begriffe. Sie werden „durch schlichte »Abstraktion«“ gebildet, 
„in welcher ein abgehobenes »Moment« in die Region der Wesen erhoben wird als ein 
prinzipiell Vages, als ein Typisches“. Diese Beschreibung „typischer“ oder „morphologi-
scher Wesen“ scheint auch die „Urphänomene“ im Goetheschen Verständnis als Sinnlich-
Unsinnliche zu meinen. Dem widerspricht allerdings, daß Goethe die „schlichte »Abstrak-
tion«“ ebenso kritisiert und für bedenklich hält wie Husserl. 
 Überraschend ist auch, daß der Terminus „Ideiertes“, den Husserl in seiner Terminolo-
gie für das in der Wesensschau (Ideation) Selbstgegebene und Erfaßte benutzt, nachdem sie 
von der sinnlichen Wahrnehmung einer Sache zu ihm „aufgestiegen“ ist, bereits von Goe-
the verwandt wird, wenn er von der ideellen Schau des »Urphänomens« als eines intuitiven 
Allgemeinen spricht.2 Überhaupt findet Goethes Begriff des »Urphänomens« seinen Ein-
gang auch in das phänomenologische Denken. Haben wir doch die »Phänomene«, wie wir 
sie in phänomenologischer Einstellung, nach Vollzug der methodischen »Reduktion«, die 
sich auf die in natürlicher Einstellung „gegebenen“ empirischen Erscheinungen richtet, 
vorfinden, als unhintergehbare »Urphänomene« aufzufassen.3 Scheler z.B. stellt den Bezug 
auf Goethes „Urphänomen“ explizit her. So heißt es in seinen nachgelassenen Manuskrip-
ten: „Das Wesen selbst wird erfaßt in der Deckung der Idee mit dem anschaulichen Ur-
phänomen einer Idee, die von allen empirischen Begriffen verschieden ist“.4  
 Gemeinsam ist dem Naturbeobachter und dem Phänomenologen auch, daß sie beide 
eine fundierte und weit in das Verständnis von Mensch und Kultur hineinreichende Wis-
senschaftskritik formulieren. So ist Husserl davon überzeugt, daß die gegenwärtigen „euro-
päischen Wissenschaften“, im Gegensatz zu denen in der Aufklärungsperiode, den „großen 
Glauben an sich selbst, an ihre absolute Bedeutung“ verloren haben.5 Die Ermöglichung 
eines „wahrhaft befriedigenden Lebens, eines individuellen und sozialen Lebens aus prakti-
scher Vernunft“ werde ihnen von den Menschen nicht mehr zugetraut. Deshalb sei eine 
„radikale und universale Besinnung“ notwendig. Während Goethe jedoch den „Relativis-
mus“ des lebenstauglichen, lebensbedeutsamen Wissens geradezu einfordert, sucht Husserl 
nach letzten Gewißheiten und Grundgesetzen des Denkens. Allerdings treffen sich ihre 

                                                 
1 Ebenda, 155. 
2 J.W. Goethe, Bedenken und Ergebung, in: Ders., Werke, Hamburger Ausgabe [HA], Bd. 13, München 

1998, 32.  
3 Husserls „Phänomen“ ist mit Goethes „Urphänomen“ jedoch nicht identisch. Da der Phänomenologe 

die „Phänomene“ grundsätzlich in eidetischer Einstellung schaut, erfaßt er es als ein reines intuitives, 
identisches Wesen und nicht als ein Typisches, dem bestimmte sinnliche Merkmale der Gattung oder 
Reihe einwohnen, die sich dem Allgemeinen annähern. 

4 M. Scheler, Zusätze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus-Realismus«, in: Ders., Späte 
Schriften, GW 9, Bern und München 1976, 246. 

5 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft [1929], Hua 
XVII, 9 f. 



ALTERNATIVEN  

 

134 

wissenschaftskritischen Auffassungen in der Forderung nach Anschaulichkeit von wahrer, 
echter Erkenntnis und in der Skepsis gegenüber anschauungslosen mathematischen Ideali-
sierungen. Ähnlich wie Goethe polemisiert auch Husserl gegen jeglichen „frommen Glau-
ben an die Allmacht der induktiven Methode“ und des mittelbaren Schließens.1 Gehen 
doch aus solchen Vollzügen nicht nur die schwachen Verallgemeinerungen, sondern auch 
die anschauungslosen Abstraktionen hervor, „vor de[nen] wir uns fürchten“.2 
 Neben Scheler haben weitere Phänomenologen auf einzelne Aspekte einer Beziehung 
oder Berührung zwischen Husserl und Goethe aufmerksam gemacht. So stellt der Husserl-
schüler Reinach fest, daß die „Aufgabe der reinen Phänomenologie“ darin bestehe, als eine 
von den Einzelwissenschaften abgesonderte Wissenschaft nicht über die von ihnen verein-
fachten und modifizierten Phänomene einer farblosen und geschmacklosen physikalischen 
Welt hinauszugehen. Vielmehr habe sie diese Phänomene „adäquat und getreu zu erfas-
sen“.3 Die so verstandene Aufgabe der Phänomenologie identifiziert Reinach mit der Auf-
gabe, „die sich Goethe in seiner Farbenlehre stellt“. Und auch bei Blumenberg findet sich 
ein Vergleich derjenigen Erfahrung, die Goethe anläßlich der Überfahrt von Sizilien zum 
italienischen Festland machte und beschrieb, mit dem phänomenologischen Erleben des 
„Weltbegriffs“ bei der „Horizonterfahrung“.4 Außerdem suggeriert er an anderer Stelle, 
Goethes Beschreiben der Farbphänomene sei letztlich „Phänomenologie“.5  
 Ohne speziell Bezug auf Husserl zu nehmen macht Breithaupt Ernst mit einer solchen 
Deutung und erhebt die in Goethes Schriften entwickelte „Phänomenologie“ als eine „Er-
scheinungslehre“ zum Gegenstand eines aufschlußreichen Buches. Gemäß dieser „Phäno-
menologie“ stelle sich die künstlerische wie natürliche Wirklichkeit (Gegenständlichkeit) 
ausschließlich in der und durch die Wahrnehmung als erscheinende her.6 Der Autor legt 
besonderes Augenmerk auf die These, daß sich die die Erscheinungen ermöglichende 
Wahrnehmung nach Goethe auf vielerlei individuelle Weisen vollzieht, weil es ihm um ein 
„Offenhalten der Wirklichkeit“ zu tun sei. Das Goethesche »Urphänomen« gilt Breithaupt 
als ein unbestimmtes »Drittes«, Mittleres, aus dem in der und durch die Wahrnehmung erst 
die Pole des Allgemeinen und Einzelnen zu gewinnen sind.7 Auf Parallelen bei Goethe und 
Husserl hinsichtlich der gegenüber „dem gewöhnlichen Vorstellungsbewußtsein, welches 
vorschnell Verbindungen schafft“, erhobenen Forderung nach Reduktion bzw. Askese 
macht Schieren in seiner Goethestudie aufmerksam. Diese Forderung hänge sowohl mit 
Husserls Lehre von der Abschattung eines Dinges in der Wahrnehmung als auch mit Goe-
thes Auffassung der sinnlichen Phänomene zusammen.8 
 Von der zeitgenössischen Lebensphilosophie nimmt Husserl etwas mehr Notiz als von 
Goethes naturphilosophischen Texten, insbesondere gilt dies für das philosophische Werk 

                                                 
1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, § 79, 171. 
2 J.W. Goethe, Vorwort, Zur Farbenlehre, in: HA 13, 317 
3 A. Reinach, William James und der Pragmatismus [1910], in: SW, Bd. 1, 50. 
4 H. Blumenberg, Goethe zum Beispiel, Frankfurt und Leipzig 1999, 67 f. 
5 Ebenda, 133. 
6 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder. Goethes Politik der Wahrnehmung, Freiburg 2000, 10, 13, 75, 78, 83. 
7 Ebenda, 70. 
8 J. Schieren, Anschauende Urteilskraft. Methodische und philosophische Grundlagen von Goethes 

naturwissenschaftlichem Erkennen, Düsseldorf und Bonn 1998, 91 f.  



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

135 

 

Diltheys, aber auch die Schriften Mischs sind ihm gut bekannt.1 Und auch mit Scheler, 
Simmel und Bergson führt er einen regen Gedankenaustausch. Doch obwohl Husserl mit 
der Lebensphilosophie eine ganze Reihe von Begriffen (Leben, Intuition), Auffassungswei-
sen und methodischen Verfahren (Deskription) teilt, steht er dem 1929 durch Misch unter-
nommenen Versuch, die Diltheysche Philosophie des Lebens und seine Phänomenologie 
einander grundsätzlich anzunähern, skeptisch gegenüber.2 Auch erweisen sich die auf den 
ersten Blick verwandten Motive und Ziele der lebensphilosophisch-phänomenologischen 
Wissenschafts- bzw. Kulturkritik trotz einer Reihe ähnlich lautender Argumente bei nähe-
rem Hinsehen als konträre. Letztlich lehnt Husserl die innerhalb der „deutschen Philoso-
phie [...] um Vorherrschaft ringende Lebensphilosophie“ als philosophische Richtung 
ebenso ab wie Rickert.3 Während er jedoch zwischen Diltheys Spätphilosophie und seiner 
transzendentalen Phänomenologie trotz unterschiedlicher Methoden innerste Gemeinsam-
keiten zugibt,4 führt er gegen Spenglers Geschichtsphilosophie und deren Kultur- und 
Vernunftkritik eine diskrete, aber entschiedene Polemik.5 Die drei nachstehend angeführten 
Aspekte umschreiben die Beziehung zwischen Phänomenologie und Lebensphilosophie 
nur höchst unvollständig. 
 So gilt es bereits für Cassirer als ausgemacht, daß der Phänomenologe Husserl mit den 
Lebensphilosophen die grundsätzliche Hinwendung zum subjektives Leben (Erleben) teilt, 
was als eine Antwort auf die Positionen des naturwissenschaftlichen Objektivismus und der 
Naturalisierung des Geistes zu verstehen ist.6 Dies schlägt sich u.a. im Begriff des „Be-
wußtseinsstromes“ als eines unaufhörlichen, aktuellen Flusses bzw. Vollzuges von „Erleb-
nissen“ nieder. Außerdem gebraucht Husserl, worauf bereits verwiesen wurde, sehr häufig 
den Terminus „Leben“ und dies in unterschiedlichsten Bedeutungen bzw. Zusammenhän-
gen. In den Ideen I z.B. verbindet er den „Erlebnisstrom“, dessen zeitlich begrenzte Erleb-
nisse (Akte) wir reflexiv in ihrem überzeitlichen Gehalt erfassen können, mit dem Begriff 
des „strömenden Lebens“ in seiner wirklichen Gegenwart. Bei dessen Betrachtung faßt sich 
der Betrachtende „als das reine Subjekt dieses Lebens“ auf. Dieser Auslegung gemäß voll-
zieht das Ich innerhalb seines Bewußtseinsstromes einen Akt des Erlebens und wird sich in 
der reflexiven Rückschau folgender Selbsterkenntnis bewußt: „Ich bin, dieses Leben ist, Ich 
lebe: cogito“.7  
 Lebensphilosophischer und phänomenologischer Erkenntnislehre ist außerdem das 
Streben nach der „eigentlichen“ oder „echten“ Erkenntnis gemeinsam, was sich wiederum 

                                                 
1 Siehe dazu den 1929 geführten Briefwechsel Husserls mit Misch, in: E. Husserl, Briefwechsel, in Verbin-

dung mit E. Schuhmann hrsg. von K. Schuhmann, Husserliana-Dokumente III [HuaDok III], VI, Dor-
drecht/Boston/London 1994, 274 ff.  

2 G. van Kerckhoven, Edmund Husserls Randbemerkungen zu Georg Mischs »Lebensphilosophie und 
Phänomenologie«, in: Dilthey-Jahrbuch 12 (1999-2000), 145-186.  

3 E. Husserl, Nachwort zu meinen „Ideen“ [1930], Hua V, 138. 
4 Husserl an Misch, 27.VI. 1929, HuaDok III, VI, 275. 
5 C. Möckel, Krisisdiagnosen: Husserl und Spengler, in: Phänomenologische Forschungen, NF III (1998) 1. 

Hb., 34-60. 
6 E. Cassirer, Über Basisphänomene [1940], in: Ders., Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nach-

gelassene Manuskripte und Texte, hrsg. von J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995 
[ECN 1], 113-198. Siehe dazu auch F. Rodi, Zu diesem Band, in: Dilthey-Jahrbuch 12 (1999-2000), 10.  

7 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 96 f. 



ALTERNATIVEN  

 

136 

im Pathos der Unmittelbarkeit des Gegebenen oder Erlebten äußert. Die „wahre“ Er-
kenntnismethode wird somit nicht in den diskursiv-vermittelnden Verfahren des Verstan-
des, sondern in der Anschauung bzw. Intuition gesucht, die den erlebten Sachverhalt un-
mittelbar „originär“ oder „selbst“ gibt. Außerdem soll das Erlebte genau so, wie es sich 
gibt, d.h., wie es uns vor Augen steht, erfaßt und beschrieben werden. Keineswegs dürfe es 
durch vorgängiges Theoretisieren, durch In-Begriffe-Pressen verformt, verändert oder ver-
fälscht werden. In diesem Sinne teilt Husserl die lebensphilosophische Skepsis gegenüber 
jeglicher vorgefaßter Verstandestheorie.1 Vielmehr setze jegliches Theoretisieren des Vers-
tandes vorwissenschaftliches „Sein und Leben“ voraus, was allein die Phänomenologie 
aufzuklären vermag.2 Das sich uns in der Anschauung unberührt von jeglichem Theoreti-
sieren Darbietende nennt Husserl das „Phänomen“, das es festzustellen und zu beschrei-
ben, nicht aber zu deuten oder gar theoretisch abzuleiten gelte.3 Das intuitiv evident erfaßte 
und beschriebene Phänomen dient aber letztlich der Bildung strenger wissenschaftlicher 
Theorien. Den exakten Theorietyp schließt allerdings die Lebensphilosophie für das Ge-
schichtliche, Kulturelle und Geistige kategorisch aus.4 
 Phänomenologen und Lebensphilosophen eint aber auch das Problembewußtsein, wo-
nach unmittelbar Erlebtes nicht restlos in Begriffe und Urteile umgesetzt werden kann. Das 
gilt selbst dann, wenn es sich nicht nur um singular, zeitlich, subjektiv, einmalig Erlebtes, 
sondern um erlebtes Eidetisches handelt. Da das Bewußtsein überhaupt „ein nach ver-
schiedenen Dimensionen verlaufendes Fluktuieren“ ist, kann für Husserl z.B. „von einer 
begrifflich exakten Fixierung irgendwelcher eidetischen Konkreta und aller sie unmittelbar 
konstituierenden Momente keine Rede sein“.5 Sobald man es dennoch versucht, sehe man 
bald ein, „daß an eine begriffliche [...] Fixierung dieses und jedes solchen fließenden Kon-
kretums nicht zu denken ist“.6  
 
 
 

                                                 
1 Ebenda, § 24, Hua III/1, 51. 
2 E. Husserl, Nachwort zu meinen „Ideen“ [1930], Hua V, 139. 
3 „Man muß [...] den Mut haben, das im Phänomen wirklich zu Erschauende, statt es umzudeuten, eben 

hinzunehmen, wie es sich selbst gibt, und es ehrlich zu beschreiben. Alle Theorien haben sich darnach zu 
richten.“ – E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 221. 

4 So ist es auch für Misch eine schwere, noch unbeantwortete Frage, wie die phänomenologische „Konsti-
tutionsanalyse der »Bedingungen der Möglichkeit« mit der [bei Dilthey – C.M.] hermeneutisch gesehenen 
»Nachträglichkeit« der Idee zusammengeht.“ – G. Misch an E. Husserl, 9. VIII. 1929, in: HuaDok III, 
VI, 279. 

5 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 156. 
6 Ebenda, 157. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

137 

 

6.2  Primat der Anschauung in der Phänomenologie 
 
6.2.1 Ideierend-intuitive Abstraktion versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion  
 
Das Ringen um das Wesen des begrifflich Allgemeinen und um die angemessene Methode, 
sich seiner zu versichern, macht einen entscheidendes Motiv der Phänomenologie aus. 
Deshalb stellt sie ganz grundsätzlich die Frage nach dem Wesen des Abstraktionsvorgan-
ges. Ist er wirklich, wie Mauthner 1910 formuliert,1 als ein Vorgang des Entfernens, „Rau-
bens“, „Fortschleppens“ von anschaulichen und individuellen Momenten aus dem Singula-
ren zu deuten, so daß mit dem logischen Allgemeinen allein abstrakte, unanschauliche, un-
lebendige Momente stehenbleiben? Oder ist der Abstraktionsprozeß doch in Anschluß an 
Platon als Ideenschau, als Schau urbildlicher, und keineswegs abstrakt-unanschaulicher 
Gehalte bzw. Gestalten zu vergegenwärtigen? In den Logischen Untersuchungen kommt Hus-
serl wiederholt auf das Problem des Allgemeinen, auf seinen logischen Status und auf seine 
Erkenntnis durch die schauende „Abstraktion“ zurück. Die Frage nach dem Wesen des 
Allgemeinen stellt sich ihm zudem als Problem einer »echten« Wahrheit dar, der jegliche 
empirische und anthropologische Komponente abzusprechen ist. Das »wahre« Allgemeine 
wird in Evidenz als „selbstgegebenes“, absolut gewisses „ideelles Sein“, als logische Bedeu-
tung oder idealer Gegenstand „erlebt“, erschaut.2 In dem Zusammenhang setzt er sich aus-
führlich mit den in der zeitgenössischen Logik vorherrschenden Abstraktionstheorien bzw. 
Auffassungen vom Allgemeinen (Sigwart, Erdmann) auseinander, die er zumeist abweist, 
da sie auf eine empirische, psychologische oder anthropologische Begründung des Logi-
schen bzw. Allgemeinen abzielen. Die endliche menschliche Erfahrung hat bei Husserl, 
ganz im Unterschied zu Goethe, keinen nachhaltigen Begründungswert, wenn es um 
»strenges«, sicheres und unbedingtes Wissen geht.  
 Das Besondere an der phänomenologischen Antwort auf die Frage nach dem Allgemei-
nen und der Rolle der Abstraktion besteht darin, daß bei ihr das nicht- oder übersinnliche 
Allgemeine, das durch die »ideierende« Abstraktion vollziehende Wesensschau gewonnen 
wird, seinen anschaulich-lebendigen Charakter nicht verliert. Erschaut es der Phänomeno-
loge doch analog dem sinnlichen Einzelnen, wobei er es als intuitiv „Selbstgegebenes“ er-
fährt. Das wahre, echte Erkennen von Allgemeinem ist für Husserl sogar ausschließlich 
durch unmittelbare Anschauung möglich, denn „Erkenntnis ist Anschauung“, und dies 
schließt die Intuition des unsinnlichen Allgemeinen ein.3 Damit positioniert er sich inmitten 
derjenigen breiten philosophischen Strömung, die – von Goethe ausgehend – von Lebens-
philosophen wie Bergson, Dilthey und Chamberlain vertreten und mitgeprägt wird. Eine 
weitere Besonderheit an Husserls Lösung des Problems kann darin gesehen werden, daß er, 
wie übrigens auch der »Neukantianer« Cassirer, dem wahren Allgemeinen idealen Charakter 
zuweist, da jegliches Sichbescheiden mit Erfahrungs- oder realer Tatsachenerkenntnis der 
Skepsis, dem Relativismus und der Beliebigkeit Tür und Tor öffne. Und diese Haltungen 
befördern in der Endkonsequenz den Niedergang von Wissenschaft und Kultur. 

                                                 
1 F. Mauthner, Abstraktion, in: Wörterbuch der Philosophie. Neue Beiträge zu einer Kritik der Sprache 

[1910], I. Bd., Zürich 1980, 9-11. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 109, 134 f. 
3 H.-G. Gadamer, Die phänomenologische Bewegung [1963], in: GW 3, Tübingen 1987 [1999], 106 f. 



ALTERNATIVEN  

 

138 

 Deshalb thematisiert Husserl den Gegensatz von empirischer (induktiver) und ideieren-
der Methoden der auf Verallgemeinerung zielenden Abstraktion. Folgerichtig unterscheidet 
er zwei Weisen bzw. zwei Arten des Allgemeinen. Dabei erweist sich die stets betonte Ge-
gensätzlichkeit des Allgemeinen, wie es in der realen Tatsachenerkenntnis und in der idea-
len Wesensaufklärung zu Tage tritt, als konstitutiv. Gleichzeitig wird das „endgültige Auf-
geben der empiristischen Abstraktionstheorie, welche, gegenwärtig vorherrschend, das Ver-
ständnis alles Logischen“ als Idealem verbaue, gefordert.1 Auf die singulare, natürliche Tat-
sachenwirklichkeit bezogen, vollzieht das wissenschaftliche Denken eine bloß „un-
eigentliche“ Verallgemeinerung und diese über den Weg empirischer, induktiver Abstrakti-
on. Es gelangt so zur Formulierung von Allgemeinbegriffen, die die Naturgesetze als Ge-
setze des realen Seins ausdrücken. Die in dem Verfahren gewonnenen „uneigentlichen“ 
Allgemeinbegriffe, Gesetze, Wahrheiten (z.B. die Aussage: „alle Körper sind schwer”) set-
zen die Tatsachenerfahrung, die mögliche Erfahrung des singularen Realen in unserer wirk-
lichen Welt voraus. Sie beruhen nach Inhalt und konstanten Funktionsgesetzen der Erzeu-
gung ihres Inhaltes lediglich auf Allgemeingleichheit. Dies bedeutet für Husserl eine empiri-
sche Übereinstimmung, die er als universelle, tatsächliche, zufällige Allgemeinheit bezeich-
net. Der Geltungswert solcher Allgemeinbegriffe bleibt den anthropologischen Besonder-
heiten endlicher menschlicher Erkenntnis und ihrem beschränkten Erfahrungsraum verhaf-
tet. Er ist also weder im strengen Wortsinne unbedingt noch absolut. 
 Dagegen beschreitet eine Abstraktion oder Verallgemeinerung, die ideale Sachverhalte, 
Wesen, Bedeutungen als ihre Gegenstände in den Blick nimmt, einen grundsätzlich anderen 
Weg. Auch wahrhaft ideale Bedeutungen oder „allgemeine Gegenstände“, ideale Gegen-
stände, Spezies erwachsen sehr wohl „durch Abstraktion; aber freilich nicht durch Abstrak-
tion in jenem uneigentlichen Sinn, der die empiristische Psychologie und Erkenntnistheorie 
beherrscht und der das Spezifische gar nicht zu fassen vermag“.2 Diese Abstraktionsme-
thode im „eigentlichen“ Sinne nennt Husserl die „ideierende oder generalisierende Ab-
straktion“, die ihren Ausgang sehr wohl von einer singularen Wahrnehmung nehmen 
kann.3 Wir vollziehen dann, ausgehend von der singularen Tatsache eines Wahrnehmungs-
erlebnisses („rote Rose“), in mehreren, sich akkumulierenden Akten die „Ideation“, d.h. 
Verwesentlichung, Wesensschau.4 Die Wesensschau besteht also nicht „in einem rein re-
zeptiven geistigen Erblicken eidetischer Sachverhalte“, sondern beruht auf einer spontanen 
Tätigkeit – auf „der eidetischen Variation“.5 So gelangen wir zunächst zur Schau des We-
sens der Tatsache („das Rot der Rose“) und schließlich zur Schau ihres Gattungsbegriffes 
(„die Röte“). Auf die Weise erfassen wir nicht Naturgesetze, sondern allgemeine logische 
Gesetze, die ideale Geltung beanspruchen dürfen. 

                                                 
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 181. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 112. 
3 Ebenda, 226. 
4 Sehr treffend bezeichnet es Gadamer als den „schlichten, deskriptiven Sinn der berühmten »Wesens-

schau«“, daß ein Kategoriales, Allgemeines „begegnet als [anschauliche – C.M.] Erfüllung der Intuition 
des Meinens.“ – H.-G. Gadamer, Die phänomenologische Bewegung, GW 3, 106 f. 

5 K. Held, Horizont und Gewohnheit. Husserls Wissenschaft von der Lebenswelt, in: H. Vetter (Hrsg.), 
Krise der Wissenschaft – Wissenschaft der Krisis? Frankfurt/Main u.a. 1998, 18. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

139 

 

 Bei solchen Vollzügen nutzen wir, so Husserl, die eigentümliche „Fähigkeit, ideierend 
im Einzelnen das Allgemeine, in der empirischen Vorstellung den Begriff schauend zu er-
fassen und uns im wiederholten Vorstellen der Identität der begrifflichen Intention zu ver-
sichern“. Diese Fähigkeit, die bereits in Goethes Auffassung vom Wechselspiel sinnlicher 
und ideeller Anschauung anklingt,1 bildet in seinem Verständnis letztlich die ausschlagge-
bende „Voraussetzung für die Möglichkeit der Erkenntnis“.2 Für ihn machen die geschau-
ten idealen Wesenheiten gegenüber der empirischen Realität aber keine ontologisch eigen-
ständige Seinswelt aus, sondern bilden ein Reich idealer Geltungen. Sie sind die idealen 
Bedeutungen der Begriffe und „Sätze“, die sich uns allein in Bewußtseinserlebnissen „ge-
ben“. Diese Begriffe besitzen echte, logische Allgemeingültigkeit, die auf Idealität und Iden-
tität beruht und die als generelle, ideale Allgemeinheit bezeichnet wird. Der logische Be-
griff, bei Husserl oft die allgemeine „Spezies“, wird dabei als ein ideales Identisches sowohl 
gegenüber der Mannigfaltigkeit möglicher Einzelfälle, als auch gegenüber den begrifflichen 
Vorstellungen, deren „Inhalt“ (ideale Bedeutung) er ist, aufgefaßt. An anderer Stelle spricht 
er von „ideal-gesetzlichen Allgemeinheiten“ in den Idealwissenschaften, „welche mit offen-
sichtlicher Gewißheit in echten generellen Begriffen gründen“, und von „realgesetzlichen 
Allgemeinheiten“ in den Realwissenschaften, die nur Wahrscheinlichkeiten in der Sphäre 
der Tatsachen feststellen.3 Die beiden Wege der Abstraktion bilden zwei grundverschiede-
ne Typen von Erlebnissen und werden entweder der natürlichen oder der eidetischen Ein-
stellung des Abstrahierenden zugeordnet. Als unterschiedliche Weisen des Vorstellens bzw. 
Schauens erweisen sich am Ende auch kategoriale (formale und allgemeine) und sinnliche 
Anschauung der sich gebenden – idealen oder realen – Sachverhalte, wie dies in der be-
rühmten 6. Logischen Untersuchung (Zweiter Abschnitt über „Sinnlichkeit und Verstand“) 
ausgeführt wird.4  
 Immer wieder betont Husserl den radikalen Unterschied zwischen strenger, spezifischer 
(„eigentlicher“) Identität der Spezies und zufälliger („uneigentlicher“) Gleichheit von ein-
zelnen „abstrakten“ Momenten in den erscheinenden Dingen. Außerdem besteht er darauf, 
daß die Gleichheit ein eigentümlicher Abglanz der Identität sei, sie also voraussetzt.5 Mit 
einer ganz ähnlich klingenden Formulierung hatte Goethe davon gesprochen, daß in den 
einzelnen sinnlichen Erscheinungen der „Abglanz“ des ideellen Ganzen aufscheine.6 Er 
wollte damit allerdings zum Ausdruck bringen, daß das ideelle Ganze nie selbst zu fassen 
sei. Die empiristischen Abstraktionsverfahren werden von Husserl für logische oder wis-
senschaftstheoretische Zwecke klar abgewiesen, weil in ihnen die psychologische Erklärung 
der Erlebnisse mit der logischen Aufklärung ihres gedanklichen Inhaltes oder Sinns ver-
mengt wird. Außerdem setzt für den Phänomenologen die Erkenntnis eigentlicher Identität 
keinerlei induktiv gewonnene uneigentliche Gleichheit voraus. „In der Natur genereller 
Wesenserfassung, Analyse, Beschreibung liegt es [...] offenbar, daß keine derartige Depen-

                                                 
1 „Das Allgemeine und Besondere fallen zusammen: das Besondere ist das Allgemeine, unter verschiede-

nen Bedingungen erscheinend.“ – J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, in: HA 12, Maxime 491. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 109. 
3 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 181. 
4 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 656 ff. 
5 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XIX/1, 117. 
6 J.W. Goethe, Versuch einer Witterungslehre, in: HA 13, 305. 



ALTERNATIVEN  

 

140 

denz der Leistungen in höheren Stufen von denen in den niederen statthat, daß etwa ein 
systematisches induktives Verfahren methodisch gefordert wäre, ein schrittweises Empor-
steigen auf der Stufenleiter der Allgemeinheit“.1  
 Wenn Husserl das »identische« vom »gleichen« Allgemeinen unterscheidet, dann wendet 
er sich auch entschieden gegen eine metaphysische Hypostasierung des idealen Allgemei-
nen zu einer realen Existenz von Spezies außerhalb des Denkens, bedeute dies doch einen 
realistisch gedeuteten Platonismus.2 Ebenso wird eine psychologische Hypostasierung des 
Allgemeinen zu einer im Denken des Menschen real existierenden „psychischen“ Spezies 
(Locke) abgewehrt.3 Die in den LU und weiteren Schriften entwickelte Kritik der Lock-
eschen Abstraktionstheorie kann hier nicht im einzelnen dargestellt werden. Zusammenge-
faßt läuft sie darauf hinaus, daß dieser Abstraktionstheorie folgende drei Verstehensaspekte 
grundsätzlich fehlen: Das Verständnis der Problematik der Intentionalität, d.h. des Meinens 
der Gegenstände, das Verständnis der Seinsweise allgemeiner Gegenstände, d.h. der „leib-
haften“ Selbstgegebenheit allgemeiner Wesenheiten, und das Verständnis der nichtsinnli-
chen Anschauung.4 Diese Defizite in der Erkenntnislehre des von Husserl durchaus ge-
schätzten Autors führt er vor allem darauf zurück, daß Locke die Anschaulichkeit des All-
gemeinen mit seiner nicht gegebenen Sinnlichkeit bzw. Bildlichkeit verwechselt.5  
 
 
 
6.2.2  Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition  
 Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung  
 
Den Husserlschen Überlegungen sowohl zu den Verfahren, wie allgemeine Begriffe gebil-
det werden, als auch zum Wesen des in ihnen ausgedrückten Allgemeinen liegt ein originel-
ler Begriff von Anschauung zu Grunde. Bereits für die echte Erkenntnis von einzelnem 
Realen gilt ihm das an Goethe und Chamberlain erinnernde Prinzip, wonach „jede originär 
gebende Anschauung – Wahrnehmung und Phantasie – eine Rechtsquelle der Wissen-
schaft“ ist und „alles, was sich uns in der »Intuition« originär, (sozusagen in seiner leibhaf-
ten Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen [ist], als was es sich gibt“.6 Den Schlußteil 
würde Goethe so wohl nicht unterschreiben: In seinem Verständnis symbolisiert, repräsen-
tiert das in der schlichten Wahrnehmung Gegebene einen ideellen Gesamtzusammenhang 
und ist somit mehr als es erscheint.  
 Im weiteren unterscheidet Husserl die „äußere“ Wahrnehmung von der „inneren“. In-
nere Wahrnehmung, die sich auf immanente Gegenstände des Bewußtseins (Gefühle, Er-

                                                 
1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 140. 
2 C. Möckel, Platon als »Gewährsmann« Husserls? Zur Platonrezeption im Husserlschen Werk, in: Recher-

ches Husserliennes, Bruxelles, 12 (1999), 77-111. 
3 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XIX/1, 128. 
4 E. Husserl, Erste Philosophie [1923], Hua VII, 128 f. 
5 Demnach würde die allgemeine Idee vom Dreieck ein sinnlich-anschauliches Bild von einem Dreieck 

voraussetzen, das die Gattungsmerkmale des „Dreiecks“ von seinen spezifischen Differenzen („recht-
winklig“, „spitzwinklig“) lostrennt, was laut Husserl einfach absurd wäre. 

6 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, § 24, 51. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

141 

 

lebnisse) richtet, vermag diese adäquat, vollständig und evident als „Sachen selbst“ zu „ge-
ben“. In der äußeren Wahrnehmung sind uns die zeit-räumlichen Dinge zwar ebenfalls 
leibhaft-originär und evident „gegeben“, dies aber nur auf „abgeschattete“ Weise, d.h., 
nicht adäquat mit allen ihren möglichen Dimensionen und Perspektiven. Die auf Rezeptivi-
tät angewiesene Wahrnehmung „gibt“ uns die in bezug auf die immanenten Bewußtseinser-
lebnisse transzendenten Gegenstände in inadäquater Anschauung. Sie existieren zwar nicht 
transzendent im Sinne von »an sich«, wohl aber als abgeschattete, die mehr sind, als uns die 
Anschauung ihres unmittelbaren Daseins eröffnet. Nur in der „Idee“ bzw. ihrer „Idee“ 
nach vermögen wir diese Inadäquatheit zu überschreiten.  
 Nun hatte Husserl in der 6. Logischen Untersuchung (LU II/2) die These aufgestellt, 
daß sich sowohl allgemeine kategoriale Formen wie „ist“, „und“, „nicht“ etc. als auch all-
gemeine Wesen wie „Vielheit“, „Gattung“ usw. in der Anschauung wirklich adäquat und 
evident geben. Sie können aber nicht in der „schlichten“ oder „sinnlichen“ Wahrnehmung 
ihre Quelle, ihren Ursprung haben. Hier „bleibt ein Überschuß in der Bedeutung, eine [kate-
goriale – C.M.] Form, die in der [sinnlichen – C.M.] Erscheinung selbst nichts findet, sich 
daran zu bestätigen“.1 Hinsichtlich dieser kategorialen und allgemeinen Gegenstände wird 
ein bloß symbolisch-repräsentierendes Erfassen ebenso ausgeschlossen wie für die originär 
gegebenen Wahrnehmungsgegenstände. Es erweise sich zwar, daß „die Erfüllungsleistung 
der schlichten Wahrnehmung [...] an solche Formen offenbar nicht heranreichen“ kann. 
Dennoch zeige sich, daß sich „gewisse neue [intuitive – C.M.] Akte“ aufbauen, „welche 
sich auf den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise beziehen“.2 Denn Sehen, 
Schauen ist für den Phänomenologen eben mehr als nur Wahrnehmen von Realem, es ist 
auch „das Erfassen ganzer Sachverhalte“ und das »Einsehen« von apriorischen Gesetzen.3 
Dies letztere Schauen behandelt Husserl als eine eigenständige Weise der Anschauung, die 
ihre Sachverhalte spontan „selbst gibt“. Wir vollziehen sie als „kategoriale Anschauung“, 
auf kategoriale Formen gerichtet, und als allgemeine Intuition, auf allgemeine Gegenstände 
zielend.4 Damit haben für Husserl auch die abstrakten logischen Begriffe als irreale, ideale 
Gebilde „ihren Ursprung in der Anschauung“.5 
 Die anschauliche „Ideation“ (Verwesentlichung), wie sie der Phänomenologe vollzieht, 
wird von der in der Mathematik geübten unanschaulichen deduktiven Idealisierung grund-
sätzlich unterschieden. Der Phänomenologe „beschreibt“ dabei das ihm in der Anschauung 
unmittelbar gegebene Eidetische, der deduktiv vorgehende Mathematiker leitet es mittelbar 
ab.6 Gehört doch die deskriptive Phänomenologie zu „den konkret-eidetischen Diszipli-
nen“. Ihren Umfang bilden regionale Erlebniswesen (z.B. die Region „Natur“), „das sind 
nicht Abstrakta, sondern Konkreta“.7 Die Mathematik (Geometrie/Algebra) dagegen gilt 
Husserl nunmehr als eine „abstrakt-eidetische“ Wissenschaft, die es mit abstrakten Gat-
tungsbegriffen (Raum-, Zeit- und Bewegungsgestalten) zu tun hat. Zudem gehe sie nicht 

                                                 
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 660. 
2 Ebenda, 663. 
3 Ebenda, 666 f. 
4 E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1970, 108. 
5 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 10.  
6 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, § 71, 148 f. 
7 Ebenda, § 73, 153. 



ALTERNATIVEN  

 

142 

„beschreibend“ vor, sondern „fixiert“ bestimmte Axiome, um aus ihnen deduktiv alle ideal 
möglichen Gestalten abzuleiten. Wobei für Husserl, wie übrigens auch für Cassirer, abgelei-
tete Gehalte durch Mittelbarkeit und Unanschaulichkeit charakterisiert sind. Die diesem 
Verfahren entspringenden „exakt bestimmenden Begriffe“ der abstrakt-eidetischen Ma-
thematik stehen folglich für Wesen, die „unserer Intuition [...] fremd bleiben“, da sie ihren 
Ursprung nicht in der Anschauung haben.1 Die idealen „Wesensgestaltungen“ der Mathe-
matik werden vielmehr aus »Grundgebilden« (Axiomen) „konstruierend, d.i. deduktiv“ her-
geleitet. Zum Wesen eines solchen Herleitens aber gehöre es, „ein mittelbares logisches 
Bestimmen zu sein, dessen Ergebnisse [...] prinzipiell nicht in unmittelbarer Intuition erfaßt 
werden können“.2 Weil, so Husserl, der Mathematiker „die mittelbare deduktive Erkennt-
nis [...] gegenüber der alle Deduktionen begründenden unmittelbaren“ anschaulichen prä-
valiert,3 vermag es die exakte Mathematik nicht, die Anschaulichkeit und folglich die unbe-
dingte Evidenz und Gewißheit von wissenschaftlicher Erkenntnis zu sichern. Erfolgreiche 
kulturelle Sinnstiftung habe sich deshalb der phänomenologischen Intuition und Deskripti-
on zu bedienen.  
 Die „beschreibenden“ Wissenschaften wiederum werden von Husserl nach der Weise 
der in ihnen zum Tragen kommenden Anschauung unterschieden. Sie umfassen nämlich 
sowohl eidetische (Phänomenologie) als auch tatsachenorientierte (Naturwissenschaft) Dis-
ziplinen. Letztere übt z.B. der bereits erwähnte „deskriptive Naturforscher“ aus, der sich in 
Goethescher Manier „für die faktischen sinnlich-anschaulichen Gestalten“ interessiert, an-
hand derer er „morphologische Begriffe von vagen Gestalt-Typen“ bildet, die „auf Grund 
der sinnlichen Anschauung direkt erfaßt“ und vage begrifflich fixiert werden.4 Die durch 
die Geometrie ausgebildeten unanschaulichen „Idealbegriffe“ bieten diesem deskriptiven 
Naturforscher bei seiner Weise der Begriffsbildung keine Hilfe, da seine morphologischen 
Typen ganz „wesentlich und nicht zufällig inexakt und daher auch unmathematisch“ sind.  
 Wenn Husserl so die Allgemeinbegriffe der eidetischen, aber deduktiv vorgehenden ex-
akten Disziplin gegenüber denen der inexakten, „beschreibenden“ Tatsachenwissenschaft 
abgrenzt, kommt erneut das intuitive Merkmal ins Spiel: „Die geometrischen Begriffe sind 
»Ideal«begriffe, sie drücken etwas aus, was man nicht »sehen« kann; ihr »Ursprung« und 
damit auch ihr Inhalt ist ein wesentlich anderer als derjenige der Beschreibungsbegriffe als 
Begriffe, die unmittelbar der schlichten Anschauung entnommene Wesen und keine »Idea-
le« zum Ausdruck bringen. Exakte [geometrische – C.M.] Begriffe haben ihre Korrelate in 
Wesen, die den Charakter von »Ideen« im Kantschen Sinne haben.“ Diesen Ideen oder 
Idealwesen stehen die morphologischen Wesen gegenüber, die in der beschreibenden Tat-
sachenforschung als Korrelate der deskriptiven Begriffe fungieren. Während sich also in 
der Mathematik (Geometrie) „diejenige Ideation [betätigt], welche die Idealwesen ergibt als 
ideale »Grenzen«, die prinzipiell in keiner sinnlichen Anschauung vorfindlich sind“,5 werde 
in der beschreibenden Tatsachenforschung die „Wesenserfassung durch schlichte »Ab-
straktion«“ vollzogen, bei der ein „abgehobenes »Moment«“ zum Wesen als ein Typisches 

                                                 
1 Ebenda, 151. 
2 Ebenda, 153. 
3 E. Husserl, Nachwort zu meinen „Ideen“ [1930], Hua V, 142 f. 
4 Ebenda, § 74, 155. 
5 Ebenda, 155. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

143 

 

erhoben wird. Hier hebe „eine abstraktive Wahrnehmung“ bestimmte „sinnliche Verknüp-
fungen“ als reale Momente des realen Gegenstandes aus ihm heraus.1 Dieses Verfahren, 
morphologische oder vage anschauliche Typenbegriffe zu bilden, die Wesenssachverhalte 
ausdrücken, deutet Husserl als den deskriptiven Tatsachenwissenschaften angemessen. 
Neben dieses Verfahren, morphologische Wesen in sinnlicher Anschauung zu bilden, tritt 
die phänomenologische, deskriptiv vorgehende Ideation (Wesensschau), die im Unter-
schied zur Mathematik keine „idealisierende Disziplin“ sondern eine deskriptive Wissen-
schaft ist und somit „ihr Recht in sich“ selbst hat.2 Die phänomenal „reduzierten“, be-
schriebenen „Erlebnisse“ der kategorialen oder allgemeinen Anschauung (und deren korre-
lative Gegenstände) sind „für sie eine große Quelle von absoluten Erkenntnissen“.  
 Mit der Gegenüberstellung von deduktiven und deskriptiven Idealwissenschaften (Ma-
thematik und Phänomenologie) widerspricht Husserl in einem wichtigen Punkt energisch 
der Wissenschaftsauffassung Cassirers, mit der er sonst eine Reihe von Gemeinsamkeiten 
teilt.3 Die Wissenschaft, so Husserl, „will und darf nicht das Feld eines architektonischen 
Spiels sein. Die Systematik, die der Wissenschaft eignet, [...] erfinden wir nicht, sondern sie 
liegt in den Sachen, wo wir sie einfach vorfinden, entdecken“.4 Die uns in der Anschauung 
gegebenen Sachen selbst aber haben den Quell ihrer Geltung, ihres Seinssinns in der „lei-
stenden Intentionalität“ der transzendentalen Subjektivität, des transzendentalen ego.5 Das 
führt auf zwei Vermutungen: Husserl nähert sich offenbar nach seiner Wendung zur trans-
zendentalen Subjektivität der Überzeugung Goethes an, wonach eine Übereinstimmung 
unserer inneren Natur und der Natur der Dinge existiert. Damit ließe sich formulieren, daß 
wir dasjenige, was wir in den „Sachen selbst“ vorfinden, auch in „uns selbst“ suchen sollen. 
Außerdem erfassen wir das Wesen der „Sachen selbst“, wie das Wesen unserer Subjektivi-
tät, immer unmittelbar als anschaulich Gegebenes, nie als vermittelt Abgeleitetes, Deduzier-
tes, Konstruiertes. 
 In der Phänomenologie haben folglich „deduktive Theoretisierungen“ der Mathematik, 
also „mittelbare Schlüsse“, „unanschauliche Verfahrensweisen jeder Art“, auf die Cassirer 
in seiner Erkenntnistheorie gerade setzt, nur eine methodische Hilfsfunktion. Ihnen kommt 
„die methodische Bedeutung [zu], uns den Sachen entgegenzuführen, die eine nachkom-
mende direkte Wesenserschauung zur Gegebenheit zu bringen hat“.6 Trotzdem erweisen 
sich auch in der phänomenologisch geleiteten Forschung nur wenige Sachverhalte unmit-
telbar, d.h. in der Anschauung als evident. Die meisten wissenschaftlichen Sachverhalte 
müssen vermittelt, zurückgeführt und damit »begründet« werden. Die letzten Sachverhalte 
der Logik bzw. Wissenschaftslehre sind für den Phänomenologen jedoch intuitive Gege-
benheiten. Demgegenüber lassen sich Tatsachengesetze der Naturwissenschaft, ganz im 
Gegensatz zu idealen Gesetzen der Logik, grundsätzlich nicht unmittelbar einsehen, son-

                                                 
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 684. 
2 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, § 75, 156. 
3 C. Möckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen 

Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phänomenologische Forschungen, (2001) 1-2, 233 f., 249 ff. 
4 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 30/31. 
5 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 241. 
6 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 157 f. 



ALTERNATIVEN  

 

144 

dern nur „durch Induktion aus einzelnen Erfahrungen“ begründen“.1 Und hier hat die 
beim Erfassen idealer logischer bzw. wissenschaftstheoretischer Gesetze fehlgehende in-
duktive Methode ihren legitimen Platz. Auch Husserls Einwände gegen die Induktion rich-
ten sich letztlich gegen ihre grenzüberschreitende Anwendung. 
 
 
 
6.2.3  Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis 
 
Das Setzen der Phänomenologen auf die unmittelbare Gegebenheit sowohl des Singularen 
wie des Allgemeinen (Kategorialen) in den anschauenden Akten zieht ein kritisches Ver-
hältnis zu derjenigen Erkenntnistheorie nach sich, die die „echte“ Erkenntnis – bzw. das 
Bilden „echter“ Allgemeinbegriffe – als einen grundsätzlich symbolischen oder repräsenta-
tiven Vorgang auffaßt. Impliziert eine solche Auffassung doch einen bloß mittelbaren 
»Zugriff« auf das zu Erkennende, auch wenn, wie bei Cassirer, der ideale Charakter allge-
meiner Sachverhalte zugestanden wird. Die Polemik gegen diese symbolische Deutung der 
realen wie idealen „Sachen“ und ihres Erfassens führt Husserl seit den LU II (1900) immer 
wieder aufs Neue.2 So formuliert er 1920 unmißverständlich seine Position: „Selbstver-
ständlich besagt [...] die Unmittelbarkeit der Schau allgemeiner Wesen, von der in den Ideen 
die Rede ist, ganz wie diejenige einer sonstigen kategorialen Anschauung, den Gegensatz 
zur Mittelbarkeit eines unanschaulichen, etwa eines symbolisch-leeren Denkens“.3 Husserl 
leugnet aber keineswegs, daß es in unserem Weltverhalten nicht auch rein symbolische oder 
repräsentierende Denk- und Erkenntnisvollzüge gibt, ebensowenig wie seine Kritik an der 
Abbildauffassung „echter“ Erkenntnis darauf hinaus läuft, das Abbildbewußtsein als sol-
ches zu bestreiten.4 Vielmehr behauptet er lediglich, daß symbolische Akte „echte“ Er-
kenntnisse im Sinne der strengen Wissenschaft nicht zu liefern bzw. zu rechtfertigen ver-
mögen, weil sie mittelbar, distanziert zum Erkenntnisgegenstand bleiben, ihn nicht als ori-
ginär oder selbst gegebenen anschaulich erfüllen. Denn die „Erkenntnis als solche“ wird 
durch „die Gesamtsphäre der Akte“ geleistet, „in denen sich das vorlogische Objektivieren 
und das logische Denken vollzieht“. Die Rede von der Gesamtsphäre der Akte bezieht sich 
dabei „auf ein Verhältnis zwischen Denkakt und erfüllender Anschauung“.5  
 Was heißt das im einzelnen? Die „eigentliche“ Erkenntnis vollziehe sich, so Husserl, als 
die anschauliche „Erfüllung“ und damit als Rechtfertigung, einer gedachten, gemeinten 
gegenständlichen Bedeutung bzw. Signifikation.6 Und dies gilt für das Reale, Tatsächliche 
wie für das Ideale, Wesenhafte. Damit stehen Anschaulichkeit und Gedachtes trotz ihrer 

                                                 
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen I, Hua XVIII, 86. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 5. LU, § 21; Ders., Logische Untersuchungen 

II/2, Hua XIX/2, 6. LU, §§ 14, 23; Ders., Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, §§ 40, 43, 
52. 

3 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Vorwort zur 2. Auflage [1920], Hua XIX/2, 534. 
4 Das „Abbild“ eines „Urbildes“ wird von Husserl als sein Repräsentant, als mittelbarer Verweis auf das 

Abgebildete verstanden, welches sich selbst dem Erfassen entzieht. 
5 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 735. 
6 Der in den LU häufig gebrauchte Terminus „Signifikation“ ist für Husserl „die bloße Übersetzung von 

Bedeutung“. – Ebenda, 567 Anm. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

145 

 

unterschiedlichen Erkenntnisfunktion nicht in einem Widerspruch zueinander, „echte“ 
Erkenntnis bzw. Wahrheit setze beides in einem Deckungsverhältnis voraus. Das unan-
schaulich Gedachte, rein bedeutungsmäßig Gemeinte ist demnach zwar schon Erkenntnis, 
allerdings „uneigentliche“. Denken gilt dem Phänomenologen als „uneigentliches Vorstel-
len“, Anschauen des Gedachten als „eigentliches Vorstellen“ einer Sache.1 „Signifikative“ 
(„signitive“) Akte sind also zunächst unanschauliche Akte der Bedeutungsintention, des 
Bedeutens.2 Bloß symbolischen Akten bzw. dem bloß symbolisch Erfaßten fehlt der an-
schauliche und damit „eigentliche“ Erkenntnis rechtfertigende Charakter. Es handelt sich 
hier um ein mittelbares Erkennen bzw. Erfassen ohne unmittelbare Gegebenheit. Husserl 
moniert allerdings die im zeitgenössischen Sprachgebrauch verbreitete Identifizierung von 
„bedeutungsmäßig“ und „symbolisch“. Die lediglich symbolische Erkenntnis werde zwar 
immer nur als signifikative vollzogen, aber ein bedeutungsmäßiges Meinen stehe darüber 
hinaus anschaulicher Erfüllung grundsätzlich offen: „Ein Synonym für signitiv ist symbo-
lisch, sofern in neuerer Zeit der schon von Kant gerügte Mißbrauch um sich gegriffen hat, 
das Wort Symbol, entgegen seinem ursprünglichen und auch jetzt noch unentbehrlichen 
Sinne, als Äquivalent für Zeichen zu verwenden“.3  
 Dennoch bringt der Terminus „symbolisch“ die vakante Anschaulichkeit zum Aus-
druck. Weil aber eine ideale Bedeutung (Signifikation) auch erfüllt werden und somit „un-
mittelbar gegeben sein“ kann, habe man „den erkenntnistheoretisch fundamentalen Unter-
schied zwischen den symbolisch-leeren Bedeutungen und den intuitiv erfüllten fest[zu]-
stellen“.4 Mit dieser Formulierung erinnert Husserl daran, daß bei einer symbolisch-signi-
tiven Intention nicht die „Sache selbst“, und folglich ein intuitiver, erfüllter Tatbestand 
erfaßt wird, sondern nur ein Zeichen für die „Sache selbst“, ein indirektes, repräsentives 
Verhältnis gesetzt ist. Denn ein „symbolisch-leeres Denken“ zielt nicht auf die anschaulich 
zu gebende „Sache selbst“ ab, sondern begnügt sich mit Symbolen, Zeichen für die Sache. 
Und diese stehen mit ihr in keinen Verhältnis anschaulicher Ähnlichkeit oder Gemeinsam-
keit. Folglich kann beim symbolischen Erkennen das Gemeinte weder adäquat noch evi-
dent, d.h. aus eigenem Recht geben werden, was „echte“ Erkenntnis aber erfordert.  
 Eine notwendige Voraussetzung, die bei der Husserlschen Argumentation immer im 
Raume steht, ist die Überzeugung, daß geltungsmäßig überhaupt „Sachen selbst“ sind, so 
daß wir uns ihrer intuitiv versichern können. Genau gegen diese Voraussetzung der auf 
Anschauung gegründeten beschreibenden Methode aber erheben Anhänger eines symboli-
schen Schauens wie Goethe oder Cassirer Einspruch. Für sie ist der Vorgang der Annähe-
rung bzw. der Bildung des Gegebenen die „Sache“ und nicht ein Selbst-Seiendes.  
 Allgemeine Zeichen, Symbole oder Anschauungsbilder können für Husserl den Defekt 
fehlender Unmittelbarkeit nicht ausgleichen. Deshalb sieht er in der „altbeliebten Rede von 
der repräsentativen Funktion der allgemeinen Zeichen und Anschauungsbilder“ grundsätz-
lich keinen Beitrag zur echten Erkenntnis.5 Außerdem unterscheidet er die für eine „eigent-

                                                 
1 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua XIX/1, 178. 
2 Deshalb formuliert Husserl: „Signitiv gibt auch einen passenden [...] Gegensatz zu intuitiv“. – E. Husserl, 

Logische Untersuchungen II/2, Hua XIX/2, 567. 
3 Ebenda, 567. 
4 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/1, Hua, XIX/1, 187. 
5 Ebenda, 178. 



ALTERNATIVEN  

 

146 

liche“ Erkenntnis erforderliche „Veranschaulichung“ des Allgemeinen oder Idealen grund-
sätzlich von seiner „Versinnlichung“ oder „Verbildlichung“. Trägt doch auch das Bildbe-
wußtsein repräsentative Züge, vollzieht es kein unmittelbares „Geben“ des Dargestellten, 
der gemeinten „Sache selbst“. Im Bildbewußtsein wird vielmehr das Bild einer Sache ge-
schaut, die „Sache selbst“ aber gemeint. Dabei können Bild und vergegenwärtigte Sache 
durchaus erfüllend zur Deckung kommen. Dann liegt zwar eine bildhafte, aber immer noch 
durch einen anderen Akt fundierte Auffassungsweise vor, und keine schlichte, unmittelbare 
Wahrnehmung. Die Beziehung auf die intendierte Gegenständlichkeit bleibt auch in diesem 
Falle eine indirekte, mittelbare „Beziehung auf eine »transzendente« Sache“. Die Beziehung 
auf die Sache ist für Husserl immer dann „eine »direkte«, wenn es sich um ein schlichtes, 
eine mittelbare, wenn es sich um ein fundiertes, etwa um ein abbildendes Vorstellen han-
delt“. Diese Ausführung übertrage sich „mutatis mutandis auf die Repräsentationstheorie im 
weiteren Sinne der Zeichentheorie“.1  
 Die eigentlichen, anschaulich erfüllten Erkenntnisvollzüge sind komplexer Art und 
durchlaufen für singulare, reale Gegenstände folgende drei Stufen der Veranschaulichung 
von Intendiertem, d.h., Gemeintem, Signifikativem: Die unterste Stufe der Erfüllung „bil-
den die signitiven Akte; sie haben überhaupt keine Fülle“. Die intuitiv-bildhaften Akte „ha-
ben Fülle, doch in graduellen Unterschieden des Mehr und Minder“. Sie geben nicht „den 
Gegenstand selbst“, sondern „nur sein Bild“. Die Sache selbst „verdanken wir der Wahr-
nehmung“, auch wenn sie den Gegenstand bloß in Graden der Abschattung unmittelbar 
anschaulich gibt.2 Hinzuzufügen bleibt, daß für die Phänomenologie auch die kategoriale 
oder allgemeine Anschauung die „Sache selbst“, als ideale Gegenstände oder Formen, un-
mittelbar „selbst gibt“, dabei ohne jegliche Abschattung. Allerdings bleibt auch die volle 
Adäquation einer Vorstellung des Allgemeinen eine Aufgabe.3 Das anschaulich erfüllende 
Geben ist weder „bildliches Vergegenwärtigen“ noch „rein signifikatives Denken“.4 In je-
dem Fall ist „echte“, „wahre“ Erkenntnis an einen intuitiven Vorgang gebunden, doch 
nicht in jedem Fall ist der intuitive Erkenntnisvollzug ein sinnlicher. Allerdings könne sich 
das wissenschaftliche und kulturelle Selbstverständnis einer Gesellschaft, einer Epoche 
dieser grundsätzlichen Einsicht verschließen und meinen, im unanschaulichen Denken die 
Rechtsgrundlage alles Wissens zu finden. Setzt sich diese Haltung durch, dann gerate die 
Sinnstiftungsfunktion dieses Wissens in eine nachhaltige Krise. 

                                                 
1 Ebenda, 437 f. 
2 E. Husserl, Logische Untersuchungen II/2, Hua, XIX/2, 646. 
3 In der „inadäquaten Vorstellung denken wir uns“ das Gegebene bloß als so und so, in „der adäquaten 

erschauen wir die Sachlage selbst und schauen sie in ihre vollen Selbstheit erst an.“ – Ebenda, 731. 
4 Ebenda, 672. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

147 

 

6.3  Krisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit 
 
Die Lebensphilosophen sehen die von ihnen konstatierte Sinnkrisis des modernen Lebens 
durch wachsenden Anschauungsverlust und zunehmende Abstraktheit wissenschaftlicher 
Theorien und anderer kultureller Äußerungsweisen mitbewirkt, oder zumindest angekün-
digt. Gerade weil sie dabei in der Regel den Verlust der sinnlichen Anschaulichkeit gegen-
über abstrakten Begriffen und Theorien im Auge haben, stellt sich nahezu zwangsläufig ein 
Zusammenhang mit Goethes Thematisierung dieser Entwicklung her. Darüber hinaus er-
weist sich der Blick auf Husserls späte Krisisanalyse und Lebenswelttheorie als vielverspre-
chend. Denn mit der natürlichen, konkreten „Lebenswelt“ des Menschen wendet sich der 
Phänomenologe nun einer subjektiven und relativen (situativen) Erfahrungsanschaulichkeit 
zu, die das letzte Sinnfundament für die idealisierten mathematischen Gebilde abgeben soll.  
 Auf die sich damit stellende Frage, inwieweit die im Spätwerk thematisierte lebensweltli-
che Anschaulichkeit auch die früher (LU, Ideen I) herausgestellten intuitiven Merkmale des 
eidetisch-konkreten Allgemeinen, der intuitiven idealen Sachverhalte berührt, soll die Ant-
wort hier offen gelassen werden: Die in Frage stehenden Überlegungen zur Rolle der   le-
bensweltlichen Erfahrung beziehen sich auf alle Fälle auf die eidetisch-abstrakten mathe-
matischen »Idealbegriffe« und auf die auf ihnen aufbauenden wissenschaftlichen Theorien 
(Siehe Abschnitt 6.2.2). Außerdem verknüpft Husserl, genau wie die Lebensphilosophen, 
das scheinbar rein erkenntnis- und wissenschaftstheoretische Thema der Intuitivität „wah-
rer“ Erkenntnis mit dem Anspruch, nihilistische, kulturgefährdende Tendenzen und Ge-
fahren zu bannen, oder wenigstens zu benennen. Seine grundsätzliche Entscheidung für die 
Anschauung als letzter Rechtsquelle für evidente „echte“ Erkenntnis erhält im Kontext der 
lebensphilosophischen Thematisierung der Anschauung einen umfassenderen Sinn und 
verliert so einen Teil ihrer sperrigen Exklusivität und Eigentümlichkeit. 
 Das Motiv, die erkenntnistheoretische Skepsis bzw. den Skeptizismus in Wissenschaft 
und Philosophie bekämpfen zu müssen, zieht sich bei Husserl durch das gesamte Werk. 
Für diesen Kampf hält er allein das „unmittelbare Wissen“, das sich in „gebender An-
schauung“ begründet, für erfolgversprechend. „Hier wie überall verliert die Skepsis ihre 
Kraft durch Rückgang von den verbalen Argumentationen auf die Wesensintuition“ bzw. 
„auf die originär gebende Anschauung und ihr ureigenes Recht“.1 Die beiden Weisen der 
Anschauung ermöglichen evidentes Wissen und widerlegen so jegliche Skepsis. Das Erleb-
nis der Evidenz verliere dabei alles Mystische, so daß wir uns „mit Skeptizismen nicht mehr 
auseinanderzusetzen“ brauchen.2 Ein sich Abwenden von der unmittelbaren Wesens- bzw. 
Ideenschau befördert jedoch die Skepsis, wobei die „Ideenblindheit“ „eine Art Seelen-
blindheit“ ist.3 In Wahrheit würden alle erkennenden Menschen „sozusagen immerfort 
»Ideen«, »Wesen« [sehen], sie operieren mit ihnen im Denken [...] – nur daß sie dieselben 
von ihren erkenntnistheoretischen »Standpunkten« wegdeuten“. Und dieses „Wegdeuten“ 
führt sie in die Skepsis als eine Haltung, die alle Kultur bedroht. 
 Skeptizismus, aber auch Relativismus und Naturalisierung des Geistes haben für Husserl 
viel mit der Fehldeutung idealer Gehalte als empirischer Tatsachen zu tun. Die Folgen hat-

                                                 
1 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie, Hua III/1, 175. 
2 Ebenda, § 145, 334. 
3 Ebenda, 48. 



ALTERNATIVEN  

 

148 

te er bereits 1911 in quasi existentialistischen Begriffen beschrieben: „Die geistige Not un-
serer Zeit ist in der Tat unerträglich geworden.“ Es ist „die radikale Lebensnot, an der wir 
leiden, eine Not, die an keinem Punkte unseres Lebens halt macht”.1 Die „Lebensnot“ ma-
nifestiere sich dadurch, daß das moderne Leben, als ein wesensmäßig permanentes Stellun-
gnehmen, die orientierenden Normen von absoluter Geltung verloren hat. Ein sinnbe-
stimmtes Stellungnehmen müsse aber unter solchen absoluten Normen stehen, um die 
Sinnstiftung im Leben, die auf wertende Stellungnahmen zurückgeht, fundieren zu können. 
In bezug auf die Wissenschaften beklagt Husserl, daß sie ihre „prinzipielle Verwurzelung“ 
in reinen Wesensnormen vergessen haben, wodurch ihnen die „Einsicht in die ratio der 
vollzogenen Leistung“ der Vernunft abhanden gekommen ist. In der Folge seien sie zu 
bloßen Techniken geworden.2  
 Die zunächst für diesen Zustand verantwortlich gemachten philosophischen Richtungen 
des Naturalismus (Psychologismus) und Historismus (Dilthey) hätten die unverzichtbaren 
absoluten Wesensnormen bestritten und ihrer idealen Geltung beraubt. In der Folge nenne 
man „unsere Zeit eine Zeit der décadence”, wie in ihr alles und jedes strittig ist, jede Stel-
lungnahme „Sache der individuellen Überzeugung, der Schulauffassung, des »Stand-
punktes«” ist.3 Den Ausweg sieht Husserl in einer Phänomenologie als Wesen erschauender 
Wissenschaft, die als „ein Titel für absolute, zeitlose Werte” zu entwickeln sei.4 Eine solche 
Wissenschaft ermögliche wieder klar und sicher begründetes Stellungnehmen und damit 
echte Sinnstiftung. Die Intuitivität des Idealen und Allgemeinen soll also absolutes, eviden-
tes und adäquates Wissen und in der Konsequenz Sinnstiftung in unserem Leben begrün-
den.  
 Nachdem in den 20er Jahren Lebensphilosophie, philosophische Anthropologie und 
Existentialismus den Ton in der Philosophie angeben, erhalten Husserls Hinweisungen auf 
die tiefe und folgenreiche „Tragik der modernen wissenschaftlichen Kultur“ und die des-
halb gebotenen, in phänomenologischer Einstellung zu vollziehende „radikale und univer-
sale Besinnung“ einen immer dringlicheren Ton. Diese Besinnung habe vor allem in der 
leistenden Vernunft die Quelle aller Wesensnormen der Wissenschaft freizulegen. Ohne 
eine solche phänomenologische Aufklärung der Wissenschaft als der „Selbstobjektivierung 
der menschlichen Vernunft“ hält er kein „wahrhaft lebenswertes Leben“, kein „Leben in 
radikaler Selbstverantwortung“, was „echtes Menschentum“ ausmache, mehr für möglich.5 
Der hier zum Ausdruck gelangende idealistische „Wille zur absoluten Wahrheit“ fand und 
findet in der zeitgenössischen Philosophie keine ungeteilte Zustimmung.6 
 In den Arbeiten Mitte der 30er Jahre setzt Husserl die Akzente neu: Nunmehr wird die 
Entwicklung des ganzen neuzeitlichen Rationalismus, insbesondere seit Galilei, als ein Irr-

                                                 
1 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1911], in: Ders., Aufsätze und Vorträge (1911-1921), 

Dordrecht, Boston, London 1987, Hua XXV, 56. 
2 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 7. 
3 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, Hua XXV, 5, 60. 
4 Ebenda, 52. 
5 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 7, 9 f. 
6 „Der Anspruch auf absolute Wahrheit führt nämlich zu Überforderungen der Vernunft, die ihrerseits in 

Dogmatismus umschlagen.“ – F. Fellmann, Sechzig Jahre danach – Was ist geblieben? – In: H. Vetter 
(Hrsg.), Krise der Wissenschaft – Wissenschaft der Krisis?, 77. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

149 

 

weg gedeutet, der von der ursprünglichen Orientierung auf die anschauliche, empirische 
Umwelt zur exakten Naturwissenschaft mit ihren mathematischen, deduzierten Idealbegrif-
fen und zur technischen Naturbeherrschung geführt hat. Die intuitiven und geltungsmäßi-
gen Defizite dieser Idealisierungen waren in den Ideen I herausgestellt worden. Nunmehr 
steht aber nicht ihre »Minderwertigkeit« gegenüber den unmittelbar erschauten Wesensbe-
griffen im Zentrum der Aufmerksamkeit, sondern ihr ureigener Geltungswert als mathema-
tische Idealbegriffe in Bezug auf den Lebenssinn menschlicher Existenz.  
 Ganz im Gegensatz zu Husserls Galilei-Studien hatte Cassirer in seiner Geschichte des 
Erkenntnisproblems I (1906) gerade diese Schritte Galileis als Durchbruch zur neuen, moder-
nen Denkart gewürdigt, weil sie die Substanzbegriffe durch Funktionsbegriffe ablösten.1 
Doch im philosophischen und kulturellen Kontext der 30er Jahre hält Husserl wegen der 
von den Lebensphilosophen vorgebrachten Analysen und Kritiken der abendländischen 
Verstandesphilosophie eine „Ehrenrettung des Rationalismus, der Aufklärerei, des in welt-
fremder Theorie sich verlierenden Intellektualismus” für „wenig angebracht“.2 Außerdem 
haben seine eigenen Untersuchungen ihn inzwischen von der fatalen Konsequenz des ra-
tionalistischen Denkens der Neuzeit überzeugt: „Auch ich bin dessen gewiß, daß die euro-
päische Krisis in einem sich verirrenden Rationalismus wurzelt.“ Deshalb gebe er gerne zu, 
„daß die Entwicklungsgestalt der ratio als Rationalismus der Aufklärungsperiode eine Ver-
irrung“ war.  
 Doch richtet sich seine Wissenschaftskritik nicht einfach gegen die abendländische ratio 
bzw. Vernunft, handle es sich doch lediglich um das „scheinbare Scheitern des Rationalis-
mus“.3 Nur eine besondere, die naturalistische oder objektivistische Gestalt bzw. Handha-
bung der ratio mußte scheitern und in die Skepsis und den Sinnverlust wissenschaftlicher 
Erkenntnis führen.4 Ein „Heroismus“ der Vernunft, d.h. ein erneuerter, nunmehr phäno-
menologisch geläuterter Rationalismus könne sehr wohl aus dieser Krisis herausführen. 
Das lebensphilosophische Bekenntnis zur Irrationalität der Vernunft vermag dies in Hus-
serls Augen nicht. Unmittelbar gebende Anschauung, als Voraussetzung absoluten Wissens, 
und Vernünftigkeit schließen sich nicht nur nicht aus, sondern bedingen sogar einander. 
Dem Nachweis dieser 1935 in Wien vorgetragenen Thesen widmet Husserl sein letztes 
großes Werk, die Krisis der europäischen Wissenschaften, das zu seinem philosophischen Ver-
mächtnis wird. 
 In ihm beschreibt er zunächst erneut diejenigen Symptome, an Hand derer er eine Le-
benskrisis konstatiert, die von den Naturwissenschaften ihren Ausgang nehme. Husserl 
sieht die Wissenschaften von Geisteshaltungen bedroht, die er seit langem bekämpft hat: 
von Skepsis, Irrationalismus und Mystizismus. Diese Haltungen würden dadurch genährt, 
daß Philosophen und Wissenschaftler gleichermaßen eine „rätselhafte“ Unverständlichkeit 
gegenüber den Ergebnissen der exakten Wissenschaften verspüren. Diese Unverständlich-

                                                 
1 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Band I 

[1906], in: Gesammelte Werke Hamburger Ausgabe 2 [ECW 2], 333, 335 f., 343. 
2 E. Husserl, E. Husserl, Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie (Wiener Vortrag, 

Mai 1935), in: Hua VI, 337. 
3 Ebenda, 347. 
4 B. Waldenfels, Zwischen Fundamentalismus und Funktionalismus, in: H. Vetter (Hrsg.), Krise der Wis-

senschaft – Wissenschaft der Krisis?, 101.  



ALTERNATIVEN  

 

150 

keit des Sinns und des Wertes der exakten Begriffe und Theorien resultiere aus dem „Rätsel 
der Subjektivität“, in welcher der Ursprung jeglicher Sinngebung verborgen liegt.1 Weil die 
exakten wissenschaftlichen Resultate, insbesondere die mathematischen Idealisierungen, 
ihre „Lebensbedeutsamkeit“ (Goethe) verloren haben, bietet die moderne Wissenschaft 
keine Antwort mehr auf die „Fragen nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschli-
chen Daseins“.  
 Die Renaissancephilosophie habe es noch vermocht, beim Wissenserwerb gleichzeitig 
eine „metaphysische“ Sinnstiftungsfunktion zu vollziehen. Diese Funktion habe die mo-
derne Wissenschaft aber aus dem Blick verloren, so daß sie aus ihr ganz verschwinden 
konnte. Dieses Auseinanderfallen der beiden ursprünglich in einer universalen Philosophie 
vereinten Ansätze in getrennte, isolierte Richtungen sei letztlich für die moderne Sinnkrisis 
verantwortlich, nicht das konstruktive Bilden mathematischer Idealbegriffe. Gründe für die 
Verdrängung der Sinnstiftungsfunktion aus der Naturwissenschaft werden von Husserl 
sowohl in ihrer zunehmenden Tatsachen- und Erfahrungsorientierung als auch in der stetig 
wachsenden Abkopplung ihrer mathematischen Begriffe und Formeln von der realen An-
schauungs- und Erlebenswirklichkeit gesucht. 
 Die intentionalen Motive für diese „Abirrung“ des neuzeitlichen Rationalismus und die 
dadurch ausgelöste Sinnkrisis des europäischen Menschentums werden im II. Teil der Krisis 
detaillierter und grundsätzlicher analysiert. Die ursprünglich aus der sinnlichen Anschauung 
der realen Dinge (Feldmeßkunst) gewonnenen geometrischen Idealisierungen haben sich 
mit Galilei in der modernen Wissenschaft verselbständigt. In ihr sind sie zum „wahren Sein 
der Natur selbst” erhoben und als objektives Ansich, dem die sinnlich-anschauliche Le-
benswelt als uneigentliche Welt gegenübersteht, hypostasiert worden.2 In der Konsequenz 
wurde das anschauliche Empirische nun auf die abstrakten mathematischen Idealisierungen 
bezogen, die als seine Rechtfertigung gelten. Dabei geriet die natürliche „Lebenswelt“ als 
der tragende „Boden“ der Weltkonstitution in Vergessenheit.3  
 Die so bewirkte Absonderung der abstrakt-eidetische Idealbegriffe konstruktiv erzeu-
genden Vernunft von der Welt als ihrem natürlichen Erfahrungsboden führte zu einer Ver-
absolutierung des Denkens und zur Bildung einer Wissenschaft, die in die bloße Logik der 
Widerspruchsfreiheit ihre Autonomie von der natürlichen Lebenswelt besiegelte.4 Am En-
de gab die von den Mathematikern geschaffene abstrakte, idealisierte Welt der „vorwissen-
schaftlich in der alltäglichen sinnlichen Erfahrung subjektiv-relativ gegebenen“ Welt sogar 
noch die Gesetze vor, ordnete, strukturierte und erklärte sie.5 Auf diese Weise vollzog sich 
die Mathematisierung der Welt als „methodische Objektivierung der anschaulichen Welt“.6 
Das mathematisch-naturwissenschaftliche Denken büßte mit dem endgültigen Vergessen 

                                                 
1 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die phänomenologische Philosophie [1936], 

Hua VI, 1, 3. 
2 Ebenda, 23, 43. 
3 Ebenda, 50 f. 
4 Auf Husserls Weg hin zur Theorie von der fundierenden Funktion der subjektiven Lebenswelt bildete die 

in der Logik (1929) begründete Rückführung der idealen Urteilssinne und Evidenzerlebnisse auf die empi-
rischen Individualurteile und weiter auf die nichtprädikative Erfahrung einen wichtigen Schritt. – E. Hus-
serl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, §§ 84, 86. 

5 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, 20. 
6 Ebenda, 40. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

151 

 

des lebenweltlichen Sinnbodens auch die Quelle seiner Intuitivität ein. Es ging eine Ver-
wandlung des „in höchster Genialität gestaltenden Denkens in ein Denken mit »symboli-
schen« Begriffen“ vor sich, die mit der Anschaulichkeit des eigentlichen Denkens ihren 
ursprünglichen Sinn verloren haben.1 So messe Galileis mathematische Naturwissenschaft 
den sinnlich-anschaulichen Gestalten der Lebenswelt durch die zwischen ihnen konstruktiv 
ermittelten Zahlen- und Formelverhältnisse „ein wohlpassendes Ideenklein”, ein „Kleid der 
Symbole” an, das sich „objektivwissenschaftliche Wahrheit” nennt, und das sie „vertritt, sie 
verkleidet“.2 Damit entstand eine verhängnisvolle Verkehrung: „Das Ideenkleid macht es, 
daß wir für wahres Sein nehmen, was eine Methode ist“.3 Mehr noch, der „eigentliche Sinn 
der Methode, der Formeln“ bleibt auf diese Weise unverständlich. Die mathematischen 
Idealbegriffe täuschen uns nämlich über dasjenige Verhältnis, in welchem sie zu „der in 
unserem konkreten Weltleben uns ständig als wirklich gegebenen Welt“, also der Lebens-
welt, stehen.4 
 Für den sowohl möglichen wie dringend gebotenen Ausweg aus dieser Krisis gelte es, 
sich das Fundiertsein der abstrakten Welt mathematischer Idealisierungen (Flächen, Räume, 
Linien) in der subjektiven, anschaulichen Lebenswelt erneut bewußt zu machen. Keinesfalls 
aber sollen die Idealbegriffe wieder „versinnlicht“ werden. Der Wissenschaftler müsse die 
Fähigkeit ausbilden, „nach dem historischen Urstiftungssinn” seiner idealen Gebilde und 
Methoden zurückzufragen. Selbst für die allgemeinste philosophische Disziplin, die reine 
Logik, muß die anschauliche, subjektiv-relative Erfahrung der Lebenswelt als letztes Sinn-
fundament aufgewiesen werden. Diesen Gedanken hatte Husserl bereits 1929 mit der For-
derung nach einer notwendigen phänomenologisch-transzendentalen Ergänzung der objek-
tiv gerichteten formalen Logik vorweggenommen. Diese ergänzende Untersuchung geht 
nämlich von ihren objektiven theoretischen Gebilden aus und „versetzt sie zurück in die 
lebendige Intention der Logiker, aus der sie als Sinngebilde entsprangen“.5 
 Die von Husserl nunmehr in den Mittelpunkt gerückte lebensweltliche Erfahrung ist 
jedoch nicht mit der schlichten Wahrnehmung identisch, sondern fundiert sie, geht ihr 
vorher. Denn das ursprüngliche naive „selbstvergessene Leben“ ist in der „natürlichen“, 
vortheoretischen Einstellung (Alltagsbewußtsein), in der wir Wahrnehmungen bzw. Wahr-
nehmungsurteile vollziehen, bereits überschritten. Deshalb muß die „Lebenswelt“ grund-
sätzlich ursprünglicher sein als die schlichte „Wahrnehmungswelt“. Dennoch scheint Hus-
serl beide Welten gelegentlich zu identifizieren.6 Allerdings erweist sich für ein Ich auch die 
subjektive, anschauliche, relative Lebenswelt nicht als ein bloß sinnlich Gegebenes, ohne 
Sinnstruktur, sondern als eine schon strukturierte, mit trans- oder intersubjektiven Sinnen 
und Bedeutungen angefüllte Erfahrung. Diesen Tatbestand hat der Phänomenologe Pa-
to ka im Auge, wenn er feststellt, daß für den Autor der Krisis die Lebenswelt „keineswegs 

                                                 
1 Ebenda, 48. 
2 Ebenda, 51 f. 
3 Ebenda, 52; Der Terminus „Ideenkleid“ ist nicht mit den phänomenologischen Ideen oder Wesen zu 

verwechseln, die uns in der Ideen- oder Wesensschau gegeben sind. Vielmehr hat Husserl die mathemati-
schen „Idealbegriffe“ im Auge, von denen er u.a. in den Ideen I handelte. 

4 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Hua VI, 51. 
5 E. Husserl, Formale und transzendentale Logik, Hua XVII, 14. 
6 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Hua VI, 27. 



ALTERNATIVEN  

 

152 

die gegebene oder sinnliche Welt im Gegensatz zur gedanklich konstruierten Welt“ ist. Sie 
sei vielmehr selbst „kraft aktiven Denkens »konstituiert«, wenn nicht konstruiert”.1 Folglich 
ist sie trotz ihres fließenden Charakters nicht als ein rein unmittelbares, vorrationales Bei-
sichsein, nicht als ein bloßes Erleben im Sinne der Lebensphilosophie zu deuten.  
 Die von Husserl eingeforderte reflexive Besinnung auf die lebensweltliche Erfahrung ist, 
wie bereits angeführt, als ein „Rückfragen nach der letzten Quelle aller Erkenntnisleistun-
gen” gemeint. Und diese sucht und findet er nicht in der empirischen, sondern in der 
transzendentalen Subjektivität.2 Stößt die rückfragende Selbstbesinnung aber bis zur le-
bensweltlichen Erfahrung des Ich vor, dann geht diesem auf, daß die „»bloß« subjektive 
und relative [Umwelt], in ihrem nie stillhaltenden Fluß der Seinsgeltungen, deren Verwand-
lungen und Korrekturen – so paradox das scheinen mag – der Boden [ist], auf dem die 
objektiven Wissenschaften ihre Gebilde »endgültiger«, »ewiger Wahrheiten« der ein für 
allemal und für jedermann absolut gültigen Urteile“ aufbauen.3 Vom Denkenden ist also 
gefordert, sich dieser Verwurzelung der wissenschaftlichen Idealisierungen und symboli-
schen Begriffe im anschaulichen Sinnboden der alltäglichen Lebenswelt immer wieder re-
flexiv zu vergewissern. Auf diese Weise vermag er das „Vergessen“ der Verwurzelung aller 
theoretischen Idealisierungen im anschaulichen, unmittelbar gelebten Boden der Lebens-
welt rückgängig zu machen und den ursprünglichen „Sinn“ dieser Begriffe erneut zu bele-
ben. Ein dermaßen erneuertes Wissen wirke dann sinnstiftend und offenbare den wahren 
„Sinn“ der exakten Theorien.  
 Am III. und letzten Teil der Krisis, der 1936 nicht veröffentlicht wurde, hat Husserl bis 
zu seinem Tode im Jahr 1938 weiter gearbeitet. Mit ihm wurde der Übergang vom Problem 
der mathematischen Idealisierungen und ihrer Verwurzelung in der subjektiv-relativen Le-
benswelt zu dem der Wesensstruktur der Lebenswelterfahrung als Träger einer universalen 
Sphäre idealer Normen und reiner Geltung vollzogen. Hierbei wird die Relativität und Sub-
jektivität lebensweltlicher Erfahrung hin zu der Unbedingtheit überschritten, die die Phä-
nomenologie als strenge Wissenschaft fordert. In einem ersten Schritt, so Husserl, dürfe die 
sinn- und geltungstiftende Lebenswelt selbst nicht unbefragt einfach als seiende Welt vor-
ausgesetzt werden. Beim Rückgang auf sie setzen wir nämlich, ohne uns dessen bewußt zu 
sein, bestimmte Gegebenheiten wie unsere faktisch vorgefundene Seinsweise als Wissen-
schaftler, die Seinsweise der Lebenswelt und das Mitfungieren anderer Wissenschaftler als 
selbstverständlich voraus. Erst wenn uns diese gewöhnlich unreflektierten Setzungen be-
wußt werden, eröffne sich uns ein Reich ständig verfügbarer, aber nie befragter Seinsgel-
tungen, die als Voraussetzungen des wissenschaftlichen und philosophischen Denkens fun-
gieren. 
 Mit anderen Worten, auch die naiven geistigen Betätigungen des Menschen setzen be-
reits ein universales Seins- und Geltungssinnstiften voraus. Die für uns im strömenden 
Wandel der Gegebenheitsweisen beständig daseiende Welt erweist sich so als ein universa-

                                                 
1 J. Pato ka, Phänomenologische Schriften II, Stuttgart 1991, 320. 
2 „Transzendental“ meint bei Husserl ein Motiv des Rückfragens, des Sichbesinnens eines Philosophen 

„auf sich selbst und sein erkennendes Leben, in welchem alle ihm geltenden wissenschaftlichen Gebilde 
zwecktätig geschehen, als Erwerbe aufbewahrt und frei verfügbar geworden sind”. – E. Husserl, Die Kri-
sis der europäischen Wissenschaften, Hua VI, 100. 

3 Ebenda, Beilagen, 465. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN FÜR DIE PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS 

 

153 

 

ler geistiger Erwerb, als das Sinngebilde einer universalen „letztfungierenden“ Subjektivität. 
Und diese ist kein rein erleidendes „Erleben“, kein formloses „Leben“, wie sich die Le-
bensphilosophen den fiktiven Anfang des geistigen Lebens denken. Die Methode des sy-
stematischen Rückfragens habe als anschauliches Erschließen zu geschehen und dabei die 
originale Selbstdarstellung in der Seinssphäre der universalen Subjektivität zu leisten. Diese 
seltsame lebendige Subjektivität steht mit dem altvertrauten alltäglichen Lebensfeld in Be-
ziehung. Ja, sie verbürgt erst den eigenen „Seinssinn“ der subjektiv-relativen Lebenswelter-
fahrung für die in ihr lebenden und erlebenden Menschen. Damit stößt Husserl in der sub-
jektiv-relativen, lebensweltlichen Anschauung auf etwas seiner Meinung nach evident Ge-
gebenes, das anschauend zu beschreiben, festzuhalten ist. Diese lebensweltlichen Eviden-
zen besitzen das „Urrecht”, die höchste Dignität, in der erst die Evidenz objektiv-logischer 
Leistungen (Wissenschaft) gründet, sich fundiert. Nur hätten die Philosophen und Natur-
wissenschaftler diesen Zusammenhang „vergessen“, von dem nicht ganz klar wird, inwie-
weit er auch die identischen Wesenheiten der Phänomenologie betrifft. 
 Um die lebensweltlichen Evidenzen aufklären zu können, muß ein methodischer Zu-
gang zur Seinsweise und zum Geltungsgrund der konkreten Lebenswelt gefunden werden. 
Dann lasse sich aus der Lebenswelt ein abstrakter „Weltkern“ – die Welt der schlichten 
intersubjektiven Erfahrungen – herauspräparieren. Husserl benennt zwei Voraussetzungen 
für eine solche Aufklärung. In einem ersten Schritt ist die epoché (Ausschaltung) aller in Wis-
senschaft und Theorie naiv vorausgesetzten Seinsgeltung zu vollziehen, was die lebens-
weltliche Erfahrung selbst noch nicht unmittelbar berührt. Eine nach dieser Ausschaltung 
mögliche rein deskriptive Wissenschaft von der Lebenswelt habe es mit einem speziellen 
Apriori, mit einer invarianten Struktur der Lebenswelt zu tun. Sie offenbart sich uns „hin-
ter“ aller Subjektivität, Relativität, Sinnlichkeit. 
 Diese der Lebenswelt, als der „raumzeitlichen Welt der Dinge, so wie wir sie in unserem 
vor- und außerwissenschaftlichen Leben erfahren”, einwohnende „allgemeine Struktur” ist 
gelegentlich kritisiert worden. Husserl habe damit das Problem einer allgemeinen wissen-
schaftlichen Objektivität nur in die Lebenswelt verschoben, die ihrerseits den „Boden“ 
dieser Objektivität abgeben soll. Gewinnt doch hier die deskriptiv erfaßte lebensweltliche 
Erfahrung eine Dignität, die sie der wissenschaftlichen Erkenntnis gleichwertig macht. 
Auch die Behauptung Husserls, diese invariante Struktur verbinde alle Menschen miteinan-
der, lasse sie als Teilhaber und Träger einer einheitlichen Geistigkeit erscheinen, ruft man-
nigfachen Zweifel hervor. Selbst unter Phänomenologen ist es umstritten, ob sich durch 
Wesensschau eine solche, die ganze Menschheit einende singulare lebensweltliche Grund-
struktur evidenter Urleistungen des Geistes aufweisen läßt. Waldenfels z.B. vermutet hier 
eine nachträgliche Abstraktion anstelle einer intuitiv unmittelbar gegebenen „Sache selbst“.1 
 Um die letzte „Quelle“ dieser Grundstruktur aufzudecken, setzt Husserl in einer zweiten 
epoché die im Vollzug der anschaulichen Lebenswelterfahrung selbst unbewußt vorausge-
setzten Geltungsannahmen außer Kraft. In der phänomenologischen Korrelation von uni-
versal leistendem Bewußtseinsleben (Akte) und sinnbesetzter Welt (Gegenständlichkeit) 
wird damit der noch immer unthematisierte Welthorizont zum Thema der Aufmerk-
samkeit: Nunmehr erregt das „Vorgegebensein” der Welt unser philosophisches Interesse. 

                                                 
1 B. Waldenfels, Lebenswelt zwischen Alltäglichem und Unalltäglichem, in: C. Jamme/O. Pöggeler, Phä-

nomenologie im Widerstreit. Zum 50. Todestag Edmund Husserls, Frankfurt/Main 1989, 113. 



ALTERNATIVEN  

 

154 

Mit der „vorgegebenen“ Welt, die das lebensweltlich erfahrende Ich bereits vorfindet, er-
öffne sich uns Forschenden das sie erst konstituierende „Universum des Subjektiven”. Die-
se, am Boden der vorgegebenen Welt „letztendlich fungierend-leistende Subjektivität” blei-
be dem natürlichen Erleben von Welt grundsätzlich verborgen. Damit meint Husserl in 
einer „letzten“ transzendentalen Subjektivität menschlichen Lebens die „Quelle“ für die 
invariante Struktur aller lebensweltlichen Erfahrung gefunden zu haben. Dieser „Quelle“, 
einschließlich der in ihr bereits fungierenden Sinn- und Geltungsstiftung, haben wir uns 
ohne theoretisches Vorurteil zu nähern. Dafür müsse unsere natürliche Einstellung, in der 
die Welt subjektiv, relativ, anschaulich „erlebt“ wird, außer Geltung gesetzt werden, der 
epoché verfallen. Es ist Husserl wichtig zu betonen, daß die leistende Ursubjektivität weder 
durch ein mythisches Ursprungsdenken noch durch argumentatives Konstruieren auf 
Grund allgemeinster Prinzipien thematisch gemacht werden kann, sondern allein mittels 
anschauendem Auslegen in Evidenz zu Tage zu fördern ist. 
 In reflexiver, durch die verschiedenen Schritte der epoché geläuterter phänomenologi-
schen Einstellung „erschauen“ wir jetzt, wie die natürlichen Geltungen einer jeden lebens-
weltlichen Erfahrung funktionieren, wie sie aus „letzter“ Subjektivität zustande kommen. 
Die „letzte“ Subjektivität kann als „Urphänomen“ der Lebenswelterfahrung angesehen 
werden.1 Diesem „Urphänomen“ geht jegliche Willkür oder irrationale Richtungsänderung 
ab. Das „Schauen“ eröffnet uns vielmehr typische, apriorische oder wesenhafte Korrelatio-
nen von Ich-Erlebnissen und erlebten Dingen. Sie erlauben es, die natürliche Einheit der 
Lebenswelt zu rekonstruieren. Die transzendentalphilosophische Konstruktion der Hus-
serlschen Phänomenologie kommt folglich am Ende nicht ohne das rein methodologisch 
zu verstehende „letzte“ Ich aus. Es ist als jegliche Konstitutionsleistung des Sinns erst er-
möglichend zu denken. Seine Geltung, seine Evidenzsphäre ist allerdings nicht weiter hin-
terfragbar, es ist ein „Urphänomen“.2 Obwohl sich alle impliziten Geltungen der Lebens-
welt auf dieses letzte „Ur-Ich“ zurückfragen lassen müssen, können aus ihm keinerlei ob-
jektive Erkenntnisse deduziert werden. Diese ganze Begründung Husserls steht und fällt 
mit dem Sinn oder Unsinn einer „letzten“ transzendentalen Subjektivität, die eine durch 
epoché „gereinigte“ und auf ihre letzte, leistende Quelle von Geltung und Wahrheit zurück-
fragende egologische Subjektivität sein soll und als solche philosophische „Letzt-
begründung“ allen Geltungssinns leistet.3 

                                                 
1 M. Ruggenini, Die Paradoxie der Lebenswelt – Krisis der Subjektivität und Verlust der Welt, in: H. Vetter 

(Hrsg.), Krise der Wissenschaft – Wissenschaft der Krisis?, 49. 
2 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, Hua VI, 190. 
3 F. Fellmann, Sechzig Jahre danach – Was ist geblieben? In: H. Vetter (Hrsg.), Krise der Wissenschaft – 

Wissenschaft der Krisis?, 77 ff. 



7  ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER:  
PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN  
UND SCHAU DER »URPHÄNOMENE« 

 
 
7.1 Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug  

im Werk Cassirers 
 
7.1.1 Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken – eine zentrale Fragestellung  
 
Die Beschäftigung mit der von Goethe und Lebensphilosophen erhobenen Kritik an den 
begrifflichen Abstraktionen bzw. mit der Forderung, bei der Absicherung der Erkenntnis 
vor allem auf die Anschauung zu setzen, wirft grundsätzliche Fragen nach den erkenntnis-
theoretischen Konzepten der Allgemeinbegriffe und allgemeinen Sachverhalte sowie nach 
den entsprechenden Verallgemeinerungs- und Abstraktionstheorien auf. Diese Fragen bil-
den sozusagen die positive, die konstruktive Seite des Themas einer Kritik abstrakter Wis-
sensformen. Für die letzten beiden Kapitel der vorliegenden Studie machen sie gegenüber 
den möglichen Implikationen, die aus der zunehmenden Unanschaulichkeit wissenschaftli-
cher Theorien und Erklärungen für die kulturelle Sinnstiftung resultieren, und gegenüber 
dem Goethebezug der jeweiligen Thematisierung einen eigenständigen Aspekt der Unter-
suchung aus: den möglicher theoretischer Alternativen. Die Philosophien Cassirers und 
Husserls, die in einem engen ideen- und wirkungsgeschichtlichen Zusammenhang stehen, 
verstehen sich auf exemplarische und kontroverse Weise als alternative Lösungen des auf-
geworfenen Problems.  
 Erkenntnistheoretisch verbindet sie dabei das grundsätzliche Bestreben, Bilden und 
Erfassen von Allgemeinbegriffen argumentativ abzusichern und einsichtig zu machen. Dies 
wird von beiden Philosophen als notwendige Voraussetzung dafür begriffen, daß sich die 
Wissenschaft als wichtige Kulturform sinnstiftend auf die Emanzipation des Menschen 
auswirken kann. Während Husserl dafür, wie dargestellt, auf unmittelbare Intuition bzw. 
„selbstgebende“ eidetische Anschauung setzt, die das Kategoriale und das ideale Allgemei-
ne anschaulich-unmittelbar ergreifen läßt, favorisiert Cassirer demgegenüber zunächst die 
aus letzten Voraussetzungen des Denkens erzeugende mathematische Konstruktion, die 
dann zu einer allgemeinen Theorie vermittelnder Repräsentation und Symbolisierung wei-
terentwickelt wird. Mit seiner „Phänomenologie der Wahrnehmung“ und der auf ihr grün-
denden Theorie der Ur- oder Basisphänomene geistiger Leistungen wirft er Ende der 20er 
Jahre das Problem anschaulicher Unmittelbarkeit auf neue Weise auf. 
 Der dem Marburger Neukantianismus entstammende Ernst Cassirer (1874-1945),1 der 
sich gleichsam als wichtiger Verbündeter und Widersacher der Husserlschen Phänomeno-
logie erweist, polemisiert in den frühen Schriften, ähnlich wie Husserl in den Prolegomena zur 

reinen Logik (LU I), gegen die in Wissenschaft und Erkenntnistheorie weit verbreiteten „tra-
ditionellen“ Verfahren der Begriffsbildung. Dabei wendet er sich insbesondere gegen die 

                                                 
1 H. Paetzhold, Ernst Cassirer – von Marburg nach New York. Eine philosophische Biographie, Darm-

stadt 1995, 4 ff. 



ALTERNATIVEN  

 

156 

durch Induktion und empirische Abstraktion gewonnenen Gattungsbegriffe, die zudem als 
Dingbegriffe mißgedeutet würden. Cassirer setzt ihnen das „moderne“ Verständnis entge-
gen, wonach echte Allgemeinbegriffe mathematisch „erzeugt“, „konstruiert“ werden und 
als ideelle Inbegriffe, Reihenbegriffe und Funktionsbegriffe zu verstehen sind. Bei seiner 
Kritik an den traditionellen Methoden des Bildens von Allgemein- bzw. Gattungsbegriffen 
weiß er sich partiell mit Husserl und mit Goethe in Einklang.  
 Zugleich attackiert er den vom Sensualismus (Berkeley), der Lebensphilosophie (Dil-
they) und dem Intuitionismus (Bergson) propagierten Rückgriff auf das subjektive, unmit-
telbare Erleben (Empfindung, Intuition) als einer sicheren, absoluten Quelle wissenschaftli-
cher Erkenntnis. Cassirer sucht vor allem in den frühen erkenntnistheoretischen Schriften 
die Rolle einer gebenden Anschauung ganz im Sinne seiner Marburger Lehrer Cohen und 
Natorp auszuschalten bzw. als Vorurteil zu diskreditieren.1 So setzt er im Erkenntnisproblem 
I/II (1906/07) und in der Begriffsschrift (1910) völlig auf das Verfahren eines nach ma-
thematischem Vorbild „erzeugenden“ reinen Denkens. In der danach konzipierten »Philo-
sophie der symbolischen Formen« betont er den Primat der strukturierenden theoretischen, 
d.h. geistigen Formungsprinzipien, die allein den Wahrheitswert jeglicher unmittelbaren 
Wahrnehmung oder  Erfahrung verbürgten.  
 Im Zusammenhang mit dem Abweisen unmittelbar erlebter Sinnlichkeit als einer aller 
Formung vorgreifenden Erkenntnis entwickelt er die Auslegung des in der Lebensphiloso-
phie grundlegenden Begriffs der Intuition als eines intellektuellen, mittelbar-erzeugenden, 
„bildenden“ Vorganges, was sich implizit auch gegen Husserls Begriff einer unmittelbaren 
Wesensschau richtet. Später, nach Ausarbeitung der Philosophie der symbolischen Formen, 
die die wissenschaftliche Erkenntnis in ein Ganzes aller historisch und systematisch auf-
weisbaren geistigen Objektivationsweisen stellt, legt Cassirer die Intuition als Ideation und 
diese als symbolischen Vorgang aus. Im Alterswerk, in dem gegen 1940 entstandenen Ma-
nuskript »Über Basisphänomene«, werden die Termini Intuition und Kontemplation noch 
einmal auf eine ganz neue Weise bestimmt, die den Intentionen Bergsons und Husserls 
eher gerecht wird, da sie nun für die Philosophie der symbolischen Formen den Begriff 
platonischer Ideen-Kontemplation beansprucht.2 
 Obwohl für Cassirer wie für Husserl die „Grenzen der Einsicht“ nicht mit den „Gren-
zen der Sinnlichkeit“ zusammenfallen,3 stehen sich bei beiden hinsichtlich der der An-
schauung in der Wissenschaft zugeschriebenen Rolle zwei konträre Ansätze gegenüber. 
Das betrifft sowohl dasjenige, was unter nichtsinnlicher Anschauung bzw. dem ideell „ge-
schauten“ Allgemeinen verstanden wird, als auch das Recht (Geltungswert) der sinnlichen 
Anschauung im Erkenntnisprozeß. Nicht zuletzt deshalb, weil sich Cassirer vieler Termini 
und methodischer Verfahren der Phänomenologie bedient und von seiner Wertschätzung 
für Husserl keinen Hehl macht, erweist sich das Spannungsverhältnis zwischen phänome-
nologischer und »neukantianischer«  Auffassung der Anschauung als so spannend und in-

                                                 
1 M. Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla scuola di Marburgo alla filosofia della cultura, Firenze 1996, 13-43. 
2 C. Möckel, La teoria dei fenomeni di base di Cassirer e il suo rapporto con Husserl e Natorp, in: St. Beso-

li/M. Ferrari/L. Guidetti (a cura di), Neokantismo e fenomenologia. Logica, psicologica, cultura e teoria 
della conoscenza, Quaderni di Discipline Filosofiche (2002), 149-172.  

3 E. Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen [1902], Gesammelte Werke Ham-
burger Ausgabe [ECW] 1, Hamburg 1998, 177.  



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

157 

 

terpretationsbedürftig.1 Allerdings sieht Cassirer auch in Hegels Phänomenologie des Geistes ein 
methodisches Vorbild für die eigene Philosophie der Wissens- und Kulturformen, weshalb 
er den Terminus „phänomenologisch“ dementsprechend doppeldeutig gebraucht.2 
 Der Phänomenologe und der Philosoph der symbolischen Formen stehen außerdem in 
einem kritisch-produktiven Verhältnis zur modernen Lebensphilosophie. So verhält sich 
Husserl, obwohl er auf die unmittelbare Intuition, subjektives Erleben, endlosen Bewußt-
seinsstrom und den Lebensbegriff setzt, dennoch reserviert gegenüber der eigentlichen 
lebensphilosophischen Strömung (siehe 6.1). Ganz ähnlich stellt sich diese Sachlage bei 
Cassirer dar. Er arbeitet schon in den frühen Schriften exzessiv mit dem Lebensbegriff,3 
wobei er sich von den philosophischen Konzepten Diltheys und Simmels bis in die Begriff-
lichkeit hinein anregen läßt.4 Den Terminus der „Lebensordnung“, der für sein kulturphilo-
sophisches Konzept, das der Thematisierung des Erkenntnisproblems in Philosophie und 
Wissenschaft zugrunde liegt, eminent wichtig ist, hat er z.B. ganz offensichtlich bei Dilthey 
vorgefunden.5 Der ganze „historisch-systematische“ Abriß über die langwierige Abkehr der 
modernen Erkenntnisauffassung vom alten metaphysischen Denken liest sich überhaupt 
wie ein alternativer Entwurf zu Diltheys Studie über Herrschaft und Verfall „der Metaphy-
sik der substantiellen Form“, die das Zweite Buch der Einleitung in die Geisteswissenschaften 
(1883) ausfüllt.6 Dennoch steht er den durch die Lebensphilosophen offerierten erkennt-
nistheoretischen Problemlösungen ablehnend gegenüber, auch wenn er die von ihnen auf-
geworfenen Probleme als Grundprobleme der modernen Philosophie anerkennt.7 Dies 
zeigt sich beispielsweise an seiner Würdigung der Spenglerschen Ausdrucks- und Symbol-
theorie.  
 Beginnend mit der Schrift Freiheit und Form (1916) setzt Cassirer seine Deutungen bis ins 
Alterswerk hinein gezielt in Bezug zu den Positionen Goethes und entwickelt sogar die 
eigenen Begriffe und Konzepte in Anschluß an die Goetheschen weiter.8 Hierbei wird er 
einerseits mit Goethes Vorliebe für die sinnliche Anschauung samt Absage an den urteilen-

                                                 
1 E.W. Orth, Phänomenologie in Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, in: E. Rudolph/ 

H.J. Sandkühler (Hrsg.), Symbolische Formen, mögliche Welten – Ernst Cassirer, in: DIALEKTIK. En-
zyklopädische Zeitschrift für Philosophie und Wissenschaft (1995) 1, 47-60. 

2 J. M. Krois, Editorische Hinweise, in: E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen (Nachge-
lassene Manuskripte und Texte, hrsg. von J.M. Krois und O. Schwemmer, Band 1), Hamburg 1995), 
[ECN 1,] 299 f.  

3 C. Möckel, Die Unmittelbarkeit des Erlebens und der Begriff der Lebensordnung in der rationalistischen 
Philosophie des frühen Ernst Cassirer, in: Göttingische Gelehrte Anzeigen 253, (2001) 3/4, 277-296. 

4 E.W. Orth, Cassirers Philosophie der Lebensordnungen, in: E. Cassirer, Geist und Leben. Schriften zur 
Lebensordnung von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache. Hrsg. von E.W. Orth, Leipzig 1993, 9 ff. 

5 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Erster Band 
[1906], GW HA 2, 60, 95; W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Erstes Buch [1883], Ge-
sammelte Schriften Bd. I, Leipzig und Berlin 1922, 354, 355.  

6 V. Gerhardt/R. Mehring/J. Rindert, Berliner Geist. Eine Geschichte der Berliner Universitätsphiloso-
phie, Berlin 2000, 207. 

7 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 8 ff. Siehe dazu C. Möckel, »Leben« als 
Quell symbolischer Formen. Eine Auseinandersetzung Cassirers mit Simmel und Scheler, in: Logos, NF 5 
(1998) 4, 355-386. 

8 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, in: E. Rudolph/B.-O. Küppers (Hrsg.), Kulturkritik 
nach Ernst Cassirer (Cassirer-Forschungen 1), Hamburg 1995, 297 ff. 



ALTERNATIVEN  

 

158 

den Verstand konfrontiert, andererseits zieht ihn Goethes Begriff einer geistigen, »höhe-
ren« Anschauung an, die alles sinnliche Schauen belebt und ihr als ein „Theoretisieren“ erst 
Sinn verleiht. Auch Goethes Formbegriff, wie er in der Metamorphosenlehre entwickelt 
wurde, und dessen Verständnis des Symbolischen und Repräsentativen in aller sinnlichen 
Präsenz hinterlassen bei Cassirer Wirkung. Außerdem deutet er das „Urphänomen des Le-
bens“, von Goethe ebenso wie von den Lebensphilosophen bemüht, im Alterswerk als 
„Basisphänomen“ geistigen Weltaufbaus bzw. jeglicher elementaren Wirklichkeitsgegeben-
heit.1 Damit hat er eine Modifikation seiner philosophischen Grundpositionen vollzogen: 
Die letzten Basen der formenden Funktionen des Aufbauens und Gebens von konkreter 
Wirklichkeit, nun nicht mehr als mathematisch erzeugende, entziehen sich begrifflicher, 
diskursiver, reflexiver Bestimmung bzw. Erklärung und lassen sich als „Urphänomene“ nur 
unmittelbar schauend fassen. 
 Die bislang bei Goethe und den Lebensphilosophen verfolgte verstandes- bzw. ver-
nunftkritische Tendenz, die sich u.a. in einer Kritik am mechanischen Wissenschaftsideal 
und seinen Verfahren niederschlägt, kommt in veränderter Gestalt auch im Werk Cassirers 
zum Tragen. Zum einen stimmt er mehrfach Goethes Kritik grundsätzlich zu und greift 
dessen Argumente auf. Zum anderen richtet sich seine Polemik bereits in den früheren 
Schriften gegen die mit großen Gefahren verbunden gesehenen Verfahren der Hypostasie-
rung, Verdinglichung und Substantialisierung sowohl von Anschauungsgehalten als auch 
von reinen Denkvoraussetzungen (Prinzipien) und anschaulichen Begriffen (Modellen, 
Bildern). Ein damit zusammenhängendes Grundmotiv, das Cassirers Untersuchungen be-
reits 1902 leitet, bildet die erstrebte „Verteidigung der Vernunft gegen die pessimistische 
Skepsis“.2 Dafür haben sich die Objektivität und Notwendigkeit des Wissens speziell zu 
bewähren, gerade weil sie in subjektiven Denkprinzipien und nicht in einem – realen oder 
idealen – Ansichsein gründen.3  
 Die Überzeugung, wonach keinerlei philosophische Grundprobleme einen erkenntnis-
theoretischen oder kulturphilosophischen „Skeptizismus“ rechtfertigten, führt auf Cassirers 
Position in der Sinnfrage von Kultur und Leben. Der Aspekt einer notwendigen Sinnstif-
tung des „echten“ Wissens, die durch konkrete methodische Entscheidungen und Verfah-
ren entweder befördert oder behindert wird, steht in seiner Erkenntnisphilosophie zwar 
immer im Raum, wird aber nie zu einem zentralen Thema wie bei den Lebensphilosophen 
oder den Phänomenologen. Der Philosoph Cassirer ist eben kein Kulturkritiker, er versteht 
den Fortschritt der Wissenschaft und ihrer Methoden als einen Emanzipations- und Frei-
heitsfortschritt des modernen Menschen, nicht aber als Gefährdung oder Verfall des mo-
dernen Menschentums.  
 Dennoch wendet er gegen Ende der 20er Jahre seine Aufmerksamkeit stärker als je in 
den frühen Arbeiten den kulturellen Konsequenzen des durch die Lebensphilosophen 
thematisierten Bruches oder Grabens zwischen subjektiver, erlebter, anschaulicher Unmit-
telbarkeit (naive Weltanschauung) und begrifflicher Vermitteltheit (theoretische Weltan-

                                                 
1 O. Schwemmer, Der Werkbegriff in der Metaphysik der symbolischen Formen, in: Internationale Zeit-

schrift für Philosophie, (1992) 2, 226-249. 
2 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 431. 
3 „Die skeptische epoché“ hinsichtlich der Erkenntnis gilt Cassirer grundsätzlich als inakzeptable Zumutung 

für das Denken. – Ebenda, 71. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

159 

 

schauung) zu. Die Thematik selbst ist allerdings seit Leibniz’ System (1902) im philosophi-
schen Werk Cassirers präsent, wird aber nicht in einen kulturkritischen Rahmen gestellt. 
Der Grundtenor, der die Überlegungen prägt, die hierzu in den späten Schriften angestellt 
werden, stimmt auch nicht mit dem lebensphilosophischen Bemühen überein, in die verlo-
rene anschauliche Unmittelbarkeit per Intuition wieder zurückkehren zu können. Cassirer 
sucht vielmehr nach einem korrekten theoretischen Umgang mit diesem unabänderlichen 
Verlust. Er sieht die Lebensphilosophie am falschen Ziel einer solchen in Aussicht gestell-
ten romantischen Rückkehr ins „Paradies der Unmittelbarkeit“, nicht an der Benennung 
des Problems letztlich scheitern.  
 
 
 
7.1.2  Der Philosoph Goethe als Thema  
 
Rezeption und Deutung von Goethes philosophischen Positionen bilden in der in den letz-
ten Jahren in Gang gekommenen Cassirerforschung1 ein Thema von wachsendem Interes-
se, das sich nicht nur auf die Frage »Anschauung versus abstraktes Denken« beschränkt. 
Das historisch-systematisch aufzuarbeitende Cassirersche Gesamtwerk schließt eine lang-
jährige Goetherezeption ein,2 die nun verstärkt als eine mögliche Quelle seines Denken 
begriffen wird. Hatte man früher diese Quelle vor allem in Kant und den neukantianischen 
Lehrern gesehen, so richtet sich die Aufmerksamkeit jetzt auch auf die Renaissancephilo-
sophie,3 von der bekanntlich auch Goethe beeinflußt war, und auf die lebensphilosophi-
sche Tradition Diltheys und Simmels, die wiederum Goethe als eine ihrer eigenen Quellen 
deutet und behandelt.4 
 Goethes philosophische Einsichten gewinnen für Cassirer nach 1910 als eine Quelle für 
das eigene philosophische Voranschreiten beständig an Gewicht. An Hand der in seinem 
gesamten Werk vorzufindenden Goetheschen »Urworte«, „die das Ganze beleben, aber als 
Termini kaum [...] diskutiert werden“, hat Krois nachgewiesen, daß sich Cassirer als ein 
Fortsetzer Goethes versteht, der, ohne historische Treue anzustreben, dessen Werk als 
Medium für die eigene Arbeit nutzt.5 Unter den „Goetheschen Elementen“, die auf modi-
fizierte Weise Eingang in Cassirers Philosophie finden, sind an erster Stelle die »Urworte« 

                                                 
1 M. Plümacher, Wiedererinnerung an Ernst Cassirer. Ein Forschungsbericht zur deutschsprachigen Cassi-

rer-Rezeption, in: Information Philosophie 27, (Juni 1999) 3, 20-29; R. Breil, Zur Aktualität der Philoso-
phie Ernst Cassirers. Systematische Untersuchungen und die „Hamburger Ausgabe“ (Teil I), in: Philoso-
phischer Literaturanzeiger 54, (2001) 1, 159-177. 

2 B. Naumann, Cassirer und Goethe. Philosophie und Poetik des Symbols, München 1998, 71 ff. 
3 E. Rudolph, Ernst Cassirers Rezeption des Renaissancehumanismus, in: D. Frede/R. Schmücker (Hrsg.), 

Ernst Cassirers Werk und Wirkung. Kultur und Philosophie, Darmstadt 1997, 105-121; O. Schwemmer, 
Cassirers Bild der Renaissance, in: E. Rudolph/B.-O. Küppers (Hrsg.), Kulturkritik nach Ernst Cassirer, 
Hamburg 1995, 255-280; St. Poggi, Die Renaissance Cassirers und das Mittelalter Heideggers, in: E. Ru-
dolph (Hrsg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik (Cassirer-Forschungen 5), Hamburg 1999, 93-
112.  

4 So hat Cassirer „den Kant-Arbeiten Simmels [...] in seinen Notizheften zu Goethe sowohl Exzerptpassa-
gen als auch eine kritische Einschätzung“ gewidmet. – B. Naumann, Cassirer und Goethe, 80. 

5 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 297, 300. 



ALTERNATIVEN  

 

160 

Urphänomen, Form, Symbol, Leben und Befreiung zu nennen.1 In dem Zusammenhang 
erweist sich auch die Goetherezeption der modernen Lebensphilosophie (Dilthey, Simmel, 
Spengler), die Cassirer ebenfalls im Blickfeld hat, als mögliche Vermittlerin für die Auf-
nahme des Lebensbegriffs in sein gesamtes Philosophieren. Da Cassirer nachweislich seine 
zunächst am Marburger Kantverständnis orientierte rationalistische Fassung der Termini 
Anschauung und Intuition unter Berufung auf Goethe und dessen Philosophie der An-
schauung modifiziert, liegt hier ein echter Bezug zu unserem Thema vor. So erweist sich 
heute die Cassirerforschung als eines der wenigen philosophischen Arbeitsgebiete, in denen 
Goethes Philosophie als Arbeitsgegenstand eine ernsthafte Rolle spielt.2 Besteht doch „die 
zentrale Idee der Philosophie der symbolischen Formen [...] in der Weiterführung des Goe-
theschen Symbolbegriffs“, ohne daß deshalb beide Symbolbegriffe gleichgesetzt werden 
dürften.3 
 Der philosophisch tiefblickende Dichter, Naturbeobachter und Lebensgestalter Goethe 
begleitet Cassirer durch das ganze Leben. Er hat diesen nicht nur „sein Leben lang mit Be-
geisterung gelesen und wiedergelesen“,4 sondern auch „immer wieder aus Goethes Werken 
exzerpiert und die Sammlungen über lange Zeiträume hin ergänzt“.5 Daß Cassirer von Ju-
gend an mit dem dichterischen und prosaischen Werk Goethes vertraut war, hat er zu-
nächst seinem Bildungsweg zu verdanken. Bald darauf, während der Berliner und Marbur-
ger Studienzeit (80er und 90er Jahre), werden die naturwissenschaftlichen Schriften Goe-
thes durch Steiner ediert. In Leibniz’ System (1902) zitiert Cassirer bereits aus Goethes Ma-

ximen und Reflexionen, und im Erkenntnisproblem (1906/07) findet neben den literarischen 
Werken auch die Farbenlehre mehrfach Erwähnung. 1905 besuchen er und seine Frau Toni 
Weimar und das Goethe-Haus. 
 Die erste umfassende und tiefgründige Deutung Goethes als eines wichtigen philosophi-
schen Geistes in der Kultur des deutschen Idealismus von Leibniz bis Hegel findet sich in 
der Studie Freiheit und Form (1916), deren „Entwürfe und Vorstudien [...] viele Jahre zu-
rück[liegen]“.6 Die Studie macht deutlich, daß Cassirer an „der Entwicklung der Goethe-
schen theoretischen Naturanschauung“ neben einem persönlichen ein echt philosophisches 
Interesse hegt. Hinsichtlich des von ihm verfolgten „Gegensatzes zwischen »Frei-
heitsprinzip« und »Formprinzip«“ werde hier nämlich „im Besonderen ein Allgemeines 
deutlich und sichtbar“.7 Weil sich dieser Zusammenhang, diese Deckung von individuellen 
und typischen Zügen „in jeder Richtung von Goethes Schaffen bewährt“, sei ihm, Cassirer, 
„die Analyse von Goethes Weltansicht zum ideellen Mittelpunkt“ der ganzen Studie ge-
worden. Aus diesem Bekenntnis zieht Naumann den Schluß, man könne „das Bild Goe-

                                                 
1 Cassirer, der bis zum Ende seines Lebens 22 Arbeiten über Goethe verfaßt, zitiert am häufigsten das 

Gedicht »Urworte. Orphisch«. In ihm umschreibt Goethe mit Hilfe der orphischen »Urworte« Dämon 
(Schicksal), Zufall, Liebe (Leidenschaft), Nötigung und Hoffnung die Grenzen und Spielräume selbstbe-
stimmten menschlichen Lebens. – J.W. Goethe, Urworte. Orphisch, in: Ders., Werke Hamburger Ausga-
be, Bd. 1: Gedichte und Epen I [HA 1], 359 f., 403 ff. 

2 H. Olles, Zu Goethes Weltsicht, in: Philosophischer Literaturanzeiger 54, (Januar-März 2001) 1, 73-99. 
3 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 307 f. 
4 B. Naumann, Cassirer und Goethe, 72. 
5 Ebenda, 141, Anm. 1. 
6 E. Cassirer, Freiheit und Form. Studien zur deutschen Geistesgeschichte [1916], Darmstadt 1961, XI. 
7 Ebenda, XII, XIV. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

161 

 

thes“, das Cassirer hier zeichnet, „mit gleichem Recht als Kommentar wie als bewußte 
Selbstreflexion und Selbstdarstellung des Autors“ lesen.1 Auf alle Fälle gibt die Schrift Frei-

heit und Form zum ersten Mal den Blick auf die Tatsache frei, daß Cassirer sich in hohem 
Maße Goethe verpflichtet weiß.  
 Er nimmt diesen auch als Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker ernst, wenn er z.B. 
eine große Nähe zwischen der „modernen“ Auffassung in der Begriffsbildung und Goethes 
antimechanistischen Positionen konstatiert. Deshalb vermag Cassirer in der Freiheitsschrift 
gewisse „Möglichkeiten einer Annäherung der im 19. Jahrhundert polemisch verhärteten 
Fronten zwischen Goethe und den etablierten Naturwissenschaften“ zu antizipieren.2 Das 
etwa zur gleichen Zeit fertiggestellte Buch Kants Leben und Lehre (1918) stellt ebenfalls einen 
engen Bezug zum Naturphilosophen Goethe heraus und sieht beider Leben und Werk ein-
heitlich von einer inneren Form geprägt. Insbesondere bei der Darstellung von Kants Kritik 

der Urteilskraft (VI. Kapitel) spielt Goethes teleologisches Interesse an der Metamorphose 
der Naturphänomene für Cassirer sogar die Rolle eines Lese- und Verständnisfilters.3 Zahl-
reiche Hinweise im Text belegen, daß er bei der Besprechung von Kants Werk die philoso-
phischen Einsichten Goethes im Hinterkopf hat, wobei das VI. Kapitel die meisten 
expliziten Verweise auf Goethe enthält.4 Zu der Zeit, als Cassirer das Manuskript des 
Kantbuches abschließt, liest er mit Interesse die Goethedarstellung Gundolfs (1916) und 
führt daraufhin einen Briefwechsel mit dem Autor.5 Er schätzt an Gundolf, daß er „im 
Gebiet der modernen Literaturwissenschaft das Diltheysche Programm am reinsten und 
vollkommensten durchgeführt hat“.6 Die dabei popularisierte Entgegensetzung von Goe-
the und der „Kantischen Denk- und Fühlweise“ teilt er allerdings nicht.7 Das Goethe-Buch 
seines alten Lehrers Simmels nimmt Cassirer ebenfalls zur Kenntnis, wobei er insbesondere 
die Passagen „über Goethes »Wahrheitsbegriff«“ für lesenswert hält.8  
 In den folgenden Jahren entstehen immer wieder kleinere Arbeiten über Goethes philo-
sophische Weltanschauung. So enthält die 1921 veröffentlichte Sammlung von Studien 
zum Thema Idee und Gestalt im deutschen Idealismus (Goethe, Schiller, Hölderlin, Kleist, 
Kant) den Aufsatz »Goethe und die mathematische Physik« (1920). In ihm entwirft er am 
Modell des Gegensatzes zwischen der Naturbeobachtung Goethes und der Physik New-
tons die Grundzüge unterschiedlicher, aus je eigenem Strukturprinzip resultierender welt-
aufbauender „Energien“.9 Die exakte Verfahrensweise der Erkenntnisgewinnung, für die 
Newtons Physik steht, habe ihr altes Monopol inzwischen verloren und gelte nur noch als 
einer neben anderen legitimen Erkenntniswegen.  

                                                 
1 B. Naumann, Cassirer und Goethe, 74. 
2 R.K. Mandelkow, Goethe in Deutschland, Bd. II: 1919-1982, München 1989, 40. 
3 R.A. Makkreel, Cassirer zwischen Kant und Dilthey, in: D. Frede/R. Schmücker, Ernst Cassirers Werk 

und Wirkung, 149 f. 
4 E. Cassirer, Kants Leben und Lehre [1918], Darmstadt 1994, 291, 302, 353, 379. 
5 Erinnerungen an Ernst Cassirer. Raymond Klibansky im Gespräch mit Thomas Göller, in: Internationale 

Zeitschrift für Philosophie, (1999) 2, 277. 
6 E. Cassirer, Über Basisphänomene [1940], in: Ders., Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 

161. 
7 F. Gundolf, Goethe [1916], München 1920, 264. 
8 E. Cassirer, Freiheit und Form, 249 Anm. 110. 
9 E. Cassirer, Idee und Gestalt. Goethe, Schiller, Hölderlin, Kleist. Fünf Aufsätze, Berlin 1921. 



ALTERNATIVEN  

 

162 

 Das 1924 entstandene Manuskript »Kant und Goethe«, das 1944 als »Goethe und die 
Kantische Philosophie« noch einmal erweitert wird,1 diskutiert das Verhältnis beider für 
Cassirers Philosophieverständnis wichtiger Denker „als Verweis historischer und historisch 
notwendiger Positionen aufeinander“.2 Im Unterschied zu Simmels vergleichender Ge-
genüberstellung setzt er hier Goethe in ein perspektivisches Verhältnis zu Kant.3 Ihn 
interessiert weniger die Philosophie Goethes als solche als vielmehr deren Nähe oder Ferne 
zur kritischen Philosophie Kants, die ihm ja lange Zeit als exemplarischer Ausdruck der 
„neuen“ Wissenschaftslogik gegolten hatte. Aufmerksam konstatiert Cassirer, wie bei Goe-
the der ursprüngliche Gedanke einer Metamorphose der Pflanzenwelt immer mehr zu einer 
Form der Naturbetrachtung überhaupt wird, die als ideelle Maxime z.B. „die substantielle 
Vorstellungsart“ in der Biologie überwinde. Der alte Goethe habe die Freiheit des ideellen 
„genetischen Blicks“ für die Welt der Naturformen besessen.4  
 Im Goethe-Jubiläumsjahr 1932 will auch Cassirer Goethe als Anreger für die moderne 
Geschichtsphilosophie verstanden wissen.5 Im selben Jahr erscheint zudem der Aufsatz 
»Goethes Idee der Bildung und Erziehung«, in welchem Cassirer den seit 1906 mehrfach 
verwendeten Terminus einer „Lebensordnung“, der nunmehr den Begriff der symboli-
schen Form variiert, noch einmal aufgreift.6 Es ist sehr aufschlußreich, daß er diesen Be-
griff und damit den der symbolischen Form bereits in Goethes Lehre von der Metamor-
phose vorfindet. Während der Emigration in Götebourg (Schweden) hält er literaturge-
schichtliche Vorlesungen über den jungen Goethe und dessen geistige Leistung. In seinem 
Todesjahr 1945 verfaßt Cassirer noch einen rezensierenden Beitrag über »Thomas Manns 
Goethe-Bild«.7 Außerdem bezieht er sich in vielen Abhandlungen auf Goethe, ohne daß 
dies im Titel angezeigt wird. Trotz dieser breiten Zuwendung zu Goethes philosophischem 
Schaffen gibt Cassirer bis in die späten Werke und Manuskripte hinein immer noch Be-
kenntnisse zu Kant bzw. dem kritischen Idealismus als derjenigen Philosophie ab, der er 
sich verbunden und verpflichtet weiß. Sie habe in vielen Fragen an diejenigen Antworten 
herangeführt, die die »Philosophie der symbolischen Formen« aufnehmen und konsequent 
zu Ende führen konnte.8 
 

                                                 
1 E. Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe, Hamburg 1991. 
2 B. Naumann, Cassirer und Goethe, 84. 
3 Siehe dazu auch Abschnitt 5.1.1 der vorliegenden Abhandlung, 107 ff. 
4 E. Cassirer, Goethe und Kant, in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, 103-105. 
5 E. Cassirer, Goethe und die geschichtliche Welt, Berlin 1932. 
6 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, in: Ders., Geist und Leben, 94-122. Siehe dazu C. 

Möckel, Der Begriff der „Lebensordnung“ und die Philosophie der symbolischen Formen, in: DIA-
LEKTIK, (2001) 2, 163-179.  

7 E. Cassirer, Thomas Manns Goethe-Bild [1945], in: Ders., Geist und Leben, 123-167.  
8 E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 193 ff.  



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

163 

 

7.2 Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe  
 
7.2.1  Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsverfahren 
 
In den frühen „historisch-systematischen“ Werken Leibniz’ System (1902) und Das Erkennt-

nisproblem (I/II 1906/1907) befaßt sich Cassirer sowohl mit den Abstraktions- bzw. Verall-
gemeinerungstheorien als auch mit der wahren Natur der Allgemeinbegriffe. Die Schrift 
Substanzbegriff und Funktionsbegriff (1910) nimmt diese Untersuchungen wieder auf und gibt 
zudem eine systematische Zusammenfassung der historischen Darstellungen. Der Na-
torpschüler Cassirer stützt sich dabei ausdrücklich auf die Logischen Untersuchungen Husserls 
(1900/01), insbesondere aber auf die in ihnen geführte Kritik an der traditionellen empiri-
stischen Abstraktionstheorie (Locke, Berkeley, Hume). In dieser Frage decken sich die Po-
sitionen Cassirers und Husserls weitgehend.1 Außerdem wird ihm bewußt, daß sich wichti-
ge Ansätze einer solchen Kritik bereits in den erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen 
Überlegungen Goethes finden. Dessen Kritik an der exakten mechanischen Naturwissen-
schaft wird allerdings nur für diejenigen Vertreter (Bacon, La Mettrie, Holbach) anerkannt, 
die einer „dogmatisch-materialistischen Welterklärung“ anhängen. Ein mechanisches Wis-
senschaftsverständnis ohne „mechanistische Weltansicht“ (Galilei) impliziert für Cassirer 
diese Defizite dagegen nicht.2 Was ihn jedoch vor allem sowohl vom Lebens- und An-
schauungsphilosophen Goethe als auch vom Phänomenologen Husserl unterscheidet, das 
ist seine abwertende Haltung gegenüber der Erkenntnisfunktion sinnlicher Anschauung. 
 Wie bei Goethe und den in der vorliegenden Studie behandelten Philosophen des Le-
bens treffen wir bei Cassirer ebenfalls auf das Entgegensetzen zweier grundsätzlicher Wei-
sen, wissenschaftliche Erkenntnis zu betreiben: die eine entspringt der „alten Denkart“, die 
andere der „modernen“. Spezielle Würdigung finden u.a. Goethes Aussagen über den för-
derlichen Einfluß der Naturphilosophen der Renaissance „auf die Erneuerung der Wissen-
schaft“. Dieser Einfluß, der von den naturphilosophischen Denkern ausgeht, wurzele nicht 
nur in ihren Naturbeobachtungen, sondern auch „in ihrer persönlichen Denk- und Lehr-
art“.3 Aufmerksamkeit widmet Cassirer auch Goethes Kampf gegen „die dogmatische Na-
turwissenschaft seiner Zeit“. Insbesondere sein Übertragen der Erkenntnismethoden aus 
der Biologie auf die „Darstellung und Erklärung der physikalischen Phänomene“ habe sich 
vom „Standpunkt der [modernen – C.M.] reinen mathematischen und physikalischen Er-
kenntnis“ bestätigt.4 Ganz in diesem Sinne versteht sich Cassirer als Vertreter einer „mo-
dernen wissenschaftlich-mathematischen Denkart“, die sich sowohl in der Naturwissen-
schaft als auch in der Philosophie einer vormodernen Denkart zu erwehren hat.5 Auf dieser 
„alten Denkart“ beruhen die sensualistische Abstraktionstheorie, die psychologistischen 
Theorien des Allgemeinen und die induktive Methode, Allgemeinbegriffe zu bilden. Genau 

                                                 
1 C. Möckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen. Eine Kontroverse zwischen 

Edmund Husserl und Ernst Cassirer, in: Phänomenologische Forschungen, (2001) 1/2, 250 ff. 
2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik. Eine erkenntnistheoretische Studie [1920], in: Ders., 

Idee und Gestalt, 38, 47, 49. 
3 E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem I, ECW 2, 170. 
4 E. Cassirer, Freiheit und Form, 236. 
5 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 3. 



ALTERNATIVEN  

 

164 

diese Theorien werden auch bei Goethe und Husserl einer philosophischen Kritik unterzo-
gen. Das Denken in diesem vormodernen Verständnis genüge allein dem „traditionellen 
Sinn des »Abstraktionsverfahrens« [...], in dem die Gattungsbegriffe entstehen“.1 
 Cassirer liefert nun in den frühen Werken (1902-1910) eine ganze Reihe von Argumen-
ten gegen die „alten“ Begriffsbildungsverfahren, die auf Induktion und empirischer Ab-
straktion fußen. Genau wie Goethe lehnt er eine Induktion auf Grund „äußerlicher sinnli-
cher Übereinstimmung“ ab.2 Denn die „bloße Verallgemeinerung vereinzelter Beobachtun-
gen“, wie dies bei den induktiven Verfahren geschieht, vermag grundsätzlich keine echten 
Allgemeinbegriffe zu bilden.3 Und die „Abstraktion an einer schon vorhandenen [sinnli-
chen – C.M.] Wirklichkeit“ muß dasjenige voraussetzen, was sie zu beweisen vorgibt.4 Das 
sensualistische oder psychologistische Abstraktionsverfahren komme zudem nicht über 
leere Gattungsbegriffe, „leere allgemeine Begriffsumfänge“ hinaus.5 Ein in diesen Begriffen 
gefaßtes Allgemeines bezeichnet lediglich „die Übereinstimmung in einem abstrakten 
Gattungs- oder Artmerkmal“.6 Zudem versagt, wie Goethe völlig zu Recht erkannt habe, 
das „gewöhnliche Verfahren unserer Begriffsbildung“ als ein „Verfahren der Vergleichung 
und der abstrahierenden Verallgemeinerung“ vor der Eigentümlichkeit der organischen 
und geistigen Werdens.7 Eine sich über ihren Rechtsgrund und ihre Geltungsansprüche 
Rechenschaft ablegende Erkenntnis könne folglich nicht einfach per Induktion und empiri-
scher Abstraktion vom anschaulichen Einzelnen zum intellektuellen Allgemeinen fort-
schreiten. Zum einen, weil sie auf die Weise letzeres nur durch eine Selbsttäuschung er-
reicht, zum anderen, weil ein so gewonnener Allgemeinbegriff kein echtes Geltungsrecht 
besitzt.  
 Komme doch die Induktionsmethode selbst dann, wenn sie in der empirischen Wissen-
schaft auf legitimer Weise als Verfahren der Bildung von Allgemeinbegriffen angewandt 
wird, ohne apriorische Denkprinzipien nicht aus. Und diese überschreiten grundsätzlich 
das empirische Einzelne, das anschauliche Individuelle. Der wirkliche Erkenntnis leistende 
„induktive Schluß“ bedarf also grundsätzlich „neben dem Tatsachenstoff [...] zugleich des 
gedanklichen Hinausgehens über dieses bloße Material“.8 Dieses gedankliche, nichtsinnli-
che „Hinausgehen“ ist für Cassirer unter keinen Umständen ein unmittelbar gebendes 
Schauen. Die Kritik an den sensualistischen Abstraktions- und Begriffsbildungstheorien 
findet sich in seinem gesamten philosophischen Werk. So polemisiert er in der Phänomenolo-

gie der Erkenntnis (1929) mit Blick auf die „Erklärung der Raumwahrnehmung“ bzw. der 
Theorie des Raumes gegen jene „allgemeine Begriffstheorie“, die die „Leistung der »Ab-
straktionstheorie«, in welcher der Begriff entspringen sollte“, als eine psychologische 

                                                 
1 Ebenda, 146. 
2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 38. 
3 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 493. 
4 Ebenda, 63. 
5 Ebenda, 248. 
6 Ebenda, 117. 
7 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, 99. 
8 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 356. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

165 

 

Leistung der Aufmerksamkeit deutet.1 Hier liege ein Zirkelschluß vor, da die Aufmerksam-
keit einer geistigen Richtungsbestimmung bedarf. 
 Auch als Philosoph der symbolischen Formen besteht Cassirer weiter auf dem logischen 
Primat geistiger, ideeller Setzungen. So beruhe die „Kritik der Abstraktionstheorie“, die er 
durchzuführen versucht hat, auf der Einsicht, daß die Begriffsfunktion keinen Bruch in das 
Ganze der Erkenntnis bringt, sondern nur die logische, ideelle Grundtendenz der Reprä-
sentation weiterführt, die sich bereits in der sinnlichen Erkenntnis als wirksam erweist.2 
Und dies gelte nicht allein für die Begriffe der Mathematik, sondern auch für die vorwis-
senschaftlichen Begriffe im »natürlichen« Weltbild. Damit ersetzt er die traditionelle Ab-
straktionstheorie, die auf psychologische Leistungen rekurriert, durch seine Theorie der 
Repräsentation, die den „symbolischen Gehalt einer Vorstellung“ oder Wahrnehmung 
nicht mehr als „einen reellen unterscheidbaren Teil von ihr“ auffaßt. Vielmehr gilt ihr die-
ser Gehalt als Ergebnis eines „geistigen Grundaktes“ des Meinens.3 Und dieser Grundakt 
der Repräsentation schließe das von Goethe beschriebene „echte Ineinander“ zweier ge-
gensätzlicher Akte – die Identifizierung und die Unterscheidung – in sich.4  
 Eine weitere Richtung der Cassirerschen Wissenschaftskritik deutet die „alten“, „unech-
ten“ Allgemeinbegriffe als Substanz- und Dingbegriffe, die im modernen Denken unbe-
dingt durch bloße Funktions- und Erzeugungsbegriffe abzulösen sind. Die „alte Denkart“ 
deutet begriffliche Bilder (Modelle), Allgemeinbegriffe und das von ihnen Bezeichnete 
grundsätzlich als transzendentes Ansichsein fehl.5 Diese Hypostasierungen, Verdinglichun-
gen und Substantialisierungen werden von einem Bewußtsein vollzogen, das etwas unmit-
telbar Gegebenes als ein Ansichsein vorzufinden meint, das es abzubilden gelte. Die als 
unabdinglich angesehene Abwehr aller möglichen „Verdinglichungen“ von Denkfunktio-
nen, Begriffen etc. bildet ein zentrales, immer wiederkehrendes Motiv in Cassirers Philoso-
phie.6 Ein ähnliches Motiv treibt bekanntlich auch Chamberlain um. Dabei ist es durchaus 
denkbar, daß Cassirer den Begriff der „Verdinglichung“ („Vergegenständlichung“) aus 
Simmels Philosophie des Geldes (1900) her kennt.7 Ein verdinglichend bzw. versachlichend 
fungierendes Bewußtsein wird von ihm als große Gefahr für die Sinnhaftigkeit kultureller 
geistiger Produktion angesehen, weil es ein wirklichkeitsfremdes Weltverhalten befördere. 
Jegliches verdinglicht-transzendente Denken behalte zudem als ein „Urspungsdenken“ 
immer einen mythischen Charakter.8 Husserl macht ein solches Denken in den späten Kri-

sis-Arbeiten für die Naturalisierung und Entsubjektivierung des Geistes verantwortlich, was 
bedrohliche Krisisphänomene in der modernen wissenschaftlichen Kultur nachsichziehe. 
 Der immer wieder kritisch herausgestellte Zug in der vormodernen „Denkart“, sowohl 
die apriorischen Einheitsformen des Denkens als auch das „sinnliche Material“ als fertige, 

                                                 
1 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, III. Teil: Phänomenologie der Erkenntnis [1929], 

Darmstadt 1964, [PsF III], 187.  
2 Ebenda, 359. 
3 Ebenda, 363. 
4 Ebenda, 366. 
5 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 124. 
6 Ebenda, 484. 
7 G. Simmel, Philosophie des Geldes [1900], GW 1, Berlin 1958, XIV, 509. 
8 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 59 f. 



ALTERNATIVEN  

 

166 

fixe, ein für allemal feststehende Formen anzunehmen, ist laut Cassirer durch ein rein funk-
tionales Prozeßdenken abzulösen, das auf dem „Begriff der Funktion“ beruht.1 Goethes 
Protest „gegen die »starre Vorstellungsart«, die er in der Philosophie und in der Biologie 
seiner Zeit vorfand“, dient ihm dabei immer wieder als ein wichtiger Beleg für seine Auf-
fassung.2 Bemerkenswert ist auch, daß Cassirer gelegentlich – unter Verweis auf Goethe – 
Zweifel an den rein quantifizierenden Methoden der mechanischen Naturwissenschaft 
(Newton) anklingen läßt. Sah Goethe doch „in der begrifflichen Analyse, die die Natur auf 
Zahlen und Größen, auf Gesetze und Prinzipien zurückführt“, letztlich deren Zerstörung. 
Aus dem Grunde hat er gegen diese Methoden „sein ganzes Leben lang mit Erbitterung, 
mit wachsender Leidenschaft gekämpft“.3 Cassirer selbst deutet die unanschaulichen ma-
thematischen Begriffe und Verfahren allerdings als die höchste Stufe wissenschaftlicher 
Erkenntnis, wenn auch nicht als die einzig mögliche bzw. einzig sinnvolle Weise der Welt-
gestaltung.4 
 
 
 
7.2.2 Primat des reinen Denkens und Ausschluß der Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis 
 
Die positive Anwort auf die Probleme, die durch die Kritik an den empirischen Abstrakti-
ons- und Verallgemeinerungsverfahren der „alten Denkart“, aber auch an den Positionen, 
die auf die unmittelbar „gebende“ Kraft der Anschauung setzen, aufgeworfen sind, erfolgt 
beim frühen Cassirer im Rahmen einer an den zeitgenössischen Verfahren der Mathematik 
orientierten Erkenntnistheorie. Diese ersetzt bzw. modifiziert er durch eine sich stark an 
Goethe orientierende originelle Symbol-, Zeichen- und Repräsentationstheorie. Seine Er-
kenntnistheorie soll das substantielle und dinghafte Denken überwinden und alles schein-
bar an sich Gegebene in intellektuellen Funktionen des Erzeugens bzw. Konstruierens auf-
lösen. Auf diese Weise glaubt Cassirer, letzte Schranken für die geistige und kulturelle 
Emanzipation des modernen Menschen niederreißen zu können.  
 Die frühen Stellungnahmen (1902-1910) zur Problematik von Anschauung und Denken 
verfaßt er weitgehend im Geiste des Marburger Verständnisses von Philosophie als »idea-
listischer« Erkenntnistheorie.5 Allerdings finden sich auch hier schon viele Termini und 
Problembeschreibungen der zukünftigen »Philosophie der symbolischen Formen«. Der 
vormodernen „Denkart“ und ihren Abstraktions- und Verallgemeinerungsmethoden setzt 
Cassirer eine „neue Logik“ der wissenschaftlichen Begriffsbildung entgegen, die er in der 
zeitgenössischen Logik, Mathematik und Naturwissenschaft an der Wende zum 20. Jahr-
hundert bereits ausgearbeitet oder wenigstens umrissen sieht. Ihre Anfänge führten aber bis 
in die Naturphilosophie und den Humanismus der Renaissance zurück. Sie löse zwangsläu-
fig die „traditionelle“ Logik und ihre Regeln der Bildung von abstrakten Gattungs- und 
Artbegriffen ab. Der „neue Begriff der Vernunft“ als ein „Inbegriff der Erkenntnisprinzipi-

                                                 
1 Ebenda, 61, 64. 
2 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie [1944], in: Ders., Rousseau, Kant, Goethe, 72. 
3 E. Cassirer, Kant und Goethe [1924], in: Ebenda, 103. 
4 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 75 f. 
5 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 51 f. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

167 

 

en der mathematischen Naturwissenschaft“1 scheidet das „moderne Denken von der Tradi-
tion“.2  
 Folglich läßt sich die wissenschaftstheoretische »Frontstellung« Cassirers durchaus mit 
derjenigen Goethes und der Lebensphilosophen vergleichen: Alle suchen nach einer Alter-
native zum vorherrschenden Wissenschaftsmodell. Eine eigentümliche Stoßrichtung seiner 
Argumentation zielt gegen die Bindung der „alten“ Verfahren an die sinnliche Erfahrung 
und gegen die Haltung, der „äußeren“ Anschauung und dem psychischen „inneren Erle-
ben“ eines Gegebenen einen unabhängigen Erkenntniswert zuzugestehen. Die unmittelbare 
Anschauung dürfe nämlich nicht als ursprüngliche Wissensform gelten, aus der die Begriffe 
des Denkens erst zu gewinnen sind.3 Anschauung und Empirie fungierten allein als Probe 
aufs Exempel, als Bewährung der aus dem Denken selbst abzuleitenden allgemeinen Be-
griffe und Gesetze.4 Für den Rationalisten Cassirer liegt das „empirisch Wirkliche“ nicht 
den Prinzipien und Gesetzen „als Materie voraus“, sondern gestaltet sich erst unmittelbar 
aus diesen.5  
 Daraus resultiert die erkenntnistheoretische Herausforderung, die in mathematischen 
Formen ausgedrückte intellektuelle Erkenntnis bzw. Konstruktion des Allgemeinen so weit 
zu konkretisieren, daß sie zur empirischen Wirklichkeit der sinnlichen Einzelphänomene – 
der »Existenz« – „gelangt“ und sie ordnet bzw. erklärt. Vermag doch das Allgemeine für 
sich allein „nicht bis zur Beherrschung des Wirklichen vorzudringen: Denn die Wirklichkeit 
bedeutet die konkrete Bestimmtheit als Individuum“.6 Und die Individualität eines erzeug-
ten, konstruierten Erkenntnisgegenstandes stellt sich nur dann her, wenn mit Hilfe des 
Begriffs des Zufälligen „ein irrationales Moment in das System der Erkenntnis“ eingeführt 
ist.7 Damit hält es Cassirer für möglich, „die Abstraktionen der Mathematik schrittweise 
durch immer genauere Bestimmungen den Forderungen der »Wirklichkeit« anzunähern“. 
Allerdings bleibt das zur individuellen »Existenz« Gelangen unendliche Aufgabe, unendli-
cher Prozeß.8  
 Der auf diese Weise formulierte „neue“ Erfahrungsbegriff gründet nicht in bloßer ver-
standesmäßiger Verallgemeinerung vereinzelter Beobachtungen, sondern in viel ursprüngli-
cheren Operationen des Denkens. Für Cassirer ist nämlich „das Denken [...] das Urbild und 
Original des Seins; es bedeutet [keinerlei – C.M.] Verfahren der Abstraktion an einer schon 
vorhandenen Wirklichkeit“.9 Wahre wissenschaftliche Erkenntnis hat sich vom Allgemei-
nen des Denkens zum konkreten Einzelnen der Anschauung hin zu bewegen. „Denken 
und Erfahrung“ werden in den frühen Schriften „wie Ausgangspunkt und Zielpunkt“ der 

                                                 
1 Ebenda, 295. 
2 Ebenda, 298. 
3 Bei seiner Polemik gegen die unmittelbare Anschauung als Methode und Form des Wissens sieht sich 

Cassirer durch Hegels Phänomenologie des Geistes bestätigt. – E. Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Phi-
losophie und Wissenschaft der neueren Zeit, Dritter Band [1919], Gesammelte Werke Hamburger Aus-
gabe Bd. 4 [ECW 4], 290 f. 

4 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 66. 
5 Ebenda, 288. 
6 Ebenda, 343. 
7 Ebenda, 345. 
8 Ebenda, 37 f. 
9 Ebenda, 63. 



ALTERNATIVEN  

 

168 

Erkenntnis behandelt.1 Die „Konstruktion“ der wissenschaftlichen Objekte und ihrer all-
gemeinen gesetzmäßigen Beziehungen erfolgt auf Grund von letzten Denkprinzipien und 
mit Hilfe des „gedanklichen Hinausgehens“ über das beobachtete Tatsachenmaterial.2 
 Anstelle der abstrakten Gattungsbegriffe und der induktiv aus der Erfahrung (sinnliches 
Material) gewonnenen Verallgemeinerungen, so wie sie die alte, traditionelle Logik voll-
zieht, setzt Cassirer seine rein ideellen Relations-, In- und Funktionsbegriffe, die er vor 
allem in der modernen Mathematik vorfindet. Diese „echten“ Allgemeinbegriffe würden in 
einem alternativen, „neuen“ wissenschaftlichen Verfahren gebildet. Und das könne nur ein 
intellektuelles, ein Denkverfahren sein, niemals aber ein gebendes Schauen. Solcherart „ei-
gene Akte des Denkens“ lassen sich nicht, und hier weiß er sich mit Husserl einig, auf blo-
ße psychologistische Abstraktionsakte zurückführen. Ist doch das „echte“ Allgemeine als 
ein Ideelles nicht aus der sinnlichen Anschauung des Singularen bzw. Endlichen zu gewin-
nen. Die „moderne“ Einsicht sehe eine „allgemeine Bedingung der Begriffsbildung“ darin, 
daß Begriffe die konstruktiven Regeln der Entstehung ihrer Gegenstände beinhalten müs-
sen.  
 Hatten der alten, vormodernen Auffassung „die Begriffe [...] als Abstraktionen vorhan-
dener Wirklichkeiten“ gegolten,3 so nimmt die „moderne Denkart“ ein Verfahren im Be-
wußtsein an, das sich auf reine Denkfunktionen gründet. Diese vollziehen die Setzung jener 
Bedingungen, aus denen der Gegenstand der Erkenntnis erst entsteht bzw. konstruiert 
wird. Die Allgemeinbegriffe der „modernen Denkart“ haben für Cassirer völlig zu Recht 
den Zusammenhang mit dem sinnlich Anschaulichen verloren, drücken sie doch keine ein-
zelnen, abstrakten Seiten vieler Einzelner aus. Bei seiner Feststellung, daß das qualitative 
Gleichartigkeit und Vergleichbarkeit garantierende »echte«, funktionale Allgemeine „die 
Einheit in der logischen Erzeugung“ der Erkenntnisgegenstände verlangt,4 glaubt er sich 
auf das „Goethesche Wort“ berufen zu können, wonach „alles Faktische schon Theorie 
ist“.5  
 Für ihn endet deshalb „die echte und wissenschaftliche Abstraktion nicht in leeren all-
gemeinen Begriffsumfängen“, sondern leitet vielmehr zu den Prinzipien hin, „die den In-
halt des Begriffs erst konstituieren“.6 Somit ersetzt „die eigentlich positive Leistung der 
Abstraktion“ die scheinbar festen Eigenschaften und konstanten Merkmale durch allge-
meine Regeln, „die uns eine Gesamtreihe möglicher Bestimmungen mit einem Blick über-
schauen lassen“.7 Diese „neuen“ oder „echten“ Allgemeinbegriffe sind somit „Inbegriffe 
von Relationen“, von Dimensionen und Mannigfaltigkeiten, unter denen z.B. der Anschau-
ungsraum nur einen Spezialfall bildet.8 Die logische Relation, die der „echte“ Allgemeinbe-
griff ausdrückt, ist laut Cassirer „somit nur ein anderer Ausdruck des Funktionsgedan-

                                                 
1 Ebenda, 70. 
2 Ebenda, 356. 
3 Ebenda, 109. 
4 Ebenda, 117. 
5 E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen der Erkenntnis 

[1910], Darmstadt [1994], 322. 
6 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 248. 
7 E. Cassirer, Symbolbegriff und Funktionsbegriff, 29. 
8 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 120. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

169 

 

kens“.1 Bestehe doch die „eigentümliche Funktion“ des Denkens darin, die anschauliche 
„Ausdehnung nicht vorauszusetzen, sondern gedanklich zu erzeugen“.2  
 Mit dieser Theorie glaubt er zudem, den immanenten Charakter der Begriffe und des 
von ihnen Bezeichneten an Stelle falscher Transzendenz bewähren zu können. Die Allge-
meinbegriffe seien aus jeglicher Verdinglichung „zu lösen und rein in den Ausdruck von 
Prinzipien [des Denkens – C.M.] umzugestalten“.3 Wissenschaftliche Erkenntnis leiste 
nämlich keine Abbildung einer bereits „vorhandenen Wirklichkeit“ im erkennenden Den-
ken. Vielmehr muß sie mit Hilfe der Gesetze des Denkens das »Gegebene« als den objekti-
ven Erkenntnisgegenstand erst „erzeugen“, „konstruieren“, „bilden“.4 Und für diese Kon-
struktion aus Relationen biete die unmittelbar sinnliche Auffassung keinerlei Anhalt, weil 
sie das qualitativ unvergleichliche Gegebene einfach nebeneinander stehen läßt. Allein „ein 
höherer begrifflicher Gesichtspunkt“, d.h. ein allgemeiner Gesichtspunkt vermag qualitati-
ve Gleichheit und Vergleichbarkeit des der Erkenntnis Gegebenen zu gewährleisten. Eine 
„gemeinsame anschauliche Grundlage“ hält Cassirer dafür nicht für notwendig, ihre „ab-
strakte Einheit“ reiche völlig aus.5  
 Das damit formulierte rein funktionale Prozeßdenken favorisiert zudem den Gedanken, 
wonach das sinnliche Einzelne (Räumliche, Zeitliche) den „Gesamtprozeß“ repräsentiert, 
weil es als ein Sonderfall des Gesetzes gilt.6 Gleichzeitig drückt der Begriff die sinnliche 
Mannigfaltigkeit aus, enthält er alle ihre Beziehungen, ohne ihr unmittelbar ähnlich zu sein.7 
Die Erkenntnistheorie hat den „tieferen Sinn“ auch dieser „Repräsentation des Mannigfal-
tigen“ aufzudecken, ist doch „im Prinzip der »Repräsentation« [...] die Grundlage für den 
Begriff des Symbols geschaffen“. Symbole sind für Cassirer Repräsentationen der allgemei-
nen Relationszusammenhänge, die sie im Denken aufbauen, und stehen stets in einem be-
stimmten Systemzusammenhang bzw. ideellen Kontext.8  
 Die sich auf diese Überlegungen stützende Forderung Cassirers, daß eine moderne phi-
losophische Erkenntnistheorie an einer „allgemeinen Symbolik“ arbeiten müsse, „die zwi-
schen den Einzelgebieten und Richtungen des Denkens vermitteln und sie gegenseitig 
durcheinander darstellbar machen soll“,9 formuliert bereits Ansätze der zukünftigen Philo-
sophie der symbolischen Formen. Mit der vollzieht Cassirer in einem gewissen Sinne die 
Rehabilitierung der Anschaulichkeit, indem er „die »Symbolfunktion« [...] bereits auf der 
Ebene der Anschauung“ lokalisiert.10 Wahrnehmungsinhalte und Anschauungen werden 

                                                 
1 Ebenda, 128 f. 
2 Ebenda, 132. 
3 Ebenda, 46. 
4 Ebenda, 11. 
5 Ebenda, 272 f. 
6 Ebenda, 263, 269. 
7 „Zwischen dem Ausdruck eines Gegenstandes und diesem selbst [wird] nicht unmittelbar sinnliche Ähn-

lichkeit, sondern nur bestimmte analogische Entsprechung in den logischen Grundverhältnissen erfor-
dert.“ – Ebenda, 417. 

8 M. Plümacher, Repräsentation und die Philosophie der symbolischen Formen, in: H.J. Sandkühler (Hg.), 
Repräsentation, Denken und Selbstbewußtsein, (Zentrum Philosophische Grundlagen der Wissenschaf-
ten, Schriftenreihe Bd. 20), Bremen 1998, 47.  

9 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 418. 
10 D. Kaegi, Jenseits der symbolischen Formen. Zum Verhältnis von Anschauung und künstlicher Symbolik 



ALTERNATIVEN  

 

170 

hier als sinnliche Zeichen gedeutet, die für bestimmte begriffliche ideelle Bedeutungsgehal-
te stehen, sie repräsentieren.1 Obwohl dabei die symbolischen Formen als Handlungen 
verstanden werden, welche Begriffe (ideelle Regeln) mit Anschauungen verbinden, legt 
Cassirer das Schwergewicht auf den Zeichencharakter der Anschauungen und Wahrneh-
mungen. Deren symbolische, zeichenhafte Funktion sieht er darin, daß sie diese ideellen 
Regeln lediglich exemplifizieren.  
 Dieser »natürliche« Symbolismus der Anschauung könne nicht durch Formgebung oder 
sinnverleihende Akte des Bewußtseins eingeholt werden, er ist – als „Grundfunktion des 
Bedeutens“ eines Zeichens – „selbst schon vor der Setzung des einzelnen [künstlichen – 
C.M.] Zeichens vorhanden und wirksam“.2 Die »natürliche Symbolik« bildet so die Wurzel 
aller »künstlichen Symbolik«, welche folglich die Grundfunktion des Bedeutens am mittel-
baren und künstlichen Zeichen (sprachliche Ausdrücke, mathematische Symbole, mythi-
sche Bilder) nicht erst schafft, sondern nur fixiert. Andererseits determinieren und ordnen 
die jeweiligen künstlichen Zeichensysteme die natürliche Symbolik der Anschauung, wenn 
auch niemals vollständig und eindeutig.3 Die konventionellen Zeichen fixieren und inter-
pretieren die natürliche Symbolik der Anschauung je nach der eigentümlichen ideellen Re-
gel (symbolische Form), die sie repräsentieren bzw. ausdrücken. Dabei dürfe die Interpreta-
tion der Anschauung durch willkürliche Zeichen auf keinen Fall als eine Art Abbildung 
verstanden werden.4 Sie sind für den Philosophen der symbolischen Formen vielmehr „Be-
schreibungen der einen Welt der Anschauung, die in ihrer natürlichen Symbolik den kon-
ventionellen Zeichensystemen als uninterpretierte, aber interpretierbare Wirklichkeit 
zugrunde liegt“.5 
 Damit wird die Schlußfolgerung aus dem Leibnizbuch (1902), wonach „das endgültige 
Ziel des Denkens [...] nicht auf die Bewahrung, sondern auf die Aufhebung des figürlichen 
Inhalts gerichtet“ ist,6 keineswegs aufgehoben, wohl aber in ihrer Realisierbarkeit relativiert. 
Deutet Cassirer doch nun die »natürliche Symbolik der Anschauung« auch für das in der 
Mathematik sich bewährende Denken in reinen symbolischen Bedeutungen als eine letzte 
„Wurzel“. Für die frühe Periode markiert die zitierte Schlußfolgerung die erkenntnistheore-
tische Absage Cassirers an die Intuitivität als wichtigem Merkmal von Wissen und Wahr-
heit. Aus dem Grunde hatte er mehrfach hervorgehoben, daß „echte“ Allgemeinbegriffe 
bar aller sinnlichen Anschaulichkeit sind bzw. überhaupt erst die Voraussetzungen für die 
sinnliche und empirische Erfahrung stiften. Von dieser Auffassung rückt er auch in seinem 
grundlegenden Werk Phänomenologie der Erkenntnis nicht grundsätzlich ab.7 Dennoch schlie-

                                                                                                                                               
bei Ernst Cassirer, in: E. Rudolph/H.J. Sandkühler (Hrsg.), Symbolische Formen, mögliche Welten – 
Ernst Cassirer, 76. 

1 Ebenda, 75. 
2 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Teil I: Die Sprache [1923], Darmstadt 1988, [PsF I] 

42. 
3 D. Kaegi, Jenseits der symbolischen Formen, 77. 
4 Ebenda, 79. 
5 Ebenda, 82. 
6 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 418. 
7 Hier hält Cassirer z.B. dem theoretischen Denken zugute, „das »naive« Verhältnis zwischen Begriff und 

Anschauung“ im Geiste des Kritizismus überwunden zu haben. (E. Cassirer, Phänomenologie der Er-
kenntnis, PsF III, 333) Diesem Denken erweise sich die Grenzziehung zwischen der »unmittelbaren« An-



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

171 

 

ße für die mathematische Physik „diese Befreiung“ von den Schranken der Anschauung 
„keine Abwendung von der Welt der Anschauung in sich“, weil alle Theorie zu ihr zurück-
kehren und sich an ihr bewähren müsse.1  
 Im Unterschied zu Goethe oder Chamberlain sieht Cassirer keine Gefährdung der Sinn-
stiftung von Wissen darin, daß ein jeglicher Fortschritt, den wir dabei erreichen, ideell-
abstrakte Ordnungen, in denen sich die Gegenstände konstituieren, zu „erzeugen“, unsere 
Begriffe immer mehr von den anschaulichen, sinnlichen Bezügen loslöst und sie abstrakten 
Charakter annehmen läßt. Dabei ist er sich bewußt, daß sowohl dieses Abrücken von der 
Anschaulichkeit und von den qualitativen Gehalten ihrer Bilder, Hypothesen etc. als auch 
die Verwendung reiner Zahlenverhältnisse die Physik seit dem 19. Jahrhundert unweiger-
lich von Goethes Weise der Naturbeobachtung trennt.2 Widersetze sich Goethe doch 
„dem, was er die »bildlose Abstraktion« nannte“.3 Seine gegen die damals vorherrschende 
mechanische Wissenschaft formulierte originäre Naturerkenntnis bringt „eine fundamental 
neue Form der Beziehung des Besonderen aufs Allgemeine“ zum Tragen, die „von den 
Urphänomenen des Lebens ihren Ausgang“ nimmt.4 In ihr verlangt Goethe „eine neue 
Weise der Verknüpfung des Anschaulichen, die den Gehalt eben dieser Anschauung als 
solcher unangetastet läßt“. Letztlich wolle er „anschauliche Grundgebilde als die festen 
Orientierungspunkte“ für die Naturforschung gewinnen. Mit seiner Erkenntnismethode 
strebe Goethe danach, „ein und dieselbe Welt, [...] die gleichen Gebilde und Inhalt“, wie sie 
die mathematische Physik darstellt und auf ihre Weise erklärt, „»mit Augen [zu] fassen« und 
[...] in ideellen Zusammenhängen [zu] denken“.5  
 Die Tatsache, daß die Naturwissenschaft den entgegengesetzten Weg geht, beunruhigt 
Cassirer allerdings nicht, ganz im Gegenteil. Fordert er doch geradezu, alle sinnlichen Mo-
mente als ein dem Denken fremdes Prinzip aus der Erkenntnis auszuschalten6 oder im 
Denken selbst zu erzeugen.7 Die als ideelle gedachten begrifflichen Beziehungen „ent-
ziehen“ sich ja „der Möglichkeit anschaulicher Darstellung“.8 Die damit einhergehende 
„Loslösung von jeder anschaulichen Grundlage“9 gilt ihm somit als Fortschritt im logi-
schen, erkenntnistheoretischen Denken.10 Zumal der Mensch auch psychologisch, d.h. kau

                                                                                                                                               
schauung und dem „mittelbaren »diskursiven« Verfahren des Begriffs“ als hinfällig, ist doch „schon die 
Anschauung [...] »diskursiv«“. (Ebenda, 337 f.) Außerdem gründe der Wahrheitswert der Mathematik als 
einem »hypothetisch-deduktiven System« nicht „in irgendwelchen inhaltlichen anschaulichen Aussagen“. 
– Ebenda, 425.  

1 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 543 
2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 52. 
3 E. Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, 84. 
4 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 42. 
5 Ebenda, 72. 
6 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 35. 
7 Ebenda, 38. 
8 Ebenda, 206. 
9 Ebenda, 266.  
10 Wobei sich Cassirer klar darüber ist, daß die durch die Quantenmechanik herbeigeführte »Krisis der An-

schauung« auch unseren gewohnten Anschauungsbegriff verändert. – I.O. Stamatescu, Anschauung und 
wissenschaftliche Erkenntnis, in: E. Rudolph/B.-O. Küppers (Hg.), Kulturkritik nach Ernst Cassirer,   
229 f., 233. 



ALTERNATIVEN  

 

172 

sal betrachtet, grundsätzlich vom Anschaulichen, Einzelnen zum abstrakten Begriff voran-
schreitet.1  
 Allerdings hält Cassirer immer und konsequent an einer wünschenswerten „Ver-
anschaulichung“ des abstrakten Denkens fest, da dies es verständlicher mache. Deshalb 
rühmt er eine „anschauliche Belebung und Verdeutlichung des Gedankens“ durch Allego-
rien oder sprachliche Bilder.2 Einen eigenen Geltungswert gewinnt die Anschaulichkeit der 
Darstellung aber nicht. Die grundsätzliche Forderung nach anschaulichen Vorstellungen 
bringe vielmehr einen „naiven Anthropomorphismus“ zum Ausdruck, wird der „anschau-
liche Gesamtvorgang“ doch vielmehr erst „aus der Einheit des logischen Prinzips rekon-
struierbar“.3 „Exaktes Wissen“ ist eben nicht auf die Vorstellung des Gegenstandes und 
seine einheitliche Anschauung angewiesen; es genügt das rein »geistige Erfassen«.4 Wenn 
der frühe Cassirer auch noch erklärt, jegliche „anschauliche Evidenz“ bedürfe „selbst zu 
ihrer Beglaubigung der Deduktion aus reinen Denkprinzipien“,5 dann ist die Kontrapositi-
on zur phänomenologischen Evidenzlehre augenscheinlich. Da Husserl eine solche Theorie 
ebenso für einen Irrweg hält, wie Cassirer das Setzen auf die unmittelbare Anschauung 
eines intuitiven Allgemeinen zur unhaltbaren Herabsetzung des diskursiven Begriffs erklärt, 
verwundert es nicht, daß beide eine verdeckte, diskrete Kontroverse um diese Angelegen-
heit führen.  
 Die unterschiedlichen Positionen haben viel damit zu tun, daß Cassirer unter Anschau-
lichkeit ausschließlich Sinnlichkeit versteht und eine allgemeine oder kategoriale Intuitivität 
nicht in Betracht zieht. Deshalb ermangelt es seinen „echten“ Allgemeinbegriffen bzw. 
ihren ideellen, „erzeugten“ abstraktiven Gegenständen zwar nicht an Zeitlosigkeit, wohl 
aber an intuitiven Merkmalen wie Unmittelbarkeit, Erlebtsein, Erschautsein, anschaulicher 
Erfülltheit, „Deckung“.6 Wenn wir dem Allgemeinen und seiner ideellen Natur Anschau-
lichkeit zugestehen, dann, so Cassirer, schreiben wir ihm sinnliche Anschaulichkeit zu. Und 
dies bedeute ein Rück- und Abfallen in substantialisierendes, verdinglichendes Denken. 
Das Allgemeine bzw. die Allgemeinbegriffe entstammen keinem intuitiven „Ursprung“, 
konstituieren sich nicht unmittelbar in Akten einer speziellen kategorialen Anschauung 
oder Wesensschau, sondern mittelbar in erzeugenden Denkakten der Deduktion, Definiti-
on, Konstruktion auf das Basis eines Grundprinzips. Das „ideelle“ Allgemeine der Funkti-
onsbegriffe, das vermittelnd-repräsentierend fungiert, könne folglich nicht als eidetische 
Selbstgegebenheit gelten, der eine intuitive Natur eigentümlich ist.  

                                                 
1 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 214. 
2 Ebenda, 419. 
3 Ebenda, 190. 
4 Ebenda, 193. 
5 Ebenda, 100. 
6 C. Möckel, Die anschauliche Natur des ideierend abstrahierten Allgemeinen, 233 ff. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

173 

 

7.3 Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung 
 
7.3.1  Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition 
 
In den frühen Schriften hatte Cassirer also zunächst, wie auch Goethe, Chamberlain und 
Spengler, die in der „alten“ Wissenschaft gebräuchliche induktive und abstrahierende Bil-
dung von allgemeinen Gattungs- und Artbegriffen kritisiert. Die Kritik setzte aber nicht an 
dem damit verbundenen Anschauungsverlust der Erkenntnis an, dieser war im Gegenteil 
als erkenntnistheoretischer Fortschritt gewertet worden. Sie richtete sich vielmehr gegen 
die substantialisierenden bzw. hypostasierenden Tendenzen und Konsequenzen dieser Me-
thode der Begriffsbildung. Sein alternatives „neues“ Verfahren faßte die Allgemeinbegriffe 
nicht als Repräsentanten oder Bezeichnung für etwas an sich Seiendes auf, sondern aus-
schließlich als Ausdruck bestimmter gesetzmäßiger, prozeßhafter Bildungs- und Erzeu-
gungsvorgänge bzw. bestimmter Ordnungsprinzipien der Reihenbildung. Als solche hätten 
sie ihren Ort im Denken, im Verstand, im Intellekt und bedürften keiner anschaulicher 
Grundlage, sie entspringen auch keiner sinnlich-anschaulichen Quelle.  
 Doch diese Funktionsbegriffe und das von ihnen Ausgedrückte tragen ideellen Charak-
ter und sind auch einer bestimmten Art von „ideeller Anschauung“ zugänglich. Mit der 
Positionierung, daß die Funktions-, Reihen- und Grenzbegriffe mit der Wahrnehmungsan-
schaulichkeit jeglichen intuitiven Charakter verloren haben, da ihre „frei konstruktive Er-
zeugung“ keiner sinnlichen Anschaulichkeit bedarf, ist zunächst auch die Auslegung, die 
das nichtsinnlich-anschauende Vermögen der »Intuition« bei Cassirer erfährt, weitgehend 
abgesteckt. In Leibniz’ System deutet er, unter Berufung auf Descartes, den Begriff der Intui-
tion denn auch keineswegs als unmittelbares Geben bzw. Erfassen eines allgemeinen Ge-
genstandes (Sachverhaltes). Unter Intuition will er vielmehr „die freie Gestaltung des Ob-
jektes aus dem reinen Gesetz des Verstandes“ verstanden wissen.1 Damit gilt sie als ein 
Denk- oder Bildungsvermögen, nicht aber als ein wirkliches Anschauungsvermögen, dem 
die Unmittelbarkeit des Gegebenen eignet. Gleichzeitig hebt Cassirer ihren „Gegensatz zur 
sinnlichen Auffassung eines Gegebenen“ hervor, welche als Erfahrungserkenntnis niemals 
„Klarheit“ und Deutlichkeit“ des Wissens erreiche.  
 Mit Blick auf die Leibnizsche Philosophie spricht er von einem „höheren“ Anschauen 
des Gesamtorganismus »Welt« und hat dabei ein intellektuelles Schauen, ein Schauen mit 
den „Augen des Verstandes“ im Sinn. Gleichzeitig hebt Cassirer dessen Andersartigkeit im 
Vergleich zum sinnlichen Anschauen als einem Schauen mit den „Augen des Leibes“ her-
vor.2 Zudem weist er wiederholt sowohl den sensualistischen als auch den intellektualisti-
schen Versuch ab, „das Seiende unmittelbar zu schauen“.3 Auf den Platonischen Begriff 
der »Idee« als eines „Urbildes“ für das empirische, „bildhafte“ Sein will er aber dennoch 
nicht verzichten.4 Die Metapher des »Ur-Bildes« oder des »Bildens« ist zum einen gegen die 
abstrakten, leeren Gattungsbegriffe gerichtet, zum anderen assoziiert sie das mathematisch-

                                                 
1 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 8. 
2 Ebenda, 399. 
3 Ebenda, 68, 350. 
4 Dabei ist Cassirer nicht unbeeinflußt von der Platondeutung seines Lehres Natorp. Siehe dazu P. Natorp, 

Platons Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus [1902], Hamburg 1994. 



ALTERNATIVEN  

 

174 

geometrische Konstruieren der Begriffe mit Hilfe einer reinen, apriorischen Anschauung, 
was eine gewisse Figürlichkeit (Schema) des Allgemeinen nachsichzieht.1  
 Die Platonische Idee wird als Hypothese bzw. als erzeugendes Prinzip des Denkens 
gedeutet und damit als „Begriffsgrundlage der Objekte“ der Erkenntnis aufgefaßt, nicht 
aber als Bestand eines idealen Seinsreiches.2 Cassirer will den Terminus „Idee“ ausschließ-
lich für die intellektuellen »Urbilder« des Seins und nicht für ihre sinnlich-anschaulichen 
»Abbilder« gebraucht wissen.3 In einer gestrichenen Zeile hatte er in einem Manuskript aus 
den Jahren 1937/40, unter Hinweis auf Goethes Entwurf einer vergleichenden Anatomie, be-
merkt: „Und der Typus ist ihm – Goethe – auch hier keine bloße Abstraktion, kein leerer 
Gattungsbegriff; [er] ist ihm vielmehr ein »Urbild«, das sich »wo nicht den Sinnen, doch 
dem Geiste darstellen läßt, um nach ihm als einer Norm unsere Beschreibung auszuarbei-
ten«“.4  
 Termini wie Einsicht, Anschauung, »Intuition« der Ideen etc. weisen bei Cassirer auf die 
logische Erzeugung bzw. Erzeugbarkeit der Gegenstände hin, meinen aber keineswegs ein 
unmittelbares „Geben“ oder „Selbstgeben“ der Gegenstände in Husserlschem Sinne. Mit 
anderen Worten, auch der Rationalist Cassirer verzichtet nicht auf den Terminus des 
Schauens, denn erst „im Ausdruck des methodischen »Schauens« [...] bestimmt sich also 
das Denken zu seiner objektivierenden Bedeutung“.5 Intuitive Vernunfterkenntnis wird 
aber ausschließlich in diesem, Husserl fremden Sinne aufgefaßt. Schauen ist kein „diskursi-
ves Vergleichen, sondern beschreibendes Entwerfen des Inhaltes: In dieser Funktion kann 
es geradezu durch den Ausdruck der »Intuition« bestimmt werden“.6 Die „einheitliche »In-
tuition des Geistes«“ vollzieht sich demnach als die erzeugende Einheit der Methode, in der 
sich die „Vielheit der Erkenntnisinhalte“ aufhebt.7 Mit der Phänomenologie Husserls läßt 
sich diese Deutung der ideellen Anschauung nicht vereinbaren, wohl eher mit den philoso-
phischen Auffassungen Goethes. Letztere regen Cassirer auf alle Fälle dazu an, die streng 
rationalistische Fassung der Anschauung und Intuition als eines bloßen Denkvorganges zu 
überwinden und sich sowohl über den Begriff des »Urphänomens« des Lebens als auch die 
Rolle der Wahrnehmung beim Erschließen von Wirklichkeit und Wirklichkeitserkenntnis 
ein modifiziertes Konzept zu erarbeiten.  
 Die zwischen 1902 und 1910 entwickelte Deutung des Verstandesvermögens der ideel-
len Anschauung bildet Cassirer während seiner umfangreichen Studien zur Eigentümlich-
keit des philosophischen Denkens im deutschen Idealismus, was sich in den Werken Frei-

heit und Form (1916) und Kants Leben und Lehre (1918) niederschlägt, entscheidend fort und 
um. Unter Rückgriff auf Goethes Lehre von der Metamorphose und Kants Kritik der re-
flektierenden Urteilskraft arbeitet er sein alternatives Verständnis der Begriffsbildung weiter 

                                                 
1 Siehe Kant über den Unterschied des Allgemeinen in philosophischer und mathematischer Erkenntnis. – 

I. Kant, Zur Kritik der reinen Vernunft. II. Teil: Zur Methodenlehre, 1. Hauptstück: Disziplin der reinen 
Vernunft, 9. Aufl., Revidiert von Th. Valentiner, Leipzig 1906, 599 ff. 

2 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 81. 
3 Ebenda, 108 f. 
4 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, (Nachgelassene Manuskripte und Texte, Band 

2), Hamburg 1999, [ECN 2], 9. 
5 E. Cassirer, Leibniz’ System, ECW 1, 110. 
6 Ebenda, 146. 
7 Ebenda, 202, 204. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

175 

 

aus und entkoppelt es ein Stück weit von den mathematischen Verfahren, indem er es stär-
ker auf die Vollzüge des künstlerischen Bildens, Schaffens bezieht.1  
 Hatten die mathematischen Verfahren der Begriffsbildung im Erkenntnisproblem und in 
der Begriffsschrift vornehmlich die Aufgabe, die rational erzeugten Reihen- und Ord-
nungsbegriffe zu konkretisieren, um sie der konkreten Wirklichkeit bzw. der Erfahrung 
anzunähern, so gewinnen nunmehr die anschauliche Realität und ihr ideelles Erschauen als 
eine Ganzheit an Gewicht. Die Begriffsbildung, so heißt es im Kantbuch, dürfe nicht dar-
auf abzielen, daß „der Reichtum der anschaulichen Wirklichkeit [...] zu einem System blo-
ßer Abstraktionen verkümmert und verflüchtigt“ wird, sondern soll vielmehr dazu befähi-
gen, „das Ganze des natürlichen und des geistigen Lebens zu überblicken“.2 Cassirer ent-
wickelt seine neuen philosophischen Einsichten und Ansätze nun verstärkt als Interpret 
und Fortsetzer Goethescher Einsichten.3 Dies betrifft u.a. sowohl den Begriff eines „gei-
stigen Sehens“ bzw. einer ideellen Anschauung als auch den des »Urphänomens« des Le-
bens.  
 Das ideelle Schauen wird jedoch auch weiterhin nicht als unmittelbares Geben eines 
ideellen Sachverhaltes verstanden, sondern als ein tuendes, bildendes, erzeugendes und 
damit vermittelndes Schauen, wie sich das bereits im Leibnizbuch und den folgenden 
Schriften abgezeichnet hatte. Gegen den Anspruch unmittelbarer, vorbegrifflicher Intuition 
des Lebens polemisierend wirft er der Romantik als der geistigen Strömung, die den Deut-
schen Idealismus des 18. Jahrhunderts ablöste, vor, die Idee eines formlosen Lebens ver-
folgt zu haben. Die Erkenntnis könne sich aber „nicht mehr damit begnügen, sich rein 
intuitiv in die Urgründe des Lebens zu versenken“, sie verlange statt dessen „ein Wissen 
vom Leben“, und das bietet allein die reflexive, vermittelnde Begrifflichkeit des Denkens.4 
 Die Vorstellung eines formlosen Lebens in einem vorreflexiven Weltbild hält Cassirer 
bis zum Lebensende ebenso für einen Denkfehler wie die einer leblosen, toten Form im 
reflexiven Weltbild.5 Wer wie „die Romantik aus der Sphäre des »Begriffs« zur Unmittel-
barkeit des »Lebens« zurück[strebt]“, der führe das philosophische Denken „in das Dunkel 
des Irrationalen zurück“.6 Diese Formulierungen deuten Cassirers ablehnende Haltungen 
auch gegenüber den erkenntnistheoretischen Grundprämissen der zeitgenössischen Le-
bensphilosophie an. Unmittelbare Intuition wird ebenfalls nach der Formulierung seiner 
Philosophie der symbolischen Formen entweder als Selbsttäuschung oder als vereinseiti-
gende Abstraktion des ursprünglichen Doppelcharakters aller geistigen Vollzüge interpre-
tiert. Unmittelbare Intuition kann die durch den Intuitionismus in sie gesetzten Hoffnun-
gen nicht erfüllen, sie ist letztlich nur als vermittelt-symbolischer Vorgang hinzunehmen.7  

                                                 
1 E. Cassirer, Kants Leben und Lehre, 299 ff., 373 ff. 
2 Ebenda, 384. 
3 J.M. Krois, Cassirer als Goethe-Interpret, 307 ff. 
4 E. Cassirer, Naturalistische und humanistische Begründung der Kulturphilosophie [1939], in: Ders., Er-

kenntnis, Begriff, Kultur. Hrsg. von R.A. Bast, Hamburg 1993, 236. 
5 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 15; „Das Leben kann rein aus sich her-

aus, als bloßes frei dahinströmendes Leben, keine Form erzeugen; es muß sich zusammenfassen und sich 
gewissermaßen in einem bestimmten Punkt zusammennehmen, um der Form teilhaft zu werden.“ – E. 
Cassirer, Naturalistische und humanistische Begründung der Kulturphilosophie, 248. 

6 E. Cassirer, Freiheit und Form, 356 f. 
7 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 46 ff. 



ALTERNATIVEN  

 

176 

 Die diese Einsicht ausdrückenden Termini „symbolische Ideation“ oder „symbolisches 
Schauen“1 richten sich gegen die Ansprüche der traditionellen Verfahren der Induktion 
(bzw. gegen das lediglich induktiv gewonnene Allgemeine) und der psychologischen Ab-
straktion (bzw. gegen ihre Art- und Gattungsbegriffe). Sie sind aber auch mit der Intention, 
die Husserls Phänomenologie mit ihnen verbindet, unvereinbar. Was Goethe betrifft, so 
kommt Cassirer zwar dessen Verständnis von ideeller, symbolischer Anschauung recht 
nahe, vermag aber mit der hohen Wertschätzung der Sinneserkenntnis, der sinnlichen An-
schauung nur wenig anzufangen. Allerdings gesteht er – wie übrigens Husserl auch – einer 
auf die anschaulichen Phänomene gestützten Naturerkenntnis sehr wohl die Existenzbe-
rechtigung zu.2 
 In Freiheit und Form richtet er die Aufmerksamkeit auf die ursprüngliche Doppelrichtung 
jeglichen geistigen „Lebens“, jeglicher geistigen Leistung, was in der Formbestimmtheit 
alles individuellen kulturellen Schaffens und des ihm zugrundeliegenden fließenden, quel-
lenden Lebens zum Ausdruck komme. Zur Illustration führt er die ersten beiden der vier 
Maximen an, die Goethe dem »Urphänomen« des Lebens widmet.3 In ihnen findet er die 
Einsicht formuliert, daß jede freie, „lebendige Gestalt“ eine Formeinheit bildet und daß 
eine gedachte Regel für die Bildung der Gestalt „für uns fest und ewig [ist], aber zugleich 
lebendig“.4 Der bei Goethe mit Hilfe dieser Doppelrichtung von Form und Freiheit, le-
bendigem Gesetz und formbestimmten Leben umschriebene Gehalt des Urphänomens des 
Lebens gilt ihm als bedeutsame Einsicht, weil sie den eigentümlichen Ordnungscharakter 
der symbolischen Kulturformen vorwegnimmt. Gleichzeitig haben wir es bei der doppelt-
gerichteten Ordnung mit einer letzten Konstellation des Denkens und geistigen Schauens 
zu tun, die nicht auf tiefer liegende Gründe etc. zurückgeführt werden kann. Das Urphä-
nomen des Lebens ist hier allerdings eher ein Denkprinzip denn ein anschauliches Phäno-
men wie bei Goethe.5  
 Wenn es Cassirer als fundamentalen Tatbestand verstanden wissen will, wonach sich die 
vielfältigen „geistigen Bildungsenergien“ kultureller Bedeutungssysteme selbst, von „innen“ 
her eine gesetzliche Regel geben, welche objektive Geltung beansprucht, weil sie aus dem 
Ganzen „quillt“,6 dann wird hier bereits ein »urphänomenaler« Zusammenhang von Ord-
nung, Gesetz, Maß und Freiheit, Macht, lebendiger Variation skizziert, auf den er u.a. 1932 
noch einmal zu sprechen kommt. In einem Goethes Idee der Bildung gewidmeten Vortrag 
beschreibt er diesen Zusammenhang einer „»beweglichen Ordnung«“ als die „Lebensord-
nung“, die mehr oder weniger dasjenige umfaßt, was sich hinter dem Begriff der symboli-
schen Form verbirgt.7 Damit wird, zumindest implizit, die symbolische Form als ein »Ur-
phänomen« des Lebens, speziell des geistigen Lebens des Kulturmenschen erfaßt. 

                                                 
1 Ebenda, 155, 212, 219.  
2 E. Cassirer, Goethe und die mathematische Physik, 73 f. 
3 E. Cassirer, Freiheit und Form, 177/178; J.W. Goethe, Maximen und Reflexionen, HA 12, Maximen 227-

228. 
4 E. Cassirer, Freiheit und Form, 220. 
5 Mit dem Terminus „Urphänomen“ operierte Cassirer allerdings schon in Leibniz’ System (ECW 1, 353, 

450) und im Erkenntnisproblem I (ECW 2, 484) und II (ECW 3, 53, 260).  
6 Damit ist mit der „Monas“ folglich der „Mittelpunkt“ und Ausgangspunkt allen kulturellen Schaffens 

benannt. – E. Cassirer, Freiheit und Form, 266. 
7 E. Cassirer, Goethes Idee der Bildung und Erziehung, 93, 99 f.  



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

177 

 

7.3.2  »Phänomenologie der Wahrnehmung«  
 
Die Beschäftigung sowohl mit der Mythenforschung als auch mit der Gestaltpsychologie 
bestärkt bei Cassirer die Überzeugung, daß sinnliche, anschauliche Gegebenheiten wie die 
Wahrnehmung immer schon mit begrifflichen bzw. ideellen Funktionen strukturiert und 
damit sinnbestimmt sind.1 Außerdem gelten ihm nun sowohl das Wahrnehmungserlebnis 
als auch die empirische Anschauung (sprachliche Ordnung) nicht mehr lediglich als niedere 
Stufen oder Vorstufen der exakten, anschauungslos-begrifflichen naturwissenschaftlichen 
Erkenntnis, sondern als eigenständige Weisen von Weltverstehen, die ihre jeweiligen Struk-
turprinzipien realisieren.2 Da die »höheren« Stufen bzw. symbolischen Ordnungen der Kul-
tur die »niederen« durchlaufen und in ihrem Bestand bewahren, haben wir es zudem mit 
einer mythischen Wahrnehmungswelt, einer sprachlich strukturierten und einer von der 
wissenschaftlichen Begrifflichkeit aus gesehenen zu tun.3 
 Die ideell strukturierten Wahrnehmungswelten dienen als Basis für die Weltbilder des 
sprachlichen Darstellens und des empirischen Anschauens. Schließlich baut die „Welt des 
Begriffs und der wissenschaftlichen Erkenntnis“ auf den beiden dialektisch aufgehobenen 
»niederen« Erkenntnisebenen auf.4 So findet sich die sinnliche Wahrnehmung, die mehr als 
nur ein unmittelbares subjektives Empfinden ist, da sie grundsätzlich auch immer eine ge-
genständliche Intention5 einschließt, in eine unauflösbare Beziehung mit dem darstellenden 
Anschauen und dem begrifflichen Denken gestellt. Diese drei Erkenntnisfunktionen er-
schließen die Wirklichkeit sowohl gemeinsam als auch jede auf ihre Weise.6 Als drei Ebe-
nen oder Stufen der Weltbildung (Wahrnehmung, Anschauung, Begriff) geben sie auch die 
Grundstruktur der »Philosophie der symbolischen Formen« vor und finden jeweils in My-
thos, Sprache und Naturwissenschaft ihren typischen Repräsentanten. Da Cassirer der 
strukturelle Bestand (Strukturprinzip, symbolische Grundfunktion) dieser Stufen interes-
siert, entwirft er Phänomenologien der Wahrnehmung, der empirischen Anschauung und 
der wissenschaftlichen Erkenntnis. Die „Phänomenologie der Wahrnehmung“ geht den 
unterschiedlichen Formungsprinzipien von Wahrnehmung nach und sucht deren elemen-
tarste, ursprünglichste Form.  
 Sie weist auch weiterhin alle Forderungen des Sensualismus nach repräsentationsloser 
Unmittelbarkeit der Empfindung (Wahrnehmung) als philosophische Illusion ab.7 Doch 
erfahren die »Materie« der Erfahrung, das Sinnliche und das Anschauliche nicht mehr die 
Deutung als schlicht vom Denken erzeugt und konstruiert. Es ist nicht zuletzt der mit den 
Lebensphilosophen geteilte Begriff des Ausdrucks, mit dem es Cassirer gelingt, die Dimen-
sionen der anschaulichen Unmittelbarkeit und der ideellen Sinnstruktur zusammenzuden-

                                                 
1 M. Plümacher, Repräsentation und die Philosophie der symbolischen Formen, 39. 
2 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, V f., 17.  
3 Ebenda, 19. 
4 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 31, 186. 
5 Der Husserls Phänomenologie entlehnte Gedanke der Intentionalität meint bei Cassirer etwas Ähnliches 

wie sein eigener Begriff der Repräsentation. – E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 227 
f., 229 f. 

6 E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 149 f. 
7 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 5 f. 



ALTERNATIVEN  

 

178 

ken.1 Hinsichtlich der Wahrnehmung legt die phänomenologische Analyse mit der Aus-
druckswahrnehmung und ihren unmittelbaren Ausdrucksphänomenen die tiefste Schicht 
frei. Die im Ausdrucksphänomen präsente und erreichte „Grund- und Urschicht der 
Wahrnehmung“ vermag keine Abstraktion einfach „zu beseitigen und auszulöschen“. Ob-
wohl sich das immer mehr differenzierende menschliche Bewußtsein später von der Vor-
herrschaft der noch Lebensunmittelbarkeit stiftenden Ausdrucksfunktion emanzipiert, ver-
schwinde diese niemals völlig aus unserem Erkenntnisvermögen: Kein theoretisches Den-
kens „kann die Welt der Ausdrucksphänomene als solche [...] zum Verschwinden brin-
gen“.2 Außerdem führe deren phänomenologische Analyse auf das ebenso unauslöschliche 
„Grundphänomen des »Lebendigen überhaupt«“.3 
 Wegen ihrer Unauslöschbarkeit und ihrer eigentümlichen Sinnstruktur gilt die anschauli-
che, alles verlebendigende emotionale Ausdruckswahrnehmung, wie sie z.B. im mythischen 
Bewußtsein stattfindet, dem Philosophen der symbolischen Formen als eine eigene Weise 
von Sinn- und Weltkonstitution und folglich als eine mögliche Quelle von spezifischer Er-
kenntnis. Das Gegebene der mythischen Ausdruckswahrnehmung z.B., das sich nicht als 
etwas unmittelbar-formloses, sondern als gegliedert und von ideellen, seine Sinnstruktur 
konstituierenden Bedeutungen durchdrungen erweist, offenbart eine „Fülle ursprünglich 
»physiognomischer« Charaktere“.4 Dieser Geformtheit des Wahrgenommenen sei sich 
Goethe bewußt gewesen, als er in der Vorrede zur Farbenlehre ein Ineinanderübergehen von 
Sehen, Betrachten, Sinnen und Verknüpfen anspricht. Da dies ein »Theoretisieren« der 
schlichten Wahrnehmung meint,5 gelte bereits von der scheinbar unmittelbaren, repräsenta-
tionslosen, unsymbolischen Empfindung „das Goethische Wort, das Höchste sei es, zu 
erkennen, daß alles Faktische schon Theorie ist“.6  
 Die Formung der Wahrnehmung wird von Cassirer nicht mehr mit den mathematischen 
Begriffen, Reihen und Ordnungen identifiziert, sondern in den die gesamte Kultur des 
Menschen übergreifenden Gesetzen der geistiger Formung, welche sich als „geistige Schau“ 
vollzieht, gesucht.7 Das Sinnganze einer symbolischen Kulturform wie Mythos oder Religi-
on wiederum ruht auf seinen Wahrnehmungsgehalten. Wobei die Elemente einer Wahr-
nehmung diejenige Bedeutung, die sie in der jeweiligen Wahrnehmung repräsentieren, erst 
aus dem übergeordneten Sinnganzen erfahren. Sinnlichkeit (Anschauliches) und abstrakter 
Begriff (Ideelles) bilden damit keine absolute Gegensätze.8  
 Ein Problem besteht aber darin, daß wir uns dessen, „was die Wahrnehmung in der 
Form einer rein »intuitiven« Erkenntnis“ und was die „unmittelbare Anschauung“ an 
Struktur- bzw. an Richtungsgegensätzen (Verlebendigung oder Versachlichung) bereits 

                                                 
1 „Jede elementare Ausdrucksbewegung bildet in der Tat insofern eine erste Grenzscheide der geistigen 

Entwicklung, als sie noch völlig in der Unmittelbarkeit des sinnlichen Lebens steht und doch andererseits 
über diese bereits hinausgeht.“ – E. Cassirer, Die Sprache, PsF I, 127. 

2 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 85 f. 
3 Ebenda, 103. 
4 Ebenda, 80. 
5 Ebenda, 20. 
6 Ebenda, 31. 
7 Ebenda, 16 f., 18. 
8 Ebenda, 41. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

179 

 

enthalten, erst „im Reich der Begriffe“ und damit auf reflexive und diskursive Weise be-
wußt werden.1 Im „Erdreich der Wahrnehmung“ geben sich uns die Richtungsgegensätze 
noch „als ein Ganzes, in dem es nirgends schroffe Trennungen gibt.“ Das trifft auch auf 
die dem mythischen Bewußtsein innewohnende eigene Art der Konstantenbildung und 
Vergegenständlichung zu, die noch nicht endgültig die »Richtung« des emotionalen Aus-
drucks von der sinnlich-gegenständlichen Wahrnehmung unterscheidet. In gewissem Sinne 
nimmt Breithaupt diese Überlegungen in seiner Studie zu Goethes Phänomenologie der 
Wahrnehmung auf, wenn er dieser die Einsicht zuschreibt, daß alle Gegensätze (Pole) erst 
aus einem unbestimmten ursprünglichen »Dritten«, Mittleren herausdifferenziert werden, 
nachdem sie dem Wahrnehmungsvorgang selbst unbemerkt einwohnten.2 
 Auf den Tatbestand, daß die allbeseelende physiognomische Ausdruckswahrnehmung 
zunächst sogar Anteil an der objektivierenden sinnlichen Wahrnehmung hat, weist Goethe 
– laut Cassirers – in seiner Farbenlehre mit der Bemerkung hin, daß die „Sinneswahrneh-
mung“ anfänglich noch von „reinen Ausdruckscharakteren“ angefüllt ist.3 Darüber hinaus 
mache er das Prinzip der unmittelbaren Ausdruckswahrnehmung in seiner Naturanschau-
ung ganz bewußt fruchtbar. „Es gibt auch eine Erfassung der ‘Natur’, die sich wie bei Goe-
the ganz in den Grenzen der Ausdrucks-Ganzheit und der anschaulichen Ganzheit hält“.4 
Trotz all dieser Überlegungen zur Wahrnehmung ist für Cassirer auch weiterhin das Den-
ken wichtigstes Erkenntnismittel, dem weder das sinnliche Schauen noch die Intuition des 
ausdrückenden Lebens seine Funktion streitig machen können.5 Das erkennende Denken 
muß „den festen Grund und Boden des spezifisch-menschlichen Daseins verlassen“, muß 
um der Erkenntnis willen den festen „Umkreis des menschlichen Wirkens“ überschreiten, 
in welchen „all sein konkret-anschauliches Erfassen der Welt“ eingespannt ist und bleibt.6 
Nur durch ein Überschreiten der anschaulichen Lebensunmittelbarkeit könne das Denken 
mittels Symbole anstelle von Bildern geistige Welten kultureller Bedeutungen aufbauen.  
 Cassirer läßt den phänomenologischen Bestand an „eigentlichen und letzten Wurzeln 
des Seins“ zunächst offen, verweist aber darauf, daß weder die vermittelt begrifflich agie-
rende exakte Wissenschaft (Denken) noch die „reine Intuition“ der Intuitionisten (Bergson, 
Schelling) diese Wurzeln in Unmittelbarkeit erreichen und ausdrücken können.7 Doch auch 
die symbolische Formung als Vermittlung lasse sich nicht hintergehen, nicht trans-
zendieren. Damit bleibt das viel gesuchte „Paradies der Unmittelbarkeit“ dem philosophi-
schen Denken verschlossen.8 Den sich dialektisch aufbauenden Zusammenhang von Aus-
druckswahrnehmung, räumlich-zeitlichen Vorstellungen, allgemeinen Sinndeutungen der 
Sprache und theoretischer Erkenntnis beherrschen zwar „ein und dieselben geistigen 
Grundfunktionen“, diese sind aber nur vom vermittelten symbolischen Zusammenhang 

                                                 
1 E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien [1942], Darmstadt 1989, 73. 
2 F. Breithaupt, Jenseits der Bilder, 16, 59, 64 f., 70, 75, 84 f. 
3 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 96. 
4 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 207. 
5 Ebenda, 108. 
6 Ebenda, 109. 
7 E. Cassirer, Phänomenologie der Erkenntnis, PsF III, 42 ff. 
8 Ebenda, 48. 



ALTERNATIVEN  

 

180 

her zu lokalisieren und bewußtzumachen.1 Diesem Zusammenhang unterbaut Cassirer im 
Alterswerk allerdings eine metaphysische Schicht von »Urphänomenen«. 
 
 
 
7.3.3  »Basisphänomene« als Versöhnung von Intuition und begrifflicher Reflexion?  

Intuition und Kontemplation 
 
Die Theorie dreier »Basisphänomene« des geistigen Leistens entwickelt Cassirer in dem um 
1940 entstandenen Manuskript »Über Basisphänomene«, das zudem aufschlußreich für 
seine späte Auffassung von der Rolle der Anschauung beim Erkennen ist. Als unhintergeh-
bare »Urphänomene« sollen sie jegliche Richtung der wissenschaftlichen Wirklichkeitser-
kenntnis tragen und vermitteln. Und dies, indem sie die entsprechenden Typen der Wahr-
nehmung konstituieren, durch welche uns die Wirklichkeit weltbildlich überhaupt erst ge-
geben ist. Cassirer unterscheidet drei solche Grundrichtungen: Die Richtung der reinen 
Mathematik, getragen vom Ich-Basisphänomen, die des exakten Naturerkennens (Biologie, 
Physik), ruhend auf dem Es-Basisphänomen, und die der Kulturwissenschaft, vermittelt 
durch das Du-Basisphänomen. Diese drei Urphänomene machen uns die Wirklichkeit ma-
nifest, schließen sie uns auf, indem sie, jedes auf seine Weise, als Quellen die „anschauliche 
Erfüllung“ des Begriffs Wirklichkeit speisen. Aus dem anfänglich rationalistisch argumen-
tierenden Erkenntnistheoretiker des Leibnizbuches ist Ende der 30er Jahre ein Philosoph 
geworden, für den allein die unmittelbare Wahrnehmung uns den Blick auf die konkrete 
Wirklichkeit und ihren Sinn erschließt. Dabei hat sich Cassirer weder zum Sensualisten 
noch zum Intuitionisten gewandelt, vielmehr reklamiert er mit der »Kontemplation« eine 
dritte Art der Anschauung.  
 Die neue Theorie, die die Unmittelbarkeit des Urphänomenalen im Grunde der Wahr-
nehmung stärker betont, formuliert Cassirer, indem er Goethes Lehre von den »Urphäno-
menen des Lebens« eigenwillig interpretiert und weiterentwickelt. Die Affinität zu Goethes 
Urphänomenen teilt er mit dem geschätzten Scheler. Dieser hatte den Goetheschen Begriff 
des Urphänomens als einen Vorgriff auf dasjenige interpretiert, was Husserl mit der an-
schaulichen Erfüllung einer allgemeinen Idee bzw. der „Deckung“ von Intendiertem und 
intuitiv Selbstgegebenem gemeint habe.2 An Goethe würdigt Cassirer, daß er mit seinen 
»Urphänomenen« jedoch nicht der absolute Erkenntnis erstrebenden Metaphysik verfallen 
ist. Deshalb habe er auch nicht versucht, „die Stämme der Wirklichkeitserkenntnis, die er 
von einander geschieden hat, wieder auf eine gemeinsame [metaphysische – C.M.] Wurzel 
zurückzuführen“.3  

                                                 
1 Ebenda, 49. 
2 M. Scheler, Zusätze aus den nachgelassenen Manuskripten. Zu »Idealismus-Realismus« [1928], in: Ders., 

Späte Schriften, GW 9, Bern und München 1976, 245-293. 
3 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 14. Im Gegensatz zu Goethe „über-

schauen“ die Metaphysiker die „verschiedenen Wirklichkeitsaspekte“ nicht „phänomenal“, sondern su-
chen sie logisch „denkend [zu] bewältigen“, suchen ihre Vielfalt deduktiv aus einem Ursprung abzuleiten. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

181 

 

 Die bei Goethe zur Charakterisierung eines als Künstler lebendig-schaffenden Indivi-
duums unterschiedenen drei urphänomenalen Grundrichtungen des Leistens1 dienen Cassi-
rer als Modell, um die uninteressiert schöpferisch-erlebende »Ich«-Dimension, die zu prak-
tischer Wirkung strebende »Du«-Dimension und die sich in den Formen eines Werkes ob-
jektivierende »Es«-Dimension als »Basisphänomene« zu fixieren.2 Diese weiterführende 
Interpretation der »Urphänomene« Goethes ist ein Beleg dafür, in welch hohem Maße Cas-
sirers philosophisches Werk Goethe verpflichtet ist. Dabei handelt es sich bei dem Termi-
nus Basisphänomen offensichtlich um ein Aperçu, welches das „Basisproblem“ (die „Basis-
sätze“) der Wiener Neopositivisten mit dem „Urphänomen“ des Weimarer Anschauungs-
philosophen verbindet. Allerdings konterkariert Cassirer den Hinweis auf den Positivismus, 
wenn er darauf besteht, daß Gegebenes stets bedeutsam, sinnvoll ist.3  
 Für Cassirer schließen alle elementaren Wahrnehmungserlebnisse eine sachlich-objekti-
vierende, eine emotional-ausdrückende und ich-erlebende Urdimension (Urpol) ein,4 die 
sich aus nichts mehr ableiten oder erklären lassen. Wir haben es bei jeglichem Gegebenen 
der Wahrnehmung mit dem „uns zunächst begegnenden und unvermeidlichen Wirklichen“ 
zu tun, „das drei Aspekte immer schon impliziert, nämlich Erleben, Wirken und Werk, die 
nicht unbesonnen auseinander gerissen werden dürfen“.5 Wenn er das begegnend Gegebe-
ne der Wahrnehmung auf drei letzte, unhintergehbare Weisen der »Unmittelbarkeit« ver-
weisen läßt, unternimmt Cassirer den Versuch, das begriffliche, diskursive und reflexive 
Denken in eine phänomenale Unmittelbarkeit zu transzendieren. Allerdings verschließe uns 
das eine, in den Blick genommene Basisphänomen den unmittelbaren Zugang zu den bei-
den anderen. Nur die reflektierende Vermittlung vermag dies zu korrigieren bzw. den Blick 
auf alle drei Dimensionen hinzulenken.6 Die drei Basisphänomene, Dimensionen oder 
Richtungen, die an dem unmittelbar Gegebenen der Wahrnehmung aufweisbar sind, gehö-
ren einerseits untrennbar zusammen, sind aber andererseits nicht als ein Komplex auf ein-
mal erfaßbar.  
 Damit hat Cassirer nicht nur Goethes Begriff des Urphänomens modifiziert, sondern 
auch einen verstandesmäßigen (reflexiven) Umgang mit ihm gefordert. War das Urphäno-
men für Goethe „Inhalt und Grenze des Schauens“, so gilt es Cassirer als „Inhalt und 
Grenze des Denkens“.7 Im interpretierenden Rückgriff auf Goethe wird dies von ihm ex-
plizit thematisiert. Hatte doch der Künstler Goethe, der „kein philosophischer Systemati-

                                                 
1 J.W. Goethe: Maximen und Reflexionen. Nach den Handschriften des Goethe und Schiller-Archivs hrsg. 

von M. Hecker (Schriften der Goethe-Gesellschaft, Bd. 21), Weimar 1907, Maximen 391-393, 76 f. (HA 
12, Maximen 227-229, 396 f.) An anderer Stelle sieht Cassirer in dem von Th. Lipps entwickelten Pro-
gramm der psychischen Phänomene „Fühlen, Wollen, Denken“ quasi „Kapitel-Überschriften [...] für jene 
drei Urphänomene, von denen Goethe [...] spricht“. – E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 143. 

2 Krois kann sich vorstellen, daß „die drei Basisphänomene [...] die Stelle der drei Menschenrechte Lockes 
ein[nehmen]: des Rechtes auf Leben, Freiheit und Eigentum“. – J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goe-
the-Interpret, 320 Anm. 101. 

3 E.W. Orth, Das Verhältnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey mit Blick auf Georg Misch, in: Dil-
they-Jahrbuch 12 (1999-2000), 127.  

4 E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 122. 
5 E.W. Orth, Das Verhältnis von Ernst Cassirer und Wilhelm Dilthey, 127. 
6 O. Schwemmer, Der Werkbegriff in der Metaphysik der symbolischen Formen, 230. 
7 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 302. 



ALTERNATIVEN  

 

182 

ker“ ist, „sich gegen jedes Zurückgehen hinter die Urphänomene – gegen jeden Versuch, 
sie zu »erklären«“, verwahrt. Deshalb wendete er sich heftig „gegen den »Kuppler Ver-
stand«, der dies immer wieder“ versucht, gegen einen Verstand, „der stets am Werke ist, 
dies Unvermittelte zu vermitteln“, und so die Urphänomene „des Lebens, des Handelns 
und des Tuns“ um ihren ursprünglichen Sinn bringt.1 Der auf diskursive Begrifflichkeit 
angewiesene Philosoph Cassirer fragt sich, ob „eine solche Haltung, wie sie Goethe hier als 
Künstler fordert und übt, im Ganzen des geistigen Lebens möglich“ ist? Und die Antwort 
lautet: „Nein – vielmehr zeigt sich die [reflexive – C.M.] Brechung selbst als eine immanen-
te [...] Notwendigkeit“.2  
 Die „»Verstandes«-Funktion des Fragens“ vollziehe sich unabdinglich als Einbruch der 
Reflexion in jegliche Unmittelbarkeit des Erlebens und Wahrnehmens. Um ihr aber das 
Feld nicht allein zu überlassen, müsse gleichzeitig nach einem notwendigen „Schutz gegen 
den »tätigen Kuppler Verstand«“ gesucht werden, und den bieten die Urphänomene Goe-
thes. Mit den keiner weiteren Ableitung mehr fähigen Ur- bzw. Basisphänomenen des Le-
bens, die die Wirklichkeit gebende Wahrnehmung strukturieren, hat Cassirer ein Moment 
in seine Erkenntnistheorie aufgenommen, das sich sowohl der mathematischen Deduktion 
(Erzeugung, Konstruktion) als auch der abstrakten theoretischen Erklärung widersetzt, weil 
es wie ein Ausdrucksphänomen unmittelbar zugänglich ist.3 Auch wenn wir uns ihnen in 
ihren Dreiheit nur über den Umweg der Vermittlung, in Annäherung an den Prozeß dieser 
Vermittlungen und nicht unmittelbar intuitiv zuzuwenden vermögen.4 
 Deshalb hält es Cassirer aber auch für möglich, „im Aufbau der Erkenntnis und im 
Aufbau der Philosophie“ sowohl „der Goethischen Forderung der »Urphänomene«“ als 
auch „der Cartesisch-Kantischen Forderung der »Reflexion«“ Genüge zu tun. Entweder 
könne das Recht der unmittelbaren Gewißheit (Zugänglichkeit des Urphänomens) und das 
Recht des mittelbaren Denkens (prozessuale, vermittelte Erklärung des Urphänomens) in 
einer Synthese gewahrt werden, oder beide prallen in „einem unversöhnlichen Widerstreit“ 
aufeinander, wie dies von den Lebensphilosophen behauptet wird. Die scheinbare Antino-
mie beider Forderungen drücke „insbesondere den philosophischen Kämpfen der Gegen-
wart [...] seinen Stempel auf“.5 Wenn Cassirer der lebensphilosophischen Richtung einen 
„Drang zum »Unmittelbaren« statt allen bloßen »Vermittlungen« des Denkens“ unterstellt, 
weshalb sie auf „die Intuition [setzt], die gegen die bloße Reflexion aufgerufen wird“,6 dann 
schließt das auch die ungenannte Phänomenologie mit ein.  
 Die Überlegungen, die auf drei Basisphänomene bzw. drei Richtungen des Aufbaus von 
Wirklichkeit hinzielen, richten sich zum einen gegen die Erkenntnistheorien, die einseitig 
den „Wahrheitswert“ nur einer Weise der Wahrnehmung („äußere“ Wahrnehmung oder 

                                                 
1 E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 126. 
2 Ebenda, 127. 
3 „Die fundamentale Realität, das Urphänomen im Sinne Goethes, dürfen wir mit dem Terminus »Leben« 

bezeichnen. Dieses Phänomen ist jedem zugänglich; aber es ist unfaßbar in dem Sinne, daß es keine De-
finition zuläßt, keine abstrakte theoretische Erklärung.“ – E. Cassirer, Language and Art II [1942], zitiert 
nach J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 311. 

4 Die Urphänomene des Wirklichkeitsbewußtseins gelten Cassirer als „die Weisen, die Modi der Vermitt-
lung selbst.“ – E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 132. 

5 Ebenda, 130. 
6 Ebenda, 131. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

183 

 

„innere“ Erfahrung) sichern wollen, und dies auch noch mit untauglichen Mitteln. Weder 
„die formale Logik mit ihrer Syllogistik“1 noch die „Theorie der »unmittelbaren Erkennt-
nis«“, die auf subjektive Unmittelbarkeit setzt, finden in Cassirers Augen Gnade,2 da ihnen 
entgeht, daß Wirklichkeit nicht nur zweifach, sondern dreifach erschlossen werden muß. 
Zumal selbst mit dem emotionalen „Ausdruck“ bereits der symbolische Bezug auf ein Ide-
elles, eine Form jenseits der subjektiven Unmittelbarkeit gesetzt ist; ein Tatbestand, dem 
die Theorien unmittelbarer Erkenntnis nicht gerecht werden. Die Kritik am „meta-
physischen »Intuitionismus«“, wie ihn Scheler und Bergson repräsentieren, und der mit der 
Ausdrucksfunktion, die durch die Wahrnehmung vollzogen wird, philosophisch nicht fertig 
werde, wiederholt altbekannte Argumente.  
 So lehnt Cassirer entschieden eine „selbstherrliche »geisteswissenschaftliche« Methode“ 
ab, die auf „reiner »Introspektion« oder »Intuition« beruhen soll“, womit er Scheler, nicht 
aber Husserl meint. Auf alle Fälle hält er es für „einen Irrtum, daß das »Unmittelbare« des 
Lebens im Sinne der »Lebensphilosophie«, des Intuitionismus u.s.f. auch unmittelbar er-
kannt werden kann“.3 Deren angebliches Unmittelbare, „das Leben, das Subjekt etc. [...] ist 
immer nur indirekt sichtbar zu machen – indem wir von den »objektiven« Gebilden zu-
rückfragen nach ihren »subjektiven« Quellen und »Ursprüngen«“. Mit anderen Worten, von 
den wissenschaftlichen Objektivationen und den in ihnen verwirklichten ideellen, zeitlosen 
Formen (Es-Basis) haben wir auf die subjektive Leistung (Ich-Basis) zurückzufragen, die sie 
geschaffen hat. Aus einem „»unmittelbaren Schauen« der Urphänomene“ oder des Subjek-
tiven kann, da ist sich Cassirer sicher, „keine Wissenschaft entstehen, die immer des [ver-
mittelnden – C.M.] Beweises und der Begründung bedarf“. Die sich an Natorps Begriff der 
»Rekonstruktion« anlehnende Methode des mittelbaren Zurückfragens von den Gebilden 
auf ihre Quellen bedeutet zugleich ein Zurückgehen von einem zugänglichen Basisphäno-
men auf die beiden anderen. 
 Dabei erweist sich das Rückfragen auf die Ich-Basis und auf die Es-Basis jeglichen Ge-
gebenen der Wirklichkeit für unser Thema als besonders interessant, weil hier die »Intuiti-
on« und die »Kontemplation« als die typischen, entsprechenden Intentionen dieser Dimen-
sionen (Pole) im Bewußtseinsakt entwickelt werden. So will Cassirer den Ich-Pol als eines 
der drei Basisphänomene des Erlebens von Wirklichkeit als denjenigen Modus des vermit-
telt Gebens, Entwerfens von Wirklichkeit verstanden wissen, den die lebensphilosophi-
schen und phänomenologischen Intuitionslehren ins Bewußtsein rücken. Hieraus seien seit 
der Renaissance „die verschiedenen Grundformen der Lebensphilosophie“ – einschließlich 
die Bergsons – entstanden, die die „Intuition des Lebens“ gegen das abstrakte Denken in 
Begriffen mobilisieren.4  
 Demgegenüber frage die Lebensphilosophie Diltheys nach dem „Basisphänomen“ des 
Werkes, der objektiven ideellen Form, des »Es«: „Der Schritt vom unmittelbaren »Erleben« 
zum Werk – das ist [...] das große allgemeine Thema der Diltheyschen Geschichts-
philosophie“.5 Dilthey untersuche das „bloße subjektive Erleben“ und die Struktur des 

                                                 
1 Ebenda, 113. 
2 Ebenda, 115, 117. 
3 Ebenda, 145. 
4 Ebenda, 154. 
5 Ebenda, 159. 



ALTERNATIVEN  

 

184 

Werkes, um den Schaffensprozeß zu verstehen. Er glaubt, das »Dichtwerk« nur aus der 
»Persönlichkeit« seines Schöpfers erschließen zu können, was die Bedingungen des Schaf-
fens einschließt, die sich aber erst aus den Strukturbedingungen des Geschaffenen verste-
hen lassen. Hatte der Marburger »Neukantianer« Cassirer bereits mit seinem ersten großen 
philosophischen Werk, der „historisch-systematischen“ Geschichte des Erkenntnisproblems 
(1906/07), ein kulturphilosophisches Konzept begonnen, das deutlich den Einfluß Diltheys 
auswies, so rückt er nun in den späten Texten die Philosophie der symbolischen Formen 
und die hermeneutische Lebensphilosophie Diltheys auch explizit eng zusammen.  
 Erschließe sich doch „die Problemstellung der Philosophie der symbolischen Formen“ 
im Anschluß an Sokrates’ und Platons Weise des Fragens nach den idealen Formen, an 
Simmels »Wendung« des Lebens zur »Idee« (überzeitliche Form) und an Diltheys histori-
sche Hermeneutik als „die letzte Weise“, nach der ideell-formhaften „»Struktur« der Werke 
zu fragen“.1 Vorbereitet habe diese Frage, die die Philosophie der symbolischen Formen an 
die durch die Es-Basis getragenen Formprinzipien, Formtypen richtet, auch Kants Unter-
scheidung dreier Erkenntnisarten. Ihre kontemplative „Ideen-Schau“, die das „Reich der 
»Formen«“ entdeckt, vollziehe die »Philosophie der symbolischen Formen« durch eine 
„reine »Kontemplation«, nicht einer Einzelform, sondern der Allheit, des Kosmos der rei-
nen Formen“. Damit ist das Ganze der symbolischer Formen und ihrer Ordnungen ge-
meint.2 
 Erweise sich die »Intuition« als ein einseitig Ich-zentriertes Schauen, so ermögliche die 
von Sokrates ausgebildete Methode kontemplativer Ideenschau, die Cassirer als Es-
orientierte »Kontemplation« deutet, das Vollziehen einer Synthese, einer Zusammenschau 
auch der subjektiv-leistenden Ich-Richtung und der wirkungspraktisch orientierten Du-
Richtung allen Erlebens von Wirklichkeit. Der „Eigengehalt“ der vom Menschen erschaf-
fen, gebildeten Sprach- oder Kunstwerke, ihr ideales Formenreich mit seinen autonomen 
Regeln transzendiere nämlich als eine neue Sphäre alle theoretischen oder praktischen 
Zwecke,3 an denen sich die anderen beiden Typen des Erkennens orientieren. In der Sokra-
tischen Kontemplation wenden wir uns vom Geschaffenen, vom Werk her auf das Wirken 
und Schaffen zurück, erfassen vom dritten Basisphänomen aus vermittelt, reflexiv die an-
deren beiden, verlieren es dabei aber zeitweilig aus dem Auge.4 Der „symbolische Idealist“ 
Cassirer erhebt damit den Anspruch, diese drei „»Pole« der Wirklichkeitserkenntnis korrela-
tiv aufeinander“ zu beziehen.5 
 In dem Sinne wird von ihm die eine Synthese vollziehende reine Kontemplation ideeller 
Formen des Seins entschieden gegen die unmittelbare Intuition des lebendigen Ich abge-
grenzt. »Intuition« und »Kontemplation« vollziehen zwei grundsätzlich unterschiedliche 

                                                 
1 Ebenda, 162. 
2 Ebenda, 194 f. 
3 Diejenigen Erkenntnismethoden, die Du-orientiert allein die praktischen Aktions- und Willensmomente 

betonen, hält Cassirer für noch problematischer: „Diese Reduktion der Wahrheit auf die Wirkung charak-
terisiert dann auch alle Theorien, die den »Willen zur Macht« zum obersten Prinzip erheben – Die faschi-
stischen Theorien ebensowohl wie die marxistische Lehre von Überbau“. (Ebenda, 183) Ein „be-
zeichnendes Beispiel“ hierfür sei „die Wendung, die die Phänomenologie von Husserl zu Heidegger ge-
nommen hat“. – Ebenda, 184. 

4 Ebenda, 190. 
5 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 22. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

185 

 

Weisen des „Schauens“. Die reine Kontemplation erhebe nicht den metaphysischen An-
spruch wie die unmittelbare Intuition, das an sich gegebene Unmittelbare adäquat, absolut 
zu erfassen. Dabei sieht Cassirer keine wesentlichen Differenzen zwischen den verschiede-
nen Ausprägungen, die der Begriff der Intuition bei Bergson, Descartes und Husserl er-
hält.1 Allerdings gesteht er der in den Cartesianischen Meditationen Husserls (1931) ent-
wickelten Phänomenologie des transzendentalen ego cogito zu, „in der modernen Philoso-
phie“ die „konsequenteste Darlegung des reinen Ich-Aspekts“ zu bieten.2  
 Cassirer interpretiert nicht nur das Du-Basisphänomen als letzten vermittelnden Modus 
für die kulturwissenschaftliche Richtung wissenschaftlicher Objektivation, sondern unter-
stellt auch Goethe, dieser habe mit dem Du-Urphänomen (Maxime 228, HA 12) bereits das 
Eigentümliche der spezifisch kulturwissenschaftlichen Begriffsbildung erfaßt. Diese gründe 
im „reinen Ausdruckserlebnis“ als einem Basisphänomen, das eine von der Mathematik 
und der Naturerkenntnis ganz verschiedene Art von Objektivität der Wirklichkeit setzt. Ihr 
„Verstehen“ belege die Realität des Fremdpsychischen. Die Basisphänomene »Du« und 
»Es«, die die „Ausdruckswahrnehmung“ und die „sinnliche Wahrnehmung“ tragen, gehö-
ren für Cassirer zum „unerschütterlichen Grund“ menschlichen Daseins, und damit „zu 
den Konstituentien eben dieser »Welt«“.3 Im Vergessen oder Nichtverstehen des jeweiligen 
Urgrundes von Natur- und Kulturwissenschaft erblickt er einen deutlichen Beleg für „die 
innere Krise, in der sich die Philosophie und Wissenschaft [...] in der Zeit seit Goethes und 
Hegels Tod [...] befunden hat“.4 
 Goethe habe eine der Ausdruckswahrnehmung bzw. der Kulturwissenschaft angemes-
sene Weise der Erkenntnis und der Begriffsbildung erschließen können, weil er sich des 
korrelativen Zusammenhanges von Erkenntnisweise und Erkenntnisgegenstand bewußt 
war.5 Deshalb vermochte er tiefe Einblicke in die Eigenheit der auf der Ausdruckswahr-
nehmung fußenden Allgemeinbegriffe zu gewinnen. Er habe diesen Begriffstyp der „»phy-
siognomischen« Erkenntnis“6 klar sowohl gegenüber den aus empirischer Verallgemeine-
rung gebildeten Gattungsbegriffen in der Naturwissenschaft als auch zu den aus dem Be-
sonderen durch historische Deskription gebildeten Begriffen der Geschichtsbetrachtung 
geschieden.  
 Bei der kulturwissenschaftlichen Objektivation tue sich nämlich das Verhältnis »wahrer 
Symbolik« zwischen Individuellem und Universellen auf, das Goethe bei seinen Natur- und 
Kulturbetrachtungen immer dann im Sinn hat, wenn er davon spricht, daß das Besondere 
(Individuelle) ein Allgemeines (Universelles) repräsentiert. Mit dieser Interpretation der 
Kulturwissenschaft knüpft Cassirer auf eine Weise an Goethes Philosophie an, wie dies 
Spengler für die Geschichtsphilosophie bzw. Geschichtswissenschaft getan hat. Letztlich 
will er, und dies durchaus in der Tradition der lebensphilosophischen Goethedeutung, das 
konkrete, einmalige Leben Goethes selbst als Ausdruck eines solchen Symbolverhältnisses 
von Besonderem und Allgemeinen verstanden wissen: „Jeder bedeutsame Moment in Goe-

                                                 
1 E. Cassirer, Über Basisphänomene, ECN 1, 167, 168, 169. 
2 Ebenda, 172. 
3 Ebenda, 138 f. 
4 E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften, 34. 
5 E. Cassirer, Ziele und Wege der Wirklichkeitserkenntnis, ECN 2, 137, 139 Anm. 
6 Ebenda, 167. 



ALTERNATIVEN  

 

186 

thes Leben und in Goethes Dichtung kann uns diese Symbolik vor Augen stellen“.1 Leben 
und Schaffen Goethes könnten als ein typisches Beispiel dafür gelten, „wie im Reich der 
Kultur die »Teilhabe« des Besonderen am Allgemeinen sich herstellt“. 
 
 
 
7.4  Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen 
 
Ein wichtiges Argument, das der späte Cassirer gegen die Vernunft- und Geistfeindlichkeit 
der Lebensphilosophen richtet, die die subjektive Unmittelbarkeit des Erlebens favorisie-
ren, zielt u.a. darauf, daß diese ganze Vernunftkritik selbst der vernünftigen Form nicht 
entbehren kann. Faßt man Verstand oder Geist als tragische »Wendung« bzw. »Umkehr« 
des beisichseienden Lebens auf, so laufe die Kritik an den sogenannten Anmaßungen des 
Geistes ins Leere, da es sich bei dieser Kritik genau genommen um eine Selbstanklage des 
Geistes handelt. Und diese zerstöre den Geist keineswegs, sondern dient seiner Selbstbeja-
hung vielmehr als ermöglichende Voraussetzung.2 Diese Überlegungen Cassirers richten 
sich in erster Linie gegen Tendenzen einer Mythologisierung und Dämonisierung des »to-
ten« Geistes, des »abstrakten« Verstandes etc., wie sie bei Klages oder Spengler anzutreffen 
sind.  
 Obwohl er mit dem Terminus einer Selbstanklage des Geistes die lebensphilosophische 
Kritik an Geist, Vernunft, Logos, Sprache abzuschwächen scheint, klingt bei ihm dennoch 
ein Bewußtsein von Gefahr bzw. Gefährdung des Rationalen als Ordnungsfunktion im 
sozialen und geistigen Leben an. Diese erblickt Cassirer aber nicht in einer angemaßten 
»Herrschaft« des Geistes über das unmittelbare Fühlen, Erleben, Anschauen, zumal sich 
vermittelnder Verstand und unmittelbares Erleben als Gegensätze wissen, suchen und for-
dern. Das „eigentliche Drama“, heißt es 1929/30 in der Kritik an der lebensphilosophi-
schen Tendenz von Schelers Schrift Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), spiele sich gar 
nicht zwischen Geist und Leben, sondern zwischen den gegensätzlichen Richtungen inner-
halb des Geistes, des „geistigen Lebens“ oder „lebendigen Geistes“, selbst ab. Das meta-
physische Behaupten eines absoluten Gegensatzes von Geist (Vermittlung) und Leben 
(Unmittelbarkeit) verkenne nämlich, daß wir es in Wirklichkeit mit zwei unverzichtbaren 
Richtungen der Sinn und Bedeutung aufbauenden geistigen Tätigkeit des Menschen zu tun 
haben, die erst beide zusammen den „lebendigen Geist“ ausmachen. Der Richtungsgegen-
satz der beiden aufbauenden Bewegungen müsse als funktionale Differenz, nicht aber als 
absoluter Gegensatz aufgefaßt werden, was Denkkonsequenzen erspart, die eine geistfeind-
liche und nihilistische Grundhaltung bestärken und vertiefen.  
 Cassirers intensive Auseinandersetzung mit der Lebensphilosophie speist sich aus min-
destens zwei Motiven. Zum einen zollt er Lebensphilosophen wie Dilthey, Simmel, Scheler, 
Klages und Spengler Respekt, weil sie das philosophische Grundproblem der Gegenwart 
erfaßt, formuliert und auf neue, moderne Weise durchdacht hätten. Auch wenn sie die 
Schranke des metaphysischen Substanz- und Seinsdenkens, im Unterschied zur modernen 

                                                 
1 Ebenda, 174. 
2 E. Cassirer, »Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart [1930], in: Ders., Geist und Leben,  

54 f. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

187 

 

Naturwissenschaft, nicht überschreiten.1 Zum Anderen bekämpft er in der Lebensphiloso-
phie die Haltung, die eine der Natur des Geistes einwohnende Selbstzersetzungskraft über 
die Einheit seiner beider gegensätzlichen Richtungen hinauszutreiben trachtet, weil es ihr 
auf einen absoluten Gegensatz ankommt. Unabhängig von der persönlichen Absicht der 
einzelnen Akteure stelle sich damit objektiv das Resultat ein, daß die betriebene Rehabilitie-
rung der Unmittelbarkeit des Lebens bzw. der Irrationalität des Gefühls dem modernen 
Menschen das Bewußtsein vom Wert der rationalen symbolischen Kulturwelten verdunkelt 
und ihm so ein entscheidendes Werkzeug seiner Selbstbefreiung aus der Hand schlägt.  
 Die dem Geist eigene Tendenz zur Selbstzerstörung und „Selbstzersetzung“ erklärt Cas-
sirer mit der Kraft des Negierens bzw. Protestierens wider das Andere, das Erleben, und 
mit seiner bedrohlichen Kraft der Selbstnegation, mit seiner Kraft, „wider sich selbst“ zu 
streiten.2 Diese Tendenz, die den Menschen zu dem allein zur Frage fähigen Wesen, zum 
ewig problematischen, fragwürdigen Wesen macht, erfordert einen verantwortungsvolleren 
Umgang, als ihn die meisten Lebensphilosophen vorlegen. Cassirers Argumentation läßt 
deutlich werden, daß er „das praktische Problem der Verantwortlichkeit für die Kultur vor 
Augen hat“.3 Die sich selbst infragestellende Kraft macht für ihn zwar keinen Defekt des 
Geistes, keinen dämonischen Einbruch in die Sphäre des Lebens aus, birgt aber die Gefahr, 
daß sich der Mensch in ihr selbst verliert. Eine mögliche Konsequenz sieht er in der Ab-
wendung des modernen Menschen vom Wert der rationalen Symbolwelten in Wissen-
schaft, Ethik, Geschichtsschreibung, Politik. Als Folge ist ein Wiedererstarken der my-
thisch-magischen Bewußtseinsform, die auf unmittelbarer Anschauung fußt, zu verzeich-
nen. Dieser „Wiedereinbruch“ mythisch-magischer Erwartungen, Überzeugungs- und Ver-
haltensweisen unter den Menschen der europäischen Gesellschaften wird von Cassirer seit 
Ende der 20er Jahre bis zu seinem Tod 1945 konstatiert und beklagt.4 Dabei hat er insbe-
sondere das faschistische Deutschland vor Augen. 
 Die Gefährdung und Infragestellung von Geist und Vernunft sieht Cassirer aber auch 
durch die zunehmende Verselbständigung der einzelnen geistig-kulturellen Objektivationen 
erwachsen, wie sie vor allem durch Simmel beschrieben wurden.5 Die den verschiedenen 
„Grundtypen des theoretischen Verhaltens zur Welt“ korrelierenden „Welten“ von Spra-
che, Mythos, Kunst etc., die je eigene Bedeutungssphären konstituieren, geraten in immer 
tiefere Spaltungen und Entfremdungen, was ihre übergreifende Einheit zunehmend pro-
blematisch werden lasse. „Die Welt der Kultur“ zerlegt sich, ihrem objektiven Sinn und 
Gehalt nach, „immer deutlicher in selbständige »Schichten«“ und diese Schichten drohen 
„sich gegenseitig zuletzt mehr und mehr zu entfremden“.6 Für die objektive Dynamik der 

                                                 
1 E. Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen [1928], ECN 1, 8, 10 ff.  
2 „Und dieser Widerstreit ist freilich sein eigentliches Schicksal; ist sein ewiges Pathos, dem er nicht entge-

hen kann.“ – E. Cassirer, »Geist« und »Leben« in der Philosophie der Gegenwart, 54. 
3 B. Recki, Das Ethos der Freiheit. Ernst Cassirers ungeschriebene Ethik und ihre Postulatenlehre, in: C. 

Bermes u.a. (Hrsg.), Die Stellung des Menschen in der Kultur, Würzburg 2002, 280. 
4 „Das Übergewicht mythischen Denkens über rationales Denken in einigen unserer politischen Systeme 

ist augenfällig.“ – E. Cassirer, Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhaltens 
[1944], Frankfurt/Main 1988, 7. 

5 G. Simmel, Der Begriff und die Tragödie der Kultur [1911]; Ders., Der Konflikt der modernen Kultur 
[1918], beides in: Ders., Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse, Frankfurt/Main 1987, 116-173. 

6 Ernst Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, ECN 1, 5 f. 



ALTERNATIVEN  

 

188 

Entfremdung unterschiedlichster Kulturbereiche stellt aber die von den Lebensphiloso-
phen beschworene metaphysische „ursprüngliche Grundeinheit“ des Lebens, „diese ur-
sprüngliche Konkretion des Erlebens“, keinen Ausweg dar. Bietet sie doch nur scheinbar 
die Alternative des Rückganges aus der in selbständige Schichten (Haltungen zur Welt) 
zerlegten Welt der Kultur in ihre ursprüngliche Einheit. 
 Neben die Zerlegung und Entfremdung der Objektivationen des Geistes tritt die 
„Fremdbestimmung“ der einen Objektivation durch die andere. So setzt z.B. die symboli-
sche Form der Technik – wie auch die der Wirtschaft – ihre „Norm“, ihr Strukturprinzip, 
ihren eigentümlichen Sinn immer wieder absolut und zwingt ihn auf diese Weise anderen 
kulturellen Sinngebieten auf: „Hier bricht somit, im Kreise des geistigen Tuns und gewis-
sermaßen in seinem eigenen Schoße, ein neuer Konflikt auf“.1 Dieser Konflikt einer zu-
nehmend verlorengehenden Einheit von Zielsetzung und Zielrichtung der symbolischen 
Kulturformen lasse sich nur dann entschärfen, wenn eine „universelle Norm“ gefunden 
wird, die die Einzelnormen der geistigen Kulturformen zugleich befriedigt und beschränkt. 
Dies würde eine „Grenzsetzung innerhalb des Geistes selbst“ zwischen den einzelnen 
symbolischen Formen wie Naturwissenschaft, Kunst, Ethik, Wirtschaft ermöglichen. Cassi-
rer ringt also um eine solche philosophische Deutung eines unausweichlichen Konfliktes 
des menschlichen Geistes, die letztlich ein neues Selbstbewußtsein des Menschen beför-
dert. Dieses hat die „Gefährdungen“ auszuhalten und zu meistern, nicht aber – auf illusio-
näre Weise – danach zu trachten, sie aufzuheben.  
 Unter Rückgriff auf die Theorie der »Basisphänomene« geistigen Lebens formuliert Cas-
sirer den Gedanken, daß der kulturelle, von Simmel immer wieder thematisierte Subjekt-
Objekt-Gegensatz gar nicht, wie fälschlich angenommen, den Endpunkt geistig-kulturellen 
Schaffens ausmacht. Die von Simmel aufgewiesenen Vorgänge der Objektivierung und 
Erstarrung lebendiger Subjektivität und Individualität als Grundmerkmal moderner Kultur 
werden von ihm in der Sache allerdings nicht bestritten. Doch bilde das „Werk“, die Es-
Richtung der Objektivation, gar nicht das Ende des schöpferischen Prozesses. Den End-
punkt sieht Cassirer vielmehr, und dies in Übereinstimmung mit Goethe,2 im subjektiven 
Ich des Anderen, in der Du-Richtung der Objektivation vorliegen. Der Andere, der Adres-
sat findet das Werk vor, rezipiert es, versteht es, und führt damit seine Werk-Form in den 
lebendigen Prozeß zurück, zumindest teilweise. Erst mit dieser erneuten Verlebendigung 
der Werk-Form, der Werk-Idee schließt sich für Cassirer der Kreis. Folglich erscheint ihm 
die philosophische Lösung der von Simmel konstatierten „Tragödie der Kultur“ durchaus 
als möglich.3  
 Das Werk, die Objektivation des subjektiven Ich und die in sie eingehende ewige, ideale 
Form fungieren folglich nur als „Durchgangspunkt“, als „Brücke“ zu den Anderen, nicht 
aber als sich immer mehr entfremdender Endpunkt des Schaffens. Indem das Werk zwi-

                                                 
1 E. Cassirer, Form und Technik [1930], in: Ders., Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den Jahren 

1927-1933, Hamburg 1995, 78. 
2 Goethe hatte in einer vierten Maxime zum »Urphänomen« des künstlerischen Lebensprozesses festge-

stellt, daß der „Wirkung nach außen [...] unmittelbar eine Rückwirkung“ auf das geistige Leben des Schaf-
fenden folgt, welches durch Liebe gefördert und durch Haß gehindert wird. – J.W Goethe, Maximen und 
Reflexionen, in: HA 12, Maxime 230.  

3 E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften, 110. 



ANSCHAUUNG UND DENKEN IN CASSIRERS SYMBOLPHILOSOPHIE  

 

189 

 

schen seinem Schöpfer und dem Rezipienten vermittelt, verliert es für einen Moment seine 
Starre, sein aus dem Leben Herausgerissensein, da der Vorgang des Rezeptierens, Nacher-
lebens schöpferisch an ihm umschafft. Somit wird für Cassirer „dieses Drama der Kultur 
nicht schlechthin zu einer »Tragödie der Kultur«. Denn es gibt in ihm ebensowenig eine 
endgültige Niederlage, wie es einen endgültigen Sieg gibt. Die beiden Gegenkräfte wachsen 
miteinander, statt sich wechselseitig zu zerstören“.1 Dennoch erwartet er keine Harmonisie-
rung des kulturellen Lebens. Kultur zeigt sich nämlich durch die »dialektische Struktur des 
Kulturbewußtseins« als „eine Krise, die stets aufs neue bewältigt werden muß“.2 D.h., Cas-
sirer setzt im Kulturleben auf „die Normalität von Auseinandersetzung, Konflikt, Krise“ 
und insistiert „auf der Permanenz der Kultur als Krise mit ihrem impliziten Votum für die 
selbstverständliche Belastbarkeit des kulturellen Menschen“.  
 Eine zur Auseinandersetzung zwingende Belastung geht auch von der Bildlichkeit und 
Anschaulichkeit unseres Gemütslebens aus. Zieht sich doch durch die verschiedenen An-
läufe zu einer Philosophie der symbolischen Formen der Grundgedanke, wonach der 
Mensch niemals aufhören könne, „in Bildern und Anschauung zu denken oder emotional 
zu erleben“.3 Diese Einsicht Cassirers impliziert zum einen, daß die emotionale Ausdrucks-
funktion als die Elementarfunktion lebendigen Geistes, die ursprünglich noch nicht ge-
schieden ist von der sinnlichen Funktion der Ausdruckswahrnehmung, zum anthropologi-
schen Wesen des Menschen gehört. Da diese elementare Doppelenergie des geistigen Le-
bens in erster Linie den Mythos bzw. die mythische Weltsicht formt, führt die Einsicht 
zum anderen darauf, daß das Mythische sich immer wieder erheben und uns beherrschen 
kann. Rationale Kritik und »Überwindung« des Mythischen lassen die es tragende Aus-
drucksfunktion nicht verstummen.4 Zumal die emotional-sinnliche Ausdrucksfunktion 
auch als Unterboden anderer, »höherstufiger« symbolischer Kulturformen wie Sprache, 
Kunst, Religion fungiert.  
 Für Cassirer stellt sich deshalb die Frage, inwieweit der moderne Mensch die Anschau-
lichkeit und Emotionalität bildlichen Weltverstehens durchlaufen und verarbeiten kann, 
ohne vom Mythos beherrscht zu werden, wie das infolge der modernen Technik politischer 
Mythenbildung in den 30er und 40er Jahren erneut passieren konnte. Eine Antwort glaubt 
er in der Annahme zu finden, daß uns außer der rationalen Kritik auch die Kunst vom ang-
stumwitterten mythischen Denken befreien kann, „weil für sie die Anschaulichkeit der 
Bilder ein Medium ist, um Distanz zur Realität zu gewinnen“.5 So bewegen uns die Gestal-
ten der Dichtung tief und nachhaltig, aber sie nehmen uns letztlich nicht gefangen, wie die 
politischen Mythen der Gegenwart.6  
 Hatte Husserl im immer wieder schauend aufzuweisenden anschaulichen Charakter un-
seres Wissens die entscheidende Vorausetzung für seine Wahrheit und damit positive Sinn-
stiftung gesehen, so schließt für Cassirer dieser anschauliche Charakter, von dem wir Men-

                                                 
1 Ebenda, 123. 
2 B. Recki, Das Ethos der Freiheit, 286, 290 f. 
3 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 314. 
4 E. Cassirer, Der Mythus des Staates, 388, 390. 
5 J.M. Krois, Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret, 314. 
6 „Kunst kann sich deshalb dem Mythos entgegenstellen, weil sie aus derselben Quelle gespeist wird: aus 

der Ausdrucksfunktion des Symbols.“ – Ebenda, 318. 



ALTERNATIVEN  

 

190 

schen, die wir in der »modernen Kultur« leben, uns niemals völlig freimachen können, 
selbst wenn wir es wollten, ein vernunftbestimmtes und sinnträchtiges Leben zwar nicht 
aus, fordert uns aber permanent heraus.  
 
 
 



A

Adorno  105-106; 112;

121; 124-125; 127

Albert  56; 106-107; 113

Aristoteles  14; 107; 110

B

Bachofen  113; 125

Bacon  43; 163

Ballestrem  19

Bast  106; 175

Beisler  22

Benn  128

Bergson  14; 56; 58-59;

64; 96; 113; 117; 129;

135; 137; 156; 179;

183; 185

Berkeley  68; 156; 163

Bermes  187

Besoli  156

Blaga  12; 28; 45; 78; 107;

113; 123

Blumenberg  20; 134

Bollenbeck  21; 62-63

Breil  159

Breithaupt  21; 26; 31; 49;

99; 134; 179

Breuer  77; 90

Buchholtz  12

Buckle  65

Burckhardt  125

C

Carlyle 61; 66; 91

Cassirer  11-17; 19-23;

25-26; 28; 31-33; 41;

43; 49; 51; 56-57; 60;

64; 68; 73-74; 78; 80-

81-82; 84-85; 88; 90;

97; 105-107; 109-111;

115-116; 118; 121;

124-126; 135; 137;

142-145; 149; 155-190

Cassirer (T.)  160

Chamberlain  11; 16; 18-

19; 21; 28; 32-33; 38;

51; 55; 60; 77-103;

107-108; 111; 113; 117;

128; 137, 140; 165;

171; 173

Chin Ho  21

Christiansen  12

Cohen  15; 62; 70; 78;

156

Comte  65

D

Dahnke  21

Darwin  83; 123; 128

Demandt  77

Descartes  68; 173; 182;

185

Dewey  82

Dilthey  11; 14-16; 18-19;

21-22; 26; 28; 35-36;

41; 55; 58-60; 63-76;

78; 80; 84; 86; 93; 96;

107-108; 110; 112-113;

116; 124-125; 135-137;

148; 156-157; 159-161;

181; 184; 187

E

Ebrecht  14; 56; 58

Eckermann  113

Einstein  90

Erdmann  137

F

Fellmann  12; 55-58; 64;

121-122; 124; 128; 148;

154

Ferrari  18; 156

Fichte  19; 22; 26; 39; 63;

72

Frede  159; 161

Frischeisen-Köhler  19; 

36

G

Gadamer  20; 62; 111-

112; 137-138

Galilei  13-15; 49-50; 85;

149-151; 163

George  20; 81

Gerhardt  26; 56; 157

Gobineau  80

Goethe  11-23; 25-53; 55-

68; 70-75; 77-103; 105-

120; 122-135; 137;

139-140; 142-143; 145;

147; 150; 155-168; 171;

173-182; 185-186; 188-

189

Goldstein  90

Göller  161

Groth  44; 52

Grün 21

Guidetti  156

Gundolf  18; 21; 60; 63;

81; 161

H

Hecker  181

Hegel  22; 26; 30; 33; 46;

61; 68; 72; 107; 112;

115; 157; 160; 167; 185

Hehn  17; 62; 79

Heidegger  19; 55; 159;

184

Heine  81

Heisenberg 102

Held  138

PERSONENREGISTER



ANHANG192

Helmholtz  71

Herder  19

Heym  128

Hitler  21; 55; 77; 80

Hobbes  68

Hoffmann  112

Holbach  163

Hölderlin  19-20; 32; 60-

61; 161

Holzhey  15

Horkheimer  125

Humboldt (W.)  11; 39;

66

Hume  66; 68; 163

Husserl  11-12; 14-16; 23;

25; 33; 35-36; 41-43;

47; 49-50; 58; 60; 82;

84-85; 87; 89; 98; 100;

120; 123; 126; 130-157;

163-165; 168; 172; 174;

176-177; 180; 183-185;

190

J

Jain  56

James  59; 134

Jamme  153

Joël  105

Jünger (E.)  20

K

Kaegi  170

Kant  11; 13-15; 18-19;

22-23; 25-28; 30; 32;

34; 36; 39; 41; 43; 46-

47; 57-58; 61-62; 66;

68-73; 75; 77-78; 83;

107-111; 123; 125; 130;

142; 145; 159-162; 166;

171; 174-175; 182; 184

Kepler  13-14; 49

van Kerckhoven  135

Keyserling (Graf)  78

Kindermann  71; 79-81;

114-115

Kirchhoff  92-93

Klages  19; 21; 56-57; 63;

77; 86; 90; 97; 102;

113; 127; 128; 186-187

Kleist  161

Klibansky  161

Klöres  107

Koktanek  106-107; 113-

114

König  22; 59

Kopernikus  14

Korff  13; 58

Krätz  22

Krech  112

Krois  106; 135; 157;

159-160; 175; 181-182;

189-190

Kuhn  22

Kümmel  22; 59; 64; 86; 

92; 99

Küppers  16; 31; 157;

159; 172

L

Lachmann  106

La Mettrie  163

Lavater  27; 35; 119

Leibniz  68; 87-88; 94;

156; 158-160; 163-176;

180

Lessing (Th.)  56; 113

Liebmann  114

Linde  12

Lipps (Th.)  22; 59; 181

Locke  66; 68; 140; 163;

181

Lorey  49

Löwith  55

Lukács  20-21; 55-57; 63;

80-81; 105-106; 113;

122; 127-128

M

Mach  85

Makkreel  161

Mandelkow  18-20; 60;

63; 79-82; 102-103;

161

Mann (Th.)  19; 105; 113;

162

Marx  60; 105; 127-128

Matussek  23

Mauthner  108; 137

Mehring  19; 73; 97; 157

Messer  113; 118; 122;

129

Mill  65

Misch  22; 59; 64; 107;

112; 135-136; 181

Möckel  25; 32-33; 68;

84; 120; 131; 135; 140;

143; 156-157; 162-163;

172

N

Natorp  19; 62; 70; 78;

156; 163; 173; 183

Naumann  22; 109-110;

159-162

Newton  19; 28; 31; 38-

39; 96-97; 110; 117-

118; 123; 125; 161; 166

Nietzsche  19; 21; 55-56;

58-59; 61; 64; 80-81;

106; 109; 111-114;

117; 125; 127-128

O

Olaru  12

Olles  17; 21; 160

Ortega y Gasset  20

Orth  64; 157; 181

Otto  21



PERSONENREGISTER 193

P

Paetzhold  155

Pato ka  152

Picard 85

Planck  90

Platon  13; 22; 77-78; 88-

89; 91; 95; 101; 107;

110; 112-113; 132; 137;

140; 173-174; 184

Plessner  63

Plotnikov  64

Plümacher  22; 43; 159;

169; 177

Pöggeler  153

Poggi  159

Pothast  56

Pouget  21

R

Rádl  126

Recki  187; 189

Reinach  134

Rickert  15; 19; 36; 41;

45; 55; 57; 59; 62; 64;

105; 108; 113; 117;

122; 124; 135

Riehl  68

Rilke  20

Rindert  157

Rodi  16; 135

Rosenberg  21

Rousseau  32; 110; 162;

166

Rudolph  16; 31; 73; 97;

157-159; 170; 172

Ruggenini  154

S

Saehrend  63

Sandkühler  43; 157; 169;

170

Schadow  12

Scheler  41; 64; 88; 113;

133-135; 157; 180; 183;

186

Schelling  21-22; 26; 28;

30; 55; 65; 114; 180

Schieren  21; 28; 30-32;

34; 37; 42; 47; 134

Schiller  30; 32; 62; 65;

161; 181

Schleihermacher  31; 68

Schlosser  37

Schmid  41; 43

Schmidt (A.)  21

Schmidt (H.)  77; 78

Schmücker  159; 161

Schnädelbach  132

Schopenhauer  22; 30; 35;

58; 65; 71; 125

Schröter  114

Schuhmann (E. und K.)

126; 135

Schwemmer  106; 135;

157-159; 181

Sigwart  137

Simmel  14; 18-19; 21;

32-33; 36; 39; 77-78;

81-82; 84; 90; 107-112;

114; 116; 118; 127;

135; 157; 159-162; 165;

184; 186-188

Slavin  17

Smith  127

Sokrates  184

Spengler  11; 16; 19; 21;

28; 35; 38; 55; 74; 77;

80; 84; 86; 100; 105-

109; 111-130; 135; 157;

160; 173; 186-187

Spinoza  22; 64; 68; 70;

73; 75

Spranger  113

Stamatescu  31; 34; 172

Steiner  17-18; 79; 114;

160

Stephenson  21-22; 29; 

37

T

Tenigl  97

Trakl  128

Tugendhat  141

U

Uexküll  92-93

V

Valentiner  13; 174

Veit 90

Vetter  138; 148-149; 154

Vogt  77

Vorländer  13; 26; 47

W

Wagner  77

Walther  14; 20; 30; 32; 

36; 39-41; 43; 49; 81

Waldenfels  149; 153

Wankmüller  22

Weber (M.)  90; 127

Wesseley  14; 32

Whitehead  106

Wiesner  77

Wilhelm II  77; 81

Windelband  15; 18; 60-

62; 113; 124

Wittgenstein  56

Z

Ziehen  20; 30; 36; 43; 81

Zimmermann  60



Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-0373-0

Vom Autor Christian Möckel wird der von Goethe, den Lebensphilo-

sophen (Dilthey, Chamberlain, Spengler) und dem Phänomenolo-

gen Husserl behauptete Zusammenhang von Anschaulichkeit der Er-

kenntnis und Sinnstiftung des Wissens herausgearbeitet. Es werden

sowohl die Kritik an der abstrakten Verstandestätigkeit als auch die

sich auf sie berufenden wissenschafts- und kulturkritischen Überle-

gungen thematisiert, wobei sich erstaunlich weitgehende Parallelen

zwischen den drei Denkstilen zeigen. Demgegenüber bricht die Sym-

bolphilosophie Cassirers mit dieser die Anschauung favorisierenden

philosophischen Tradition, indem sie sowohl der Absage an die Ab-

straktion als auch der Aufwertung der unmittelbaren Anschauung als

Erkenntnisverfahren widerspricht. Der Autor weist auf, wie sich Cas-

sirer bei aller geteilter Kritik am überkommenen Verstandesdenken

der Grundaussage ”Anschauungsverlust = Sinnverlust“ entschieden

entgegenstellt. Bei alledem arbeitet die Studie Goethes Beitrag zu den

in Frage stehenden systematischen Problemen heraus und richtet ihr

Augenmerk auf die Bemühungen der Lebensphilosophen, Goethe als

”Kronzeugen“ sowohl für das Propagieren der Anschauung als auch

für die vehemente Verstandes- und Wissenschaftskritik zu erschlie-

ßen. Dagegen dient Cassirers Bezugnahme auf Goethe dem Bekennt-

nis zu der für eine kulturelle Sinnstiftung als unerläßlich erachteten

rationalen Wissenschaft.


	EINLEITUNG 
	1 KRISIS DER ANSCHAUUNG - KRISIS DER KULTURELLEN SINNSTIFTUNG? Goethe als »Kronzeuge« einer Anklage  
	1.1 Vorbemerkung 
	1.2 Goethe im Blickfeld der Philosophen 

	GOETHE 
	2 LEBENDIGE ANSCHAUUNG UND LEBENSBEDEUTSAMKEIT DES WISSENS GOETHES VERSTANDESKRITIK 
	2.1 Leben und Anschauung 
	2.1.1 Leben und Lebendigkeit als Grundbegriffe des Erkennens  
	2.1.2 Lebendige Anschauung als Weg der Erkenntnis  

	2.2 Philosophie der lebendigen Anschauung: Kritik am abstrakten Verstandesgebrauch in der Wissenschaft  
	2.2.1 Charakterschwächen und Staatsnähe der Forscher 
	2.2.2 Einfachheit, Anschaulichkeit und Lebendigkeit des Wissens bzw. der Wissenserlangung 
	2.2.3 Ungeduldiger Verstand, gesunder Menschensinn und höhere Vernunft 
	2.2.4 Hypothesen, Einbildungskraft und Formalismus der Mathematik 
	2.2.5 Einseitige und ausschließende Methoden 


	LEBENSPHILOSOPHIE 
	3 GOETHE UND DIE PHILOSOPHIE DER ANSCHAUUNG ALS MOTIV LEBENSPHILOSOPHISCHER VERSTANDESKRITIK: DILTHEY  
	3.1 Motive für die philosophische Goethebesinnung an der Wende zum 20. Jahrhundert 
	3.2 Dilthey über Verstandesabstraktionen, lebendige Anschauung und Goethes philosophische Leistung 
	3.2.1 Reduktion auf die ratio oder „ganze Natur“ des Erlebens  
	3.2.2 Kants Schranke: die Verstandesabstraktionen 
	3.2.3 Goethes poetisch-philosophische Weltanschauung 


	4 KRITIK AM VERSTANDESGEBRAUCH IN DEN NATURWISSENSCHAFTEN CHAMBERLAINS BERUFUNG AUF GOETHES ANSCHAUUNGSLEHRE 
	4.1 Umstrittener Anhänger anschauender Erkenntnis und Verächter abstrakten Denkens  
	4.2 Lebendige Anschaulichkeit und abstrakter Verstand 
	4.3 Schauen und Denken 
	4.4 Wissenschaftlerpersönlichkeit und Wissenschaftsmethode – Goethes Sonderstellung  
	4.4.1 Kritik der Wissenschaftlerpersönlichkeiten 
	4.4.2 Mathematisch-mechanische und architektonische Methode  
	4.4.3 Objektivismus und Anschauungslosigkeit Goethes Antizipation einer Lösung 
	4.4.4 Aktualität von Goethes Warnung und Vision  


	5 ANALOGIESCHAU KULTURELLER PHÄNOMENE VERSUS VERSTANDESERKENNTNIS SPENGLERS BERUFUNG AUF GOETHES MORPHOLOGISCHE METHODE  
	5.1 Philosoph des Lebens und der Intuition  
	5.1.1 Goethe als bedeutender Philosoph?  
	5.1.2 Bekenntnis zu Goethe und seiner Erkenntnismethode 

	5.2 Vergleichende Morphologie der „lebendigen“ Geschichte  
	5.3 Kritik der zeitgenössischen Geschichtswissenschaft  
	5.4 Abendländische Kultur und tyrannisches Denken  

	ALTERNATIVEN 
	6 ANSCHAUUNG UND DENKEN ALS THEMA IN DER PHÄNOMENOLOGIE HUSSERLS  
	6.1 Phänomenologie, Lebensphilosophie und Goethe  
	6.2 Primat der Anschauung in der Phänomenologie 
	6.2.1 Ideierend-intuitive Abstraktion versus empirisch-entanschaulichende Abstraktion  
	6.2.2 Sinnliche Wahrnehmung und kategoriale Intuition Deskriptive Ideation und deduktive Idealisierung 
	6.2.3 Wider die unanschauliche symbolische Erkenntnis  

	6.3 Krisisanalyse, Lebenswelt, Anschaulichkeit 

	7 ANSCHAUUNG UND DENKEN BEI CASSIRER: PHILOSOPHIE DER SYMBOLISCHEN FORMEN UND SCHAU DER »URPHÄNOMENE«  
	7.1 Primat des anschauungslosen Denkens und Goethebezug im Werk Cassirers  
	7.1.1 Gebende Anschauung oder konstruierendes Denken – eine zentrale Fragestellung  
	7.1.2 Der Philosoph Goethe als Thema  
	7.2. Methoden und Verfahren der Bildung allgemeiner Begriffe  
	7.2.1 Kritik der traditionellen Abstraktions- und Induktionsmethoden 
	7.2.2 Primat des funktionalen reinen Denkens und Ausschluß der Sinnlichkeit als Quelle der Erkenntnis 

	7.3 Der Typus der nichtsinnlichen Anschauung 
	7.3.1 Ideelle Anschauung Goethes und lebensphilosophische Intuition 
	7.3.2 »Phänomenologie der Wahrnehmung«  
	7.3.3 »Basisphänomene« als Versöhnung von Intuition und begrifflicher Reflexion? Intuition und Kontemplation  

	7.4 Zur Verstandes-, Geist- und Kulturkritik der Lebensphilosophen 

	Personenregister 

