
λογος

Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-0089-8

Dieses Bu
h wirft einen philosophis
hen Bli
k auf das Handwerk

des Historikers. Im Vordergrund der erkenntnistheoretis
hen Analyse

�

uber das Wesen der Vergangenheitserkenntnis steht hier sowohl die

Frage na
h dem

"

Was\ als au
h na
h dem

"

Wie\ der vergange-

nen Wirkli
hkeit: Was ist die Vergangenheit im ontologis
hen Sinne?

Wie ist es

�

uberhaupt m

�

ogli
h, das Vergangene gegenw

�

artig zu erkennen?

Die vorliegende Arbeit h

�

alt wesentli
h an der Tradition der transzen-

dentalen Historik fest und ber

�

u
ksi
htigt im starken Ma�e die philoso-

phis
hen Theorien der historis
hen Erkenntnis von Droysen, Benjamin

und Collingwood.

A

n

d

r

e

a

s

B

u

l

l

e

r

D

i

e

G

e

s




h

i




h

t

s

t

h

e

o

r

i

e

n

d

e

s

1

9

.

J

a

h

r

h

u

n

d

e

r

t

s

:

D

a

s

V

e

r

h

�a

l

t

n

i

s

z

w

i

s




h

e

n

h

i

s

t

o

r

i

s




h

e

r

W

i

r

k

l

i




h

k

e

i

t

u

n

d

h

i

s

t

o

r

i

s




h

e

r

E

r

k

e

n

n

t

n

i

s

b

e

i

K

a

r

l

M

a

r

x

u

n

d

J

o

h

a

n

n

G

u

s

t

a

v

D

r

o

y

s

e

n

Beitrag zur transzendentalen Historik

Andreas Buller

Die Ges
hi
htstheorien

des 19. Jahrhunderts

Das Verh

�

altnis zwis
hen historis
her

Wirkli
hkeit und historis
her Erkenntnis

bei Karl Marx und Johann Gustav Droysen



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/0089

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/0089


Beitrag zur transzendentalen Historik

Andreas Buller

Die Ges
hi
htstheorien

des 19. Jahrhunderts

Das Verh

�

altnis zwis
hen historis
her

Wirkli
hkeit und historis
her Erkenntnis

bei Karl Marx und Johann Gustav Droysen

λογος



Bibliogra�s
he Information Der Deuts
hen Bibliothek

Die Deuts
he Bibliothek verzei
hnet diese Publikation in der Deuts
hen

Nationalbibliogra�e; detaillierte bibliogra�s
he Daten sind im Internet

�

uber

http://dnb.ddb.de abrufbar.





Copyright Logos Verlag Berlin 2002

Alle Re
hte vorbehalten.

ISBN 3-8325-0089-8

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Str. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de



 

Erster Gutachter: Prof. Dr. K. Röttgers 

Zweiter Gutachter: Prof. Dr. A.Gethmann-Siefert 

Tag der Disputation: 18. September 2001 

 

 

 

 

 

Dissertation 

 

 

Zur Erlangung des Doktorgrades  

der Philosophischen Fakultät 

der Fernuniversität Hagen 

 

 

vorgelegt von  

Andreas Buller aus  

Waiblingen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hagen 2002



 



Selbst wenn die Geschichte bloße Meinung 

wäre, warum sollte die Philosophie sie 

deshalb ignorieren? Und wenn sie Er-

kenntnis ist, weshalb sollten dann Philo-

sophen nicht ihren Methoden die gleiche 

Aufmerksamkeit schenken, wie den we-

sentlich andersartigen Methoden der Na-

turwissenschaft? 

 

Collingwood, R.G. “Philosophie der Ge-

schichte“, 204 



Inhaltsverzeichnis   

A. Einleitung ........................................................................................................ 1 
1. Einige Grundgedanken zum Thema dieser Arbeit....................................... 1 
2. Über die Struktur und die Methode der Arbeit ............................................. 4 
3. Der Forschungsstand..................................................................................... 5 
4. Über die Ziele dieser Arbeit ........................................................................... 6 
B. Hauptteil .......................................................................................................... 7 
I. Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis ............................. 7 
1. Über den Versuch der Selbstlegitimation der historischen  

Wissenschaft................................................................................................... 7 
1.1 Die philosophische Selbstreflexion der Fachhistorie ................................. 7 
1.2 Das Modell disziplinärer Matrix und die Aufgabe der Historik ................. 11 
1.3  Die transzendentale Historik ....................................................................... 16 
1.4 Über die Identität der Forschungsaufgaben der Historik und der 

Fachhistorie .................................................................................................. 18 
2. Die Definition der Historik............................................................................ 20 
2.1 Die Bestimmung des Begriffes der Historik bei Droysen ......................... 20 
2.2 Die Historik und der Begriff der historischen Wirklichkeit ....................... 23 
3 Der Begriff der historischen Erkenntnissituation...................................... 25 
3.1 Das Verhältnis der Fachhistorie und der Historik zum Begriff der 

historischen Erkenntnissituation................................................................ 25 
3.2  Die Kraft der historischen Imagination....................................................... 29 
3.3  Das Freiheits- und das Notwendigkeitselement der historischen 

Erkenntnissituation ...................................................................................... 34 
3.4  Die Problematik des historischen Forschungsobjekts ............................. 35 
3.5  Über die Wahrheit des historischen Urteils ............................................... 38 
4.  Statt einer Zusammenfassung: Der historische Erzählbegriff ................. 43 
II. Die Grundlagen der Historik von Karl Marx ............................................... 51 
1. Der systematische Teil ................................................................................. 51 
1.1 Über die ‘wirklichen Voraussetzungen‘ der Geschichte........................... 51 
1.1.1 Die ‘erste‘ Voraussetzung der Geschichte nach Marx .............................. 51 
1.1.2  Der Mensch in der Natur und die Natur des Menschen ............................ 53 
1.1.3  Der Voraussetzungsbegriff als kognitive Kategorie.................................. 57 
1.2 Der Wirklichkeitsbegriff in der Diskussion zwischen Marx und Hegel.... 63 
1.2.1 Der Begriff der vergangenen Wirklichkeit .................................................. 63 
1.2.2  Der Wirklichkeitsbegriff in der Transzendentalphilosophie ..................... 65 
1.2.3  Der Begriff des Wirklichen bei Hegel und Marx ......................................... 71 
1.3 Das Verhältnis zwischen Sein und Bewusstsein....................................... 75 
1.3.1 Das religiöse Bewusstsein .......................................................................... 75 
1.3.2 Das kritische Bewusstsein .......................................................................... 77 
1.3.3 Das historische Bewusstsein ...................................................................... 80 
2.  Der methodische Teil der Historik von Marx.............................................. 84 
2.1  Die Kategorien der Theorie der historischen Erkenntnis ......................... 84 
2.2  Die menschliche Lebensäußerung ............................................................. 86 
2.3  Das überlieferte Produkt .............................................................................. 87 
2.4  Das menschliche Bedürfnis nach historischem Wissen .......................... 90 
3.  Zusammenfassung ....................................................................................... 92 
III.  Die Grundlagen der Historik von Droysen ................................................. 93 
1.  Der systematische Teil ................................................................................. 93 
1.1 Historische Erkenntnis und philosophische Reflexion............................. 93 



 

 

1.1.1 Die Unterscheidung zwischen “Geschäften“ und “Geschichten“........... 94 
1.1.1.1 Wie werden die Objekte dem Historiker gegeben? ................................... 94 
1.1.1.2 Über den Charakter des Subjekt-Objekt-Verhältnisses im  

historischen Erkenntnisbereich ................................................................ 103 
1.1.1.3  Was ist in der Geschichte relevant? ......................................................... 108 
1.1.2  Wie sicher ist die historische Erkenntnis? .............................................. 112 
1.1.2.1  Die Vergangenheit und ihre Gegenwart ................................................... 112 
1.1.2.2  Das historische Ganze ............................................................................... 117 
1.1.2.3 Die historische Chronologie...................................................................... 120 
1.2 Der Begriff der Erinnerung......................................................................... 125 
1.2.1 Allgemeine Bemerkungen zum Charakter der menschlichen 

Erinnerungsprozesse ................................................................................. 125 
1.2.2 Die individuelle Erinnerungsprozedur...................................................... 128 
1.2.2.1 Die allgemeinen Bedingungen der individuellen  

Erinnerungsprozedur ................................................................................. 128 
1.2.2.2 Die Macht der subjektiven Erinnerung ..................................................... 133 
1.2.2.3  Der individuelle Erinnerungsakt................................................................ 136 
1.2.3 Die Erinnerungsprozedur als intersubjektiver Vorgang ......................... 139 
1.2.3.1 Erinnerung und Kommunikation............................................................... 139 
1.2.3.2 Erinnerung und Werturteil ......................................................................... 143 
1.2.3.2.1 Moral in der Geschichte ............................................................................. 143 
1.2.3.2.2 Die historische Fälschung ......................................................................... 147 
1.2.3.2.3 Die Sieger- und Verlierererinnerungen..................................................... 152 
1.2.3.2.4  Über die Einflussfaktoren des kollektiven Erinnerungsprozesses........ 154 
1.2.4  Erinnerung und Vergessen........................................................................ 158 
2. Der methodische Teil der Historik von Droysen...................................... 160 
2.1 Das historische Erkenntnissubjekt und seine Erkenntnisschritte......... 160 
2.1.1 Das historische Erkenntnissubjekt........................................................... 160 
2.1.2 Die historischen Materialien ...................................................................... 163 
2.1.3  Die historische Fragestellung ................................................................... 166 
2.2 Die Kartographie der Historiographie....................................................... 169 
2.2.1 Die historische Zeichnungsoperation ...................................................... 169 
2.2.2 Die vergleichenden Parallelen................................................................... 177 
2.2.3 Der Realitätsanspruch des historischen Zeichens.................................. 179 
3.  Zusammenfassung ..................................................................................... 183 
IV. Marx und Droysen im Vergleich ................................................................ 187 
1. Der Begriff des Gewordenseins ................................................................ 187 
2. Der Materialismus in der Geschichte........................................................ 189 
3. Das Verhältnis zwischen Absolutem und Konkretem............................. 191 
4. Wirklichkeit und ihre Interpretation .......................................................... 193 
C.  Fazit.............................................................................................................. 195 
1. Die Historik.................................................................................................. 195 
2. Der Vergangenheitsbegriff......................................................................... 197 
3. Die historische Wahrheit............................................................................ 199 
D. Biographische Darstellungen.................................................................... 203 
Quellenliteratur.............................................................................................................. 205 
Sekundärliteratur........................................................................................................... 206 





Einleitung 

 

 1

A. Einleitung 

1. Einige Grundgedanken zum Thema dieser Arbeit 

Im Vordergrund dieser Arbeit steht die Frage nach dem Wesen des menschlichen Pro-

zesses der Vergangenheitserkenntnis. Der Prozess der Vergangenheitserkenntnis ist 

zugleich der Prozess des Erkennens des Überlieferten. Jede Gegenwart hat in diesem 

Prozess einerseits mit ihrer eigenen Überlieferung und andererseits mit ihrem eigenen 

Erkenntnispotential zu tun. Jede Gegenwart setzt die Forschung nicht fort, sondern sie 

beginnt unter ihren spezifischen Bedingungen diese Forschung immer wieder neu. Die 

Kontinuität des menschlichen Forschungsprozesses impliziert die Illusion eines von den 

Menschen unabhängig verlaufenden Vorgangs, der dem gegenwärtigen Beobachter den 

Schein einer gesetzmäßigen Entwicklung vermitteln kann. Man möchte sicher nicht die 

intellektuelle Entwicklung des Menschen, die zugleich die Entwicklung seines Wissens 

ist, als einen mit eiserner Notwendigkeit verlaufenden Vorgang betrachten. Dennoch 

enthält der menschliche Erkenntnisprozess ein Element des Notwendigen, weil die Ge-

genwart in diesem Prozess auf ihre Überlieferung und auf ihre von der Vergangenheit 

präformierten Zustände immer angewiesen ist. Die Gegenwart darf ihre Überlieferung 

nicht bestimmen, sie darf diese nur ”haben”. Aber ihr ”Haben” ist ein aktives Haben, 

weil sie die überlieferten Erkenntnisse nicht nur hat, sondern sie zugleich verwaltet und 

d.h. ergänzt, interpretiert, kritisiert und umschreibt. Die Gegenwart hat gegenüber ihrer 

Vergangenheit einen entscheidenden Vorteil, sie darf über die ihr zur Verfügung stehen-

den Erkenntnisse, einschließlich Vergangenheitserkenntnis urteilen. Mit ihrem Urteils-

recht sollte sie aber sorgfältig umgehen, vor allem ohne Arroganz und ohne das Gefühl 

des Mehrwissens. Auch sollte sie dieses Recht wirklich wahrnehmen und das bedeutet, 

nicht einfach die bekannten Wahrheiten zu bestätigen, sondern die ihr überlieferten Er-

kenntnisse in ihr gegenwärtiges Weltbild zu integrieren. Die Gegenwart betrachtet sehr 

oft die überlieferten Erkenntnisse isoliert von den vergangenen Subjekten, die diese 

Erkenntnisse produziert haben. Sie objektiviert das, was seinem Ursprung nach subjek-

tiv ist. Das menschliche Wissen der vergangenen Subjekte bleibt aber für immer das 

Wissen von “menschlichen“ Subjekten. Dieses Wissen ist immer das Wissen einer be-

stimmten Gegenwart, es ist ein Wissen von konkreten Subjekten, die ihren eigenen Wis-

senshorizont, ihre Ideologie oder Ideologien, ihre Mentalität, ihr spezifisches Erkennt-

nisinteresse und ihren besonderen Erkenntnisstand hatten.  

Das Überlieferte kann von gegenwärtigen Erkenntnissubjekten zu ihrem Heiligtum ge-

macht werden. Dennoch existiert auch dieses überlieferte Heiligtum gegenwärtig nicht 

im Zustand des Status quo, sondern im Kontext der sich ständig ändernden Gegenwarts-

bedingungen. In einem neuen Gegenwartskontext verliert die historische Überlieferung 

ihre ursprüngliche Bedeutung. Die Gegenwart kann ihre Überlieferung ignorieren oder 

kritisieren, ablehnen oder akzeptieren, verbieten oder verehren. Sie bleibt in ihrem Be-

stimmungsrecht des Vergangenen grundsätzlich frei. Diese Freiheit ist auch dann gege-

ben, wenn die Gegenwart sich ihrer Überlieferung bzw. ihrer Vergangenheit unterwirft. 



Einleitung 

 

 2

Von diesem ”sich selbst dem fremden Gedanken Unterwerfen” soll zuerst die Rede 

sein.  

1. Es gibt Menschen, für welche alles Überlieferte oder vieles von dem ein 

”Unantastbares” ist. Für diese Menschen hat ein großes Kunstwerk oder ein 

wertvolles Museumsexponat viel mehr Wert als der Museumsbesucher selbst, 

der zu diesem historischen Gegenstand auf Distanz bleiben muss und diesen nur 

mit Augen berühren darf. Aber der historische Gegenstand ist nur dann ein 

”historischer Gegenstand”, wenn er vom gegenwärtigen Subjekt als 

Vergangenheitsobjekt betrachtet wird. Der Wert des Gegenstandes ist nicht die 

Eigenschaft dieses Gegenstandes, sondern sein Wert ist das Ergebnis seiner 

(inter)subjektiven Bewertung. Ein altes Photo ist für mich wertvoll, für die 

anderen ist es nur ein Stück Papier. Meine wissenschaftliche Arbeit ist für mich 

ein Teil meines Lebens, für die anderen vielleicht nur Makulatur. Mein 

Gegenstand ist das, für was ich diesen halte. Wir verhalten uns differenziert zu 

ein und demselben Objekt. Der Vergangenheitsverehrer schätzt das überlieferte 

Material höher als den gegenwärtigen Menschen. In der Weise, in der er seine 

Überlieferung behandelt, müsste er den gegenwärtigen Menschen behandeln! 

Die Gegenwart hat die Priorität vor der Vergangenheit. So müsste man 

eigentlich das Museumsschild “Bitte nicht berühren!” dem das vergangene 

Exponat betrachtenden Menschen umhängen und mit Worten ergänzen ”Nicht 

stören, Denkprozess!”. Die Verehrer der überlieferten Texte machen aus diesen 

Texten ein ”Heiligtum”. Sie haben in ihren Köpfen eine Text-Hierarchie 

geschaffen und sich dieser unterworfen. Sie zitieren das vergangene Wissen mit 

erhobenem Finger, sie interpretieren jedes Komma, sie schätzen ihre Gegenwart 

nur wegen ihrer Vergangenheit.1 Wenn man mit diesen Menschen in Berührung 

kommen wird, dann wird man ein Gefühl haben, dass die von ihnen 

interpretierten und zitierten Texte nicht menschlichen Ursprungs sind. Selbst die 

Revolutionäre der Geschichte, wie Jesus, Marx und Nietzsche, die die 

Gegenwart von der historischen Last befreien wollten, wurden später von ihren 

Verehrern zu Heiligen gemacht. Man fragt sich, was bleibt dann vom kritischen 

Gedanken der vergangenen Menschheit übrig, wenn die Gegenwart aus diesem 

eine Ikone macht. Es ist nicht der überlieferte Gedanke, der erkennender 

Gegenwart ein Minderwertigkeitsgefühl vermittelt, sondern die Gegenwart 

selbst, die sich dem überlieferten Gedanken unterwirft. Das Überlieferte wirkt 

sich auf das Gegenwärtige in dem Maß aus, in dem das Gegenwärtige diese Wir-

kung zulässt. Aber alle Vergangenheitseinflüsse sind grundsätzlich 

gegenwärtige Einflüsse. Das Gegenwärtigsein dieser Einflüsse geht ihrer 

Wirksamkeit voraus.  

                                                 
1 Diese Abhängigkeit der Gegenwart von ihrer Vergangenheit hat vor allem Nietzsche in seinem 

Werk “Unzeitgemässe Betrachtungen“ im zweiten Stück “Vom Nutzen und Nachteil der Historie für 
das Leben“ scharf kritisiert. 



Einleitung 

 

 3

2. Es gibt auch Menschen, welche in ihrer Gegenwart nur mit den ”festgelegten” 

Wissensinhalten zu tun haben möchten. Auf jeden Versuch der 

Neuinterpretation des Vergangenen reagieren sie mit der Frage: “Wozu noch 

eine Interpretation von...?“ Ihre Interpretation passt sich ins bereits gegebene 

Weltbild ein und widerspricht nicht dem Gesamtkonzept, das sich im Laufe der 

Jahre entwickelt hat. Jede “Neuinterpretation“ des Vergangenen kann dieses 

Gesamtkonzept ins Wanken bringen. Trotzdem wird eine identische 

Vergangenheit von unterschiedlichen Gegenwarten und d.h. von verschiedenen 

Subjekten mit ihren spezifischen Weltvorstellungen und Denkweisen, im 

Kontext ihrer besonderen Lebenssituationen und ausgehend aus ihrem aktuellen 

Erkenntnisinteresse interpretiert. Alle historischen Interpretationen sind 

historische Selbstinterpretationen, die sich auf einen bestimmten Gegenwarts-

zustand beziehen. Die historischen Erkenntnisse stellen eine zeitbedingte Erfas-

sungsform der menschlichen Wirklichkeit dar. Wenn bestimmte Erkenntnisse 

für die individuellen Gegenwarten feststehen, dann stehen sie nur für “diese“ 

Gegenwarten fest. Das für die historische Wissenschaft ‘Feststehende‘ lässt sich 

mit der Zeit ändern. Vor allem wird das gegenwärtig Feststehende unter anderen 

Rahmenbedingungen und d.h. in einer anderen Gegenwart nicht mehr das sein, 

was es gegenwärtig ist. Im historischen Erkenntnisprozess hat man nicht mit 

”absoluten” Wahrheiten, sondern mit den Erkenntnissen zu tun, die sich ändern 

lassen. Ohne dieses Ändern gäbe es keine Bewegung im Bereich des 

historischen Wissens.  

3. Die absolute Geltung der konkreten historischen Erkenntnisse ist schon aus dem 

Grund nicht möglich, weil die kommenden Generationen in der Bestimmung 

ihrer Vergangenheit ihre eigenen Erkenntnissituationen und d.h. ihr eigenes 

Interesse, ihre eigene Fragestellungen, ihre spezifischen Forschungsmethoden 

und ihre eigenen Welt- und Wertvorstellungen haben müssen. Vielleicht werden 

sie unter Umständen einen “anderen Marx“ und “anderen Droysen“ für sich 

haben, weil sie in ihrer spezifischen Gegenwart “ihre“ Vergangenheit 

bestimmen und eigene Distanz zu “ihrer“ Vergangenheit haben werden. Wir 

leben in einer sich bewegenden und lebendigen Welt. Geschichte ist nur ein 

Element dieser Welt. Es kann alles Mögliche in Bezug auf Marx und Droysen 

und noch viele andere Persönlichkeiten der Vergangenheit in einer bestimmten 

Gegenwart feststehen, doch stehen die historischen Erkenntnisse in jeder 

Gegenwart nicht für sich selbst allein als Gegenstände fest, sondern sie stehen 

vor allem für die damit befassten Subjekte fest. Im wissenschaftlichen 

Erkenntnisprozess kommt es nicht bloß auf die gewonnenen Erkenntnisse, 

sondern in diesem Prozess kommt es auch auf die Erkenntnissubjekte an, die 

eigentliche Ursache ihrer Erkenntnisse bilden. Diese Subjekte haben das Glück 

oder Unglück, sterblich zu sein, was auch die weitgehenden Konsequenzen für 

ihre wissenschaftlichen Erkenntnisprozesse hat. Jede neue bewusste Existenz 

beginnt damit, dass sie die alten Namen für sich neu entdecken und zu eigenen 

Ansichten über das Vergangene kommen muss. Freilich kollidieren in diesem 



Einleitung 

 

 4

Erkenntnisprozess die Überzeugungen der alten und der neuen Generation, was 

die Geschichte des Begriffes der “historischen Feststellungen” am besten 

beweisen kann, aber mit diesen Kollisionen bekommt der wissenschaftliche 

Erkenntnisprozess immer wieder einen neuen Schub. Jede wissenschaftliche 

Innovation stellt in gewissem Sinne eine Provokation dar. Aus dem 

Lebensbezug jedes konkreten Wissens folgt die Konsequenz, dass bestimmte 

Wissensinhalte immer nur für eine konkrete Gegenwart und für konkrete 

Subjekte ”feststehen” können. Die menschlichen Erkenntnisse gibt es nicht 

getrennt von menschlichen Subjekten. Unser Wissen ist für uns das, was in 

unserer Gegenwart und für uns, die gegenwärtigen Menschen, als “Wissen“ 

gültig ist. 

2. Über die Struktur und die Methode der Arbeit 

Sowohl Marx als auch Droysen haben sich in ihren Geschichtstheorien nicht aus-

schließlich mit der Frage nach dem Verhältnis der historischen Erkenntnis zur histori-

schen Realität beschäftigt, sondern auch eine Reihe von weiteren geschichtstheoreti-

schen Problemen behandelt. Mit der Themenstellung dieser Arbeit wird eine bestimmte 

Perspektive für die Analyse der Geschichtstheorien von Marx und Droysen schon vor-

gegeben. Diese Perspektive impliziert vor allem die Fragestellung kognitiven Charak-

ters. 

Weil die Thematik dieser Arbeit in den Bereich der Theorie der historischen Erkenntnis 

gehört, werden in ihrem ersten Abschnitt die Fragen nach den Forschungsaufgaben und 

dem Forschungsgegenstand der philosophischen Disziplin Historik untersucht. Für den, 

der die Geschichtstheorien von Marx und Droysen vor allem als historische Erkennt-

nistheorien oder als besondere Historikentwürfe behandeln will, soll die Frage geklärt 

werden, was die Theorie der historischen Erkenntnis bzw. die Historik ist? Nur auf der 

Basis der präzisen begrifflichen Bestimmung der Historik ist es möglich, spezifische 

Historikmodelle wie die erkenntnistheoretischen Entwürfe von Marx und Droysen zu 

untersuchen. Aus diesem Grund war es notwendig, die philosophische Disziplin ‚Histo-

rik’ präzis zu definieren. Es ging dabei hauptsächlich um die Bestimmung des For-

schungsgegenstandes und der Forschungsmethode der Historik. Wie es sich im Arbeits-

prozess herausstellte, war es notwendig, zwischen dem systematischen und dem metho-

dischen Teil der Historik eine Grenzlinie zu ziehen. Eine Theorie der historischen Er-

kenntnis muss einerseits nach dem Wesen des historischen Wissens (=Systematik) und 

andererseits nach dem Verlauf des historischen Erkenntnisprozesses (=Methodik) fra-

gen. Diese doppelte Fragestellung bezüglich des Forschungsgegenstandes der Historik 

machte die Unterscheidung zwischen dem systematischen und dem methodischen Teil 

der Historik notwendig. 

Der systematische Teil der Historik beschäftigt sich mit den kognitiven 

Bedingungen und erkenntnistheoretischen Voraussetzungen des historischen Wis-

sens. Die Systematik der Historik stellt in gewissem Maße die Ontologie des Histo-



Einleitung 

 

 5

rischen dar. Die Grundsatzproblematik der Systematik bildet die Frage nach dem 

Wesen der historischen Erkenntnis.  

Die Fragestellung des systematischen Teils der Historik liegt eher im ontologischen als 

im epistemologischen Bereich. Die ontologischen Wurzeln der Historik sollten am Bei-

spiel der konkreten Historikmodelle untersucht werden. Aber jedem Historikentwurf 

liegt nicht nur eine bestimmte Metaphysik, sondern auch eine besondere Methodik 

zugrunde.  

Der methodische Teil der Historik untersucht den Verlauf der historischen Er-

kenntnisprozedur und die Logik der Erkenntnisschritte im historischen Erkennt-

nisbereich. Jedes Historikmodell ist auf ihr methodisches Begriffsinstrumentarium an-

gewiesen. So stützt sich die Methodik der Historik von Marx auf die spezifischen Beg-

riffe seiner Geschichtstheorie‚ wie ‘menschliches Produkt‘‚ ‘menschliche Lebens‘- 

bzw. ‘Produktionsweise‘. Im Vordergrund des methodischen Teils der Historik von 

Droysen stehen dagegen die Begriffe der historischen Zeichnungsoperation und der 

menschlichen Erinnerungsfähigkeit. Dennoch sind die Geschichtstheorien von Marx 

und Droysen keine abgeschlossene und vollendete theoretische Konstruktionen, sondern 

eher theoretische Orientierungsmodelle, die sich nicht nur interpretieren, sondern auch 

weiterentwickeln lassen.  

3. Der Forschungsstand  

In der Forschung gibt es inzwischen eine unüberschaubare Menge von Marx-Interpreta-

tionen, deren gründliche und vollständige Untersuchung den Rahmen dieser Arbeit 

sprengen würde. In der geschichtstheoretischen Interpretation von Marx sollte auch be-

rücksichtigt werden, dass im Nachlass von Marx im Unterschied zu Droysen keine spe-

zielle Arbeit zu finden ist, in der ausdrücklich die erkenntnistheoretische Problematik 

der Geschichtswissenschaft behandelt wird. Marx hat keine Historik im Sinne der 

Historik von Droysen geschrieben. Dennoch enthalten seine philosophischen Arbeiten 

die zahlreichen geschichtsphilosophischen Gedanken, mit Hilfe derer man die Marxsche 

Theorie der historischen Erkenntnis rekonstruieren kann. Diese Rekonstruktionsaufgabe 

stellt ein schwieriges, aber auch spannendes und interessantes Unternehmen dar. Die 

Theorie der historischen Erkenntnis von Marx liegt uns nicht im fertigen Zustand vor, 

aber sie kann im Rahmen der Marxschen Geschichtstheorie rekonstruiert werden. Ein 

solcher Rekonstruktionsversuch wurde seinerzeit von Schmidt unternommen.2  

Droysen hat im Gegensatz zu Marx eine erkenntnistheoretische Arbeit mit dem Titel 

“Historik“ verfasst. Er hat aber in seiner Historik ein breites Spektrum der verschiede-

nen Probleme – von normativ-ethischen und geschichts-philosophischen bis zu didakti-

schen und fachmethodischen – behandelt. Die vorrangige Forschungsaufgabe der vor-

liegenden Arbeit besteht in der Analyse der Theorie der historischen Erkenntnis von 

                                                 
2  Schmidt, Geschichte und Struktur. Fragen einer marxistischen Historik, Frankfurt a.M. 1978. 



Einleitung 

 

 6

Droysen. Heute wird von keinem bezweifelt, dass eine solche Theorie erstmals in der 

Wissenschaftsgeschichte von Droysen begründet wurde. Im ausgehenden 20. Jahrhun-

dert zeichnete sich eine interessante Entwicklung ab, die man als “Droysen-

Renaissance“ bezeichnen kann. In dieser Zeit entstanden verschiedene Historikmodelle, 

die aber alle auf die Grundlagen der Historik von Droysen zurückgehen oder sich auf 

diese beziehen. In diesen vielfältigen Historikentwürfen wurden die Aufgaben dieser 

Disziplin in unterschiedlicher Weise begriffen und pluralistisch ausgelegt. Der bekann-

teste und zugleich der problematischste Historikentwurf stammt von Rüsen.3  

4. Über die Ziele dieser Arbeit 

Zusammenfassend lassen sich folgende Untersuchungsziele, auf die wir im abschließen-

den Teil der Arbeit zurückkommen werden, nennen: 

1. Das erste Untersuchungsziel bildet die Begründung der philosophischen 

Disziplin ’Historik’. Im ersten Teil der Arbeit ist daher die Rede vom 

Forschungsgegenstand, der Methode und den Forschungsaufgaben der 

reflektiven Historik.  

2. Eine weitere vordringliche Aufgabe stellt für uns die Bestimmung des Begriffes 

der vergangenen Wirklichkeit dar. Nicht zuletzt deswegen dieser Aufgabe 

bekommt in der vorliegenden Arbeit die ontologische Problematik eine große 

Bedeutung. Die theoretische Reflexion über die kognitiven und ontologischen 

Grundlagen des Vergangenheitsbegriffes sollte beweisen, dass der Begriff des 

Vergangenen nur im Zusammenhang mit dem Begriff des Wirklichen analysiert 

werden kann, und dass der Prozess der Vergangenheitserkenntnis ein Teil des 

Prozesses der Welterkenntnis ist.  

3. Auch die Frage nach der Möglichkeit der historischen Wahrheit wird im 

Mittelpunkt dieser Untersuchung bleiben. Das Erkennen der historischen 

Wahrheit bildet das vorrangige Forschungsziel sowohl der philosophischen 

Historik als auch der empirischen Geschichtswissenschaft. Dennoch wird die 

historische Wahrheit in der Historik und in der Fachhistorie auf eine spezifische 

Art und Weise und das bedeutet entweder philosophisch oder fachhistorisch 

begründet. 

                                                 
3  Rüsen, Historische Vernunft. Gründzüge einer Historik, Bd. 1: Grundlagen der Geschichtswissen-

schaft, Göttingen 1983 (=es ist der erste Band von der insgesamt drei bändigen Ausgabe der 
Historik von Rüsen). 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 7

B. Hauptteil 

I. Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

1. Über den Versuch der Selbstlegitimation der historischen 
Wissenschaft  

1.1 Die philosophische Selbstreflexion der Fachhistorie 

 

Die Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, 

deren Ort nicht die homogene und leere  

Zeit sondern die von Jetztzeit erfüllte bildet.4 

 

Der folgende Abschnitt ist der Frage der jeweiligen Forschungszuständigkeit der philo-

sophischen Disziplin “Historik“ und der empirischen historischen Wissenschaft gewid-

met. Jede von diesen beiden wissenschaftlichen Disziplinen hat ein besonderes Verhält-

nis zur vergangenen Wirklichkeit. Während die Fachhistorie sich unmittelbar mit der 

Erkenntnis der vergangenen Wirklichkeit beschäftigt, hat die Historik nur ein indirektes 

Verhältnis zur historischen Wirklichkeit. Für die Untersuchung der Verhältnisproble-

matik zwischen historischer Wirklichkeit und historischer Erkenntnis ist dennoch allein 

die philosophische Disziplin der Historik zuständig.  

Beim Fachhistoriker, der in seiner alltäglichen Forschung in einer direkten Beziehung 

zur vergangenen Wirklichkeit steht und selbst das historische Wissen produziert, wird 

die Behauptung der Nichtzuständigkeit der Fachhistorie für die meta-theoretische Re-

flexion über den historischen Erkenntnisbereich eher kein Verständnis finden. Der 

Fachhistoriker wird vielmehr die Zuständigkeit der Fachhistorie für jede Art der theore-

tischen Reflexion über den Charakter des historischen Erkenntnisprozesses behaupten 

und seine Position in folgender Weise begründen: Die Frage nach der Übereinstimmung 

der historischen Erkenntnis mit der historischen Wirklichkeit betreffe direkt die Frage 

nach der historischen Wahrheit. Für die Wahrheit bzw. Gültigkeit der gewonnenen 

Vergangenheitserkenntnis sei allein die historische Wissenschaft, die ihre Erkenntnisse 

fachmethodisch überprüfe, zuständig. Aus diesem Grund liege die Reflexionsaufgabe 

über die historischen Erkenntnisprozesse allein im Kompetenzbereich der Fachhistorie 

und nicht der spekulativen Philosophie. 

Dieser Argumentationsgang des Fachhistorikers weist aber einige Schwachstellen nach, 

weil in ihm die prinzipielle Unterscheidung zwischen der theoretischen Reflexion über 

                                                 
4  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: W. Benjamin “Sprache und Geschichte. Philosophi-

sche Essays“, Stuttgart 1992, 150. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 8

die vergangene Wirklichkeit und der meta-theoretischen Reflexion über die Erkenntnis-

prozesse dieser Wirklichkeit nicht berücksichtigt wird. Allein im kognitiven Reflexions-

akt über die Erkenntnisprozesse der Vergangenheit kann die meta-theoretische Legiti-

mierung der historischen Erkenntnis stattfinden.  

Sowohl die Reflexionen der Historik als auch der Fachhistorie implizieren das Verhal-

ten des erkennenden Subjekts zur vergangenen Wirklichkeit. Aber der Charakter dieses 

reflektiven Verhaltens ist in der Historik und in der Fachhistorie nicht ein und dasselbe. 

Wenn die Geschichtswissenschaft allein die vergangenen Objekte zu seinem For-

schungsobjekt hat, hat die Historik nicht nur die vergangenen Objekte, sondern auch die 

diese Vergangenheitsobjekte erkennenden Subjekte zum Gegenstand ihrer meta-theore-

tischen Reflexion. Wenn der Forschungszweck der Geschichtsschreibung allein die 

Reflexion über das Vergangene bildet, besteht dagegen die Aufgabe der Historik in der 

Metareflexion über die Produktionsprozesse des Vergangenheitswissens. In der fach-

historischen und philosophischen Reflexion über das Vergangene haben die identischen 

erkennenden Subjekte mit ihren unterschiedlichen Reflexionszwecken und spezifischen 

Reflexionsobjekten zu tun. 

Die Geschichtswissenschaft muss, um sich sinnvoll mit dem Erkennen der Vergangen-

heit zu beschäftigen, die Möglichkeit des Erkennens der Vergangenheit ihrer For-

schungstätigkeit prinzipiell voraussetzen. Im Gegenfall würde für sie ihre Erkenntnistä-

tigkeit zu einem sinnlosen Unternehmen. Die Fachhistorie darf auch nicht ihre eigene 

Fähigkeit, das Vergangene erkennen zu können, in Zweifel ziehen und sich zugleich mit 

dem Erkennen des Vergangenen beschäftigen. Anders steht es mit der Historik. Die 

Historik tritt gegenüber dem historischen Wissensbereich mit dem Anspruch einer 

legitimierenden Instanz auf. Sie darf die Möglichkeit der Vergangenheitserkenntnis in 

Frage stellen.  

Die historische Wissenschaft kann die von ihr gewonnenen Erkenntnisse nur fachme-

thodisch, aber nicht erkenntnistheoretisch begründen. Der erkenntnistheoretische Legi-

timationsakt der historischen Erkenntnisse muss die meta-theoretsiche Reflexion über 

den Charakter des historischen Erkenntnisprozesses implizieren. In diesem Legitimati-

onsakt müsste die reflektierende historische Wissenschaft sich selbst zum Gegenstand 

ihrer Reflexion haben. Die Geschichtswissenschaft kann auch sich selbst zu ihrem 

Reflexionsobjekt haben, wie es mit ihr im Fall der Historiographiegeschichtsschreibung 

geschieht, aber gerade in diesem Fall untersucht die Geschichtswissenschaft sich selbst 

vom Standpunkt ihrer Fachmethode aus.  

Die meta-theoretische Reflexion über den Verlauf der historischen Erkenntnisprozesse 

impliziert die Reflexion über den Charakter der historischen Forschungsmethode. Die 

historische Forschungsmethode kann aber nicht schon wiederum vom Standpunkt der 

historischen Methode selbst begründet und rechtfertigt werden. Die historische Wissen-

schaft kann sich selbst als Wissensbereich auf die Art und Weise, wie sie ihre empiri-

schen Erkenntnisse legitimiert, nicht legitimieren. Darauf hat auch die moderne For-



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 9

schung mehrmals hingewiesen: Es sei überhaupt fraglich, wenn die Wissenschaft Grund 

und Sinn ihrer Beschäftigung mit ihrem Gegenstand von ihr selbst angeben und recht-

fertigen versucht,5 bemerkte z.B. Nipperdey. Und Hedinger fügte hinzu:  

”Die Aufgabe der Geschichtstheorie besteht ja in der Klärung der Grundlagen und 
Methoden der Historie mit Hilfe von Denkweisen, die gerade nicht der Historie ange-
hören. Denn die Begründung einer Disziplin kann nun einmal nicht mit deren eigenen 
Methoden geschehen, die erst begründet werden sollen, und die zum Geschäft der Be-
gründung überdies oft ganz ungeeignet sind”.6 

Die Möglichkeit der erkenntnistheoretischen Disziplin “Historik“ ging aus dem Unter-

scheidungsprinzip zwischen “Geschichte als Wissen“ und “Geschichte als vergangene 

Realität“ aus. Die Reflexion der Historik über das vergangene Objekt ist zugleich ihre 

Reflexion über das dieses Objekt erkennende Subjekt, d.h. die Historik reflektiert über 

das Vergangene nicht vom fachhistorischen, sondern vom kognitiven bzw. meta-theore-

tischen Standpunkt aus.  

Rüsen sieht in der Historik eine Meta-Theorie der Geschichte. Aber das problematische 

Element der Historik von Rüsen liegt darin, dass er die meta-theoretische Reflexion 

über den historischen Wissensbereich zur Aufgabe der Fachhistorie macht und damit 

die Selbstlegitimation des historischen Wissensbereiches für zulässig hält.7 In ihrem 

selbstlegitimierenden Akt ist die Fachhistorie gezwungen, nicht nur die von ihr produ-

zierenden Erkenntnisse, sondern auch den Akt ihrer Wissensproduktion und sich selbst 

als Wissensproduzenten zu legitimieren. Auf die Argumentationsschwäche von Rüsen 

weist auch Röttgers hin:  

”Rüsen stellt die Aufgabe der Historik so dar, daß in ihr die Geschichtswissenschaft 
zum ihrer selbst bewußten Subjekt ihrer eigenen Geschichte wird. Mir aber erscheint 
eine solche Fiktion anstößig.”8  

Freilich darf ein und dasselbe Subjekt sowohl über den Charakter der vergangenen 

Wirklichkeit als auch über den Charakter des Erkenntnisprozesses der vergangenen 

Wirklichkeit reflektieren. Schließlich kennen wir Droysen und Rüsen von einer Seite als 

Historiker und von der anderen als Geschichtstheoretiker. Dennoch muss auch dem 

selbstreflektierenden Historiker bewusst werden, dass es sich in der philosophischen 

Reflexion über die historische Wissenschaft nicht nur um die Wandlung der reflektie-

renden Standpunkte, sondern auch um den grundlegenden Wechsel sowohl der Reflexi-

onsobjekte als auch der Reflexionsstrategien handelt. 

                                                 
5 Nipperdey, Gesellschaft, Kultur, Theorie. Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft 18, 

Göttingen 1976, 15. 
6  Hedinger, Subjektivität und Geschichtswissenschaft. Grundzüge einer Historik, Berlin 1969, 35. 
7  Rüsen, Historische Vernunft Grundzüge einer Historik, Bd. 1: Grundlagen der 

Geschichtswissenschaft, Göttingen 1983, 13ff.  
8  Röttgers, Lineatur der Geschichte, Amsterdam 1998, 100. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 10

Die Position der Fachhistorie gegenüber allen ‘fremdfachlichen‘ Reflexionsversuchen 

über ‘ihren eigenen‘ Wissensbereich war schon immer von Vorsicht, Skepsis und Zu-

rückhaltung gezeichnet. Fast immer zog die Fachhistorie die 'Selbstlegitimation‘ und 

'Selbstreflexion‘ ihrer Legitimation und Reflexion von außen vor. Auch Droysen 

machte der Fachhistorie den Vorwurf, dass diese viele Fragen ihrer Forschung  

“...bisher praktisch löste, aber theoretisch wer weiß welchen anderen Wissenschaften 
zu beantworten überließ.“9 

Zu dieser Verhaltensweise der Fachhistorie gegenüber den fremden Wissenschaften hat 

auch der Druck von außen beigetragen, unter dem die historische Wissenschaft schon 

immer stehen musste, um die Wissenschaftlichkeit ihrer Methode zu beweisen. Diffe-

renzen um die Frage, was eigentlich ‘wissenschaftliche‘ Geschichte sei, haben sich vor 

allem im 19. Jahrhundert entwickelt. An dieser Stelle können wir uns mit dieser Prob-

lematik nicht beschäftigen, sollten aber berücksichtigen, dass die Geschichtstheorie von 

Marx einen paradigmatischen Versuch darstellte, die historischen Interpretationen nach 

dem nomologischen Prinzip zu strukturieren. Droysen verteidigte dagegen in seiner 

Diskussion mit Buckle die Souveränität der historischen Methode gegenüber der natur-

wissenschaftlichen.10  

Die moderne Fachhistorie sieht in der Möglichkeit der philosophischen Selbstreflexion, 

die ihr als Beweis ihrer Selbständigkeit gegenüber der Philosophie dient, die Realisie-

rung ihres Selbstbestimmungsrechts. Zu dieser Verhaltensweise gegenüber der Philoso-

phie neigen übrigens auch die anderen Wissenschaften.  

“Der Grund der tiefen Verunsicherung der Philosophie im Verhältnis zu den Wissen-
schaften besteht seit dem Tode Hegels darin, daß diese sich selber nunmehr autonom 
definieren, also unabhängig von der Philosophie. Sie scheinen keine philosophischen 
Grundlagenprobleme mehr zu haben, oder sie neigen dazu, sie selber zu bearbeiten.“11  

Aber die Versuche der historischen Wissenschaft, die kognitive Problematik ihres Fa-

ches im Alleingang zu lösen, sind für sie mit negativen Konsequenzen, auf die wir noch 

zurückkommen werden, verbunden. Vor allem können die sporadischen 

Selbstreflexionsversuche der Geschichtswissenschaft die Notwendigkeit einer philoso-

phischen Theorie der historischen Erkenntnis im historischen Wissensbereich nicht 

ersetzen. 

                                                 
9  Droysen, Historik, hg. von Leyh, Stuttgart 1977, 44. 
10  Droysen, Erhebung der Geschichte zum Rang einer Wissenschaft, in: Johann Gustav Droysen 

Historik, hg. v. Leyh, Stuttgart 1977, 451-469. 
11  Schnädelbach, Interview mit Schnädelbach, in: Denken, das an der Zeit ist, hg. v. Rötzer, Frankfurt 

a.M. 1987, 218. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 11

1.2 Das Modell disziplinärer Matrix und die Aufgabe der Historik 

Wenn die Historik für die außerfachliche Legitimation des historischen Wissens zustän-

dig sein will, dann muss ihre Forschungsaufgabe als einer reflektierenden und erkennt-

nistheoretischen Disziplin außerhalb des historischen Wissensbereiches liegen. Rüsen 

vertritt in Bezug auf die Beziehungsproblematik zwischen der Historik und der Fach-

historie eine andere Meinung. Er stellt die Historik nicht “in die“ Reihe, sondern “über” 

die Reihe der historischen Wissenschaften und trotzdem trennt er die Historik von der 

empirischen historischen Wissenschaft nicht. Rüsen hält die Historik für eine ‘Meta-

Theorie‘ bzw. ‘Basistheorie‘ der Geschichte.12 Wenn er aber zwischen legitimatori-

schen und pragmatischen Reflexionsstrategien der Historik unterscheidet,13 dann fragt 

er trotzdem nicht danach, wie diese heterogenen Reflexionsaufgaben ein und derselben 

Disziplin zugeschrieben werden können. Die Forschungsaufgabe der Historik könnte 

Rüsen in präziser Weise nicht bestimmen:  

”Sie dient nicht klar definierten Zwecken der empirischen Forschung, sondern unter-
sucht die empirische Forschung und die ihr zweckmäßig zugeordneten Theorien sel-
ber,”14 

meinte er. Es wäre vielleicht sinnvoll, noch vor der Bestimmung des Begriffes der 

Historik die Aufgaben der empirischen historischen Forschung genau zu definieren.  

Die empirische historische Forschung stellt aber ein komplexes 

Forschungsunternehmen dar. Wenn wir einen allgemeinen Blick auf den historischen 

Wissensbereich werfen werden, werden wir bestimmt gravierende Unterschiede 

zwischen verschiedenen Gebieten wie beispielsweise Kunst-, Wirtschafts-, Politik-, 

Mentalitäts-, Frauen-, Technik-, Militär-, Handwerks-, Dorf-, Familien-, Ideen- und 

Urgeschichte feststellen müssen.  

Es bestehen im Hinblick auf die Forschungsmethoden und -ziele der historischen Wis-

senschaft zwischen verschiedenen Fachbereichen der Fachhistorie bedeutende Unter-

schiede. So wird Wirtschaftsgeschichte anders als Ideengeschichte interpretiert und 

Landwirtschaftsgeschichte auf eine andere Art und Weise als Religionsgeschichte ge-

schrieben. Die Fachhistoriker haben es schwer, miteinander zu reden, wenn sie unter-

schiedliche Vergangenheitsbereiche untersuchen. 

Die Ursachen der komplexen Struktur des historischen Wissensbereiches gehen darauf 

zurück, dass die Fachbereiche der modernen Vergangenheitsforschung grundsätzlich 

dem Teilungsprinzip unserer gegenwärtigen Lebensbereiche entsprechen. In der Ge-

schichte wird die Vergangenheit unserer modernen Lebensbereiche untersucht. Je diffe-

renzierter und komplizierter das Teilungsprinzip zwischen den gegenwärtigen Lebens-

                                                 
12  Rüsen, Historische Vernunft. Grundzüge einer Historik, Bd.1 (=Grundlagen der 

Geschichtswissenschaft), Göttingen 1983, 10f. 
13  ebd. 
14  ebd., 12. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 12

bereichen ist, desto komplizierter und differenzierter ist ihre Vergangenheitsforschung. 

Schließlich stellt die Geschichte nur eine besondere Interpretationsweise der gegenwär-

tigen Wirklichkeiten dar.  

Trotz aller Schwierigkeiten in der Definition des Geschichtsbegriffes haben wir doch 

einen allgemeinen Begriff von ”Geschichte” und meinen damit ein Komplex von Wis-

senschaften, die vor allem durch ihren Vergangenheitsbezug ausgezeichnet sind. Aber 

die Unterscheidung der Geschichtswissenschaft von den anderen Wissensbereichen in 

Bezug auf nur diese einzige Eigenschaft, die darauf hinweist, dass die Geschichte vor 

allem mit den vergangenen Gegenständen zu tun hat, ist unzureichend, um das Wesent-

liche des Begriffes der Geschichte festzulegen. Es stimmt nur teilweise, dass die histori-

sche Wissenschaft sich mit den vergangenen Gegenständen beschäftigt. Vor allem 

untersucht sie gegenwärtige Gegenstände, die für sie gewordene Objekte sind. Ge-

schichte ist ein Element des gegenwärtigen Lebensprozesses und auch ein Element des 

Prozesses der Welterkenntnis.  

Wenn die Fachhistorie wissen will, was sie eigentlich mit ihrer empirischen For-

schungstätigkeit leistet, dann muss sie auch über ihre eigenen Erkenntnisprozesse re-

flektieren. Ihrer Selbstreflexion liegt ihr Streben nach ihrem Selbstbewusstsein oder 

nach dem Bewusstsein ihrer eigenen Tätigkeit zugrunde. Die Notwendigkeit der meta-

theoretischen Selbstreflexion der Fachhistorie erwuchs aus ihrem Bedürfnis, die Ant-

worten auf die Fragen nach dem Sinn ihrer eigenen Erkenntnistätigkeit zu finden. Das 

ist zwar ein legitimes Bedürfnis, das aber von der Fachhistorie nicht in legitimer Weise 

befriedigt wird, weil der Legitimationszweck des historischen Wissensbereiches nicht 

innerhalb dieses Bereiches, sondern nur außerhalb von ihm erreicht werden kann. Für 

die Legitimationsaufgabe des historischen Wissensbereiches ist allein die Erkenntnis-

theorie der Geschichte oder die Historik zuständig. Die Untersuchung von verschiede-

nen Bereichen der historischen Forschung kann daher nicht zur Aufgabe der Historik 

gemacht werden, weil sie in diesem Fall die Grundprobleme der historischen Erkenntnis 

nicht imstande wird zu lösen.  

Wo liegen aber die Unterscheidungsmerkmale zwischen der erkenntnistheoretischen 

Reflexion der Historik und der empirischen Vergangenheitsreflexion der Fachhistorie? 

Diese Unterschiede gehen auf folgende Merkmale zurück: Wenn sich die Fachhistorie 

unmittelbar mit der Produktion der Vergangenheitserkenntnisse beschäftigt, produziert 

die Historik die Vergangenheitserkenntnisse nicht, sondern sie reflektiert über die Pro-

duktionsprozesse der historischen Erkenntnis.  

Wenn die historische Wissenschaft als Reflexionsobjekt vergangene Wirklichkeit hat, 

hat die Historik als Reflexionsobjekt nicht bloß die Objekte der vergangenen Wirklich-

keit, sondern das gegenwärtige Verhältnis des erkennenden Subjekts zu seiner gegen-

wärtigen Wirklichkeit, die nur für dieses Subjekt im historischen Reflexionsakt zur 

“gewordenen Wirklichkeit“ wird, tatsächlich aber die momentanen Zustände des sich 

selbst immer gleich bleibenden Seins darstellt.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 13

Vom Standpunkt der reflektiven Historik kann es ohne reflektierende Subjekte keine 

vergangene Wirklichkeit geben. Wirklich ist nur das, was gegenwärtig entweder als 

Vorstellung oder als Gegenstand “da“ ist. Das transzendente Vergangene ist für immer 

vergangen. Das, was gegenwärtig für die Subjekte als ihre “Vergangenheiten“ präsent 

ist, sind allein ihre Gedanken, Theorien oder historische (Re)Konstruktionen.  

Die erkennenden Subjekte stehen in einem gegenwärtigen Verhältnis zu transzendenten 

Objekten der vergangenen Wirklichkeit. Die Fachhistorie steckt selbst in diesem Sub-

jekt-Objekt-Verhältnis, weil sie ein unmittelbares Subjekt des historischen Erkennt-

nisprozesses ist. Sie kann auch nicht über das Verhältnis, in dem sie selbst steckt, in 

objektiver Weise urteilen. Die Historik kann sich dagegen über dieses Verhältnis erhe-

ben. Für sie ist die Reflexion über das Verhältnis des erkennenden Subjekts zum ver-

gangenen Objekt vom meta-theoretischen Standpunkt möglich. Allein die Historik ist 

imstande, die transzendentalen Bedingungen für die gegenwärtige Präsenz der vergan-

genen Objekte zu untersuchen. Auch Rüsen geht es in seiner Erkenntnistheorie der 

Geschichte wesentlich um diese Bedingungen, die er auf die relevanten Faktoren des 

historischen Erkenntnisaktes zurückführt. In seinem Historikmodell liegt danach die 

Aufgabe der Historik darin, dass  

”...die maßgebenden Faktoren der historischen Erkenntnis, die den ganzen Spielraum 
der historischen Forschung und der Geschichtsschreibung umgreifen, im einzelnen 
identifizieren und ihnen systematischen Zusammenhang aufweisen. Und da die For-
schung und die Geschichtsschreibung nichts Statisches sind, muß sie diesen Zusam-
menhang als einen dynamischen Prozeß darstellen. Der terminus technicus dafür lau-
tet: disziplinäre Matrix.”15  

Dass die Historik bei Rüsen über die empirische historische Forschung nicht nur reflek-
tiert, sondern darüber hinaus diese in der strategischen Weise bestimmt, wird aus sei-
nem Modell disziplinärer Matrix ersichtlich. Das Modell disziplinärer Matrix hat ge-
trennt von der Forschungspraxis des Historikers keine Bedeutung, weil dieses Modell 
auf die Zwecke dieser Forschung ausgerichtet ist. Nicht zuletzt wegen dieser Orientie-
rung bezeichnen die Fachhistoriker der Historikentwurf von Rüsen als der  

”ambitionierteste und für unsere Zwecke tauglichste...”16  

Von Seiten der Fachhistorie wird die Bereitschaft signalisiert, das Rüsensche Modell 

der Historik als Basistheorie der Historiographiegeschichtsschreibung anzuerkennen. 

Manche Fachhistoriker gehen noch weiter und versuchen ihre empirischen Forschungs-

aufgaben entsprechend dem Rüsenschen Modell der disziplinären Matrix zu bestimmen. 

So sieht Bohn die Forschungsaufgabe seines historiographischen Werkes, das dem 

russischen Historiker und Politiker Miljukov gewidmet ist, in der Realisation dieses von 

Rüsen aufgestellten Prinzips, nach dem die allgemeinen Zusammenhänge zwischen der 

                                                 
15  ebd., 24. 
16 Blanke, Typen und Funktionen der Historiographiegeschichtsschreibung. Eine Bilanz und ein 

Forschungsprogramm, in: Geschichtsdiskurs, Bd. 1: Grundlagen und Methoden der 
Historiographiegeschichte, hg. v. Küttler/Rüsen/Schulin, Frankfurt/M. 1993, 202f.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 14

Lebenswelt des Historikers und der von ihm gewonnenen historischen Erkenntnis be-

stimmt werden sollten:  

”Bei der praktischen Anwendung müssen die einzelnen Faktoren der aus Kuhns Para-
digmabegriff entwickelten disziplinären Matrix der Geschichtswissenschaft mit Inhalt 
gefüllt werden”.17  

Wenn aber die Fachhistorie diesem Beispiel generell folgen und versuchen würde, die 

allgemeinen Faktoren des Modells disziplinärer Matrix in die historische Forschungs-

praxis umzusetzen, dann würde die Historiographiegeschichtsschreibung eine Systema-

tik erreichen, die die Lebenswelt des Fachhistorikers nicht mehr in adäquater Form be-

schreiben lässt. Groh spricht angesichts solcher unangemessenen Systematisierung der 

Vergangenheit durch die Verwendung des Modells der disziplinären Matrix von der 

Gefahr der ‘Ausblendung‘ von bestimmten ‘nichtkompatiblen‘ Momenten der historio-

graphischen Forschung.18 Auch Jordan weist in seinem geschichtstheoretischen Werk 

über die Schwellenzeit zwischen Pragmatismus und klassischem Historismus auf die 

Schwierigkeit der modellhaften Erfassung der historischen Denkweisen hin:  

“Zieht man in Betracht, daß es zwischen der Aufklärung und dem Historismus, sofern 
man sie als Epochen faßt, geschichtstheoretische Ansätze gegeben haben könnte, die 
weder der einen noch der anderen Epoche strukturell voll zugerechnet werden können, 
so sind diese mit dem Untersuchungsmodell der disziplinären Matrix nicht in ihrer 
historischen Stellung zu würdigen.“19  

Freilich darf auch das Verhältnis zwischen der Lebenswelt des Historikers und seiner 

historischen Erkenntnis auch in der von Rüsen vorgeschlagenen Art interpretiert wer-

den. Dennoch muss berücksichtigt werden, dass die Erkenntnissubjekte ein komplizier-

teres Verhältnis zu ihrer Außenwelt haben, die sie in jedem Moment ihrer Existenz als 

“gewordene Welt“ begreifen und in diesem Sinne auch interpretieren. Ihre Weltinter-

pretationen vermitteln der Gegenwart einen Einblick in die historischen Vorgänge, der 

auch mit dem Anspruch ihrer absoluten Gültigkeit verbunden ist. Das Vergangene wird 

in diesen Interpretationen modellhaft dargestellt. Dennoch sind alle historischen Mo-

delle im Grunde genommen nur die erkenntnistheoretischen Mittel, die in der gegen-

wärtigen Welt die “gewordene Wirklichkeit“ erkennen lassen.  

Die historischen Erkenntnisse orientieren sich grundsätzlich an den gegenwärtigen Er-

kenntniszwecken. Dennoch stehen auch die Fachhistoriker inmitten des Prozesses, den 

sie historisch beschreiben und auslegen. Interessant ist zu bemerken, dass Rüsen sich 

bei der Bestimmung der allgemeinen Faktoren des historischen Denkens auf den Begriff 

der wissenschaftlichen Paradigmata von Kuhn stützt. Für Kuhn stellte der wissenschaft-

                                                 
17 Bohn, Russische Geschichtswissenschaft von 1880 bis 1905. Pavel N. Miljukov und die Moskauer 

Schule, Jena 1996, 14ff.  
18 Groh, Postinstrumentelle Geschichtswissenschaft, in: Die Zukunft der Aufklärung, hg. v. 

Rüsen/Lämmert./Glotz, Frankfurt a. M. 1988, 117. 
19 Jordan, Geschichtstheorie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die Schwellenzeit zwischen 

Pragmatismus und Klassischem Historismus, Frankfurt a.M./New York 1999, 42. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 15

liche Paradigmabegriff eine Art der Forschungstradition dar, die von den allgemeinen 

Faktoren bestimmt würde:  

”Menschen, deren Forschung auf gemeinsamen Paradigmata beruht, sind denselben 
Regeln und Normen für die wissenschaftliche Praxis verbunden.”20  

Kuhn meinte, dass Paradigmata die normale Wissenschaft ohne eine Beeinflussung 

durch entdeckbare Regeln bestimmen könnten.”21  

Diese Regeln zu entdecken sei nach Kuhn mit der gleichen Schwierigkeit verbunden,  

”welcher der Philosoph begegnet, wenn er zu sagen versucht, was allen Spielen ge-
meinsam ist.”22  

Die gemeinsamen Regeln präzis festzulegen, dürfte also nicht ganz einfach sein. Kuhn 

erwähnt in diesem Zusammenhang den aus der Sprachphilosophie Wittgensteins stam-

menden Begriff der ’Familienähnlichkeiten’. Die verschiedenen Gruppen von Spielen, 

die nicht nach den allgemeinen Kriterien systematisiert und definiert werden könnten, 

vereinigten miteinander gewisse Ähnlichkeiten, die von Wittgenstein ‘Familienähnlich-

keiten‘ genannt wurden.23 Auch Rüsen versuchte mit seinem Modell disziplinärer Mat-

rix die allgemeinen Faktoren des historischen Denkens zu bestimmen und diese auch in 

schematischer Form als ’wissenschaftliche Regeln’ darzustellen.24  

Dennoch unterscheidet die Familienähnlichkeiten von den Spielen ein wesentliches 

Moment: die Familienähnlichkeiten dürfen die Spiele niemals beeinflussen. Nicht die 

Spielregeln orientieren sich an den Familienähnlichkeiten, sondern Familienähnlichkei-

ten an konkreten Spielregeln. Auch die empirische Forschung darf sich von diesen 

allgemeinen Regeln disziplinärer Matrix niemals bestimmen bzw. beeinflussen lassen.  

Für die Theorie der historischen Erkenntnis ist die Reflexion über die historischen Er-

kenntnisprozesse, aber nicht die Einmischungen in den Verlauf dieser Prozesse zulässig. 

Die Theorie der historischen Erkenntnis muss immer auf Distanz zur empirischen histo-

rischen Forschung bleiben. Hätte Rüsen die Grenze zwischen der Historik und der 

Fachhistorie deutlicher bestimmt, wäre bei ihm die Historik niemals zur Meta-Theorie 

der Geschichte geworden.  

Unsere historischen Erkenntnisprozesse stehen im Zusammenhang mit dem bewussten 

Lebensprozess, der sich selbst in systematischer Weise modellhaft als “Geschichte“ 

erfasst. Es ist allein die menschliche Neigung zum systematischen und logischen Den-

ken, die sogar im chaotischen Zustand einen Zusammenhang und Logik erkennen lässt. 

Wenn der Mensch auf die Wolken schaut, erkennt er in ihnen sofort bestimmte Gestal-

                                                 
20  Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a. M. 1973, 29. 
21  ebd., 72. 
22  ebd. 
23  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1977, 57f.  
24  Rüsen, Historische Vernunft. Grundzüge einer Historik, a.a.O., 29. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 16

ten. Haben die Wolken für Menschen sinnvolle Figuren gebildet? Die Menschen haben 

in ein und derselben Sternenkonstellation immer wieder verschiedene Gestalten, die 

nicht mit den Sternen, sondern mit ihren Lebensverhältnissen zu tun hatten, gesehen. 

Wo liegt die Ursache dafür? Was ist dann die menschliche Interpretation der Wirklich-

keit? In welchem Verhältnis steht diese Interpretation zu den von ihr dargestellten 

Wirklichkeitsobjekten? 

Unabhängig davon, was die menschliche Interpretation ihrem Charakter nach ist, beein-

flusst sie das wirkliche Äußere der von ihr dargestellten Objekte nicht. Das äußere Ob-

jekt bleibt das, was es “ist“ bzw. in der Vergangenheit “gewesen war“. Das gegenwär-

tige historische Urteilen über die Vergangenheit beeinflusst die transzendente Vergan-

genheit überhaupt nicht. Das urteilende Subjekt sieht Zusammenhänge, Ordnung und 

Kontinuität auch dort, wo es diese nicht geben kann. In der menschlichen Interpretation 

kommt es darauf an, wie der Mensch die Wirklichkeit ansieht und nicht darauf an, was 

diese nach Kant ’Wirklichkeit an sich’ ist.  

Im Vordergrund der meta-theoretischen Reflexion über den Charakter der historischen 

Interpretationsprozesse sollen daher vor allem die transzendentalen Bedingungen der 

menschlichen Gegenstände, die diese Gegenstände erst bilden lassen, stehen. Die rekon-

struierten Vergangenheitsobjekte werden in logischer Weise systematisiert, 

zweckmäßig geordnet und modellhaft interpretiert. Es wird hier nicht bezweifelt, dass 

menschliche Lebensprozesse modellhaft und d.h. in konkreten Zusammenhängen 

dargestellt werden können. Es wird aber bezweifelt, dass die sich ständig ändernden 

Interpretationen von identischen Ereignissen und Prozessen mit den vergangenen 

Ereignissen und Prozessen selbst etwas gemeinsam haben können, weil solange das 

empirische Material vom Forscher beherrscht wird, wird dieses Material von ihm retro-

spektiv betrachtet, zweckmäßig systematisiert und gegenwartsabhängig interpretiert. 

Die dargestellte Vergangenheit kann sich gegen ihre gegenwärtige Darstellungsweise 

kaum wehren.  

Aber die dargestellten Vergangenheitszusammenhänge haben allein die gegenwärtigen 

und nicht die vergangenen Ursprünge. Dass die Vergangenheit entsprechend einem the-

oretischen Modell ausgelegt werden kann, steht außer Frage. Die Frage ist nur, was un-

sere modellhaften Darstellungen von vergangenen Objekten mit den transzendenten 

Vergangenheitsobjekten gemeinsam haben? Eine Antwort auf diese Frage kann uns 

allein die reflektierende Historik liefern.  

1.3 Die transzendentale Historik 

Dem Historikentwurf von Rüsen ziehen wir ein anderes Modell der Historik vor, das 

sich vor allem auf die philosophische Tradition der transzendentalen Erkenntnistheorie 

der Geschichte stützt. Als prominentester Vertreter dieser Richtung, die auf die Grund-

sätze der Philosophie von Kant und Dilthey zurückgeht, gilt Baumgartner. Baumgartner 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 17

geht davon aus, dass jede Legitimationsaufgabe des historischen Wissensbereiches die 

transzendentale Theorie der historischen Erkenntnis notwendig voraussetze, weil jeder 

Versuch der normativen Begründung der Geschichtswissenschaft unvermeidlich auf die 

transzendentallogische Problematik stoßen würde:  

”Sieht man einmal davon ab, daß die hervorgehobene Vielfalt und Differenz der Er-
klärungstypen dabei nicht berücksichtigt ist, so beansprucht er (wie Rüsen, A.B.), da 
die konzipierte Basistheorie nicht formal sein soll, eine gültige Wesenseinsicht in die 
Wirklichkeit des geschichtlichen Geschehens, die sich selten einer Analyse der ge-
schichtlichen Lebenswelt, also einer bedingten geschichtlichen Lage verdanken soll. 
Dies wiederum hat zur Voraussetzung, daß ein bestimmtes qualitatives Verhältnis von 
Lebenswelt und Reflexion als allgemeingültig ausgezeichnet werden muß. Die Krite-
rien für eine solche Auszeichnung könnten jedoch aus einer Selbstreflexion der Ge-
schichtswissenschaft nur dann gewonnen werden, wenn diese sich nicht ihrerseits auf 
eine selber geschichtliche Reflexion beschränkt. Dann aber wird die Konsequenz un-
ausweichlich, daß man entweder diesen Anspruch, der ja normierende Kraft haben 
soll, aufgibt, oder aber auf eine transzendentallogische Theorie des historischen Ge-
genstandes rekurriert.”25  

In diesem Zusammenhang schlägt Baumgartner statt einer normativen Basistheorie der 

Geschichte die transzendentallogische Theorie der historischen Erkenntnis vor. Indem 

die Historik transzendentalen Typs die Frage nach der Möglichkeit des Vergangenheits-

gegenstandes stellt, stellt sie auch die Frage nach der Möglichkeit der menschlichen 

Geschichten.  

“Die Historik ist vielmehr die Lehre von den Bedingungen möglicher Geschichten,“26  

weist zu Recht Koselleck hin.  

Hier taucht aber die Frage auf, ob die Geschichtstheorien von Marx und Droysen als 

transzendentale Historikentwürfe betrachtet werden dürfen? Auf diese Frage darf m. E. 

eine positive Antwort gegeben werden, weil die Historikentwürfe von Marx und Droy-

sen die Problematik des erkennenden Subjekts implizieren. Sowohl Marx als auch 

Droysen setzen dem geschichtlichen Handeln und Denken die Existenz eines handeln-

den und denkenden Subjekts voraus. Dieses Handeln bzw. Denken steht unter der Be-

dingung des Subjekts. Und mit diesem Subjekt ist uns schon die Grundvoraussetzung 

für die transzendentallogische Analyse der Theorien von Marx und Droysen gegeben. 

Aber die Reflexion von Marx über den Charakter der menschlichen Erkenntnisprozesse 

ist ihrem Wesen nach eine “begleitende Reflexion“, weil Marx niemals allein die er-

kenntnistheoretische Problematik der Geschichte analysiert, sondern die geschichtstheo-

retische Problematik immer im Zusammenhang mit seiner ökonomischen bzw. ge-

schichtsphilosophischen Theorien betrachtet hat. Aber auch die Reflexion von Droysen 

                                                 
25  Baumgartner, Erzählung und Theorie in der Geschichte, in: Beiträge zur Historik, Bd.3: Theorie und 

Erzählung, hg.v. Kocka/Nipperdey, München 1979, 278. 
26  Koselleck, Historik und Hermeneutik, in: Historik, Sprache, Hermeneutik. Eine Rede und eine 

Antwort, hg.v. Koselleck/Gadamer, Heidelberg 2000, 11. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 18

über den Charakter der historischen Erkenntnis ist eine pluralistische, weil sie sowohl 

erkenntnistheoretische als auch ontologische, ethische, didaktische, geschichtsphiloso-

phische und fachmethodische Problematik impliziert. Dennoch bleibt für Droysen die 

erkenntnistheoretische Reflexionsart mit Abstand eine dominierende Art der theoreti-

schen Reflexion über die Geschichte. Für unsere weiteren Untersuchungsbemühungen 

ist die Frage relevant, was die Historik eigentlich ist? Ist sie, wie es Rüsen meint, die 

Metatheorie oder die philosophische Erkenntnistheorie der Geschichte? 

1.4 Über die Identität der Forschungsaufgaben der Historik und der 
Fachhistorie 

Eine deutliche Trennungslinie zwischen der Historik und der Fachhistorie zu bestim-

men, ist nicht so einfach, weil sich die Forschungsaufgaben der Historik und der Fach-

historie teilweise überschneiden. Seit der Aufklärungsepoche schließt die empirische 

Erkenntnistätigkeit des Fachhistorikers die Reflexionselemente über den Charakter des 

eigenen Erkenntnisprozesses ein. Diese reflektiven Elemente findet man in den zahlrei-

chen Einleitungen zum Studium der Geschichte. Die erkenntnistheoretische Reflexion 

der Fachhistoriker über den historischen Wissensbereich hatte meistens einen sporadi-

schen Charakter. Aber gerade die geschichtsphilosophischen Reflexionsversuche von 

Rüsen beweisen, wie schwierig es für Fachhistoriker oft ist, eine deutliche Grenze zwi-

schen der philosophischen und der fachhistorischen Reflexion über die Geschichtswis-

senschaft zu ziehen.  

Wie eng die Forschungsaufgaben der beiden Disziplinen- der philosophischen Historik 

und der empirischen Fachhistorie- beieinander liegen, beweist die reflektive Äußerung 

der Fachhistorie des orthodoxen Marxismus, in der behauptet wird, dass  

”die historische Methode auf Gesetzeserkenntnis und überzeugungskräftige Anschau-
lichkeit zielt, wodurch ’Lehren der Geschichte‘ vermittelt und aktiviert werden kön-
nen.”27  

Die Vorstellung vom Charakter des geschichtlichen Prozesses steht hier im 

Zusammenhang mit der Vorstellung über die Zwecke der empirischen historischen 

Forschung. Gerade die Erkenntnistheorie der Geschichte hat zu ihrer Aufgabe die 

Untersuchung der Zusammenhänge zwischen den spekulativen Weltvorstellungen und 

den empirischen historischen Erkenntnissen. Für die Theorie der historischen 

Erkenntnis liegen aber die Verbindungen zwischen Philosophie und Geschichte, die die 

Historiker während ihrer empirischen Forschungstätigkeit nicht immer merken können, 

sehr nah. Auch im Fall der marxistischen Fachhistorie, die die Aufgabe der Geset-

zeserkenntnis in der Geschichte verfolgt, muss das bestimmte Vorverständnis der 

                                                 
27  Küttler, Die historische Methode aus marxistisch-leninistischer Sicht, in: Beiträge zur Historik, Bd. 

5: Historische Methode, hg. v. Meier/Rüsen, München 1988, 98. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 19

ontologischen Struktur der gegenwärtigen Wirklichkeit bereits vorausgesetzt werden. 

Ist die Wirklichkeitsstruktur nach dem Gesetz aufgebaut, liegt dann das konkrete 

Forschungsziel der Geschichtswissenschaft in der Erkenntnis dieses Gesetzes. Die 

reflektierende Historik muss über eine rein formale Reflexionsstrategie hinaus gehen 

und über die philosophischen Grundlangen der empirischen historischen Forschung 

reflektieren.  

“Geschichte selbst, wenn diese ideologieträchtige Vokabel einmal hingenommen wird, 
ist unvernünftig – vernünftig ist höchstens deren Analyse“.28  

Die empirische historische Wissenschaft kann höchstens ihre Vergangenheitserkennt-

nisse, aber nicht ihre historische Denkweise legitimieren. Für die kognitive 

Legitimation des Vergangenheitsdenkens ist allein die philosophische Historik 

zuständig, die die philosophischen Grundlagen der konkreten historischen Erkenntnis 

erforscht.  

Auf die Frage, im welchem Punkt sich die Historik und die Fachhistorie grundsätzlich 

voneinander unterscheiden, kann nach dem bisher Bedachten die folgende Antwort 

gegeben werden: Während die Fachhistorie nach der Wahrheit der empirischen 

historischen Erkenntnis fragt, fragt die Historik nach Möglichkeit und Grenzen 

der historischen Wahrheit überhaupt.  

Collingwood verwendet statt des Begriffes der Historik den Begriff der ’Philosophie der 
Geschichte’, aber sein Verständnis der Forschungsaufgaben der Philosophie der Ge-
schichte29 ist identisch mit dem, was wir als Aufgabe der philosophischen Disziplin 
Historik bezeichnen:  

“Die Untersuchung über das Wesen des geschichtlichen Denkens gehört zu der legi-
timen Aufgabe der Philosophie, und gegenwärtig 1935  liegen, wie mir scheint, 
Gründe dafür vor, eine solche Untersuchung nicht nur als berechtigt, sondern auch als 
notwendig erscheinen zu lassen,30  

stellt Collingwood fest. Jede erkenntnistheoretische Reflexion über die Grundlagen des 

historischen Erkenntnisprozesses, unabhängig davon, ob sie eine selbständige oder eine 

begleitende Reflexion ist, impliziert die Untersuchung der allgemeinen Elemente dieses 

Prozesses, die unabhängig von zeitspezifischen Gegenwartsbedingungen die historische 

Forschung bestimmen und beeinflussen können. Und gerade auf die Untersuchung die-

ser allgemeinen und beständigen Elemente des historischen Erkenntnisprozesses zielen 

die Erkenntnisbemühungen der kognitiven Historik.  

                                                 
28  Koselleck, Historik und Hermeneutik, a.a.O., 30. 
29  Der Begriff der Historik lässt sich adäquat in alle Sprachen, wie es z. B. im Russischen der Fall ist, 

nicht übersetzen. Der identische Begriff ist für die Historik der Begriff der Philosophie der 
Geschichte oder der historischen Erkenntnistheorie.  

30  Collingwood, Philosophie der Geschichte, Stuttgart 1955, 243. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 20

2. Die Definition der Historik 

2.1 Die Bestimmung des Begriffes der Historik bei Droysen 

Die pluralistische Auslegung der Forschungsaufgabe der modernen Historik hat auch 

die präzise Definition dieses Begriffes erheblich erschwert.31  

Die Frage, ob im historischen Erkenntnisbereich eine besondere Erkenntnistheorie not-

wendig sei, wurde im Zusammenhang mit Ergebnissen der bisherigen Analyse positiv 

beantwortet. Es soll im historischen Wissensbereich eine besondere Erkenntnistheorie 

geben. Was unterscheidet die Theorie der historischen Erkenntnis von der allgemeinen 

Epistemologie? Man kann auf zwei Besonderheiten des historischen Erkenntnisprozes-

ses hinweisen:  

1. Dem historischen Erkenntnissubjekt liegt sein Forschungsobjekt nicht direkt 

vor, d.h. dieses Subjekt hat mit dem Forschungsobjekt zu tun, das in seiner 

Vergangenheit liegt. Schon allein in diesem Faktum, dass historische Erkenntnis 

die Erkenntnis von vergangenen und nicht mehr vorhandenen Gegenständen ist, 

liegt sowohl die Schwierigkeit als auch die Besonderheit der historischen 

Erkenntnisprozedur.  

2. Die historische Erkenntnistheorie ist im Verhältnis zur Epistemologie im 

stärkeren Maße auf die imaginäre und konstruktivistische Denkweise 

angewiesen. Die Wahrheit der historischen Erkenntnis liegt nicht in der 

Übereinstimmung zwischen dem vergangenen Objekt und dem gegenwärtigen 

Wissen von ihm – gerade diese Übereinstimmung ist kaum möglich zu beweisen 

– sondern im Faktum der intersubjektiven Übereinstimmung der individuellen 

Vorstellungen über die Prozesse des Gewordenseins der überlieferten Objekte.  

Die Historik hat mit historischen Wissensinhalten zu tun, die sie weder produziert noch 

auf die empirische Gültigkeit hin überprüft. In diesem Sinne bleibt die Historik von der 

Fachhistorie abhängig. Die praktizierende und funktionierende Geschichtswissenschaft 

bildet für die Historik ihr unmittelbares Forschungsobjekt. Die Reflexionen der Historik 

sind ihrem Charakter nach sekundäre mentale Prozeduren, denen die empirische For-

schungstätigkeit der Fachhistorie vorangeht. Das Vorhandensein der praktizierenden 

Geschichtsschreibung bildet eine notwendige Voraussetzung für die meta-theoretische 

Reflexion der philosophischen Historik.  

                                                 
31  Ein Beispiel der transzendentalen Historik gibt uns Baumgartner, (=”Thesen zur Grundlegung einer 

transzendentalen Historik”, in: Seminar: Geschichte und Theorie, hg. v. Baumgartner/Rüsen, 
Frankfurt 1976); Bei Blanke tritt die Historik in der Gestalt der Theorie der 
Historiographiegeschichte auf (=”Historiographiegeschichte als Historik”, Berlin 1991); Hedinger 
wendet sich in seiner Historik der Subjektivitätsproblematik des historischen Erkenntnisprozesses zu 
(”Subjektivität und Geschichtswissenschaft. Grundzüge einer Historik”, Berlin 1969); Rüsen sieht 
die Aufgabe der Historik in der Begründung der Vernunft in der Geschichte. In der Historik von 
Schmidt werden die Fragen der marxistischen Historik behandelt (”Geschichte und Struktur. Fragen 
einer marxistischen Historik”, Frankfurt a.M. 1978). 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 21

Trotzdem hat die Historik mit ihrem eigenen Forschungsgegenstand und ihrer spezifi-

schen Forschungsmethode zu tun, die mit dem Gegenstand und der Methode der Ge-

schichtsschreibung nicht identisch sind. Auch die Forschungstätigkeit der Historik ist 

im Prinzip eine von der empirischen historischen Forschung souverän verlaufende 

Erkenntnisprozedur.  

Die Historik untersucht in der Analogie mit der historischen Wissenschaft die konkreten 

historischen Wissensinhalte, aber sie untersucht diese Inhalte in ihrem Verhältnis zum 

erkennenden Subjekt, d.h. sie geht auf die historischen Wissensinhalte mit ihren eigenen 

Forschungszwecken ein, die sich von den Forschungszwecken der Fachhistorie prinzi-

piell unterscheiden.  

Der reflektiven Tätigkeit der Historik liegt vor allem der Zweifel zugrunde. Die 

Ursache dieses Zweifels bildet die Frage nach der Möglichkeit der objektiven 

Vergangenheitserkenntnis. Die Historik darf im Unterschied zur Fachhistorie diesen 

Zweifel haben und pflegen, weil sie das historische Wissen selbst nicht produziert, 

sondern über dieses nur reflektiert. Sie will vor allem wissen, wie sich die historische 

Wirklichkeit rekonstruieren lässt. Sie will auch die Frage beantworten, inwieweit die 

historischen Rekonstruktionen der vergangenen Zustände mit der Wirklichkeit dieser 

vergangenen Zustände selbst übereinstimmen. Alle diese Forschungsaufgaben liegen 

ganz deutlich außerhalb des Kompetenzbereiches des historischen Fachbereiches. 

Droysen hat auf die Grenze zwischen Aufgabenbereichen einerseits der empirischen 

Historie und andererseits der spekulativen Philosophie hingewiesen. Er hat uns auch 

eine erste Definition der Historik gegeben:  

”Ich würde am liebsten sagen, die Historik soll das O r g a n o n für unsere Wissen-
schaft sein, gleichsam die Wissenschaftslehre der Geschichte nach dem Fichteschen 
Ausdruck; sie muß uns in den Stand setzen, das, was wir historisch denkend und for-
schend zu tun haben und was fort und fort instinktmäßig getan wird, im Bewußtsein 
der Mittel und Zwecke zu tun: Sie muß die wissenschaftliche Rechtfertigung unseres 
Studiums enthalten und auf die Fragen Antwort geben, die man bisher wohl praktisch 
löste, aber theoretisch wer weiß welchen anderen Wissenschaften zu beantworten 
überließ.”32 

Droysen hat die Historik als ‘Wissenschaftslehre der Geschichte‘ bezeichnet. Er hat 

auch in seiner Historik ein breites Spektrum von Problemen behandelt, die aus den For-

schungsbereichen der praktischen Philosophie, der Erkenntnistheorie, der historischen 

Hilfswissenschaften und der historischen Methodologie stammen. Trotz allem liegt der 

Historikentwurf von Droysen im Hinblick auf seine Fragestellung, seine Argumentati-

onsweise und seine Untersuchungsmethode ohne jeden Zweifel außerhalb des Bereiches 

der empirischen historischen Forschung. Im Ganzen geht es Droysen in seiner Historik 

um das Spezifikum der historischen Denkweise und um die Frage,  

                                                 
32  Droysen, 44. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 22

“in welchen Formen, in welchem Umfang diese Weise des Denkens zur Anwendung 
kommt.“33  

Droysen hat begriffen, dass die Wissenschaftslehre der Geschichte, wie es Barrelmeyer 

bemerkte,  

“einer strikten Normierung durch eine theoretisch nicht disponible weltanschauliche 
Grundlage unterliegt“.34  

Die Historik von Droysen impliziert eine bestimmte Metaphysik, die ihre weltanschau-

liche Grundlage bildet und ihren methodischen Teil maßgeblich bestimmt. Freilich ist 

auch die Droysensche Geschichtsmetaphysik von der geschichtsphilosophischen Denk-

weise des 19. Jahrhunderts und vor allem von der Hegelschen Philosophie abhängig. 

Schon die Sprache der Historik von Droysen weist auf diese Abhängigkeiten hin. Den-

noch stehen im Mittelpunkt jeder Historik, unabhängig von ihrer zeitspezifischen Er-

scheinungsform, immer ein und dieselben Probleme. Diese Probleme fasst Droysen als 

Forschungsaufgaben der Historik in folgenden Punkten zusammen: 

Die erste Aufgabe der Historik besteht in der Klärung der Frage,  

”was wir historisch denkend und forschend zu tun haben”.35  

Die Historik sollte also die Frage nach dem Sinn der historischen Erkenntnistätigkeit 

beantworten. Die Fachhistorie beschäftigt sich mit der Beantwortung derartiger Fragen 

nicht. Statt dessen tut sie das, was sie tun soll. Sie erkennt das Vergangene, aber indem 

sie das Vergangene erkennt, erkennt sie sich selbst als “Erkenntnissubjekt“ oder als 

“das die Vergangenheit erkennende Subjekt“ nicht.  

Die zweite Aufgabe der Historik sieht Droysen in der ‘Rechtfertigung‘ des historischen 

Wissensbereiches. Der Nachteil des Rechtfertigungsbegriffes liegt darin, dass er kein 

wertneutraler Begriff ist. Die Rechtfertigung des historischen Wissensbereiches, wenn 

diese Rechtfertigung als Aufgabe der Fachhistorie erfasst wird, wird ziemlich schnell zu 

ihrer Selbstrechtfertigung. Es wäre besser, statt der Rechtfertigungs- über die Legitima-

tionsaufgabe des historischen Wissensbereiches zu reden, um eine gewisse Neutralität 

und Objektivität dem Überprüfungsvorgang des historischen Erkenntnisbereiches zu 

garantieren. 

Im dritten Punkt der Historikdefinition von Droysen wurde auf den besonderen Cha-

rakter der historischen Erkenntnisprozedur, in der vieles  

”fort und fort instinktmäßig getan wird”,36  

                                                 
33  Droysen, 64. 
34  Barrelmeyer, Untersuchungen zu geschichtstheoretischen Begründungen historischen Wissens bei 

Johann Gustav Droysen, Georg Simmel und Max Weber. Beiträge zur Geschichte der Soziologie, 
Bd. 9, Münster 1997, 42. 

35  Droysen, 44.  
36  ebd. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 23

hingewiesen. Das Instinktmäßige in der historischen Forschung sind die Erkenntnisbe-

dingungen a priori, wie z. B. die Erinnerungsfähigkeit der menschlichen Subjekte. Auf 

diese Erkenntnisbedingungen kommen wir später zurück.37  

2.2 Die Historik und der Begriff der historischen Wirklichkeit 

Die Historik und insbesondere die transzendentale Historik stellt die Frage nach der 

Erkenntnismöglichkeit des vergangenen Gegenstandes. Aus welchem Grund wird aber 

die Erkenntnismöglichkeit der vergangenen Gegenstände in Zweifel gezogen?  

Der problematische Moment der historischen Erkenntnisprozedur liegt im Charakter des 

historischen Wissens, das sich unter den Bedingungen des gegenwärtigen Erkenntnis-

prozesses konstituiert und sich doch auf vergangene bzw. fehlende Gegenstände 

bezieht. Die Erkenntnistätigkeit der Fachhistorie ist ihrem Charakter nach eine 

gegenwärtige Erkenntnisprozedur, die auf gegenwärtige Erkenntniszwecke und 

gegenwärtiges Interesse der erkennenden Subjekte angewiesen ist. Aber das eigentliche 

Geheimnis des historischen Objekts liegt nicht in der Tatsache seiner gegenwärtigen 

Nichtexistenz, sondern in seiner gegenwärtigen Präsenz! 

Das historische Wissen ist das Wissen von dem, was nicht mehr gegenwärtig ist. Aber 

kann das Wissen von dem, was nicht mehr wahrnehmbar und was vergangen ist, über-

haupt ein ”Wissen” sein? Gerade in diesem ontologischen Schnittpunkt ist die kognitive 

Begründung des historischen Wissens notwendig.  

Der kognitive Legitimationsakt des historischen Wissens zielt im Endeffekt auf die me-
taphysische Legitimation des vergangenen Gegenstandes. Im historischen Erkenntnisakt 
ist allein das erkennende Subjekt sozusagen ein Gegenstand, der zugleich die 
Bedingung seiner vergangenen Gegenstände ist. Die gegenwärtige 
“Gegenständlichkeit“ des historischen Objekts ist von der Gegenständlichkeit des 
erkennenden Subjekts abhängig. Das historische Objekt stellt im strengen Sinne des 
Wortes kein vergangenes Objekt dar, weil dieses Objekt seinem Wesen nach ein 
gegenwärtiger Gedanke bzw. eine gegenwärtige Vorstellung ist. Durch die 
gegenwärtige Präsenz des historischen Gedankens wird die gegenwärtige Präsenz der 
Vergangenheit gewährleistet.  

Die historischen Objekte sind Produkte der gegenwärtigen Reflexionstätigkeit des His-

torikers. Zu Recht bezeichnet Essen das Verhältnis des erkennenden Subjekts zu seinem 

vergangenen Objekt als ‘Reflexivität‘:  

”Die These, daß Reflexivität ein konstituierendes Moment von Geschichte ist, impli-
ziert zugleich, daß das historische Wissen eine transzendentale Leistung des Erkennt-

                                                 
37  Im dritten Teil der vorliegenden Arbeit wird die menschliche Erinnerungsfähigkeit, die zur 

Bedingung jedes historischen Wissens wird, analysiert. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 24

nissubjekts ist, das in einem ’konstruktiven Reflexionsakt‘ den historischen 
Gegenstand allererst konstituiert.”38  

Essen untersucht den Begriff der geschichtlichen Wirklichkeit im Streit zwischen 
Theologie und Historik. Im Vergleich von beiden Wirklichkeiten geht aber Essen von 
einer falschen Voraussetzung aus, weil er zwischen dem Heilgeschehen und der Men-
schengeschichte nicht unterscheidet. Es ist aber eine prinzipielle Frage der vorliegenden 
Untersuchung, ob es eine oder mehrere historischen Wirklichkeiten gibt.  

Es gibt bestimmt nur eine Vergangenheit ‘an sich‘, aber diese Vergangenheit wird ge-

genwärtig auf verschiedenen Erkenntnisebenen dargestellt und in unterschiedlicher 

Weise erfasst. Die Theorie der historischen Erkenntnis muss aber zwischen theologi-

scher, historischer, geologischer und kosmischer Wirklichkeit unterscheiden. Ein identi-

sches Vergangenheitsereignis kann in verschiedenen Wirklichkeitsdimensionen darge-

stellt werden. Es ist grundsätzlich möglich, das Ereignis der Auferstehung Jesu fach-

historisch, theologisch, kosmisch oder psychologisch zu interpretieren. In diesen Inter-

pretationsfällen befindet sich aber nicht die Vergangenheit mit sich selbst im Streit, 

sondern hier befinden sich verschiedene Wirklichkeitsmodelle im Streit miteinander.  

Die Theologie hat es mit ihrer eigenen historischen Wirklichkeit zu tun, die im Verhält-

nis zur Fachhistorie eine Reihe von Besonderheiten in sich birgt. Sie interpretiert ein 

identisches Ereignis auf ihre eigene Art und Weise. Aber ein und dasselbe Ereignis, wie 

z. B. das Ereignis der Auferstehung Jesu könnte sowohl vom Standpunkt der Fachhisto-

rie als auch der Theologie der Psychologie oder Physiologie interpretiert werden. Wenn 

das Heilgeschehen fachhistorisch betrachtet wird, dann wird es in eine Kette von 

“menschlichen“ Ereignissen, z. B. Geburt von Katharina der Großen oder Tod von Sok-

rates, gestellt. In der theologischen Interpretation wird das Leben von Jesu in einem 

anderen Kontext betrachtet und in eine Reihe von besonderen Ereignissen gestellt. Die 

theologische Interpretation unterscheidet sich also von der historischen, obwohl beide 

Interpretationen die Interpretationen ein und derselben Wirklichkeit sind. 

Mit empirischen historischen Fakten können die Glaubensprinzipien niemals begründet 

werden. Andererseits sind für das Glauben empirische Beweise unnötig. Der gläubige 

Mensch stellt sich eine identische Vergangenheit anders vor als der Atheist. Beide be-

ziehen sich auf eine identische Wirklichkeit, leben in ein und derselben Gegenwart und 

haben trotzdem verschiedene Wirklichkeitsvorstellungen.  

Man kann darüber diskutieren, ob theologische Wirklichkeit und historische Wirklich-

keit ein und dieselbe Wirklichkeit ist, im kognitiven Sinne müssen wir unbedingt zwi-

schen verschiedenen Wirklichkeitsvorstellungen unterscheiden. Die transzendentale 

Historik muss genau wissen, ob das Vergangenheitsobjekt zum historischen, theologi-

schen oder philosophischen Erkenntniszweck rekonstruiert wird. Die transzendentale 

                                                 
38  Essen, Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie und Historik im Streit um den 

Begriff geschichtlicher Wirklichkeit, in:Tübinger Studien zur Theologie und Philosophie Bd. 9, 
hg.v. Seckler/ Hunold/ Hünermann/Wieland, Mainz 1995, 207.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 25

Historik muss auch wissen, ob es sich um die Rekonstruktion der Gottes- oder der Men-

schengeschichte handelt. Dem Pluralitätsprinzip der historischen Interpretation liegt das 

Freiheitsprinzip der menschlichen Erkenntnis zugrunde, nach dem zwischen ’Erschei-

nung’ und ’Erscheinendem’ grundsätzlich unterschieden wird:  

”Denn, sind Erscheinungen Dinge an sich selbst, so ist Freiheit nicht zu retten.”39  

Die Vergangenheit ’an sich’ erscheint also in unterschiedlichen Erkenntnissituationen 

verschiedenen Subjekten in unterschiedlicher Weise. Dennoch wissen diese Subjekte, 

dass sie in unterschiedlicher Weise ein und dieselbe Vergangenheit interpretieren und 

auslegen.  

3 Der Begriff der historischen Erkenntnissituation  

3.1 Das Verhältnis der Fachhistorie und der Historik zum Begriff der 
historischen Erkenntnissituation 

Vom Standpunkt der transzendentalen Historik wird als ’Geschichte’ nicht das, was sich 

in Raum und Zeit ereignete, klassifiziert, sondern das, was das geistige Produkt des ge-

genwärtigen historischen Rekonstruktionsaktes ist. Geschichte ist demnach ein Relati-

onsbegriff, der ein bestimmtes Verhältnis zwischen dem gegenwärtigen Subjekt und 

seinem vergangenen Objekt voraussetzt. In diesem Verhältnis des erkennenden Subjekts 

zu seinem Vergangenheitsobjekt liegt das Wesen der Geschichte. Die transzendente 

Vergangenheit ist von diesem Verhältnis nicht betroffen. ’Geschichte’ hat im strengen 

Sinne des Wortes nicht mit transzendenten Vergangenheitsgegenständen, sondern mit 

immanenten historischen Objekten und d.h. mit den geschichtlichen Rekonstruktionen 

und historischen Einbildungen zu tun.  

Diese historischen Rekonstruktionen sind geistige Produkte ihrer Erkenntnissituationen. 

Als gegenwärtige mentale Konstrukte sind sie von den Lebensverhältnissen ihrer Ge-

genwart und nicht ihrer Vergangenheit abhängig. Dennoch sind sie die Rekonstruktio-

nen von vergangenen Gegenständen, d.h. (Re)Konstruktionen von vergangenen Ereig-

nissen, Prozessen und Entwicklungen. Wenn die transzendenten Vergangenheitsobjekte 

von den Verhältnissen ihrer vergangenen Gegenwart abhängig gewesen waren, so sind 

auch die immanenten Vergangenheitsobjekte von den Verhältnissen ihrer Gegenwart 

abhängig. Obwohl der Abhängigkeitsfaktor in beiden Fällen gegeben ist, sind es nicht 

die identischen Abhängigkeitsverhältnisse, weil es keine identischen Vergangenheits-

objekte sind. Während sich die Fachhistorie mit der Untersuchung der vergangenen Zu-

sammenhänge beschäftigt, untersucht die Historik die gegenwärtigen Zusammenhänge, 

die auf die Bedingungen des mentalen Rekonstruktionsaktes hinweisen und die gegen-

wärtige Präsenz der vergangenen Objekte ermöglichen. Zum Gegenstand der reflektiven 

                                                 
39  Kant, Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart 1995, 577. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 26

Historik werden also die Bedingungen der gegenwärtigen historischen Erkenntnissitua-

tion, unter denen sich die Vergangenheitsvorstellungen konstituieren. Jede historische 

Erkenntnissituation hat eine spezifische Konstellation ein und derselben Elemente.  

”Die alte Dreiheit: Ort, Zeit, Person geht offenbar in das Werk eines historischen Au-
tors ein. Ändern sich Ort und Zeit und Person, so entstehen neue Werke, auch wenn 
sie von demselben Gegenstand handeln oder zu handeln scheinen.”40  

Die unterschiedlichen Kombinationen der genannten Elemente bestimmen nicht nur den 

Charakter der historischen Erkenntnissituation, sondern auch des in dieser Situation 

gewonnenen Wissens. Wenn es sich Ort, Zeit und Person der gegenwärtigen histori-

schen Erkenntnissituation ändern, ändert sich infolge dessen nicht nur Charakter der 

historischen Erkenntnissituation, sondern auch des historischen Wissens. Mit den konti-

nuierlichen Änderungen des Vergangenheitswissens erkennt auch die Struktur der ver-

gangenen Wirklichkeit gravierende Veränderungen. Aber alle diese Veränderungen, die 

die Struktur unseres Vergangenheitswissens betreffen, finden allein in der Gegenwart 

des erkennenden Subjekts statt! 

Der historische Erkenntnisprozess stellt im Grunde genommen eine kohärente Reihe der 

sich ständig wechselnden Erkenntnissituationen dar. Der Verlauf dieses Prozesses ist 

vom “Kommen“ und “Gehen“ der erkennenden Subjekte und auch von der Änderung 

ihrer gegenwärtigen Lebensbedingungen, die auch die Bedingungen ihres historischen 

Interesses und ihrer historischen Methode sind, abhängig.  

Trotz der Vergänglichkeit der endlichen Subjekte gibt es in jeder historischen Erkennt-

nissituation immer ein bestimmtes Erkenntnissubjekt, das in seinen konkreten Erkennt-

nissituationen mit besonderen Erkenntniszwecken konfrontiert ist und sein spezifisches 

Erkenntnisinteresse hat. Also haben die historischen Erkenntnissituationen außer ihrer 

veränderlichen auch die beständigen Elemente. Während ihres historischen Erkenntnis-

aktes reflektiert die Geschichtswissenschaft über den Charakter ihrer eigenen Erkennt-

nissituation, in der sie das Vergangene erkennt, nicht, sondern sie interpretiert in ihrer 

spezifischen Situation das Vergangene. Aber die transzendentale Historik ist auf die 

theoretische Reflexion über den Charakter der historischen Erkenntnissituation notwen-

dig angewiesen. Die transzendentale Historik kennt keine von den Erkenntnissubjekten 

und ihrer Erkenntnissituation unabhängigen historischen Objekte.  

 

 

                                                 
40  Koselleck, Standortbildung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur historiographischen Erschließung der 

geschichtlichen Welt, in: Beiträge zur Historik, Bd. 1: Objektivität und Parteilichkeit in der 
Geschichtswissenschaft, hg.v. Koselleck/Mommsen/Rüsen, München 1977, 17. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 27

”Die Situation, die jeweils die Art der perspektivistischen Zugriffs des Historikers auf 
seinen Gegenstand bestimmt, ist in aller Regel bereits selbst perspektivisch verformt, 
und zwar durch ein bestimmtes historisches Vorverständnis...”.41  

Jede historische Erkenntnissituation ist standortgebunden, situationsbedingt, gegen-

wartsorientiert. Dementsprechend ist auch das in dieser Situation gewonnene Vergan-

genheitswissen ein situationsabhängiges, standortgebundenes und gegenwartsorientier-

tes Wissen.  

Die Gegenwart interessiert in der Geschichte nur das, was für sie selbst relevant ist. Am 

besten beweist die Historiographiegeschichtsschreibung die Abhängigkeit des histori-

schen Erkenntnisinteresses von den gegenwärtigen Faktoren. Die Geschichtsschreibung 

hatte im Lauf ihrer Geschichte mit ständiger Verschiebung ihrer Interessenschwer-

punkte zu tun. Die Wandlung dieser Interessenschwerpunkte vollzog sich von der rein 

politischen Historie, in der die Elitengeschichte deutlich dominierte, zur sozial-ökono-

mischen Geschichtsschreibung, in der die gesellschaftlichen Klassen und Gruppen im 

Vordergrund der historischen Forschung standen. Die moderne Geschichtsforschung 

wandte sich letztendlich der Untersuchung der Mentalitäts-, der Alltags- und der Glo-

balisierungsgeschichte zu.  

Die Erforschung der bisher als relevant bezeichneten Vergangenheitsobjekte kann 

“plötzlich“ für die Geschichtsschreibung ihre Bedeutung verlieren und das früher für sie 

“Unbedeutende“ in den Vordergrund ihres gegenwärtigen Interesses rücken. Vor ein 

paar Jahrzehnten war es kaum möglich, die Geschichte der Liebe oder die gesamteuro-

päische Geschichte zu schreiben. Jetzt sind aber diese Geschichten möglich. Die Ursa-

chen dieser merkwürdigen Wandlungen von Interessenschwerpunkten in der Ge-

schichtswissenschaft liegen in der erkennenden Gegenwart selbst, die ständig neue Er-

fahrungen gewinnt und neue Entwicklungsstufen erreicht. 

Wenn ein konkreter Mensch sich mit dem eigenen Lebenslauf beschäftigt, dann fragt er 

sich im Moment seiner Vergangenheitsreflexion nicht nach der Perspektive seines Ver-

gangenheitsblickes, sondern er reflektiert einfach vom Standpunkt seines aktuellen 

Lebensmomentes über seine Vergangenheit. Die persönlichen Lebensereignisse werden 

von diesem Menschen immer aus einer bestimmten Blickperspektive, die von der aktu-

ellen Situation abhängig ist, ausgelegt und bewertet. In verschiedenen 

Lebenssituationen legen wir, wie auch die Fachhistoriker, mehr oder weniger Wert auf 

die identischen Ereignisse ein und derselben Vergangenheit, d.h. wir bewerten die 

identischen Ereignisse in verschiedenen Lebenssituationen unterschiedlich. Die gerade 

bestandene Abiturprüfung wird vom Abiturienten selbst als Höhepunkt seines Lebens 

betrachtet. Als 40-jähriger wird dieser Mensch sich sicher etwas bescheidener über die 

                                                 
41  Mommsen, Der perspektivistische Charakter historischer Aussagen und das Problem der 

Parteilichkeit und Objektivität historischer Erkenntnis, in: Beiträge zur Historik, Bd.1: Objektivität 
und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg.v. Koselleck/Mommsen/Rüsen, München 1977, 
451. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 28

Bedeutung des gleichen Vergangenheitsereignisses äußern. Aus diesem Grund reden die 

Politiker sehr oft über die ’historische Bedeutung’ der aktuellen Ereignisse, an denen sie 

selbst teilgenommen haben. Die historische Bedeutung der bestimmten Ereignisse kann 

man aber nur im retrospektiven Blick erkennen. In diesem retrospektiven Blick 

betrachtet man das vergangene Hochzeitereignis nach einem Jahr des glücklichen 

Zusammenlebens ganz anders als nach den Jahren des bitteren Trennungsprozesses. Die 

menschlichen Bewertungen des Vergangenen ändern sich synchron mit dem Charakter 

der gegenwärtigen Lebenssituation:  

”Mit der gegenwärtigen Situation wandelt sich die ’Perspektive‘, in der sich mir meine 
Lebensgeschichte zeigt, wandelt sich somit die Auffassung von der Bedeutung 
vergangener Erlebnisse.”42  

Auch in der Gesellschaftsgeschichte werden die vergangenen Ereignisse aus einer be-

stimmten Perspektive gedeutet. Die transzendentale Historik geht in ihrer Reflexion 

über die Vergangenheit wesentlich weiter als es die Fachhistorie tut. Die Historik hat zu 

ihrem Forschungsgegenstand nicht allein das Vergangene, sondern auch die erkennende 

Gegenwart. In vereinfachter Interpretation hieße es, die Geschichtswissenschaft be-

schäftigt sich allein mit der Biographie, die Historik dagegen nicht nur mit der Biogra-

phie, sondern auch mit der aktuellen Situation, in der bestimmte Vergangenheit in der 

spezifischen Lebenssituation als “Biographie“ erfasst wird. Die identischen Lebenser-

eignisse können in verschiedenen biographischen Darstellungen unterschiedliche Be-

deutungen haben. Ein und dasselbe Ereignis kann in einer biographischen Darstellung 

herausgehoben und in einer anderen überhaupt nicht erwähnt werden. So sind bei der 

Darstellung des Lebenslaufs die Darstellungszwecke immer relevant. Es kommt darauf 

an, wem ich meinen Lebenslauf gegenwärtig erzähle – meinen Kindern, meinem Arbeit-

nehmer, bei dem ich mich bewerbe, dem Kriminalpolizisten oder einem Mitreisenden 

im Bus. “Was“ ich über meine Vergangenheit erzähle, hängt wesentlich davon ab, 

“wem“ ich meine Vergangenheit erzähle. Man wird sicher nicht allen o.g. Personen das 

eigene Vergangene in gleicher Weise darstellen.  

Die historische Darstellungsweise wird von zahlreichen gegenwärtigen “Nebenfakto-

ren“, auf die die Vergangenheit überhaupt keinen Einfluss hat, vorbestimmt. In den ge-

genwärtigen Interpretationen sind vergangene Objekte “deformierbar“. Die Darstel-

lungsweise jeder Vergangenheit hängt immer vom gegenwärtigen Darstellungszweck 

ab.  

Von diesem Standpunkt gesehen sind dem erkennenden Subjekt seine Vergangenheits-

objekte nicht vor dem historischen Erkenntnisakt, sondern erst nach diesem Akt “gege-

ben“. Außerhalb von diesem Erkenntnisakt haben diese Objekte keinen Wert. Das histo-

                                                 
42  Vgl. Kohli-Kunz, Erinnern und Vergessen. Das Gegenwärtigsein des Vergangenen als 

Grundproblem historischer Wissenschaft, Berlin 1973, 13. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 29

rische Objekt konstituiert sich in einer bestimmten Sehperspektive. Für Nietzsche bildet 

diese subjektive Sehperspektive die eigentliche Ursache des Subjektbegriffs:  

”Eine Art von Perspektive im Sehen wieder als Ursache des Sehens selbst zu setzen: 
das war das Kunststück in der Erfindung des ’Subjekts‘, des ’Ichs‘!”43  

Das erkennende Subjekt unterscheidet sich von seinem Objekt durch sein aktives Han-

deln. Die vergangenen Objekte sind nicht mehr handlungsfähig, sie sind vom erkennen-

den Subjekt und von seiner ‘Sehperspektive‘ abhängig. Von anderer Seite gesehen ist 

das handelnde und denkende Subjekt nur im Verhältnis zu seinem passiven Objekt ein 

’Subjekt’. Das Verhältnis des Subjekts zu seinem Objekt macht aus dem Objekt das, 

was es für das Subjekt ist. Wie sich das Subjekt zu seinem Objekt verhält, so erscheint 

auch dieses Objekt seinem Subjekt.  

”Der großen Macht entspricht ein anderes Bewusstsein, Begehren, ein anderer per-
spektivistischer Blick”.44  

Die erkennenden Subjekte sehen die vergangenen Objekte in ihrer gegenwärtigen 

Blickperspektive. In dieser Sehperspektive sind aber die vergangenen Objekte nicht 

mehr “vergangene“, sondern “gegenwärtige“. Wichtig ist zu erwähnen, dass allen histo-

rischen Rekonstruktionen gegenwärtige Objekte, die man ’historische Überreste’ nennt, 

zugrunde liegen. Während seines historischen Erkenntnisaktes hat das erkennende Sub-

jekt nicht mit der Vergangenheit als solcher, sondern mit ihren Überresten45 zu tun. 

Dennoch stellt für dieses Subjekt der eigentliche Zweck seiner Forschung nicht das Er-

kennen des ihm gegebenen historischen Überrestes, sondern von vergangenen Existenz-

bedingungen des überlieferten Überrestes dar. Wenn das erkennende Subjekt sein ge-

genwärtiges Objekt in historischer Weise erkennen will, dann muss es im historischen 

Überrest mehr sehen können, als dieser gegenwärtig enthält. Diesem Subjekt muss auch 

eine besondere geistige Kraft gegeben werden, die es ihm erlaubt, im historischen Über-

rest das Ganze zu sehen. Diese geistige Kraft ist die subjektive Fähigkeit zur histori-

schen Imagination.  

3.2  Die Kraft der historischen Imagination 

Aus den vorausgegangenen Erläuterungen geht hervor, dass der erkennenden 

Gegenwart nicht die Vergangenheit, sondern die von ihr überlieferten 

Vergangenheitsprodukte gegenwärtig vorliegen. Die Gegenwart hat daher nur ein 

vermitteltes Verhältnis zu ihrer Vergangenheit:  

                                                 
43  Nietzsche, Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre, in: Nietzsche Friedrich Werke, hg. v. Schlechta, 

Bd. IV, Frankfurt a. M. 1979, 72. 
44  ebd., 77. 
45  Der Überrest ist nur für den Historiker ein Vergangenheitsobjekt, er ist ein “Rest“ aus den 

vergangenen Zeiten. Im Grunde genommen ist jeder Überrest ein gegenwärtiger Gegenstand.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 30

”Wir besitzen natürlich keinen direkten Zugang zur Geschichte-als-Wirklichkeit, son-
dern nur indirekt, vermittels der ’Geschichte-als-Urkunde‘, d.h. also durch Doku-
mente, Monumente, Symbole, Erinnerungen oder Ausschnitte und Teilstücke der ge-
genwärtigen Welt, die bestimmte Beziehungen zur Geschichte-als-Wirklichkeit unter-
hält.”46  

Das erkennende Subjekt und seine historischen Überreste koexistieren in ein und der-

selben Gegenwart. Zwar sieht dieses Subjekt seine Vergangenheit als eine abgeschlos-

sene und vollendete, aber die Vergangenheit, die es gegenwärtig sieht, ist nicht abge-

schlossen und nicht beendet. Sie wird in der Gegenwart dieses Subjektes fortgesetzt. 

Das erkennende Subjekt trennt in seinem Denken die verschiedenen Abschnitte eines 

einheitlichen Prozesses, die es ’Vergangenheit’, ’Gegenwart’ und ’Zukunft’ nennt, 

voneinander. Aber in Wirklichkeit hat dieses Subjekt nur mit dem aktuellen Moment 

eines universalen Prozesses, in den alles Seiende gehört, zu tun. Weil alles Seiende 

momentanen Charakters ist, sind alle gegenständlichen Objekte des Seins das 

momentan Existierende in ihm. Die ’Vergangenheit’ und die ’Zukunft’ des Seins gibt es 

nur im Hinblick auf den aktuellen Existenzmoment und d.h. es gibt sie nur als 

Vergangenheit und Zukunft eines bestimmten Daseins. Es gibt keine vom konkreten 

Dasein unabhängige Vergangenheit bzw. Zukunft.  

Im Prinzip sind sowohl die Vergangenheit als auch die Zukunft nur Zeitabschnitte ein 

und desselben Entwicklungsprozesses, die gegenwärtig in Relation zueinander stehen. 

Das Relationsdenken impliziert die menschliche Fähigkeit zur historischen Imagination. 

Im historischen Erkenntnisakt werden nicht bloß die gegenwärtigen Zustände des über-

lieferten oder modifizierten Gegenstandes wahrgenommen, sondern auch die rekon-

struierten Vergangenheitszustände, die es gegenwärtig nicht gibt, im Zusammenhang 

mit den wahrgenommenen Zuständen gedacht. Die gegenwärtige historische Vorstel-

lung stellt einen imaginären Zusammenhang sowohl der aktuellen als auch der vergan-

genen Zustände ein und desselben Gegenstandes dar. Alle Vergangenheitsobjekte wer-

den vom erkennenden Subjekt nach dem imaginären Prinzip (re)konstruiert. Der Akt 

der historischen Rekonstruktion schließt spezifische Erkenntnisschritte ein, die für die 

Erkenntnis von gegenwärtigen Objekten nicht unbedingt erforderlich sind. Diese 

Erkenntnisschritte setzen Denkfähigkeiten wie Phantasiebegabung, historische 

Einbildungskraft und die Fähigkeit zur Identifikation der sich ständig ändernden 

Objekte voraus.  

Vor allem wäre ohne die imaginäre Denkleistung des gegenwärtigen Bewusstseins jede 

gegenwärtige Rekonstruktion des vergangenen Gegenstandes nicht möglich gewesen. 

Der Begriff des ’historischen Überrestes’ weist daher darauf hin, dass er ein ’Rest’ von 

einem vergangenen Ganzen ist, das vom erkennenden Subjekt imaginär rekonstruiert 

werden soll, bevor es erkannt wird. Die aktuellen Wahrnehmungsbilder des überliefer-

ten historischen Überrestes werden im historischen Erkenntnisakt von den imaginären 

                                                 
46  Danto, Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt 1974, 147. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 31

Bildern ergänzt. Diese imaginären Vergangenheitsbilder sind allein im historischen 

Bewusstsein des erkennenden Subjektes gegenwärtig “wirklich“. Auf dem Hintergrund 

dieser imaginären Bilder erkennen die gegenwärtigen Subjekte, dass die in ihrer Ge-

genwart vorhandenen Strukturen und Verhältnisse modifizierte, deformierte und sich 

weiter entwickelnden Verhältnisse sind. Der von diesen Subjekten imaginär geschaffene 

historische Hintergrund ist nicht “wahrnehmbar“, sondern nur “vorstellbar“. Die 

menschliche Fähigkeit zur Imagination ist eine notwendige Voraussetzung des histori-

schen Erkenntnisprozesses. Die Imaginationsfähigkeit lässt den erkennenden Subjekten 

zu auch das, was nicht mehr existiert, vorstellen und erkennen.  

Die erkennenden Subjekte können die vergangenen Überlieferungsprozesse der histori-

schen Überreste nicht bestimmen, weil sie mit den überlieferten Objekten zu tun haben, 

d.h. diesen Subjekten liegt als ’historischer Überrest’ nur das vor, was ihre Gegenwart 

erreicht hat. Diese Subjekte können ihre historischen Überreste in verschiedenen Zu-

sammenhängen denken. Ohne ihre Fähigkeit zur historischen Imagination wäre es für 

diese Subjekte kaum möglich, ein und dieselben überlieferten Objekte zum Gegenstand 

der verschiedenen historischen Interpretationen machen. Ein und dieselbe historische 

Quelle – Bild, Text, Werkzeug – kann dem Fachhistoriker die Informationen sehr ver-

schiedenen Charakters über die Vergangenheit liefern und in verschiedenen historischen 

Fachbereichen als Erkenntnisquelle bearbeitet werden. Es ist allein die Eigenschaft des 

erkennenden Subjektes und nicht seiner überlieferten Gegenstände, die ihm erlaubt, in 

Bezug auf ein und dieselben überlieferten Gegenstände die neuen Erkenntnisse gewin-

nen. Dabei spielt die Fähigkeit zur historischen Imagination im Erkenntnisaktes des 

Vergangenen eine bedeutende Rolle.  

”Wie denn sonst ließe sich eine ’Vergangenheit‘, die per definitionem aus als nicht 
mehr wahrnehmbar geltenden Ereignissen, Prozessen, Strukturen und so weiter be-
steht, entweder im Bewusstsein oder im Diskurs darstellen, wenn nicht durch die 
’Imagination‘.”47  

Die historische Imagination sei eine besondere Denkart für die Hervorbringung einer 

spezifischen menschlichen Wahrheit,48 meint White. White steht mit seiner Idee über 

die Geschichte als einer imaginären Wissenschaft nicht allein da. Auch Max Weber 

wies seinerzeit darauf hin, dass Geschichte im Vergleich zur historischen Chronik das 

Denken der historischen Möglichkeiten oder die Phantasiebilder notwendig vorausset-

zen müsse:  

“Was heißt es denn nur aber, wenn wir von mehreren ’Möglichkeiten‘ sprechen, zwi-
schen denen jene Kämpfe ’entschieden‘ haben sollen? Es bedeutet zunächst jedenfalls 
die Schaffung von -sagen wir ruhig - Phantasiebildern durch Absehen von einem oder 
mehreren der in der Realität faktisch vorhanden gewesenen Bestandteile der ’Wirk-

                                                 
47  White, Das Problem der Erzählung in der modernen Geschichtswissenschaft, in: Theorie der 

modernen Geschichtsschreibung, hg.v. Rossi, Frankfurt a. M., 98. 
48  ebd. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 32

lichkeit‘ und durch die denkende Konstruktion eines in Bezug auf eine oder einige 
’Bedingungen‘ abgeänderten Herganges.“49  

Und Collingwood bezeichnet die Imaginationskraft als eine ’unerlässliche Fähigkeit’ 

des Menschen.  

”Die Einbildungskraft, jene blinde aber unerläßliche Fähigkeit, ohne die wir, wie Kant 
gezeigt hat, niemals die Welt um uns wahrnehmen könnten, ist auch für die Ge-
schichte unerlässlich. Sie wirkt nicht als willkürliche Phantasie, sondern in ihrer aprio-
rischen Form und vollbringt so ganz allein die Leistung der historischen Konstruk-
tion.”50  

Wichtig ist in diesem Zusammenhang zu bemerken, dass die logischen Grenzen für das 

Erkennen des vergangenen Objektes nicht von diesem Objekt, sondern vom erkennen-

den Subjekt und seiner Erkenntnisregeln bestimmt werden. Wenn es Koselleck auch 

meint,  

”strenggenommen kann uns eine Quelle nie sagen, was wir sagen wollen. Wohl aber 
hindert sie uns, Aussagen zu machen, die wir aufgrund der Quellen nicht machen dür-
fen.”51  

Dennoch ist es nicht die Quelle, sondern unsere Erkenntnisregeln, die uns gegenwärtig 

denkbare Aussagen über die Vergangenheit zulassen. Das erkennende Subjekt geht in 

der Bestimmung seiner historischen Quellen aus seinen historischen Erkenntniszwecken 

aus. Aber seine Erkenntniszwecke liegen ihm nicht in seinen historischen Quellen bereit 

vor, sondern sie sind die Zwecke und Bedürfnisse seines Lebensprozesses. Der Mensch 

sucht für sich die geeigneten historischen Quellen entsprechend seinen Erkenntniszwe-

cken aus.  

Die historische Imagination muss den Gesetzen der menschlichen Logik folgen. Der 

Mensch denkt die vergangene Wirklichkeit imaginär, aber er denkt diese auch rational. 

In diesem Sinne ist die Meinung von Rickert, dass die Imagination und die Logik sich 

ausschließen müssten, gewiss eine irrtümliche Feststellung.  

”Die Geschichte wendet sich hier an die Phantasie und bedarf selbst der Phantasie. 
Sobald aber die Phantasie ins Spiel kommt, hat die Logik nichts mehr zu sagen.”52  

Imagination und Logik müssen sich einander nicht widersprechen. Im historischen Er-

kenntnisakt löst sich das erkennende Subjekt von seinen gegenwärtigen Realitäten 

nicht, sondern er denkt das Vergangene in seiner gegenwärtigen Wirklichkeit und 

entsprechend dieser Wirklichkeit. Freilich geht die imaginäre Denkweise über das 

gegenwärtig Vorhandene hinaus, aber der historischen Imagination werden die Grenzen 

                                                 
49  Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, hg. v. Winckelmann, J., Tübingen 1988, 275. 
50  Collingwood, Philosophie der Geschichte, Stuttgart 1955, 253. 
51  Koselleck, Standortbildung und Zeitlichkeit...., a.a.O., 45. 
52  Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die 

historischen Wissenschaften, Tübingen 1913, 346. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 33

von der Wirklichkeit selbst bereits gesetzt. Das historische Denken hat nicht mit der 

Irrealität, sondern mit gegenwärtiger Realität zu tun. Zu recht behauptet Collingwood, 

dass die historische Denkweise dem Prinzip des Commonsense unterworfen ist. Auch 

die historischen Gegenstände würden nach den apriorischen Regeln erkannt und 

rekonstruiert:  

”Wir müssen uns vorstellen, was existieren muß.”53  

Wenn historische Quellen beispielsweise nur die Aussagen über das Leben, aber keine 

einzige Aussage über den Tod einer historischen Persönlichkeit “X“ enthalten würden, 

dürften wir trotzdem auf den Tod dieser Persönlichkeit schließen, obwohl wir keine 

historischen Beweise für diesen Tod in den überlieferten Quellen finden können. Die 

historische Imagination trägt in diesem Fall die Züge des logischen Denkens. So gibt es 

auch Beweise für Dinge, die von den Quellen nicht bestätigt werden, die aber dem ge-

sunden menschlichen Verstand und den menschlichen Erkenntnisregeln nicht wider-

sprechen. Historische Erkenntnis ist daher immer das “Hinzudenken“ zu dem, was ge-

genwärtig und bekannt ist. Dieses Denken hat mit den Wahrnehmungsbildern von ge-

genwärtigen Objekten zu tun, die im historischen Denkakt “ergänzt“ werden müssen. 

Auch setzt das historische Denken Vermutungen, Analogien, Hypothesen voraus. Im 

historischen Erkenntnisakt wird der historische ”Überrest” zum historischen Ganzen, 

freilich nur zum gedachten, aber doch zu einem imaginären Ganzen. So schafft sich der 

Mensch mit seiner Vorstellung des historischen Ganzen eine selbsterzeugte Wirklich-

keit, die sich auf die gegenwärtig-gegenständliche Grundlage stützt und die Fähigkeit 

zur historischen Imagination voraussetzt: 

”Die geschichtlich-gesellschaftliche Welt hat, obwohl sie doch selbsterzeugte Wirk-
lichkeit ist, den Charakter einer ’zweiten Natur‘, die die Menschen um sich errichten 
und der sie nicht entrinnen können, solange sie sie nicht aufgeben.”54  

Die Bedingungen dieser selbsterzeugten Wirklichkeit liegen allein auf der Seite des er-

kennenden Subjektes und nicht seines vergangenen Objektes. Die Forschungsaufgabe 

der transzendentalen Historik besteht in der Klärung der Frage nach den kognitiven 

Bedingungen der gegenwärtigen Präsenz der vergangenen Wirklichkeit. Vorrangig 

beschäftigt sich die transzendentale Historik mit den subjektiven Prozeduren des 

Prozesses der Vergangenheitsrekonstruktion. Alle menschlichen Gedanken, wenn sie 

auch im bestimmten Lebenskontext erscheinen oder sich auf diesen beziehen, wenn sie 

die gesellschaftlichen Bezüge enthalten und die kommunikativen Prozesse 

voraussetzen, werden weiterhin von konkreten Personen vertreten. Allgemeine 

Wissensinhalte sind nur dann “allgemeine“, wenn sie die Wissensinhalte von mehreren 

individuellen Subjekten sind. Der Rekonstruktionsakt des vergangenen Gegenstandes 

                                                 
53  Collingwood, a.a.O., 254. 
54  Berger, Gegenstandskonstitution und geschichtliche Welt. Untersuchungen zur transzendentalphilo-

sophischen Lehre vom geschichtlichen Gegenstand und seiner Erfahrung im Blick auf Heinrich 
Rickert, Ludwigshafen 1967, 43. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 34

findet zunächst auf der subjektiven Ebene statt. Die in diesem subjektiven Erkenntnisakt 

entworfenen Vergangenheitsbilder müssen im intersubjektiven Diskurs überprüft und 

bestätigt werden. Aber die Vergangenheit kann an diesem Überprüfungsverfahren nicht 

mehr teilnehmen. 

Die Historiker stehen in einem Dialog, aber weniger mit der Vergangenheit als vielmehr 

mit ihrer Gegenwart. Sie haben mit schweigenden Vergangenheitsobjekten und spre-

chenden Subjekten zu tun. Die Historiker, mit denen ihre Quellen ”reden” können, er-

kennen in diesem Sprechakt ihre eigene Stimme nicht. Die Quellen werden von den 

erkennenden Subjekten aktiviert und zum gegenwärtigen Leben hervorgerufen. Sie 

stehen im Dienste der gegenwärtigen Subjekte als ihre “Erkenntnis-Quellen“ und ihre 

“Erkenntnismittel“. Die historische Wahrheit liegt uns in diesen Quellen nicht vor. 

Auch die vergangenen Subjekte, die ein und dieselben Quellen in ihrer Forschung ver-

wendet haben, waren auf der Suche nach ihrer historischen Wahrheit. Auch sie haben in 

subjektiver Weise ihre Gegenwart, die für uns zur Vergangenheit geworden ist, in Be-

zug auf diese Quellen dargestellt.  

3.3  Das Freiheits- und das Notwendigkeitselement der historischen 
Erkenntnissituation 

Jede historische Erkenntnissituation wird einerseits vom Freiheits- und andererseits 

vom Notwendigkeitsfaktor bestimmt. Unter Notwendigkeitsfaktoren der historischen 

Erkenntnissituation verstehen wir die spezifischen Rahmenbedingungen der 

erkennenden Gegenwart, d.h. der allgemeine Erkenntnisstand, die sich in ihr etablierten 

Erkenntnisstrukturen und die ihr zur Verfügung stehenden Vergangenheitsüberreste. 

Die historischen Erkenntnissubjekte können die notwendigen Faktoren der historischen 

Erkenntnissituation kaum bestimmen oder beeinflussen.  

Aber diese Subjekte haben nur dann mit den notwendigen Bedingungen ihrer histori-

schen Erkenntnissituation zu tun, wenn sie das Vergangene erkennen ”wollen“. Wenn 

diese Subjekte ihre Erkenntnisziele haben, beginnen sie mit der Suche nach den geeig-

neten Erkenntnismitteln, mit denen sie ihre Ziele erreichen können.  

Im subjektiven Wollen und im freiwilligen Streben dieser Subjekte, die eigene Vergan-

genheit zu erkennen, liegt das Freiheitselement des historischen Erkenntnisprozesses. 

Die Freiheit des historischen Erkenntnisaktes äußert sich im Begriff des historischen 

Interesses. Eine konkrete historische Fragestellung steht immer im Zusammenhang mit 

dem gegenwärtigen historischen Interesse der erkennenden Gegenwart. Ausgehend von 

diesem Interesse bestimmen die erkennenden Subjekte ihre historischen Erkenntniszwe-

cke.  

Die historische Vernunft hat nicht mit der Vergangenheit ‘an sich‘, sondern mit der 

transzendentalen Vergangenheit, die diese Vernunft in verschiedenen Zusammenhängen 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 35

und besonderen Gegenwartsbezügen vorstellt und darstellt, zu tun. Diese in dynami-

scher Weise gedachte Vergangenheit ist nicht mehr gegenwärtig. Die abgeschlossenen 

vergangenen Prozesse und Ereignisse lassen sich gegenwärtig nicht mehr ändern:  

”Was einmal geschehen ist, kann allerdings durch nichts ungeschehen gemacht wer-
den.”55  

Anders steht es mit den historischen Vorstellungen über die vergangenen Prozesse und 

Ereignisse. Diese lassen sich in unendlichen Variationen denken und in unterschiedli-

chen Zusammenhängen interpretieren.  

Die transzendente Vergangenheit ’an sich’ wird von den Wandlungen ihres späteren 

Interpretationsprozesses kaum beeinflusst. Aber allein die im ständigen Prozess der 

endlosen Korrekturen, Ergänzungen, Neuentdeckungen und Umschreibungen stehende 

transzendentale Vergangenheit gibt dem gegenwärtigen Menschen den Zugang zum 

Vergangenen. Die vollendete Vergangenheit ist wirkungslos, ihre Interpretation ist 

dagegen gegenwärtig wirksam. Aber die gegenwärtige historische Interpretation beein-

flusst nicht die vergangenen, sondern die gegenwärtigen Entwicklungen und Prozesse. 

Diese gegenwärtige Wirksamkeit des historischen Wissens bleibt oft dem 

Fachhistoriker selbst nicht bewusst. 

3.4  Die Problematik des historischen Forschungsobjekts 

Ein relevantes Moment des historischen Erkenntnisprozesses bildet darüber hinaus die 

Analyse des Begriffes des historischen Forschungsobjektes. Dieser Begriff ist mehrdeu-

tig. Einerseits sind historische Forschungsobjekte dem erkennenden Subjekt, z.B. in der 

historischen Überlieferung direkt gegeben. Andererseits bleiben diesem Subjekt seine 

vergangenen Objekte, wie vergangene Aktionen, historische Ereignisse und abgeschlos-

sene Entwicklungen prinzipiell unzugänglich. In der Definition des historischen For-

schungsobjektes kommt es darauf an, was wir unter dem historischen Objekt verstehen. 

Obwohl die historischen Überreste die einzigen historischen Forschungsobjekte der 

Fachhistoriker sind, die ihnen zugänglich sind, sind sie nicht ihre Forschungsobjekte. 

Das Forschungsobjekt des Historikers bildet nicht das, was ihm gegenwärtig als sein 

“Forschungsmittel“ vorliegt, sondern sein Forschungsobjekt ist sein historischer “For-

schungszweck“. Dieser Forschungszweck liegt im Erkennen der in der Vergangenheit 

liegenden Objekte, von denen nur die Überreste überliefert wurden. Aber der Fachhisto-

riker untersucht diese Vergangenheitsüberreste zu seinem gegenwärtigen Erkenntnis-

zweck. Er betrachtet die historischen Überreste als seine Erkenntnismittel.  

Es ist zunächst also notwendig, in Bezug auf den Begriff des historischen Forschungs-

objektes zwischen historischen Erkenntnismitteln und historischen Erkenntniszwecken 

                                                 
55  Kohli-Kunz, a.a.O., 19f. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 36

zu unterscheiden. Der historische Erkenntniszweck besteht in der Erklärung der “ge-

wordenen Zustände“. Die wirklichen Zustände sind in jedem Moment ihrer Existenz 

gegenwärtig. Zu “gewordenen“ Zuständen werden sie nur dann, wenn sie “historisch“, 

d.h. im Zusammenhang mit ihrer Vergangenheit betrachtet werden.  

Der Fachhistoriker fragt während seines Erkenntnisaktes nicht nach den gegenwärtigen 

Bedingungen des transzendenten Vergangenheitsobjektes. Er stellt aber die Frage nach 

dem, was die gegenwärtigen historischen Rekonstruktionen mit den vergangenen Ob-

jekten ‘an sich’ gemeinsam haben. Rickert äußert sich sehr skeptisch über die Erkennt-

nismöglichkeit der transzendenten Objekte:  

”Wir unterscheiden zwischen immanenten und transzendenten Objekten, und allein 
die Existenz der immanenten Objekte ist nicht zu bezweifeln.”56  

Es steht fest, dass alle Beweise für die Existenz der äußeren Objekte allein auf der Seite 

des erkennenden Subjektes und nicht seiner Objekte liegen. Dass die äußeren Objekte 

existieren müssen, wird schon allein durch die Realität des menschlichen 

Denkprozesses bewiesen. Man kann schließlich die Existenz des äußeren Objektes, aber 

nicht das gegenwärtige Denken dieses Objektes in Zweifel ziehen. Ich kann in meinem 

Denken die Realität meines Denkaktes nicht bezweifeln, weil dieser Zweifel selbst ein 

Beweis meines Denkaktes ist. Während meines Denkaktes wird mir die Tatsache 

meines Zweifels bzw. meines Denkens bewusst. Im gegenwärtigen Denken kann allein 

die Existenz des transzendenten, aber nicht des immanenten Objektes bezweifelt 

werden. Wenn wir aber die Existenz des immanenten Objektes axiomatisch 

voraussetzen, dann setzen wir damit auch die äußere Existenz dieses Objektes voraus, 

weil das, was als äußeres Objekt gedacht wird, nicht das Denken selbst ist. Die Realität 

des Denkprozesses impliziert die äußere Existenz des gedachten Objektes. Indem man 

das Vergangene denkt, denkt man etwas, was nicht dieses Denken ist. Diese 

Ausführung gilt sowohl in Bezug auf gegenwärtige als auch vergangene Objekte.  

Die transzendentale Historik setzt ihrer Reflexion über die historischen Erkenntnispro-

zesse die Existenz der äußeren Objekte voraus. Andersfalls wäre ihre Reflexion über die 

historischen Erkenntnisprozesse sinnlos. Die transzendentale Historik schließt von der 

Existenz des Bewusstseinsobjekts auf die Existenz des äußeren Objektes. Alle Beweise 

für die äußere Existenz dieser Objekte findet sie allein im Bewusstsein, anders kann sie 

diese Existenz nicht beweisen.  

”Das Subjekt allein ist beweisbar: Hypothese, daß es nur Subjekte gibt - daß ‚Objekt‘ 
nur eine Art von Wirkung von Subjekt auf Subjekt ist... ein modus des Subjekts.”57  

’Objekt’ ist mit der ’Wirkung’ identisch. Nur das, was wirkt, ist menschliches Objekt. 

Der Kreis von menschlichen Objekten ist sicher viel kleiner als der Kreis aller existie-

                                                 
56  Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis. Einführung in die Transzendentalphilosophie, Tübingen 

1928, 19. 
57  Nietzsche, Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre, a.a. O., 127f. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 37

renden Objekte. Und die Vergangenheit ist nur in den Grenzen ihrer gegenwärtigen Prä-

senz, in der sie gegenwärtig wirksam ist, erkennbar. Ihre Wirksamkeit setzt ihre gegen-

wärtig-gegenständliche Präsenz voraus.  

Rickert unterscheidet zwischen dem ‘Sein der Objekte‘ und ihrem immanenten ‘Ob-

jektsein‘.58 In Bezug auf die vergangenen Objekte sollen auch wir das ’Sein des 

vergangenen Objektes’ vom seinen ’gegenwärtigen Vergangenheits-objektsein’ trennen. 

Die historischen Vorstellungen müssen sich auf die gegenwärtigen Objekte, die 

zugleich geänderte, überlieferte und modifizierte Objekte sind, beziehen. Dieser Bezug 

bildet die gegenständliche Grundlage des historischen Erkenntnisprozesses, in dem man 

nicht mit den “fehlenden“, sondern mit den “sich ständig ändernden“ Objekten zu tun 

hat.  

Der historische Erkenntnisakt hat eine ’gegenwärtig-gegenständliche’ Grundlage. Ohne 

diese Grundlage wäre die Vergangenheit gegenwärtig unwirksam. Die Vergangenheit 

ist allein in den historischen Denkkonstruktionen, historischen Vorstellungen und 

Vergangenheitsbildern gegenwärtig.  

Diese historischen Konstruktionen setzen die Einheit des Logischen mit dem Ontologi-

schen in der Geschichte voraus. Einerseits sind diese Konstruktionen die imaginären 

Vorstellungen von gegenwärtigen Zuständen und andererseits sind sie die Denkkon-

struktionen, für die es keine gegenständlichen Analogien in der Gegenwart des erken-

nenden Subjektes gibt. Die Kontinuität des historischen Erkenntnisprozesses impliziert 

die Einheit des Gegenstandsbewusstseins.  

”‚Kontinuität‘ in dem systematischen nicht eindeutigen Doppelsinn vertritt die Einheit 
des Gegenstandsbewusstseins, die nach Kant die Einheit des Gegenstandes ermögli-
chen soll.”59  

Im Bewusstsein des historischen Erkenntnissubjekts wird der historische Überrest in der 

Einheit mit sich selbst als einem vergangenen und einem gegenwärtigen zugleich und 

damit als Ganzes gedacht. Im historischen Erkenntnisakt werden komplexe Entwick-

lungsprozesse der vergangenen Wirklichkeit auf die Logik des gegenwärtigen Denkak-

tes reduziert. Die Fragen der Historik zielen nicht auf das Erkennen der vergangenen 

Wirklichkeit, sondern der Erkenntnisprozesse dieser Wirklichkeit. Die Hauptrage der 

Historik lautet: Wie kann das Wissen von der vergangenen Wirklichkeit gegenwärtig 

möglich sein?  

”Die Frage hat vielmehr tiefer anzusetzen, sie (= die Historik, A. B.) hat das Problem 
zu erörtern, wie überhaupt ein Wissen von so etwas wie Geschichte in sich strukturiert 

                                                 
58  Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis..., a.a.O., 27. 
59  Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des Historismus, 

Freiburg/München 1974, 100. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 38

und aufgebaut ist, wie und unter welchen Bedingungen es überhaupt als möglich ge-
dacht werden kann.”60  

Das historische Wissen ist das Wissen von gegenwärtigen Objekten. Die Gegenwart hat 

außer ihrer gegenwärtigen Objekte keine Objekte mehr, die sie historisch erforschen 

kann. Aber die historischen Interpretationen haben in der Gegenwart des erkennenden 

Subjektes keine gegenständlichen Analogien.  

”Die Historie hat im Unterschied zu den anderen Wissenschaften kein gleichzeitig 
vorhandenes Objekt der Erkenntnis.”61  

Aus diesem Grund hält z.B. Berger die Revision des Begriffes der sinnlichen Erfahrung 

im historischen Erkenntnisbereich für notwendig: Der  

”Begriff der sinnlichen Erfahrung bedarf, um der Geschichte gerecht zu werden, einer 
Revision.”62  

Die vergangenen Objekte sind statische und unveränderliche Objekte. Die historischen 

Interpretationen von diesen Objekten sind dagegen veränderlich und dynamisch. In 

diesen Interpretationen werden einmalige Konstellationen von vergangenen Objekten, 

die es nicht mehr gibt, fixiert. Diese Konstellationen von vergangenen Objekten existie-

ren gegenwärtig allein im gegenwärtigen Bewusstsein. Das Vergangenheitsobjekt setzt 

die Existenz einer gegenwärtigen historischen Vorstellung von ihm, die aber die Vor-

stellung von einem gegenwärtig abwesenden Objekt ist.  

3.5  Über die Wahrheit des historischen Urteils 

Geschichte kann die Wissenschaftlichkeit der von ihr gewonnenen Erkenntnisse nur 

dann beweisen, wenn sie auch beweisen wird, dass die Erkenntnisse über die vergan-

gene Wirklichkeit mit dieser Wirklichkeit ”übereinstimmen” oder sich dieser zumindest 

”annähern”. Jeder Versuch der meta-theoretischen Begründung des historischen Wis-

sens impliziert die Reflexion über die Verhältnisproblematik zwischen dem vergange-

nen Objekt und dem gegenwärtigen Wissen von ihm. Das Erreichen dieser Überein-

stimmung stellt für die historische Wissenschaft ihren höchsten Forschungszweck dar. 

Wenn zuweilen von Seiten der Historiker behauptet wird, dass die von ihnen gewonne-

nen Erkenntnisse objektiven Charakters sind, so stehen doch nicht nur diese Erkennt-

nisse, sondern auch die Behauptung ihrer Objektivität unter subjektiven Einflüssen. In 

Bezug auf die Objektivitätsproblematik des menschlichen Wissens soll daher zunächst 

bewiesen werden, dass es das objektive Wissen bei endlichen Vernunftsubjekten geben 

kann, d.h. erst soll die Möglichkeit der objektiven Erkenntnis bewiesen werden, bevor 

                                                 
60  Baumgartner, Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik, in: Seminar: Geschichte und 

Theorie, hg.v. Baumgartner/Rüsen, Frankfurt 1976, 274. 
61  Kohli-Kunz, a.a.O., 8. 
62  Berger, a.a.O., 55.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 39

es zu den Behauptungen der Objektivität der historischen Erkenntnis kommen wird. 

Warum wird gerade in dem Fall, in dem die erkennenden Subjekte ihre Objekte nicht 

haben und gegenwärtig nicht wahrnehmen oder miterleben können, auf die Objektivität 

des historischen Wissens hingewiesen? Die Antwort auf diese Frage bleibt allein das 

Geheimnis der Fachhistoriker.  

Aber das Problem der historischen Objektivität kann isoliert von der allgemeinen er-

kenntnistheoretischen Problematik nicht gelöst werden. Die historischen Erkenntnisse 

werden in einem bestimmten Lebenskontext produziert. Getrennt von diesem Kontext 

sind diese Erkenntnisse für die Historik undenkbar. Die Vergangenheit wird unter be-

sonderen Gegenwartsbedingungen entworfen und ausgelegt.  

”Aus lebensweltlichen Erfahrungen und Absichten formiert sich ein Bezugsrahmen für 
die kognitive Aneignung von Vergangenheit, in dem die Geschichte immer schon 
vorentworfen ist...”.63  

Im aktuellen Beziehungsverhältnis zwischen der Gegenwart und ihrer Vergangenheit 

hat allein die erkennende Gegenwart das Bestimmungsrecht gegenüber ihrer Vergan-

genheit. Die Vergangenheit ist in diesem Sinne auf die Willkür ”ihrer” Gegenwart 

immer angewiesen, weil sie gegenwärtig nur “so“ erscheint, wie sie dargestellt wird.  

In dem Moment, in dem die Gegenwart die Vergangenheit interpretiert und kommen-

tiert, hat sie ihre Macht über die Vergangenheit. Die Vergangenheit ‘an sich‘ bleibt aber 

von ihren späteren Auslegungen und Darstellungen prinzipiell unbetroffen. Es ändern 

sich allein die Vergangenheitsinterpretationen, aber nicht die Vergangenheiten, die in 

diesen Interpretationen unterschiedlich dargestellt werden. Überschätzen wir die 

Wirkungskraft des gegenwärtigen historischen Wissens nicht! Wenn in der Geschichte 

sich etwas ändert, dann ändert es sich allein in der Geschichte und nicht in der 

interpretierten Vergangenheit.  

Aber alle Wandlungen der historischen Interpretation beeinflussen im starken Maße das 

gegenwärtige Vergangenheitsbild. Die historischen Bilder bestimmen ihrerseits das 

gegenwärtige Kräfteverhältnis, legitimieren bestehende Strukturen und beeinflussen die 

öffentliche Meinung. Es ist nicht die transzendente Vergangenheit, die in den histori-

schen Bildern gegenwärtig wirksam ist, sondern das Wissen von ihr. Im Hinblick auf 

die gegenwärtigen Einflüsse der Vergangenheitsbilder gewinnt die Reflexion über den 

Charakter des Produktionsprozesses des historischen Wissens eine besondere Bedeu-

tung. Die Fachhistoriker können mit der Aufgabe der erkenntnistheoretischen Legitima-

tion des von ihnen in der empirischen Weise gewonnen Wissens nicht fertig werden. 

Die Fachhistorie ist für die philosophische Begründung der historischen Erkenntnis 

nicht zuständig. 

                                                 
63  Rüsen, Wie kann man Geschichte vernünftig schreiben?, in: Beiträge zur Historik, Bd. 3: Theorie 

und Erzählung in der Geschichte, hg. v. Kocka/Nipperdey, München 1979, 314. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 40

Seit einer gewissen Zeit behaupten die Fachhistoriker, dass mit der ’histoire des structu-

res’, die nicht die politische Ereignisgeschichte, sondern vor allem die anonymen Pro-

zesse mit den intersubjektiven und überindividuellen Entwicklungen strukturell erfasst 

und diachron darstellt, eine neue historische Wirklichkeit erschlossen werde. Die tradi-

tionelle politische Geschichtsschreibung ist seitdem ins Abseits der historischen For-

schung geraten. Die verschiedenen Typen und Modelle der Geschichtsschreibung, wie 

die historische Sozialwissenschaft und die marxistische Historie, die auf die nomologi-

sche oder im Gegenteil auf narrative Erklärungsform der Vergangenheit orientierte 

Geschichtsschreibung, stellen das identische Vergangene in der spezifischen Weise dar, 

als ob hier nicht von einer identischen Vergangenheit die Rede gewesen wäre. Dennoch 

treten alle Forschungsrichtungen der Fachhistorie mit dem gleichen Anspruch auf, das 

Vergangene in ihren Rekonstruktionen ’objektiv’ darstellen zu wollen.  

Über das allgemeine Forschungsprinzip, das die Übereinstimmung zwischen dem ver-

gangenen Objekt und dem gegenwärtigen Wissen von ihm voraussetzt, wird in der Ge-

schichtsschreibung nicht diskutiert. Es wird in ihr über die Mittel diskutiert, mit wel-

chen sich diese Übereinstimmung in der Realität erreichen lässt. Die Frage ist dabei, 

wie man die historische Wirklichkeit ’an sich’ erkennen kann? Wie kommt man dieser 

Wirklichkeit näher? Sie gegenwärtig für sich zu haben, ist nicht mehr möglich. Es ist 

aber möglich, die vergangene Wirklichkeit mit der Hilfe der dazu geeigneten methodi-

schen Mittel zu rekonstruieren und darzustellen. Nun weisen die historischen Darstel-

lungen ein und derselben Vergangenheit ziemlich oft gravierende Unterschiede auf. In 

der Strukturgeschichtsschreibung wird behauptet, dass die Annäherung an die histori-

sche Wirklichkeit nur dann möglich ist,  

”wenn Strukturveränderungen direkt und ausführlicher beschreiben und zu erklären 
versucht werden.”64  

In der Ereignisgeschichtsschreibung wird dagegen der Wert auf die anderen For-

schungspunkte gelegt. Auf die Bemerkung von Wehler, dass die Historiker ihre Theo-

rien immer modifizieren müssten, weil zwischen ihnen und historischer Wirklichkeit 

eine Begegnung stattfindet, antwortete Golo Mann:  

”Was ich nicht betonte, was aber im Sinn meiner Ausführungen liegt: die Notwendig-
keit der Bildung von historischen Begriffen und auch deren unvermeidliches Schei-
tern, welch letzteres darin gründet, daß die Wirklichkeit selbst nicht aus Begriffsstoff 
gemacht wird.”65  

Auch Golo Mann hat recht, wenn er behauptet, dass die historische Wirklichkeit ‘an 

sich‘ nicht aus dem begrifflichen Stoff gemacht sei, sondern sie ’wird’ und d.h. nicht 

ohne Tun des Fachhistorikers, zur historischen Wirklichkeit ’für uns’.  

                                                 
64  Wehler, Anwendung von Theorien in der Geschichtswissenschaft, in: Beiträge zur Historik, Bd. 3: 

Theorie und Erzählung in der Geschichte, hg. v. Kocka/Nipperdey, München 1979, 32. 
65  Mann, Antwort des Fragwürdigen, Beiträge zur Historik, Bd. 3: Theorie und Erzählung in der 

Geschichte, hg. v. Kocka/Nipperdey, München 1979, 61.  



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 41

Die Strukturgeschichtsschreibung stellt, wie übrigens auch die Ereignisgeschichte, eines 

von vielen möglichen Erklärungsmodellen der vergangenen Wirklichkeit dar. Einige 

von diesen Modellen sind mehr, die andere dagegen weniger für das Erkennen der spe-

zifischen Vergangenheit geeignet. Es kommt in diesem Fall auf die konkreten Erkennt-

niswecke der historischen Forschung an, die sich in ihrer konkreten Erkenntnissituation 

für eine “überlegenere“ Methode entscheiden darf. 

Vom anderen Standpunkt aus gesehen bleiben verschiedene Erklärungsmodelle der 

Vergangenheit voneinander abhängig. So hat auch die Strukturgeschichte mit den Er-

eignissen zu tun, die auf die Strukturverschiebungen hinweisen oder diese dokumentie-

ren. Aber auch die historischen Ereignisse können nur im bestimmten strukturellen 

Rahmen im einzelnen und d.h. als ’Ereignisse’ erfasst werden. Die Tatsache, dass es in 

der Geschichtsschreibung kein universales Erklärungsmuster gibt, und dass die Vergan-

genheit immer in pluralistischer Weise ausgelegt wird, wirkt doch positiv auf die histo-

rische Wissenschaft.  

Aber keine der bekannten Forschungsrichtungen der historischen Wissenschaft darf 

behaupten, dass sie allein die Gültigkeit ihrer historischen Erkenntnis beanspruchen 

kann. Dennoch bilden alle heterogenen Richtungen der Geschichtsschreibung in ihrem 

Zusammenhang eine grandiose Einheit, eine fruchtbare Mischung von Meinungen, 

Überzeugungen und Ansichten, die eine zeitbedingte Vorstellung von der eigenen Ver-

gangenheit bilden. Jede Form der Vergangenheitserfassung, wenn sie sich auch die 

”Weltgeschichte” nennt, stellt nur die partielle Erfassung der Vergangenheit dar. 

Die Geschichte modelliert die Vergangenheit ausgehend aus ihren gegenwärtigen Er-

kenntniszwecken. Eine absolut und universal gültige Forschungsmethode steht ihr dabei 

nicht zur Verfügung. In Bezug auf die historische Methode bemerkt Meran, dass die 

Ursache dafür, dass die Fachhistorie  

”sich nicht durch eine einzige Methode auszeichnet, sondern je nach den ver-
schiedenen Phasen des geschichtswissenschaftlichen Erkenntnisprozesses von einer 
Reihe von Methoden bestimmt ist, liegt darin, daß eine Methode nicht für sich allein 
besteht, sondern stets in Abhängigkeit von einer Theorie auftritt.”66  

Jede Erkenntnismethode steht im Zusammenhang mit den philosophischen Ansichten 

und theoretischen Grundlagen des zeitspezifischen Denkens ihrer Gegenwart. Dass in 

der Geschichtsphilosophie Droysens solche Begriffe, wie ’Erscheinungen’ und ’Ideen’ 

in der Geschichte, ’sittliche Sphären’, ’große Gestaltungen des historischen Lebens’ 

dominierten, ist nicht nur auf die Besonderheiten seines individuellen Denkens, sondern 

auch auf das Spezifikum seiner Epoche zurückzuführen. Und die Geschichtsphilosophie 

von Marx, die die Bedeutung dieser Begriffe in der Geschichte negierte, musste sich 

                                                 
66  Meran, Historische Methode oder Methoden in der Historie? Eine Frage im Lichte der 

Methodengeschichte, in: Beitrag zur Historik, Bd. 5: Historische Methode, hg. v. Meier/Rüsen, 
München 1988, 127. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 42

doch mit ihnen auseinandersetzen und ihre Einflüsse in spezifischer Weise selbst miter-

leben. Trotz der Gegensätze zwischen Marx und Hegel bewegen sich beide im gleichen 

begrifflichen Raum, wenn sie auch ihre Begriffe anders interpretieren.  

Unsere Begriffe und Wissenschaftskriterien ändern sich ständig.  

”Im 20. Jahrhundert aber tauchen allmählich neue Kriterien von Wissenschaftlichkeit 
auf, Kriterien, die nun von den Historikern selbst aufgestellt und aus der Entwicklung 
der Geschichtswissenschaft gewonnen waren.”67  

Die Historie, wie auch die Mythologie sucht die Antworten auf ein und dieselben Fra-

gen, die im Grunde genommen die Fragen nach dem eigenen Gewordensein sind. Zu-

nächst versuchte die Mythologie als die Form der frühen Historie, die gewordenen Zu-

stände zeitgemäß zu erklären. Die Originalität ihrer Interpretationen hat in vielerlei Hin-

sicht das Erklärungspotenzial der modernen Geschichtstheorien übertroffen. Aber jede 

Interpretation der gewordenen Welt kann nicht eine endgültige Weltinterpretation von 

dieser sein, weil die Welt selbst noch nicht zu dem geworden ist, was sie sein soll.  

Es ist eine unbegründete Position der modernen Historiographie gegenüber der Mytho-

logie, die in der früheren Form der Geschichtserfassung eine ’vorwissenschaftliche’ 

Form der Vergangenheitsforschung sieht. Aber auch die sog. ’vorwissenschaftliche’ 

Form der Historie hatte eine mit der modernen Geschichtsschreibung identische Er-

kenntnisgrundlage, ihre spezifischen Erkenntniszwecke und ihr besonderes Erkenntnis-

interesse. Im Prinzip hat sie nur in einer zeitspezifischen Weise ein und dieselben histo-

rischen Fragen behandelt.  

Wenn eine bestimmte Gegenwart ihre Urteile über die vergangenen Objekte fällt, dann 

misst sie diese Objekte nach ihrem gegenwärtigen Maßstab. Ihr Maßstab sagt auch viel 

über sie selbst. Die Fachhistorie urteilt über die Mythologie vom Standpunkt eines An-

dersdenkenden. Die Andersdenkenden können die Vergangenheit nur im Vergleich mit 

ihren Andersdenkenden “anders“ denken. So ist es auch mit dem historischen Urteil 

über die Rückständigkeit eines Volkes. Das Rückständigkeitsurteil wird in der Regel 

auf der Seite der Fortschrittlichen gefällt. Die Fortschrittlichen halten sich selbst 

normalerweise für nicht rückständig. Wären auch sie rückständig, würden sie die 

Rückständigkeit von Anderen niemals feststellen können. Nur von den Fortschrittlichen 

erfahren die Rückständigen, dass sie rückständig seien. Der Hinweis auf die 

Rückständigkeit eines Anderen ist auch ein Beweis des eigenen Fortschritts. Es gibt 

keine Rückständigkeit ’an sich’, sondern es gibt sie nur im Verhältnis zu 

Fortschrittlichkeit. Was kann das historische Urteil etwas anderes sein als nicht ein 

subjektives Selbsturteil?  

                                                 
67  Topolski, Die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung und ihre Grenzen, in: Theorie der 

modernen Geschichtsschreibung, hg. v. Rossi, Frankfurt a. M., 193. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 43

4.  Statt einer Zusammenfassung: Der historische Erzählbegriff 

Eine der Konsequenzen der aus der Philosophie Kants folgenden Verlagerung des For-

schungsschwerpunktes vom historischen Objekt auf das historische Erkenntnissubjekt 

war die sich in der Erkenntnistheorie der Geschichte entfaltete Diskussion über den 

Charakter der narrativen Prozesse im historischen Erkenntnisbereich. Schon bei Droy-

sen findet man sporadische Äußerungen über den historischen Erzählbegriff, den er 

überwiegend in der Apodeixis seiner Historik untersucht hat.68 Auch die 

Geschichtsphilosophie von Marx enthält eine Reihe von reflektiven Momenten über den 

Charakter des Verhältnisses zwischen Sein und seinem Bewusstsein. Die beiden Histo-

rikentwürfe - sowohl von Marx als auch von Droysen – lassen sich im Zusammenhang 

mit dem historischen Erzählbegriff untersuchen.  

Im ausgehenden 20. Jahrhundert rückte der Begriff der historischen Erzählung in den 

Vordergrund der philosophischen Reflexion über die Geschichte in der analytischen 

Philosophie Dantons und in der transzendentallogischen Theorie der historischen Er-

kenntnis von Baumgartner.69 Die modernen Theorien der historischen Erzählung haben 

vor allem starke Einflüsse der menschlichen Praxis auf die historischen Erzählungspro-

zesse festgestellt. Die Grenze zwischen “Erzählung“ und “Handeln“ bleiben im wirkli-

chen Leben verschwommen. Die historische Erzählung ist selbst ein Element der ge-

genwärtigen Praxis.  

“...Wenn aber - narrativistisch - Geschichte sich nicht konstituiert über die Sphäre ih-
rer Referenz (wie wenn Wörter ihre Entstehung den Dingen verdankten, die sie zu be-
zeichnen helfen), d.h. wenn Geschichte sich nicht dem vergangenen Handeln und Ge-
schehen verdankt, dann bleibt nur, daß das Geschichtenerzählen sich vor einem 
Handlungshintergrund der Erzählsituation abspielt und außerdem selbst in gewissem 
Sinne ein Handeln, und zwar sowohl ein Erzählhandeln in der Situation und im Text, 
als auch ein Handeln aus diesen heraus in den Hintergrund hinein, die sogenannte 
öffentliche Funktion der Geschichte...“70  

Durch das historische Vorverständnis wird nicht nur Charakter der menschlichen 

Denkweise, sondern auch der menschlichen Handlungsweise vorbestimmt. Die histori-

schen Erzählungen erfüllen im Hinblick auf die gegenwärtigen Handlungen die sinnge-

bende Funktion. In der Erzählung wird die Vergangenheit zu einem konkreten Gegen-

wartszweck ausgelegt. Entsprechend diesem Zweck findet in der Erzählung eine Selek-

tion der historischen Fakten statt. Nicht alles, was in der Vergangenheit geschah, gehört 

in die Erzählung. Wenn die transzendente Vergangenheit die Gesamtheit alles 

Geschehens einschließt, schließt die historische Erzählung nur eine ausgewählte Reihe 

von Vergangenheitsereignissen ein, die entsprechend dem gegenwärtigen Erkenntnis-

zweck aufgebaut wird.  

                                                 
68  Droysen, 220, 234, 254.  
69  Die Hauptwerke von beiden Autoren werden im Literaturverzeichnis erwähnt. 
70  Röttgers, Die Lineatur der Geschichte, Amsterdam 1998, 338. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 44

Das historische Wissen ist ein funktionales Wissen, das entweder die Legitimation der 

bestehenden oder die Begründung der neuen Wirklichkeitsverhältnisse bezweckt.  

So ist in der historischen Forschung der unabhängig gewordenen Republiken der ehe-

maligen UdSSR die nationale Geschichte zur dominierenden Art der Geschichts-

schreibung geworden. In den jungen Staaten mit dem wachsenden Nationalbewusstsein 

ist das Bedürfnis nach der historischen Selbstidentifikation besonders groß. Dieses Be-

dürfnis findet seine Befriedigung nicht nur in der “neuen“ Interpretationsweise der Ver-

gangenheit, sondern auch in der praktischen Umgestaltung der Wirklichkeit entspre-

chend den “neuen“ Vergangenheitsvorstellungen. Die gegenwärtigen Realitäten werden 

dabei oft zum Hindernis für die neue historische Denkweise. Und schon allein die starke 

Präsenz der nationalen Minderheiten kann die nationalen Prioritäten hindern und die 

Rechtmäßigkeit der historischen Ideen in Frage stellen. Die Rechte der nationalen Min-

derheiten werden dann reduziert und die diskriminierende Handlungsweise gegenüber 

ihnen historisch legitimiert. Die Menschen werden schon wieder, wie es oft in der Ge-

schichte der Fall gewesen war, zum Opfer einer Idee – diesmal einer national-histori-

schen.  

Gerade diese Beispiele weisen auf die real vorhandenen Zusammenhänge zwischen dem 

Charakter der historischen Interpretation und den aktuellen Entwicklungstendenzen der 

gegenwärtigen Wirklichkeit hin. Geschichte ist eben nur die Sichtweise der 

Wirklichkeit und nicht die Wirklichkeit selbst. Aber einer historischen Sichtweise folgt 

oft eine bestimmte Handlungsweise oder eine Handlungsempfehlung. Der 

Zusammenhang zwischen “Geschichte“ und “Wirklichkeit“ ist nicht nur ein Denk-, 

sondern auch ein Handlungszusammenhang.  

Danto meint, dass erzählende Subjekte mit der bereits ‘vorentworfenen‘ Vergangenheit 

zu tun haben, weil sie die vergangenen Ereignisse im Lichte ihres späteren Geschehens 

interpretieren und betrachten müssen:  

”Die ganze Wahrheit über ein Ereignis kann erst im Nachhinein, und gelegentlich nur 
lange nachdem ein Ereignis stattgefunden hat, gewußt werden, und diesen Teil der 
Geschichte zu erzählen, obliegt einzig den Historikern.”71  

Das historische Ereignis steht niemals ’allein’ oder ’für sich’ da, sondern dieses 

Ereignis wird immer im Zusammenhang mit anderen Ereignissen, die im Verhältnis zu 

ihm entweder in seiner Vergangenheit oder seiner Zukunft liegen, interpretiert und 

ausgelegt. Dem historischen Erkenntnissubjekt sind in der Regel sowohl die Ursachen 

als auch die Wirkungen des vergangenen Ereignisses bekannt. Genauer ist zu sagen, 

dass dieses Subjekt die historischen Ursachen des vergangenen Ereignisses nur in 

Bezug auf seine späteren Wirkungen erkennen kann. Dem historischen 

Erkenntnissubjekt ist in diesem Sinne ein Erklärungsmuster des vergangenen Ge-

                                                 
71  Danto, 245. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 45

schehens schon immer vorgegeben. Das vergangene Geschehene wird von diesem 

Subjekt im retrospektiven Blick in der Art eines Wirkung-Ursache-Zusammenhangs 

erfasst, aber dargestellt wird dieses Geschehene gegenwärtig als Ursache-Wirkung-

Zusammenhang. Die Ursache-Wirkung-Zusammenhänge schließen in der Regel die 

historischen Möglichkeiten aus der Geschichte aus, weil die Gegenwart in der 

Geschichte nur die Faktizität ihres Gewordenseins und nicht ihr Möglichsein 

interessiert. Auf die Unzulänglichkeit dieser Interpretationsweise des Vergangenen hat 

Nietzsche hingewiesen:  

”Das Geschehene als Wirken anzusetzen: und die Wirkung als Sein: das ist der dop-
pelte Irrtum, oder Interpretation, deren wir uns schuldig machen.”72  

Gerade die historischen Möglichkeiten haben die Vergangenheit, die sich zwischen ver-

schiedenen Entwicklungsperspektiven entscheiden müsste, modifizierbar gemacht. 

Freilich ist die Behauptung, dass aus den mehreren Möglichkeiten der vergangenen 

Wirklichkeit nur eine einzige Möglichkeit zur Wirklichkeit geworden ist, absolut rich-

tig. Dennoch dürfen wir die vergangenen Möglichkeiten aus der vergangenen Wirklich-

keit nicht ausschließen. Die Ignoranz gegenüber historischen Möglichkeiten wird zur 

Deformation der historischen Sichtweise führen, weil die Vergangenheit in diesem Fall 

alternativlos betrachtet und nomologisch ausgelegt wird. Wenn man bestimmte histori-

sche Ereignisse zur Ursache von bestimmten historischen Wirkungen macht, dann hat 

man in der Geschichte schon wieder ein ’Kausalnetz’, das als Ursache-Wirkung-Zu-

sammenhang dargestellt wird.  

“Der Historismus begnügt sich damit, einen Kausalnexus von verschiedenen Momenten der 
Geschichte zu etablieren. Aber kein Tatbestand ist als Ursache eben darum bereits ein histori-
scher. Er ward das, posthum, durch Begebenheiten, die durch Jahrtausende von ihm getrennt 
sein mögen.“73 

Die Ursache wird also erst im retrospektiven Blick des Historikers zur Vergangenheits-

ursache. Es gab in der Vergangenheit neben dieser gedachten Ursache die historischen 

Ereignisse, die wirkungslos geblieben sind. Diese Ereignisse sind aus dem Blickfeld des 

Historikers gerade wegen ihrer gegenwärtigen Unwirksamkeit ausgefallen.  

”Wir meinen eine Wirkung sei erklärt, wenn ein Zustand aufgezeigt würde, dem sie 
bereits inhäriert. Tatsächlich erfinden wir alle Ursachen nach dem Schema der Wir-
kung: letzter ist uns bekannt...  Umgekehrt sind wir außerstande, von irgendeinem 
Dinge vorauszusagen, was es ‚wirkt‘.”74  

Tatsächlich, über die Wirkungen unserer gegenwärtigen Ereignisse können wir nur spe-

kulieren, diese aber nicht wissen. Unsere eigene Epoche können wir in einem histori-

schen Ursache-Wirkung-Zusammenhang nicht denken, weil wir das gesamte Kausal-

                                                 
72  Nietzsche, Aus dem Nachlaß..., a.a. O., 94. 
73  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 153.  
74  Nietzsche, Aus dem Nachlaß..., a.a.O., 359. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 46

netz, in das wir als ’Ursache’ selber gehören, nicht erkannt haben. Wir haben nicht 

verstanden, dass sich in den gegenwärtigen Kämpfen, Entscheidungen und Prozessen 

die historischen Ursachen der uns unbekannten Wirkungen etablieren. Über diese Ursa-

chen wird gerade jetzt entschieden. Die gegenwärtige ’historische Ursache’ weiß selbst 

nicht, was sie in der Zukunft hervorbringen wird und sie kennt sich selbst als Ursache 

nicht. Nur für den zukünftigen Interpret wird unser gegenwärtiges Ereignis zur ’histori-

schen Ursache’, weil er dieses Ereignis im Kontext sowohl der früheren als auch der 

späteren Entwicklungen und d.h. in einem Ursache-Wirkung-Zusammenhang denken 

und auslegen kann.  

Wir behaupten, dass die Methode des Prognostizierens im historischen Erkenntnisbe-

reich nicht nur zulässig, sondern auch notwendig ist. Diese Methode impliziert notwen-

dig ein Freiheitselement. Die Prognose ist nur in Bezug auf die Ereignisse sinnvoll, 

deren Wirkungen uns unbekannt sind. Bei gesetzmäßigen Entwicklungen ist das Prog-

nostizieren überflüssig. Eine im Sommer gestellte Prognose, dass unvermeidlich der 

Winter kommen wird, ist eigentlich keine Prognose, weil für das, was kommen muss, ist 

kein Prognostizieren nötig. Das historische Prognostizieren lässt mehrere Entwick-

lungsvarianten in der Geschichte zu. Der prognostizierende Historiker sieht in den 

vergangenen Entwicklungen nicht bloß die notwendigen Ursache-Wirkung-Zusammen-

hänge, sondern die sich im historischen Kampf durchgesetzten Entwicklungen. Mit der 

historischen Möglichkeit erkennt er die Gültigkeit des Freiheitsprinzips in der Ge-

schichte. Für diesen Historiker haben die vergangenen Entwicklungen ihre Alternativen 

und mehrere Perspektiven gehabt. Auch für Richard Overy ist der Sieg der Alliierten 

über die Hitlerregime keine Selbstverständlichkeit. Overy spricht sowohl über die verlo-

renen als auch gewonnen Möglichkeiten des vergangenen Krieges und tritt gegen den 

’verbreiteten Determinismus’ in der Geschichte.75  

“Dass der Sieg der Alliierten im nachhinein wie eine absolute Notwendigkeit er-
scheint, macht ihn nicht zu einem vorherbestimmten Ereignis.“76  

Auch die Analyse der vergangenen bzw. verlorenen Möglichkeiten gehört in die histori-

sche Forschung. Wenn man aber die Möglichkeit in der Geschichte zulässt, dann wird 

man im gegenwärtigen Zustand kein alternativloses Gewordensein, sondern ein histo-

risch bedingtes Möglichsein sehen. Gegen die Behauptung, dass es in der Geschichts-

forschung nicht möglich sei, historische Alternativen zu berücksichtigen, kann man nur 

eines einwenden: wenn es für den gegenwärtigen Menschen möglich ist, in seiner Ge-

genwart alternativ zu handeln und die Alternativen gegenwärtig für sich zu haben, dann 

kann es für ihn wohl auch möglich sein, die Alternativen aus seiner Vergangenheit nicht 

auszuschließen und diese in seiner Vergangenheit zulassen.  

                                                 
75  Overy, Das Reich des Bösen, Der Spiegel 26/2001, 162 ff. 
76  ebd., 174. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 47

Wenn der Geschichtsforscher allein die Konsequenzen in der Geschichte sehen und aus-

gehend von diesen die historischen Ursachen bestimmen würde, dann würde für ihn 

freilich die Geschichte zu einer nomologischen Wissenschaft. Alle historischen Inter-

pretationen dieses Geschichtsforschers würden dann von der Faktizität des gewordenen 

Zustandes bestimmt.  

Es ist bekannt, dass für das, was “ist“, es keine Alternativen gibt, aber für das, was 

“wird“, es sie wohl geben muss. Der Mensch interpretiert ein und denselben Entwick-

lungsprozess auf unterschiedliche Art und Weise. Die Vergangenheit und die Gegen-

wart, die im Grunde genommen verschiedene Entwicklungsphasen dieses Prozesses 

darstellen, werden von ihm in methodischer Hinsicht unterschiedlich ausgelegt. Wenn 

aber ein und derselbe Prozess in seiner Vergangenheit gesetzmäßig verlaufen ist, dann 

muss er auch in seiner Gegenwart gesetzmäßig verlaufen. Nicht nur die Vergangenheit 

dieses Prozesses, sondern auch seine Gegenwart muss unter der Wirkung des allgemei-

nen Gesetzes stehen. Der gegenwärtige Mensch wollte aber nicht die Alternativen aus 

seiner Gegenwart ausschließen, weil er damit die Wirkung des Freiheitsprinzips in 

seiner Gegenwart ausschließen müsste. Trotzdem ist es eine widersprüchliche Position 

des gegenwärtigen Menschen, weil er verschiedene Abschnitte ein und desselben Ent-

wicklungsprozesses in unterschiedlicher Weise auslegt. Auf seine Zukunft blickt er op-

timistisch, auf die Vergangenheit dagegen pessimistisch, weil sie für ihn etwas Unabän-

derliches darstellt. Wird aber seine Zukunft zur Vergangenheit, wird er auch die zur 

Vergangenheit gewordene Zukunft in einem anderen Lichte sehen müssen. Die Gegen-

wart, die in ihrem gegenwärtigen Dasein ein einzig mögliches Sein sieht, will für sich 

selbst keine Alternativen haben. Diese Gegenwart hat kein Interesse daran, in ihrem 

Gewordensein bzw. ihrem Sosein einen “historischen Zufall“ zu sehen. Die Gegenwart 

verhält sich in unterschiedlicher Weise zu ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft:  

“Wenn wir auf die Vergangenheit zurückblicken, verhalten wir uns passiv; sie ist das 
Unabänderliche;... Verhalten wir uns zur Zukunft, dann finden wir uns aktiv, frei; hier 
entspricht neben der Kategorie der Wirklichkeit, die uns an der Gegenwart aufgeht, 
die der Möglichkeit.”77  

Die Gegenwart sucht die Erklärungen sowohl ihrer positiven als auch ihrer negativen 

Gegenwartszustände in ihrer Vergangenheit. Aber alle Ursachen ihres gegenwärtigen 

Urteilens über die Vergangenheit liegen allein in ihrem gegenwärtigen Zustand. In den 

Krisensituationen fallen bei Menschen überwiegend negative Urteile über ihre eigene 

Vergangenheit. Diese scheint oft allein für die gegenwärtigen Krisenzustände verant-

wortlich zu sein. Die historische Erzählung ist für Danto keine wertneutrale 

Darstellung.  

                                                 
77  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Gesammelte Schriften, 

Band VII, Stuttgart 1962, 194. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 48

”Eine Erzählung beschreibt und erklärt ineins.”78  

Wie sie es tut und warum sie es tut, ist allein aus dem Erzählten nicht zu erklären. Der 

Sinn des gegenwärtigen Erzählaktes liegt nicht im Erzählten, sondern im Erzählungs-

zweck. Dieser Zweck ist immer ein gegenwärtiger. Die Objekte der Erzählung sind 

durch tausend sichtbare und unsichtbare Fäden mit der Gegenwart des erzählenden 

Subjekts verbunden.  

”Die ‚Dingtheit‘ ist erst von uns geschaffen. Die Frage ist, ob es nicht viele Arten ge-
ben könnte, eine solche scheinbare Welt zu schaffen - und ob nicht dieses Schaffen, 
Logisieren, Zurechtmachen, Fälschen die bestgarantierte Realität selbst ist: kurz, ob 
nicht das, was ‚Dinge setzt‘ allein real ist;”79  

Der Vergangenheitsbegriff ist ein Relationsbegriff, der ein bestimmtes Verhältnis zwi-

schen dem gegenwärtigen Subjekt und seinem vergangenen Objekt oder ein bestimmtes 

Subjekt-Objekt-Verhältnis notwendig voraussetzt. Dieses Verhältnis ist grundsätzlich 

das Verhältnis des gegenwärtigen Seins, das sich in der Relation zu sich selbst als 

einem Anderen und dadurch sich selbst in der historischen Weise erfasst. Das 

Vergangenheitsdenken ist in diesem Sinne das “Sich-selbst-in-der-Relation-Denken“. 

Das Prinzip des geschichtlichen Seins liegt in seiner Veränderlichkeit. Die 

Veränderlichkeit des Seins wird von endlichen Subjekten in jedem Moment ihres 

Daseins in unterschiedlicher Weise erfasst und auch unterschiedlich ausgelegt. Das Sein 

selbst ist nicht vergänglich, sondern nur veränderlich. Die vergänglichen Subjekte 

versuchen in ihrem momentanen Dasein, das Ganze ihres Seins zu erkennen. Sie 

rekonstruieren die vergangenen Zustände des Seins in Grenzen ihres Daseins und unter 

den Umständen ihres gegenwärtigen Soseins. Mit der Modifikation des Seins ändern 

sich seine historischen Selbstinterpretationen.  

Der Prozess der Vergangenheitserkenntnis ist dem Prozess der Welterkenntnis 

identisch. In der Welt gibt es keine schroffen Übergänge zwischen dem Vergangensein 

und dem Gegenwärtigsein. Alles Gegenwärtige ist das aus der Vergangenheit 

Herkommende und in ihr Entstehendes und auch das, was selbst unvermeidlich ins 

Vergangene übergehen wird. Unser Wissen vom vergangenen Sein enthält zahlreiche 

Bezüge zu unserem gegenwärtigen Sein. Im Prinzip darf es zwischen dem 

Erkenntnisprozess der vergangenen und der gegenwärtigen Wirklichkeit keine 

Unterscheidung geben. Dennoch gibt es sie. Diese Unterscheidung zwischen dem 

Vergangensein und dem Gegenwärtigsein des Seins kann man nur in Bezug auf den 

aktuellen Existenzmoment festlegen. Sie ist die Unterscheidung dieses aktuellen 

Seinsmomentes. Das Bewusstsein dieser Unterscheidung setzt das Bewusstsein des 

aktuellen Seinsmomentes und auch das Selbstbewusstsein voraus. Der aktuelle 

Existenzmoment enthält alles, was es gibt. In der veränderlichen Wirklichkeit, in der 

alles vergeht, sind allein bewusste Subjekte imstande, das Wissen vom vergangenen 

                                                 
78  Danto, a.a.O., 230. 
79  Nietzsche, Aus dem Nachlaß..., a.a. O., 126f. 



Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 

 

 49

Sein zu haben. Ihre Fähigkeit, die vergangenen und gegenwärtigen Wirklich-

keitszustände in einem Zusammenhang denken zu können, bildet die Grundlage ihrer 

historischen Denkweise. Die Wirklichkeit hat in jedem Moment ihrer Existenz nur 

einen bestimmten Zustand, in dem sie uns auch gegenwärtig erscheint, historisch 

gedacht wird sie aber im Zusammenhang der gegenwärtigen mit vergangenen, d.h. nicht 

mehr gegebenen Zuständen. 

In der historischen Erzählung werden die vergangenen Objekte in den Denkkombinatio-

nen, Relationen und Zusammenhängen zueinander gebracht, die in der Vergangenheit 

dieser Objekte unter Umständen so nicht gewesen sind. Diese Vergangenheitsobjekte 

werden in der Perspektive, die die Vergangenheit selbst nicht kannte, gesehen. Die 

historische Erzählung folgt streng dem Verlauf der vergangenen Ereignisse nicht, son-

dern sie verfolgt ihre eigene Darstellungszwecke. Die Erzählung verbindet in ein und 

demselben Erzählzusammenhang die historischen Personen oder die historischen Ereig-

nisse, die eigentlich zu verschiedenen Vergangenheiten gehörten und niemals im Kon-

takt miteinander gewesen waren.80 Die in der Erzählung dargestellten Zusammenhänge 

sind mit den Zusammenhängen der vergangenen Wirklichkeit nicht identisch. Die histo-

rische Erzählung lässt die unterschiedlichen und in der Zeit isoliert voneinander existie-

renden Vergangenheitsobjekte in einem logischen Sinnzusammenhang darstellen. Die 

Möglichkeiten der Erzählung übersteigen weitgehend die Möglichkeiten der vergange-

nen Wirklichkeit. Auch kann die Erzählung über die Grenzen des gegenwärtig Existier-

ten und des Gegebenen hinausgehen und dabei doch den Realitätsbezug ihrer Darstel-

lungen nachweisen. Die Erzählung lässt grundsätzlich Spekulationen, Vermutungen und 

Vergleiche zu und wirkt trotzdem glaubwürdig. Sie übt auf die Subjekte eine mit den 

äußeren Objekten identische Wirkung aus. Sie liefert keine fertigen Bilder vom vergan-

genen Geschehen, sondern veranlasst die erkennenden Subjekte, die eigenen Bilder vom 

vergangenen Geschehenen zu entwerfen. Die Erzählung ist nicht ein Instrument des 

historischen Erkennens, sondern sie ist – laut Baumgartner – diese Erkenntnis selbst:  

”Erzählung ist eben der Grundbegriff des Historischen, nicht bloß eine Weise seiner 
Darstellung.”81 

                                                 
80  So kann in ein und derselben Geschichte der Verwaltung die Rede von der altgriechischen Polis, der 

mittelalterlichen Stadt und dem modernen kommunalen Verwaltungssystem sein. Die 
Verwaltungsstrukturen, welche in verschiedenen Vergangenheiten existieren müssen, werden in der 
Erzählung in ein und demselben Zusammenhang dargestellt.  

81  Baumgartner, Thesen..., a.a.O., 300. 



 

 

 50



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 51

II. Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

1. Der systematische Teil 

1.1 Über die ‘wirklichen Voraussetzungen‘ der Geschichte 

1.1.1 Die ‘erste‘ Voraussetzung der Geschichte nach Marx 

 

Auf den Begriff einer Gegenwart, die nicht Übergang ist,  

sondern in der die Zeit entsteht und zum Stillstand ge-

kommen ist, kann der historische Materialist nicht ver-

zichten.82 

 

In der Geschichtstheorie von Marx haben die Begriffe der Hegelschen Philosophie 

einen grundlegenden Wandel erfahren, weil Marx sich der Geschichte des Menschen 

und dem eigentlichen Menschen selbst, freilich in derselben begrifflichen Form, 

zuwendet:  

”Marx ‚Kritik‘, die sich gegen die ganze bisherige Geschichtsschreibung richtete, 
setzt also tiefer an. Sie kritisierte nicht nur den Begriff der Geschichte, sondern jede 
Geschichte der Begriffe.”83  

Dieser geschichtstheoretischen Wendung von Marx liegen bestimmte erkenntnistheore-

tischen Voraussetzungen zugrunde, die Marx die ‘wirklichen Voraussetzungen‘ der 

Menschengeschichte nennt. Marx geht in der Begründung seiner Erkenntnistheorie der 

Geschichte von eigenen Begriffen aus, mit welchen er den Umsturz der bisherigen 

Geschichtsschreibung zu erreichen beabsichtigt.  

Wenn aber Marx von der 'ersten Voraussetzung aller Menschengeschichte‘, zu der er 

die ‘Existenz lebendiger menschlicher Individuen‘ macht,84 ausgeht, dann geht er nur 

von der relativen ‘ersten‘ Voraussetzung der Geschichte aus, weil auch die Existenz der 

menschlichen Individuen nicht voraussetzungslos, sondern das Ergebnis eines langen 

Prozesses der Entwicklung des Säugetiers zum Menschen ist. Die Existenz der mensch-

lichen Individuen ist ein Resultat der Entwicklung der Spezies ”Mensch” und auch ein 

Resultat des Entstehungsprozesses des Lebens auf unserem Planeten.  

Aber auch diese Prozesse haben ihre eigenen Voraussetzungen, die ihrerseits wiederum 

nicht voraussetzungslos sind. Das, was Marx als ‘erste Voraussetzung aller Menschen-

                                                 
82  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 151. 
83  Koselleck, Geschichte, Historie, in: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 

Deutschland, hg.von Brunner/Conze/Koselleck, Bd.2, Stuttgart 1975, 710. 
84  Marx, Bd. II, 16. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 52

geschichte’ bezeichnet, ist in Wirklichkeit nur ein Glied einer endlosen Entwicklungs-

kette, die von uns nicht vollständig erkannt ist und vermutlich auch vollständig nicht 

erkannt werden kann, weil wir sowohl den absoluten Anfang als auch das absolute Ende 

des eigenen Entwicklungsprozesses nicht kennen. Wir sind selbst Momente dieses 

universalen Prozesses, welchen wir nur in unseren gegenwärtigen Grenzen erkennen 

können. Ein fortgehender Prozess kann sich selbst vollständig nicht erkennen, er kann 

nur von einem anderen Prozess vollständig erkannt werden. Aber das, was wir jetzt 

schon über unsere eigene Entwicklung wissen, scheint ausreichend zu sein, um jede 

erste Voraussetzung der Geschichte als ihre ‘erste‘ Voraussetzung in Zweifel zu ziehen. 

Die vom gegenwärtigen Standpunkt der Wissenschaft erkannte Entwicklung des Uni-

versums kann man in einer folgenden Kette rückwärts darstellen: 

Homo sapiens  Affenmensch  Säugetier  Lebewesen  Planet Erde  unsere 

Galaxis  Urknall.........................?  

Unser Horizont für die Rückschau in die Vergangenheit bleibt aber begrenzt, um wirk-

lich behaupten zu dürfen, dass wir die ‘erste‘ Voraussetzung der Geschichte erkannt 

haben. Für diese Behauptung haben wir gegenwärtig überhaupt keinen Grund. Vor kur-

zem wusste der Mensch noch nicht, dass er, wenn er den Sternhimmel betrachtet, in 

seine fernste Vergangenheit zurückblickt. Von den fernsten Sternen unseres Milchstra-

ßensystems braucht das Licht 100 000 Jahre, um sein Auge zu erreichen.85 Das kosmi-

sche Licht brauchte mehr Zeit, um gegenwärtige Menschen zu erreichen, als es die 

ganze menschliche Zivilisation gedauert hat. Die kosmische Vergangenheit, aus der 

dieses Licht herkommt, ist längst vergangen, aber das Licht dieser Vergangenheit hat 

erst jetzt den gegenwärtigen Menschen erreicht. Dieses Licht, das jetzt die 

menschlichen Sinne affiziert und Gedanken des Menschen weckt, stellt eine Art der 

historischen Überlieferung dar. Das kosmische Licht weist auf die anderen 

Vergangenheitsdimensionen hin, die wir bis jetzt nicht berührt haben und nicht 

berühren wollen. 

Der Mensch wird in seinem alltäglichen Leben von den verschiedenartigen Überliefe-

rungen umgeben, weil alles, was in seiner Gegenwart “ist“, für ihn ein Gewordenes 

bzw. aus der Vergangenheit Überliefertes ist. Der Mensch trennt sein historisches Da-

sein vom kosmischen Sein, aber das, was er in seinem historischen Denken trennt, ge-

hört zusammen. Der Mensch reflektiert über seine Vergangenheit oft isoliert von der 

kosmischen Vergangenheit, obwohl das menschliche Vergangene ein Teil von dem ist, 

was im Universum geschah und auch jetzt geschieht. In der kosmischen Vergangenheit 

liegen die Anfänge der Menschengeschichte und des Menschen selbst. Nur ein Teil des 

Universalgeschehens wird vom Menschen als ’Menschengeschichte’ betrachtet. Aber 

alles, was auf der Erde geschah und geschieht, geschieht nicht allein auf der Erde, son-

                                                 
85  Strobach, Vom Urknall zur Erde. Werden und Wandlung unseres Planeten im Kosmos, Stuttgart 
1983, 14.  



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 53

dern auch im Universum. Der gegenwärtige Mensch sollte versuchen, seine eigene Ge-

schichte in Grenzen der universalen Geschichte zu interpretieren, weil er gegenwärtig 

auf einem Erkenntnisstand steht, auf dem eine vom Kosmos isolierte Menschenge-

schichte ein Anachronismus ist. Die Menschen sehen das Vergangene im Horizont sei-

ner späteren Wirkungen. Die Geschichtswissenschaft betrachtet alle vergangenen Ent-

wicklungen retrospektiv, sie sieht in ihnen die vollendeten und abgeschlossenen Pro-

zesse. Aber die wirklichen Prozesse gehen trotz dieser ihrer Betrachtungsweise weiter. 

Der Mensch erkennt das Unbeschränkte nur auf die beschränkte Art und Weise. Er teilt 

den universalen Entwicklungsprozess in einzelne Abschnitte: Geschichte des Sonnen-

systems, Erdgeschichte, Naturgeschichte, Menschengeschichte. Er beschreibt auch 

diese Abschnitte als qualitativ unterschiedliche Entwicklungen, die in Wirklichkeit ein 

und denselben Zusammenhang bilden. Das Denken der heterogenen Ent-

wicklungsreihen in einem Zusammenhang ist auf den Voraussetzungsbegriff notwendig 

angewiesen. Mit diesem Begriff kann der Mensch den universalen Prozesses, in dem 

eine bestimmte Entwicklung eine andere voraussetzt, in den einzelnen Teilen und 

Abschnitten denken. Welches ist die ’erste’ Voraussetzung dieses universalen 

Entwicklungsprozesses?  

Jede Voraussetzung steht immer am Anfang einer und am Ende einer anderen Entwick-

lungsreihe. Jede Voraussetzung muss außerhalb der Entwicklungsreihe, für die sie die 

Voraussetzung ist, liegen, weil die Voraussetzung sich von dem unterscheidet, was sie 

voraussetzt. Die Naturentwicklung, wenn sie auch im Gegensatz zur Menschenge-

schichte gedacht wird, hat in diesem universalen Prozess die Entwicklung des 

Menschen voraussetzt. Aber auch die Entwicklung der Natur ist nicht voraussetzungslos 

gewesen. Nur liegen ihre Voraussetzungen außerhalb der Entwicklung, die wir 

Naturentwicklung nennen. Der Begriff ’Voraussetzung’ verbindet damit die 

heterogenen Entwicklungsreihen miteinander, die die Entwicklungsstufen ein und 

desselben Prozesses sind.  

1.1.2  Der Mensch in der Natur und die Natur des Menschen 

Marx setzt die Entwicklung der Natur nicht der Entwicklung des Menschen entgegen, 

sondern er sieht die beiden Entwicklungsprozesse in einem logischen Zusammenhang. 

Dennoch unterscheidet er im Hinblick auf die Voraussetzung und das Vorausgesetzte 

zwischen Prozessen der Natur- und Menschenentwicklung. Die Natur ist die Umwelt 

des Menschen. In dieser Umwelt begann und verlief die ursprüngliche Geschichte des 

Menschen. Vom menschlichen Standpunkt gesehen hat der Mensch die Natur entweder 

“zerstört“ oder “vervollständigt“. Auf jeden Fall hat der Mensch die Natur auf mensch-

liche Art und Weise geändert. Die Konsequenzen seines Handelns in der Natur bewertet 

der Mensch vom anthropogenen Standpunkt aus entweder als “Zerstörung“ der Natur 

oder umgekehrt als ihre “Vervollkommnung“.  



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 54

Der Prozess der Naturveränderung wurde aber nicht vom Menschen, sondern von der 

Natur, die den Menschen “gesetzt“ und dadurch den Prozess ihrer eigenen Deformation 

in Gang gebracht hat, selbst verursacht. Der von der Natur vorausgesetzte Mensch än-

derte die Natur auf menschliche Art und Weise.  

Dann stellte er der (Ir)Rationalität der Naturordnung, in der nur die Stärkeren überleben 

können, der gesellschaftlichen Rationalität entgegen. Der Mensch hat die ursprüngli-

chen Naturzustände deformiert und sich von der Natur getrennt. 

Aber die menschliche Geschichte war und ist vor allem die Geschichte des Verhaltens 

des Menschen zur Natur. Auch in der industriellen Epoche steht der Mensch in einem 

besonderen Verhältnis zur Natur, das nicht mehr sein ursprüngliches Verhältnis zu ihr 

ist.  

”Die Industrie ist das wirkliche geschichtliche Verhältnis der Natur und daher der 
Naturwissenschaft zum Menschen.”86  

Der Mensch war zuerst selbst ein Bestandteil der Natur gewesen, ein Element von ihr, 

das sich von den anderen Naturelementen nicht unterschied. Er konnte sich über die 

Natur erheben, aber auch in dieser seiner Erhebung über die Natur blieb er dennoch ein 

Teil von ihr. Die Entwicklung des Menschen vom Zustand seiner absoluten Abhängig-

keit von der Natur zum Zustand der wachsenden Unabhängigkeit von ihr ist seine Ge-

schichte. Eine wachsende geschichtliche Tendenz sei seine Entwicklung vom ‘Gegebe-

nen‘ zum ‘Gemachten‘ gewesen.87 Dennoch sollte man die Geschichte des Menschen 

nicht isoliert von der Geschichte der Natur betrachten, weil der Prozess der menschli-

chen Emanzipation von der Natur zugleich der Prozess der Vermenschlichung der Natur 

gewesen war. Marx fasst den Prozess der Vermenschlichung der Natur im Begriff der 

menschlichen Arbeit zusammen.  

”Die Arbeit ist zunächst ein Prozeß zwischen Menschen und Natur, ein Prozeß worin 
der Mensch sein Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat vermittelt. Er tritt 
dem Naturstoff selbst als eine Naturmacht gegenüber.”88  

Durch seine aktive Tätigkeit änderte der Mensch die ursprünglich ihm gegebenen Na-

turverhältnisse und machte aus der Geschichte der Naturveränderung seine eigene Ge-

schichte. Marx versteht unter dem Begriff der Natur nicht nur die Pflanzen- und Tier-

welt, sondern die universale Weltordnung. Die Menschengeschichte ist ein Bestandteil 

dieser universalen Ordnung. Wenn die Menschengeschichte in Bezug auf ihre Voraus-

setzungen betrachtet wird, wird sie für den Menschen nicht “nur“ die Menschenge-

schichte. Marx hat seine Betrachtungsweise der Menschengeschichte auf die Entwick-

lung des menschlichen Produktionsprozesses reduziert. Was aber die Geschichte der 

                                                 
86  Marx, Bd. I, 603. 
87  Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Mannheim 1962, 90. 
88  Marx, Bd. IV, 177. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 55

Natur von der Menschengeschichte unterscheidet, ist die menschliche Moral und kol-

lektive menschliche Vernunft, die über das bloße Naturprinzip herrschen. 

Die Natur strebt nicht nach moralischer Begründung ihrer Handlungsweise, der Mensch 

tut es. Er fragt nach Vernunftzwecken seiner Geschichte und sucht diese meistens in 

seiner Vorgeschichte. Die menschliche Geschichte selbst stellt nur einen unbedeutenden 

Moment der Geschichte des Universums dar. Nur im Kontext der universalen Naturent-

wicklung kann die Menschengeschichte als eine ’vorausgesetzte’ betrachtet werden. 

Von wem aber vorausgesetzte? Was ist die Geschichte des Menschen im Verhältnis zur 

Geschichte des Universums (= Bezugspunkt der Urknall)? In einem größeren Kontext 

verliert die Menschengeschichte ihre Bedeutung der Menschengeschichte. Sie wird 

zwar weiterhin aus dem anthropogenen Standpunkt, aber nicht mehr anthropozentrisch 

betrachtet. Man müsste doch auch die menschliche Geschichte in eine universale Ent-

wicklung, deren Teil sie in Wirklichkeit ist, integrieren. Die Menschen wollten aus ihrer 

Geschichte die Naturgeschichte ausschließen. Es ist aber eine dem menschlichen Na-

turwesen widersprechende Interpretationsweise der Geschichte. Nachdem der Mensch 

sich über die Natur erhoben hat, will er nichts mehr mit ihr bzw. mit ihren Prozessen 

gemeinsam haben. Auch Collingwood unterscheidet zwischen geschichtlichen Prozes-

sen und Naturprozessen:  

”ein Prozeß der Natur ist ein Ablauf von Ereignissen, ein Prozeß der Geschichte ist ein 
Ablauf von Gedanken.”89  

Die Differenz zwischen ’Gedanken’ und ’Ereignissen’ ist aber eine relative Differenz, 

weil alle Ereignisse dem Menschen in Gedanken gegeben werden müssen, bevor sie als 

’Ereignisse’ von ihm erkannt werden können. Menschliche Ereignisse stehen in einer 

Beziehung zum menschlichen Bewusstsein.  

”Wer die Welt vernünftig ansieht, den sieht sie auch vernünftig an; beides in Wech-
selbestimmung.”90  

Der Mensch sieht in seiner Geschichte den Gegensatz zur Naturgeschichte. In Wirklich-

keit bildet die Menschengeschichte nur die andere Seite der Geschichte der Natur, die 

sich in den letzten Jahrtausenden ’vermenschlicht’ hat. Der Mensch betrachtet seine 

Geschichte meistens so, als ob sie mit der Geschichte des Universums nichts zu tun 

hätte. Aber auch das kleinste und unbedeutendste menschliche Handeln ist das Handeln 

des Universums und in den Grenzen des Universums. Pierre Teilhard de Chardin weist 

auf den universalen geschichtlichen Zusammenhang hin:  

”In einem zentro-komplexen Universum gibt es keinen Gegensatz, sondern im Ge-
genteil Koinzidenz zwischen dem Personalen und dem Universellen.”91  

                                                 
89  Collingwood, a.a.O. 227. 
90  Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, Hamburg: Meiner 1994, 31. 
91  Natur Denken, eine Genealogie der ökologischen Idee, Texte und Kommentare, Bd. II: Vom Beginn 

der Neuzeit bis zur Gegenwart, hg. v. Mayer-Tasch, Frankfurt a. M. 1991, 223. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 56

Aus diesem Grund soll die menschliche Geschichte im Zusammenhang mit der Ge-

schichte des Universums betrachtet werden. Sie soll nicht mit der Steinzeit, sondern mit 

dem ersten (denkbaren) Ereignis der universalen Geschichte beginnen. Marx ist es 

gelungen, den Zusammenhang zwischen der Menschheitsgeschichte und der Naturge-

schichte herzustellen. Die menschliche Geschichte ist für ihn  

”ein wirklicher Teil der Naturgeschichte, des Werdens der Natur zum Menschen.”92  

Marx sieht keine absolute Grenze zwischen Geschichte der Natur und der Geschichte 

des Menschen. Die Geschichte der Natur geht bei ihm in die Geschichte des Menschen 

über. In dem Übergang von der Natur- zur Menschengeschichte liegt nicht der Anfang, 

sondern die Fortsetzung der Geschichte des Menschen. Mit der ‘Existenz der menschli-

chen Individuen‘ wurde eine schon vor dem Erscheinen des Menschen gegebene Ent-

wicklungslinie fortgesetzt. Diese Entwicklung begann nicht mit dem Menschen, sie 

wurde mit ihm und von ihm fortgesetzt.  

Geschichte ist daher nicht nur ein Ort des menschlichen Handelns, sondern sie ist vor 

allem ein Ort, an dem die Natur sich selbst auf menschliche Art und Weise geändert hat. 

Der Mensch hat praktisch nur ein Teil des im Universum Geschehenen zu seiner Ge-

schichte gemacht. Was aber ist mit dem Rest der Geschichte, welcher außerhalb der 

Menschengeschichte liegt? Der Mensch hatte nur auf einem Fleck des Universums eine 

“künstliche“ oder “menschliche“ Welt geschaffen, aber auch seine Welt ist ein Be-

standteil der rationalen Natur. Der Mensch sieht die universale Geschichte vom Stand-

punkt seiner künstlichen Welt und nicht seine künstliche Welt vom Standpunkt der uni-

versalen Geschichte aus. Marx hat die Entwicklungszusammenhänge zwischen der 

Menschengeschichte und der Geschichte der Natur in den Vordergrund der menschli-

chen Geschichte gestellt, weil für ihn  

”die gesellschaftliche Wirklichkeit der Natur und die menschliche Naturwissenschaft 
oder die natürliche Wissenschaft vom Menschen” die identischen Ausdrücke sind”.93  

Der Mensch, wenn er auch seine Geschichte im Gegensatz zur Geschichte der Natur 

denkt, bleibt trotzdem ein Teil von ihr. Auf die zeitgenössische Geschichtswissenschaft, 

welche sich überwiegend mit der Entwicklung von historischen Ideen und Begriffen 

beschäftigte, wirkten die Grundsätze der Geschichtstheorie von Marx eher provokativ. 

Diese Geschichtswissenschaft hat in der Philosophie von Marx nur einen Versuch 

gesehen, die Geschichte des Bewusstseins zu negieren. Aber die Grundsätze der 

Marxschen Philosophie gehen vor allem auf das Prinzip des Lebens zurück. Diese 

Grundsätze, die sich nicht auf eine bestimmte Stelle seiner Arbeit beziehen, sondern die 

Quintessenz seiner Geschichtstheorie darstellen, werden im Folgenden zusammenge-

fasst: Der ‘wirkliche‘ Mensch bildet das eigentliche Forschungsobjekt der Geschichts-

wissenschaft. Der Mensch ist ein universales Wesen. Zunächst war der Mensch bloß ein 

                                                 
92  Marx, Bd. I, 604. 
93  Marx, Bd. I, 605. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 57

lebendiges Naturwesen, dann aber hat er sich zum lebendigen Vernunftwesen, das das 

Bewusstsein hat, entwickelt. Er ist ein Lebewesen mit dem Bewusstsein und nicht das 

Bewusstsein, das außerhalb des Lebens existiert. Seine Bewusstseinsprozesse sind seine 

bewussten Lebensprozesse. Die menschliche Geschichte ist die Geschichte des 

bewussten Lebens und nicht des Lebens des Bewusstseins.  

1.1.3  Der Voraussetzungsbegriff als kognitive Kategorie 

Der Betrachtungsweise der Menschheitsgeschichte als Geschichte des Geistes liege eine 

bestimmte Philosophie zugrunde, die ihre ökonomischen und sozialen Grundlagen 

haben müsse, meinte Marx. Die konkrete Denkweise des bestimmten Subjekts hänge 

mit seinem Subjektsein zusammen. Die Menschen müssten nach Marx unter den ge-

wordenen und von der Vergangenheit präformierten Zuständen existierten, aber auch 

unter notwendigen Zuständen existieren sie als freie Subjekte. Marx ist überzeugt, dass 

sich das Verhältnis der gegenwärtigen Abhängigkeit des Menschen vom Menschen un-

ter der Bedingung seines freien Handelns aufheben lässt. 

Man weist gern auf den teleologischen Charakter der Marxschen Interpretation der Ge-

schichte hin, vergisst aber, dass seine nomologisch-teleologische Interpretation das 

Freiheitsprinzip in der Geschichte voraussetzt. Die historischen Entwicklungsprozesse 

implizieren den menschlichen Willen, den Verlauf dieser Prozesse zu ändern und die 

eigene Zukunft zu bestimmen. Ohne Anerkennung des Freiheitsprinzips in der Ge-

schichte wäre jede menschliche Zukunftstheorie, einschließlich die Marxsche, nur eine 

Utopie.  

Dieses Verhältnis zwischen dem Freiheits- und Notwendigkeitsprinzip in der Ge-

schichte lässt sich am besten im Hinblick auf den Voraussetzungsbegriff untersuchen. 

Die Voraussetzung kann nur aus dem Grund etwas anderes, was sie selbst ist, vorausset-

zen, weil sie von einer fremden Ursache vorausgesetzt wurde. Die Voraussetzung ist 

zugleich die Ursache und die Folge. Als in die Welt “Gesetztes“ und von einer fremden 

Ursache Verursachtes steht die Voraussetzung unter dem Notwendigkeitsprinzip. Den-

noch liegt das Wesentliche der Voraussetzung nicht darin, dass sie gesetzt wurde, son-

dern darin, dass sie selbst etwas anderes “setzen“ bzw. verursachen kann. Sie ist die 

Folge und die Ursache zugleich.  

So ist der Mensch eine klassische Voraussetzung der Geschichte.  

Die Natur hat den Menschen “vorausgesetzt“. Was der Mensch in der Geschichte vor-

aussetzen wird, ist uns bis jetzt nicht klar. Dennoch ist jede ’erste Voraussetzung’ der 

Geschichte nur eine kognitive Kategorie, weil die wirkliche ’erste’ Voraussetzung der 

Geschichte kannte weder Marx noch wir kennen sie. Wenn die geschichtlichen Voraus-

setzungen als ontologische Kategorien erfasst würden, würden sie ins Unendliche ge-

hen. Im menschlichen Denken kann aber eine bestimmte Voraussetzung des universalen 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 58

Entwicklungsprozesses als eine ‘erste‘ Voraussetzung einer bestimmten Entwicklung 

betrachtet werden. Aufs erste gesehen wirkt Marx nicht besonders originell, wenn er zur 

ersten Voraussetzung der Geschichte die Existenz der menschlichen Individuen macht. 

Seine ‘erste‘ Voraussetzung der Geschichte ist mit den Behauptungen identisch, dass 

die Existenz des Planetensystems die Voraussetzung der Astronomiegeschichte oder die 

Existenz der Tierwelt der Zoologiegeschichte ist. Was also wollte Marx damit bewei-

sen, wenn er die These aufstellt, dass die menschliche Geschichte auf die menschliche 

Existenz notwendig angewiesen ist?  

Für Marx beginnt die Geschichte nicht mit der bloßen Existenz der menschlichen Indi-

viduen, sondern sie beginnt erst mit der selbständigen Aktion dieser Individuen.94 Die 

Existenz der menschlichen Individuen ist zwar eine wichtige Bedingung der 

Geschichte, sie ist aber nicht ihre Geschichte selbst.  

Marx unterscheidet zwischen der Voraussetzung und dem, was sie vorausgesetzt hat. 

Die Voraussetzung kann nicht dem Vorausgesetzten identisch sein. Vor allem kann die 

Menschengeschichte sich selbst nicht voraussetzen, sondern sie muss von einem Ande-

ren vorausgesetzt werden. Die göttlichen Einflüsse schließt Marx aus der Geschichte 

aus. Also bleibt bei ihm die Natur die einzige Voraussetzung der Menschengeschichte.  

Die Menschen haben schon immer nach den Voraussetzungen ihrer eigenen Geschichte 

gefragt. Obwohl sie verschiedene Voraussetzungen für die Menschengeschichte nann-

ten, haben sie immer die Voraussetzungen der Menschengeschichte außerhalb von die-

ser gesucht. So wurde in der Mythologie die Menschengeschichte von der Gottesge-

schichte vorausgesetzt. Für die Naturwissenschaftlicher liegen der Menschenentwick-

lung die Naturursachen zugrunde. Bei identischem Erklärungsmuster sind auch wir, die 

gegenwärtigen Menschen, geblieben, weil auch wir die Anfänge der menschlichen Ent-

wicklung außerhalb dieser Entwicklung suchen.  

Dass die menschliche Geschichte bei Marx mit der Existenz der menschlichen Indivi-

duen beginnt, bedeutet für ihn, dass die menschliche Existenz die Bedingung der 

menschlichen Aktion ist. Diese Aktion lässt die menschliche Geschichte erst werden. Es 

gibt einige Gründe, die für den Marxschen Begriff der ’ersten Voraussetzung der Ge-

schichte’ sprechen: 

1. Der Voraussetzungsbegriff ist ein Grenzbegriff, der auf qualitativ 

unterschiedliche Phasen ein und derselben Entwicklung hinweist. Einerseits 

lässt dieser Begriff zwischen unterschiedlichen Zuständen ein und derselben 

                                                 
94  Riedel weist darauf hin, dass der Zusammenhang zwischen menschlichem ‘Bedürfnis‘ und 

menschlicher ‘Arbeit‘ nicht von Marx, sondern von Hegel erkannt wurde. “Diese Grundbedingung 
aller Geschichte hat bereits Hegel‚ gekannt und anerkannt‘!“ (Riedel, Unterschiedliche Wege der 
Hegelrezeption von Marx und Engels, in: Quellen und Grenzen von Marx‘ 
Wissenschaftsverständnis, hg. v. Vollgraf, Hamburg 1994, 28). Aber Riedel berücksichtigt die 
Unterscheidung zwischen menschlicher Existenz und menschlicher Produktion nicht, da er in 
diesem Fall die Voraussetzung vom Vorausgesetzten nicht trennt. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 59

Entwicklung unterscheiden, aber andererseits werden in ihm die heterogenen 

Zustände ein und derselben Entwicklung in einem logischen Zusammenhang 

gedacht. So weist die ’erste Voraussetzung der Menschengeschichte’ auf die 

Übergangssituation von der bloßen Naturentwicklung zur Menschenentwicklung 

hin. Die ’erste Voraussetzung’ ist in Wirklichkeit nur eine kognitive Kategorie, 

die zwischen qualitativ unterschiedlichen Phasen ein und desselben 

Entwicklungsprozesses unterscheiden lässt. Die menschliche Entwicklung war 

nicht die Entwicklung, die im Nichts oder aus dem Nichts begann, sondern diese 

Entwicklung hat ihre Voraussetzungen gehabt. Der Voraussetzungsbegriff lässt 

den universalen Entwicklungsprozess in einzelne Abschnitte teilen und diese 

doch in einem Zusammenhang betrachten.  

2. Alle Voraussetzungen könnten nur im Nachhinein und d.h. nachdem die 

Entwicklungen, die sie vorausgesetzt haben, beendet wurden, erkannt werden. 

Marx spricht über die ’erste Voraussetzung der Menschengeschichte’, weil ihm 

die vorläufigen Ergebnisse der Menschengeschichte bekannt sind. In der Realität 

hat die Unterscheidung zwischen der ‘Voraussetzung‘ und dem 

‘Vorausgesetzten‘ nur einen relativen Charakter, weil in der Geschichte jede 

Voraussetzung zugleich das Vorausgesetzte ist. Eine bestimmte historische 

Entwicklung kann in der Geschichte sowohl als historische Ursache als auch als 

historische Folge definiert werden. Es kommt dabei allein auf die 

Interpretationsweise des Historikers an, der in bestimmten Entwicklungen 

entweder ’Voraussetzung’ oder ’Vorausgesetztes’ d.h. entweder “Früheres“ oder 

“Späteres“ sieht. Die menschlichen Individuen wussten am Anfang ihrer 

Existenz im Unterschied zu Marx nicht, dass ihre Existenz etwas voraussetzen 

wird. Sie sahen in sich selbst keine Voraussetzungen, weil ihnen das 

Vorausgesetzte nicht bekannt wurde.  

”Erkennen heißt, ‘sich in Bedingungen setzen zu etwas‘: sich durch etwas bedingt 
fühlen und ebenso es selbst unsrerseits bedingen- es ist also unter allen Umständen ein 
Feststellen, Beziehen, Bewußtmachen von Bedingungen (nicht ein Ergründen von 
Wesen, Dingen, ‘An/sich‘).”95  

Die Voraussetzungen eigener Geschichte zu erkennen, heißt sich selbst in 

Bedingungen setzen. Dennoch ist die erste Voraussetzung der Geschichte die 

Kategorie des kognitiven Charakters und nicht das Wesen, welches etwas 

voraussetzt. 

Die erste Voraussetzung trennt die heterogenen Prozesse, wie die Natur- und Men-

schenentwicklung, voneinander. Aber in dem sie diese heterogenen Prozesse von-

einander trennt, vereint sie sie auch, weil mit dem Voraussetzungsbegriff nur das 

getrennt werden kann, was zusammengehört. Die Natur und der Mensch gehören für 

                                                 
95  Nietzsche, Aus dem Nachlaß..., a.a.O., 79. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 60

Marx in ein und dieselbe Entwicklungsreihe. Der Begriff der Voraussetzung lässt 

zwischen den Vor- und Nach-Zuständen ein und desselben Prozesses unterscheiden. Im 

Hinblick auf den Voraussetzungsbegriff war der Mensch in der Geschichte zuerst nur 

das, was von einer fremden Ursache “gesetzt“ wurde, aber aus dem Vorausgesetzten 

wurde der Mensch selbst zur Voraussetzung, d.h. er wurde zu dem, was die 

Gegenstände voraus(setzen) können. Im Hinblick auf die ’erste Voraussetzung’ der 

Geschichte unterscheiden wir zwischen der bloßen Existenz der menschlichen Indi-

viduen (= ihre Voraussetzung) und ihrer Aktion (= ihre Geschichte). Die Existenz der 

menschlichen Individuen ist nicht mit ihrer Aktion identisch, wie die Voraussetzung mit 

dem Vorausgesetzten nicht identisch ist, aber sowohl die menschliche Existenz als auch 

menschliche Aktion gehören in die Geschichte des Menschen. Man erkennt immer 

wieder in der Geschichte die Voraussetzungen der bestimmten historischen 

Entwicklungen, aber die Menschengeschichte selbst ist nicht voraussetzungslos. Auch 

Droysen sieht in der menschlichen Geschichte die Fortsetzung der Naturentwicklung:  

”Die Geschichte ist, kann man sagen, die potenzielle Fortsetzung dieses Prozesses, die 
Geschichte ist nur eine neue, höchste Oxydierung, gleichsam die aerugo nobilis der 
Erdoberfläche; sie überzieht diese mit einer eigentümlichen geistigen und sittlichen 
Schicht, sie drückt ihr das Gepräge des bewußten Menschenwesens auf, macht sie zu 
einem Gehäuse des freien Willens und des gottähnlichen Geistes, schafft da eine ei-
gentümliche Welt von Gedanken, die in irdischen Stoffen Gestalt gewinnen...”96  

Droysen stellt der universale Entwicklungszusammenhang zwischen der Natur- und 

Geistesentwicklung nicht in Frage. 

Die Menschen haben ihre Existenz nicht verursacht, sondern sie wurde von einer frem-

den Ursache verursacht. Die Menschen haben die ursprüngliche, d.h. von der Natur 

ihnen gegebene Form ihrer Existenz rationalisiert und in gesellschaftlicher Weise orga-

nisiert. Im Moment, in dem der Mensch seine Gegenstände bewusst “setzen“ und da-

durch seine Entwicklung bestimmen könnte, ist er selbst zur “Voraussetzung“ seiner ei-

genen Geschichte geworden. Die erste Voraussetzung von Marx, die heißt: ’es existier-

ten die lebendigen menschlichen Individuen’, weist auf den Wechsel der heterogenen 

Zustände hin. Solange dem Menschen seine eigene Existenz nicht bewusst wurde, exis-

tierte er nicht “geschichtlich“. Dem Menschen wurde seine eigene Existenz erst in dem 

Moment bewusst, in dem er seine eigene Tätigkeit zum Objekt seines Bewusstseins 

machte.  

”Das Tier ist unmittelbar eins mit seiner Lebenstätigkeit. Es unterscheidet sich nicht 
von ihr. Es ist sie. Der Mensch macht seine Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand 
seines Wollens und seines Bewusstseins. Er hat bewußte Lebenstätigkeit. Es ist nicht 
die Bestimmtheit, mit der er unmittelbar zusammenfließt.”97  

                                                 
96  Droysen, 15. 
97  Marx, Bd. I, 567. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 61

Mit seinem bewussten Handeln hat der Mensch die bisherige Entwicklung, die nicht 

von ihm begonnen, sondern mit ihm fortgesetzt wurde, im gewissen Maße 

vorausgesetzt. Diese universale Entwicklung konnte er nur bedingt voraussetzen oder 

von einem bestimmten Zeitpunkt fortsetzen. Die Geschichte des Menschen beginnt 

nicht mit dem Faktum seiner bloßen Existenz, sondern sie beginnt mit dem Akt seiner 

ersten Aktion. Die menschliche Aktion ist für Marx mit der menschlichen Produktion 

identisch. Mit der menschlichen Produktion begann der Prozess der menschlichen 

Emanzipation von der Natur, der bis jetzt noch nicht beendet ist. Die Unabhängigkeit 

des Menschen von der Natur manifestiert sich vor allem in der Unabhängigkeit seines 

Handelns. Solange der Mensch sein unabhängiges Handeln nur denken, aber nicht 

vollziehen kann, ist er kein selbständiges und freies Wesen. Nur mit dem unabhängigen 

menschlichen Handeln beginnt für den Menschen seine Geschichte. Aus diesem Grund 

liegt für Marx der Anfangspunkt der menschlichen Geschichte nicht im menschlichen 

Bewusstsein, sondern in der menschlichen Produktion:  

”Der erste geschichtliche Akt dieser Individuen, wodurch sie sich von den Tieren un-
terscheiden, ist nicht, daß sie denken, sondern, daß sie anfangen, ihre Lebensmittel zu 
produzieren.”98  

Mit dem Produktionsakt der menschlichen Individuen, der durch ihre körperliche Orga-

nisation und auch durch ihr Verhältnis zur übrigen Natur bedingt sei,99 beginne auch die 

Geschichte dieser Individuen. 

Damit ist die Frage nach der ‘ersten Voraussetzung’ der Geschichte geklärt. Diese Vor-

aussetzung ist für Marx eine ‘wirkliche‘ Voraussetzung der Geschichte, weil ihr die 

natürlichen geschichtlichen Sachverhalte zugrunde liegen. Als Naturwesen muss der 

Mensch seine natürlichen Bedürfnisse befriedigen. Diese Bedürfnisse bilden die eigent-

liche Ursache seiner Produktion. Lukacs nennt den Menschen ein ‘antwortendes We-

sen‘:  

”Denn es unterliegt keinem Zweifel, daß jede Arbeitstätigkeit als antwortgebende Lö-
sung des sie auslösenden Bedürfnisses entsteht... Das materielle Bedürfnis, als Motor 
des individuellen wie sozialen Reproduktionsprozesses, setzt erst den Arbeitskomplex 
wirklich in Bewegung und alle Vermittlungen sind seinsmäßig nur dazu da, um es zu 
befriedigen.”100  

Die Ursache der produktiven Tätigkeit des Menschen liegt in der Natur des Menschen, 

die die Natur der bedürftigen Wesen ist. Der Mensch schritt im Lauf seiner Geschichte 

von der “natürlichen“ und primitiven Produktionsformen der Befriedigung seiner 

menschlichen Bedürfnisse zu den rational organisierten gesellschaftlichen Produktions-

formen weiter. Mit der Veränderung der menschlichen Produktionsweise haben sich 

                                                 
98  Marx, Bd. II, 16. 
99  ebd. 
100 Lukács, Die ontologischen Grundlagen des menschlichen Denkens und Handelns, in: 

Weiterentwicklung des Marxismus, hg.v. Oelmüller, Darmstadt 1977, 115. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 62

auch die menschlichen Bedürfnisse geändert. Einerseits hat der Mensch die Verantwor-

tung für seine eigene Entwicklung übernommen und andererseits hat die Natur ihre 

Entwicklung mit der Menschengeschichte fortgesetzt.  

”Daß das physische und geistige Leben des Menschen mit der Natur zusammenhängt, 
hat keinen anderen Sinn, als daß die Natur mit sich selbst zusammenhängt, denn der 
Mensch ist ein Teil der Natur.”101  

Der Begriff der ’ersten Voraussetzung der Geschichte’ sollte nach Marx die Aufmerk-

samkeit der Geschichtsforscher auf die Grundlagen der menschlichen Aktion, die den 

Inhalt der menschlichen Geschichte bildet, lenken.  

”Alle Geschichtsschreibung muß von diesen natürlichen Grundlagen und ihrer Modi-
fikation im Lauf der Geschichte durch die Aktion der Menschen ausgehen.”102  

Der Prozess der Menschenentwicklung ist aber nicht beendet. Auch die endgültigen 

Resultate dieses Prozesses liegen uns nicht vor. Selbst wenn diese Resultate vorliegen 

würden, dann sicher nicht uns, nicht denen, die in diesen Prozess selbst gehören. Aus 

dem Gesagten folgt, dass wir in Bezug auf die ’erste Voraussetzung der Geschichte’ 

nicht vollständig wissen können, was sie wirklich vorausgesetzt hat. Der universale 

Entwicklungsprozess kennt keine Voraussetzungen. Der Begriff der Voraussetzung 

dient dem Menschen als sein Erkenntnismittel, mit dem sich das Grenzenlose in be-

stimmten Grenzen betrachten und erkennen lässt. Das Grenzenlose ist für den 

Menschen sinnlos, weil es von ihm nicht erfasst und nicht begriffen werden kann. Aber 

die vom Menschen gedachte Wirklichkeit ist eine anthropogene Wirklichkeit. In dieser 

Wirklichkeit kann auch eine grenzenlose Entwicklung nur in den Grenzen der 

momentanen Existenz dargestellt werden. In der vom anthropogen Standpunkt 

dargestellten Wirklichkeit wird die universale Entwicklung als Entwicklung zum 

Menschen und die des Menschen betrachtet werden.  

Die menschlichen Vorstellungen sind nicht ohne das menschliche Bewusstsein möglich. 

Dieses Bewusstsein befindet sich nicht außerhalb des wirklichen Lebensprozesses, son-

dern es ist ein Teil dieses Prozesses. Die von Marx entwickelte materialistische Ge-

schichtsanschauung bestimme nach Löwith die Denkweise der Nicht- und Antimarxis-

ten, mehr als sie es sich selber eingestehen wollen.  

“Sie alle möchten wie Marx den ‘wirklichen Lebensprozess‘ und die ‘bestimmte Le-
bensweise‘ begreifen, die nicht voraussetzungslos, sondern im Gegenteil die Voraus-
setzung jeder Denkweise ist... Gerade diese Bedingtheit jeder geschichtlichen Existenz 
wird von Marx zum einzig Unbedingten erklärt. Damit ist Hegels Metaphysik der Ge-
schichte des Geistes so extrem wie nur möglich verendlicht und im Dienst der Ge-
schichte verzeitlicht.“103  

                                                 
101 Marx, Bd. I, 566. 
102 Marx, Bd. II, 16. 
103  Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts, 

Hamburg 1978, 117. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 63

Marx hat aber nicht nur die Bedingtheit der menschlichen Existenz, sondern auch des 

menschlichen Denkens bewiesen. Die Grundlage der Marxschen Theorie der histori-

schen Erkenntnis bildet der Satz: Eine bestimmte Wirklichkeitsvorstellung ist nur unter 

der Bedingung einer bestimmten Wirklichkeit möglich. Die Wirklichkeit und ihre Vor-

stellungen müssen daher als eine logische Einheit betrachtet werden.  

1.2 Der Wirklichkeitsbegriff in der Diskussion zwischen Marx und 
Hegel 

1.2.1 Der Begriff der vergangenen Wirklichkeit  

Zum Verständnis des Wirklichkeitsbegriffes von Marx trägt wesentlich seine Kritik der 

Philosophie Hegels bei. Die kritische Auseinandersetzung zwischen Marx und Hegel 

bietet eine hervorragende Möglichkeit, den Wirklichkeitsbegriff in beiden unterschiedli-

chen philosophischen Entwürfen zu untersuchen. Die Berücksichtigung der Philosophie 

Hegels war in der vorliegenden Arbeit schon aus dem Grund notwendig, weil nicht nur 

die Geschichtstheorie von Marx, sondern auch die von Droysen wesentlich auf die 

Grundsätze der Philosophie Hegels zurückgeht. Bevor wir uns der Diskussion über den 

historischen Wirklichkeitsbegriff zuwenden, werden wir die Frage nach dem Wirklich-

keitsbegriff als solchem klären.  

Der Begriff der historischen Wirklichkeit ist vom Wirklichkeitsbegriff nicht zu trennen. 

Die historische Wirklichkeit hat keine von der Gegenwart des erkennenden Subjektes 

selbständige oder unabhängige Existenz. Wirklich ist nur das, was gegenwärtig ist. Jede 

Vergangenheit steht unter der Bedingung ihrer Gegenwart, die zugleich eine vergängli-

che und bleibende Gegenwart ist, die nur dann ist, wenn sie gegenwärtig ist. Eine von 

”ihrer” Gegenwart getrennte historische Wirklichkeit gibt es nicht und kann es auch 

nicht geben. Die Geschichte hat allein mit der Gegenwart der vergangenen Ereignisse 

zu tun. Aber ohne gegenwärtige Präsenz von vergangenen Ereignissen wäre sie gar 

nicht möglich gewesen. Dennoch ist die Geschichte nicht das vergangene Ereignis 

selbst. Das in der Vergangenheit Ereignete konnte nur im Nachhinein, nachdem es 

vollzogen wurde, geschichtlich erfasst werden. Die gegenwärtige Präsenz der 

vergangenen Ereignisse ist allein ihre Präsenz in den gegenwärtigen Theorien, 

Gedanken und historischen Konstruktionen.  

Wenn die Vergangenheit ihrem Charakter nach bloß ein gegenwärtiger Gedanke ist, 

dann ist sie auch ein Element der gegenwärtigen Wirklichkeit. Die historischen Gedan-

ken sind im Unterschied zu ihren vergangenen Gegenständen, von denen sie die Gedan-

ken sind, immer gegenwärtig. Die menschlichen Gedanken sind menschliche 

Erlebnisse. Das Denken der Vergangenheit ist zugleich ihr gegenwärtiges Erleben. 

Die menschlichen Subjekte können die identischen Ereignisse sowohl im Moment ihres 

unmittelbaren Geschehens als auch später, nachdem diese Ereignisse vollzogen wurden, 

erleben. Das identische Ereignis kann von verschiedenen Subjekten und in unterschied-



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 64

lichen Gegenwarten immer wieder erlebt werden. Allein in diesen gegenwärtigen Erleb-

nissen ist die Vergangenheit “wirklich“. 

Die Gegenwart konfrontiert mit menschlichen Erlebnissen verschiedenen Charakters. 

Zunächst sind es die Erlebnisse der am aktuell Geschehenen beteiligten Menschen, die 

in jedem Moment ihrer Existenz außer ihrer aktuellen Wahrnehmungen Erinnerungen 

und Hoffnungen haben. Die menschlichen Erinnerungen sind die Erlebnisse ohne Er-

lebnisgegenstand. In der Erinnerung erlebt man den realen, aber gegenwärtig abwesen-

den Gegenstand. Die Menschen trennen normalerweise ihre momentanen Erlebnisse 

nicht in “vergangene“, “gegenwärtige“ und “zukünftige“, sondern sie erleben ihre 

Wirklichkeit in einem gegenwärtigen Erlebniszusammenhang als eine “gewordene“, 

“sich ständig ändernde“ und zugleich “in eine bestimmte Zukunft strebende“ Wirklich-

keit. Aber alles, was die Menschen momentan erleben, erleben sie im Kontext ihres ak-

tuellen Lebensabschnittes, für den es immer das Vergangene und hoffentlich auch die 

Zukunft gibt.  

Die vergangene Wirklichkeit ist im gegenwärtigen Erlebnis bzw. im gegenwärtigen 

Denkakt “wirklich“. Die Menschen erleben ihre gegenwärtige Realität als eine “gewor-

dene“, d.h. aus der konkreten Vergangenheit herkommende und sich auch in eine be-

stimmte Zukunft strebende Realität. Sie korrigieren bzw. revidieren ständig den Inhalt 

ihrer momentanen Vorstellungen von vergangenen Zuständen, aber sie stellen die 

Wirklichkeit der gedachten Vergangenheitszustände nicht in Frage. Man denkt das, was 

“ist“ bzw. “gewesen ist“ unterschiedlich. Die gedachte Vergangenheit ist im gegenwär-

tigen Gedanken ein gegenwärtiges Erlebnis. Ohne Gegenwart der menschlichen Erleb-

nisse würde es für die Menschen keine Vergangenheit bzw. Zukunft geben.  

”Gegenwart ist die Erfüllung eines Zeitmomentes mit Realität, sie ist Realität im Ge-
gensatz zur Erinnerung oder zu den Vorstellungen von Zukünftigen, die im Wün-
schen, Erwarten, Hoffen, Fürchten, Wollen auftreten. Diese Erfüllung mit Realität 
oder Gegenwart besteht beständig, während das, was den Inhalt des Erlebens aus-
macht, sich immerfort ändert. Die Vorstellungen, in denen wir Vergangenheit und Zu-
kunft besitzen, sind nur das für den in der Gegenwart Lebenden.”104  

Die vergangene Wirklichkeit, wie auch die gegenwärtige, ist im aktuellen Erlebnisakt 

gegenwärtig und wirklich. Dennoch ist die vergangene Wirklichkeit im gegenwärtigen 

Erlebnisakt nicht mehr eine vergangene. Im gegenwärtigen Erlebnisakt der vergangenen 

Wirklichkeit haben die Menschen allein mit der Realität ihrer Erlebnisse und nicht mit 

der Realität ihrer vergangenen Gegenstände zu tun.  

                                                 
104  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, in: Gesammelte 

Schriften, Bd. VII, Stuttgart 1962, 193.  



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 65

1.2.2  Der Wirklichkeitsbegriff in der Transzendentalphilosophie 

Die transzendentale Analyse des Wirklichkeitsbegriffes stützt sich auf die Prinzipien 

der Transzendentalphilosophie, die davon ausgeht,  

”daß von der Wahrnehmung ab bis in die höchsten Formen der Erkenntnis die 
menschliche Intelligenz unter Bedingungen des Bewusstseins steht, welche sie als 
Voraussetzung in die Konstruktion der menschlichen Welt sukzessive einführt in der 
Art, daß die Realität des Empfindungsinhalts die erste Voraussetzung bildet, welcher 
alsdann andere Voraussetzungen so angepaßt werden, daß das System unserer Emp-
findung zur Konstruktion dieses Realen verwandt wird.”105  

Jeder gegenwärtigen Vorstellung, einschließlich der Vergangenheitsvorstellung liegt 

eine aktuelle Empfindung zugrunde. Das eigentliche Geheimnis des historischen Er-

kenntnisprozesses liegt in der Frage, wie sich der Erkenntnisschritt vom aktuellen 

Wahrnehmungsakt des überlieferten Gegenstandes zur historischen Vorstellung dieses 

Gegenstandes vollziehen kann? Die erkennenden Subjekte nehmen ihre überlieferten 

Objekte in der Analogie mit den anderen Gegenwartsobjekten wahr, aber sie sehen in 

den historischen Objekten nicht bloß gegenwärtige, sondern die aus der Vergangenheit 

herkommenden oder gewordenen Objekte. Was die Menschen an ihren überlieferten 

Objekten nicht wahrnehmen können, das stellen sie sich als Gewesenes vor. Allerdings 

schließen ihre historischen Vorstellungen die Erkenntnisse über die vergangenen Zu-

stände ihrer überlieferten, modifizierten oder geänderten Objekte ein. Allein unter der 

Bedingung der gegenwärtigen historischen Vorstellung können sie in ihren gegenwärti-

gen Überresten die ’historischen Objekte’ erkennen. Im historischen Denkakt erscheint 

ihnen ihr gegenwärtiges Objekt als ein gewordenes. Die Subjekte verhalten sich 

gegenüber ihren gegenwärtigen Objekten in einer besonderen Weise. Aber infolge 

dieses Verhaltens werden für sie ihre gegenwärtigen Objekte zu ’historischen 

Gegenständen’. Die Ursache dafür, dass einige Gegenwartsobjekte für die erkennenden 

Subjekte zu ihren ’Vergangenheitsobjekten’ werden können, liegt allein an diesen Sub-

jekten und nicht an ihren Objekten. Allein das gegenwärtige Verhalten der erkennenden 

Subjekte zu ihren Objekten macht aus diesen Objekten ’historische Gegenstände’.  

Jede Philosophie des Wirklichen enthält ein wesentliches Moment, das darauf hinweist, 

dass im Begriff des Wirklichen immer schon eine Verhältnisproblematik vorhanden 

sein muss. Jede begriffliche Bestimmung des Wirklichen setzt ein bestimmendes und 

ein bestimmtes Element oder eine Denkrelation zwischen dem Subjekt und seinem 

Objekt voraus. Jeder Versuch der historischen Bestimmung der gegenwärtigen 

Wirklichkeit führt zur Deformation der ursprünglichen Wahrnehmungsbilder dieser 

Wirklichkeit. Die ursprünglichen Wahrnehmungsbilder, die uns überliefert wurden, 

werden im historischen Erkenntnisakt zu unseren historischen Vorstellungen. Die 

historischen Vorstellungen sind imaginäre Vorstellungen von den gegenwärtigen 

                                                 
105  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, hg. v. Lessing, Göttingen 1983, 90. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 66

Objekten. Dem erkennenden Subjekt “fehlen“ in seiner Gegenwart nicht die Objekte, 

sondern die vergangenen Zustände von diesen Objekten. Diese vergangenen Zustände 

müssen re-konstruiert bzw. “nachentdeckt“ werden.  

Das erkennende Subjekt steht in einem spezifischen Verhältnis zu Objekten seiner ge-

genwärtigen Wirklichkeit! Sein Verhältnis zur vergangenen Wirklichkeit ist im Grunde 

genommen sein gegenwärtiges Verhältnis zu Objekten seiner gegenwärtigen Wirklich-

keit. Ohne die Reflexion über den Charakter dieses Subjekt-Objekt-Verhältnisses wird 

es kaum möglich, das Wesen des Begriffes der historischen Wirklichkeit zu verstehen.  

Das erkennende Subjekt verhält sich gegenüber allen Objekten seiner gegenwärtigen 

Wirklichkeit, aber gegenüber seinen überlieferten Objekten verhält es sich in einer 

besonderen Weise. Sein Verhalten gegenüber den historischen Objekten ist ein einseiti-

ges Verhalten, weil vergangene Objekte auf sein Verhalten nicht reagieren können. Die 

Objekte der transzendenten Vergangenheit sind statisch und unveränderlich. Aber im 

menschlichen Denken werden die statischen Objekte beweglich und veränderlich. Wo 

liegt die Ursache der gegenwärtigen Veränderlichkeit von vergangenen Objekten? Sie 

liegt allein auf der Seite der erkennenden Subjekte und nicht der vergangenen Objekte. 

Die vergangenen Objekte sind im menschlichen Bewusstsein ’wirklich’ oder wie 

Dilthey ausdrückt,  

”Bewußtseinstatsachen sind das einzige Material, aus welchem die Objekte aufgebaut 
sind.”106  

Ohne das Subjekt würde es auch keine Wirklichkeit des Subjekts geben. Die Subjekte 

haben nur mit ihrer subjektiv konstruierten Wirklichkeit zu tun, die aber eine bewusste 

Wirklichkeit ist. Für bewusste Subjekte kann es unbewusste Wirklichkeit nicht geben, 

wenn sie auch von ihnen vermutet wird. Die Existenz einer vom Bewusstsein unabhän-

gigen Wirklichkeit kann niemals vom Bewusstsein bewiesen werden. Wenn auch die 

Argumente dafür gefunden werden, dass es die Wirklichkeit ohne Bewusstsein gibt, 

dann macht allein diese Argumentation aus einer unbewussten Wirklichkeit eine be-

wusste, weil die unbewusste Wirklichkeit in diesem Fall zum Element des Bewusstseins 

wird. Wenn es die Wirklichkeit ohne Bewusstsein auch gibt, dann sicher nicht für das 

und nicht im Bewusstsein. Wenn das Bewusstsein das Nichts denkt, dann existiert doch 

für dieses Bewusstsein – am wenigsten in seinen Gedanken – das geheimnisvolle 

Nichts, das von ihm nicht erkannt, aber wohl gedacht werden kann. Dieses Bewusstsein 

steht in einem Verhältnis zu einem Etwas, was es als ‘Nichts‘ bezeichnet. Ein Begriff 

vom unbekannten Etwas für sich zu haben, heißt in einem Verhältnis zu diesem Etwas 

stehen. Wenn das Bewusstsein ein Verhältnis zum Nichts hat, dann hat es bereits das 

unbekannte Etwas zu seinem Gegenstand. In strengem Sinne des Wortes ist das ge-

dachte Nichts nicht mehr das ’Nichts’, sondern ein Gegenstand des Bewusstseins. Das 

wirkliche Nichts bleibt dem Bewusstsein absolut unbekannt. Wie aber kann man das, 

                                                 
106  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, a.a.O., 93. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 67

was dem Bewusstsein nicht zugänglich ist, denken und wissen? In der Wirklichkeit des 

Bewusstseins gibt es nur das, was es im Bewusstsein gibt. Wenn das Bewusstsein nun 

beginnt, die Wirklichkeit ohne Bewusstsein zu denken, dann hat es schon in seinem 

Denken ein bewusstes Verhältnis zur unbewussten Wirklichkeit. Es gibt sicher die vom 

Bewusstsein nicht erkannte Wirklichkeit. Über diese Wirklichkeit können die Menschen 

nur die Vermutungen aufstellen, aber kein Wissen von ihr haben. Die Grenzen für das 

Erkennen des Vergangenen liegen in den Objekten der gegenwärtigen menschlichen 

Wirklichkeit.  

”So weit sich diese mir erscheinenden Objekte erstrecken, so weit erstreckt sich der 
Zusammenhang meiner Vorstellungen.”107  

Die historische Reflexion impliziert das Verhältnis des bewussten Daseins zu seinem 

Sein. Das Dasein, das nach dem Erkennen alles Seienden strebt, ist notwendig auf die 

historische Denkweise angewiesen.  

”Dasein ist Seiendes, das sich zu seinem Sein verstehend zu diesem Sein verhält.”108  

Nur im historischen Erkenntnisprozess erkennt das Sein sein momentanes Dasein. Den-

noch kann das Dasein das Seiende nur in Grenzen seines momentanen Daseins erfassen 

und auslegen. In der Vorstellung des konkreten Daseins kann das Seiende als Ganzes 

präsent werden. Indem das Dasein seinem “da“ sein das Seiende voraussetzt, setzt es 

damit seine Geschichte voraus. Jede zeitgemäße Vorstellung vom Sein hängt von den 

kognitiven Bedingungen seines konkreten Daseins ab. Würde das Sein als vollendetes 

Ganzes nicht in der menschlichen Vorstellung, sondern in der Wirklichkeit erscheinen, 

dann würde es keine Geschichte von ihm geben. Die Unvollständigkeit des Seins ist die 

Bedingung seiner Geschichte. Nur im historischen Erkenntnisakt erscheint das Dasein 

sich selbst als Seiendes. Das Verhältnis zwischen dem Dasein und dem Sein ist dem 

Subjekt-Objekt-Verhältnis identisch, weil das Dasein das Bewusstsein von eigenem 

“da“ sein vorausgesetzt:  

”So ist das Objekt nur da für ein Subjekt, der Gegenstand für ein Bewusstsein.”109  

In einer sich selbst identischen und homogenen Wirklichkeit, in der es kein Subjekt-

Objekt-Verhältnis gibt, finden keine Erkenntnisprozesse statt. Aber die Wirklichkeit 

ohne das Subjekt-Objekt-Verhältnis ist eine Unwirklichkeit. Sie ist die Wirklichkeit, die 

sich selbst zu ihrem Gegenstand nicht haben kann, die sich selbst in begrifflicher Weise 

nicht erfassen kann. Diese Wirklichkeit kann sich selbst als ‘Wirklichkeit‘ nicht wissen 

und nicht erkennen. Für diese Wirklichkeit gibt es keine Vergangenheit und keine Zu-

kunft, weil sie sich selbst bewusst nicht erleben kann. Nur im aktuellen Existenzmo-

ment, in dem man “ist“, ist die Vorstellung sowohl vom Vergangensein als auch vom 

                                                 
107  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, a.a.O., 93. 
108  Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 1993, 52f.  
109  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, a.a.O., 96. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 68

Möglichsein des eigenen Momentes möglich. Nur im Verhältnis zum aktuellen Moment 

gibt es die Vorstellungen sowohl vom Vergangenen als auch vom Zukünftigen. Das 

Vergangene und das Zukünftige liegen außerhalb der Grenzen dieses aktuellen Mo-

mentes, aber nur im Verhältnis zu diesem Moment sind sie sein „Vergangenes“ und sein 

“Zukünftiges“. Die Vorstellung von vergangenen Realitäten impliziert immer die Vor-

stellungen von den Zuständen, die es in dieser Realität nicht gibt. Wären die vergange-

nen Zustände gegenwärtig, dann wären sie selbst die gegenwärtige Realität. 

Der unbewussten Existenz bleibt jeder Moment ihres Daseins unbewusst. Diese Exis-

tenz ist auch nicht imstande, in ihrem eigenen Dasein ein “Moment“ des Seins zu er-

kennen. Aber die bewusste Existenz verhält sich in bewusster Weise zu ihrem Sein. Ihr 

bewusstes Verhalten macht aus ihrem Dasein ein ’bewusstes’ Sein. Die unbewusste 

Wirklichkeit kennt überhaupt kein ‘Verhalten‘. Sie kann sich in bewusster Weise nicht 

‘verhalten‘ und wenn sie sich doch verhält, dann weiß sie dabei nicht, dass sie sich ge-

genüber einem äußeren Objekt verhält. Nur im Bewusstsein können die einzelnen 

Wirklichkeitsbewegungen und Veränderungen der äußeren Objekte systematisch erfasst 

und sinnbezogen, z.B. als “fremdes Verhalten“ begriffen werden.  

Das endliche Bewusstsein verhält sich während seines Daseins zu Objekten seines 

Seins. Für dieses Bewusstsein bilden einzelne Bewegungen seiner äußeren Objekte 

sinnbezogene Entwicklungen. Im historischen Bewusstsein werden die vergangenen 

Konstellationen der äußeren Objekten fixiert. Die äußeren Objekte haben in jedem Mo-

ment ihrer Existenz nur einen bestimmten Zustand, aber im historischen Bewusstsein 

erscheinen sie in einer Kombination sowohl der vergangenen als auch der gegenwärti-

gen Zustände, die es in Wirklichkeit dieser Objekte gleichzeitig nicht gibt. Die vergan-

genen Ereignisse bzw. Entwicklungen dieser Objekte sind nicht gleichzeitig, sondern in 

einer strengen Reihenfolge nacheinander aufgetreten. Aber im historischen Bewusstsein 

werden diese nacheinander folgenden Zustände in ein und demselben Zeitpunkt vorge-

stellt werden! In diesem Sinne stellen die historischen Vorstellungen die irrealen Zu-

stände dar, weil sie die gleichzeitige Präsentation von vergangenen und gegenwärtigen 

Zuständen ein und desselben Objektes zulassen. Diese gegenwärtig gedachten Kombi-

nationen von verschiedenen Zuständen gab es sowohl in der Vergangenheit als auch in 

der Gegenwart der transzendenten Objekte nicht oder es gab diese nicht gleichzeitig. 

Die historischen Vorstellungen stimmen mit dem wirklichen Ablauf der vergangenen 

Ereignisse und Prozesse nicht überein. Auch liegen diesen Vorstellungen in der Wirk-

lichkeit des erkennenden Subjekts keine analogen Gegenstände zugrunde.  

Das historische Bewusstsein geht über die Grenzen seiner momentanen Existenz hinaus. 

Mit seinen historischen Vorstellungen erschafft es für sich eine Wirklichkeit, die mit 

der äußeren Wirklichkeit nicht identisch ist. 

Die unbewusste Wirklichkeit erkennt sich selbst in ihrem aktuellen Existenzmoment als 

“momentane“ Wirklichkeit nicht, weil sie über die Grenzen ihres aktuellen Momentes 

nicht hinausgehen und sich im historischen Kontext, in Bezug auf die fehlenden Zu-



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 69

stände nicht vorstellen kann. Aber die historische Denkweise hat zu seiner Vorausset-

zung nicht nur die aktuellen Wahrnehmungsbilder, sondern auch die imaginären Bilder 

von den vergangenen Zuständen, die allein im gegenwärtigen Bewusstsein des erken-

nenden Subjekts möglich und wirklich sind.  

Jede Existenz besteht zwar aus einzelnen Existenzmomenten, wirklich ist aber nur ein 

aktueller Existenzmoment, in dem diese Existenz “da“ ist. In diesem aktuellen Moment 

kann der bewussten Existenz nicht nur ihr “Dasein“, sondern auch ihr Vergangensein 

bewusst werden. Die bewusste Existenz denkt ihre Vergangenheit und ihre Zukunft un-

ter den konkreten Umständen ihres Daseins. Die Vergangenheitsdarstellungen des Be-

wusstseins sind daher die Vorstellungen des aktuellen Lebensmomentes. Das Bewusst-

sein denkt im Moment seines Daseins sowohl seine vergangenen als auch seine zukünf-

tigen Existenzzustände, die aber nicht die Zustände seines aktuellen Momentes sind. 

Dennoch müssen auch die fehlenden oder nicht-wirklichen Existenzzustände immer in 

einer bestimmten Wirklichkeit gedacht werden. Die Wirklichkeit der gegenwärtigen 

Vorstellung steht für das historische Subjekt außer Frage. Diese Wirklichkeit ist für die-

ses Subjekt immer ’wirklich’. Für dieses Subjekt kann in Frage nur die vorgestellte 

bzw. von ihm rekonstruierte Wirklichkeit kommen. Ist diese Wirklichkeit auch 

wirklich?  

Alle Vorstellungen der erkennenden Subjekte sind also geistige Realitäten. Sie sind die 

mentalen Verhaltensprodukte des Bewusstseins zu seinem Sein. Das historische Denken 

setzt die Relation des denkenden Subjektes zu sich selbst als einem anderen oder die 

Relation des Daseins zu seinem Sein innerhalb des momentanen Daseins voraus. Im 

historischen Denkakt reflektiert das bewusste Dasein über sein Vergangensein. Eine 

wichtige Rolle in diesem Reflexionsakt spielen die äußeren Objekte:  

”Denn sobald es Gegenstände außer mir gibt, sobald ich nicht allein bin, bin ich ein 
anderes; eine andere Wirklichkeit als der Gegenstand außer mir”.110  

Das Ich-Bewusstsein konstituiert sich nur im Verhältnis zu äußeren Objekten. Sich 

selbst in der historischen Weise erkennen, kann das historische Bewusstsein. Es liegen 

diesem Bewusstsein keine anderen Gegenstände außer seiner gegenwärtigen 

Gegenstände vor. Im historischen Denkakt ist das denkende “Ich“ und sein äußeres Ob-

jekt die einzige Realität.  

Die bisherige Analyse des Verhältnisses zwischen Sein und Bewusstsein widerspricht 

der These von Marx, in der er behauptet,  

”nicht das Bewußtsein bestimmt das Leben, sondern das Leben bestimmt das Be-
wusstsein”111.  

                                                 
110 Marx, Bd. I, 651. 
111 Marx, Bd. II, 23. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 70

Das Sein kann etwas bestimmen, wenn es das Bewusstsein hat. Das unbewusste Sein 

bestimmt nichts, verhält sich zu sich selbst nicht und hat sich selbst nicht zu seinem 

Reflexionsobjekt. Das Sein kann das Bewusstsein nur dann bestimmen, wenn diesem 

Sein sein eigenes Dasein bewusst wird. Nur das bewusste Sein kann sein Bewusstsein 

bestimmen. Das Bewusstsein denkt sich selbst als das durch sein eigenes Sein be-

stimmtes Bewusstsein. Dem unbewussten Dasein fehlt jede Fähigkeit zur Selbstrefle-

xion. Bevor das Sein das Bewusstsein bestimmen wird, muss es das Bewusstsein haben. 

In diesem Bestimmungsverhältnis weiß allein das Bewusstsein, dass es von seinem Sein 

bestimmt wird. Das unbewusste Sein kann dagegen überhaupt nichts von sich selbst 

wissen, weil es kein Bewusstsein hat. 

”Die Wirklichkeit (d.h. alle äußeren Tatsachen, Dinge wie Personen) steht unter den 
Bedingungen des Bewusstseins.”112  

Und in dieser Wirklichkeit, die unter der Bedingung des Bewusstseins steht, hat das 

Verhältnis zwischen Sein und Bewusstsein den Charakter eines vom Bewusstsein be-

stimmten Verhältnisses. Durch dieses Verhältnis wird das Sein allererst zu dem, was es 

für das Bewusstsein ”wird”.  

”Das Kriterium der Richtigkeit des Denkens ist zwar die Wirklichkeit. Diese ist aber 
nicht, sondern wird - nicht ohne zutun des Denkens.”113  

Das Bewusstsein erkennt sich selbst in Grenzen seines Daseins, in dem es sich das Bild 

von seinem Vergangensein bzw. seinem Möglichsein oder das Bild vom Ganzen seines 

Seins entwirft. Das bewusste Dasein bestimmt sein Verhältnis zum Seienden in be-

wusster Weise.  

”Wenn über dieses Seinsverhältnis reflektiert wird, ist zunächst gegeben ein Seiendes, 
genannt Natur, als das, was erkannt wird. An diesem Seienden ist das Erkennen selbst 
nicht anzutreffen. Wenn es überhaupt ‚ist‘, dann gehört es einzig dem Seienden zu, 
das erkennt.”114 

Das Bewusstsein erkennt nur das, was sein Seiendes ist, oder es erkennt sich selbst 

während seines Seins als Dasein. Auch die kühnsten Phantasien des Bewusstseins imp-

lizieren immer die realen Elemente seines gegenwärtigen Seins. In diesem Sinne kann 

freilich das Sein sein eigenes Bewusstsein bestimmen, aber es bestimmt sein Bewusst-

sein nur dann, wenn dem Bewusstsein seine Bestimmtheit vom Sein bewusst ist. Der 

Charakter des Verhältnisses zwischen Sein und Bewusstsein entspricht dem Charakter 

des Verhältnisses zwischen dem bewussten Subjekt und seinem Objekt. Freilich sollte 

ein Objekt dem Subjekt vorliegen, bevor es zu einem Verhältnis zwischen beiden 

kommt. Aber ein Objekt liegt nur dann seinem Subjekt vor, wenn es einem ‘bewussten‘ 

Subjekt vorliegt. Wenn ein unbewusstes Objekt einem anderen unbewussten Objekt 

                                                 
112  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, a.a.O., 94. 
113  Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, a.a.O., 223. 
114  Heidegger, a.a.O., 60. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 71

vorliegt, dann weiß keines von diesen Objekten, dass dem anderen ein Objekt vorliegt, 

weil die Objekte nicht getrennt von ihren Subjekten existieren.  

So ist die Natur nur im Gegensatz zum Menschen die ’Natur’.  

”Aber auch die Natur, abstrakt genommen, für sich, in der Trennung vom Menschen 
fixiert, ist für den Menschen nichts.”115  

Marx betrachtet die menschliche Wirklichkeit stets in der Einheit des Denkens mit dem 

Sein. Denken und Sein seien zwar unterschiedlich, aber zugleich in Einheit miteinan-

der.116  

Das Verhalten des Daseins sei ein Prozess, welcher von inneren Impulsen in Gang ge-

bracht wird.  

“Es ist das Sich-seiner-Kraft-bewußt-werden, das eingesetzt werden muß, um ein er-
strebtes Ziel zu erreichen...“117  

Das bewusste Verhalten impliziert notwendig teleologische Wirksamkeit, meint Land-

grebe.118  

Wir können in der vorliegenden Arbeit das eigentliche Problem nach dem Sinn des 

Seins – “wozu überhaupt das Sein?“ – nicht lösen. Dennoch wissen wir, dass die Frage 

nach dem Sinn des Seins nur in historischer Weise beantwortet werden kann. 

1.2.3  Der Begriff des Wirklichen bei Hegel und Marx 

In der Philosophie Hegels ist allein der Geist das Wirkliche, das Absolute, das, was die 
Voraussetzung alles Seienden bildet und selbst keine Voraussetzungen hat. Der Geist 
sei das Absolute, das sich in der Wirklichkeit konkretisiert und in allen seinen Konkreti-
sierungen doch ein Absolutes bleibt.  

”Das Geistige allein ist das Wirkliche; es ist das Wesen oder an sich Seiende,- das sich 
Verhaltende oder Bestimmte, das Anderssein und Fürsichsein- und in dieser Be-
stimmtheit oder seinem Außersichsein in sich selbst Bleibende; - oder es ist an und für 
sich.”119  

Die Marxsche Kritik der Philosophie Hegels zielt eher nicht auf die Negation des Ver-

hältnisses zwischen der Absolutheit des Geistes und der Konkretheit der gegenständli-

chen Wirklichkeit, sondern sie strebt nach einer neuen Interpretation dieses Verhältnis-

ses. Marx kritisiert Hegel dafür, dass bei ihm das Selbstbewusstsein die ‘Dingtheit‘ 

setzt: Die Philosophie Hegels sei der Ausdruck eines verkehrten und das bedeutet der 

                                                 
115  Marx, Bd. I, 662. 
116  Marx, Bd. I, 598. 
117  Landgrebe, Das Problem der Teleologie und der Leiblichkeit in der Phänomenologie und im 

Marxismus, Frankfurt a. M. 1977, 82. 
118  ebd., 83. 
119  Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. v. Wessels/ Clairmont, Hamburg 1988, 19. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 72

Wirklichkeit nicht entsprechenden Verhältnisses des Wirklichen. Hegel gehe von der 

Entfremdung des Unendlichen und des abstrakt Allgemeinen aus, d.h. er setze zuerst 

das Unendliche und das Allgemeine. Hegel hebe das Unendliche auf und setze das 

Wirkliche, Sinnliche, Reale, Endliche und Besondere. Dann hebe er das Positive wieder 

auf und stelle die Abstraktion, das Unendliche wieder her.120  

Diese Interpretation des Verhältnisses zwischen Sein und Bewusstsein führt nach Marx 

zu folgenden Schwierigkeiten: Die ganze begriffliche Entäußerungsgeschichte und die 

ganze Zurücknahme der Entäußerung sei in diesem Fall nur die Produktionsgeschichte 

des abstrakten und absoluten Denkens, d.h. es sei nur die Entäußerung der 'Gedanken-

wesen‘ in ihrer Gedankenform:  

”Wovon diese Gegenstände entfremdet sind und wem sie mit der Anmaßung der 
Wirklichkeit entgegentreten, das ist eben das abstrakte Denken”.121  

Der Gegenstand und die Wirklichkeit seien bei Hegel nur Gedankenwesen oder Pro-

dukte des abstrakten Geistes. Die Wirklichkeit sei bei ihm gleich die entfremdete Wirk-

lichkeit und der Mensch sei ihr geistiges Produkt.122  

Hegel habe mit seiner Methode nur die Überwindung des wirklichen Gegenstandes er-

reicht. Mit dem Verschwinden des wirklichen Gegenstandes gehe aber bei Hegel auch 

jeder Bezug zur gegenständlichen Wirklichkeit verloren, weil bei ihm die Wirklichkeit 

nicht ‘gegenständlich‘, sondern ‘formell‘ und ‘abstrakt‘ erfasst würde. Die Gegenständ-

lichkeit als solche gilt für Hegel lediglich  

”für ein entfremdetes, dem menschlichen Wesen, dem Selbstbewußtsein nicht entspre-
chendes Verhältnis des Menschen... d.h. der Mensch gilt als ein nicht-gegenständli-
ches, spiritualistisches Wesen.”123  

Die Ursache dafür, dass bei Hegel der Gegenstand sich als verschwindend darstelle, 

liege darin, dass der Mensch bei ihm mit dem Selbstbewusstsein oder mit dem Selbst 

gleichgesetzt würde, d.h. der Mensch sei bei Hegel gleich Selbstbewusstsein.  

”Das Selbstbewußtsein ist vielmehr eine Qualität der menschlichen Natur...”124  

Hegel setze praktisch die Qualität des Subjekts mit diesem Subjekt in eins. In dieser 

Gleichsetzung des Menschen mit dem Selbstbewusstsein liegt für Marx die Ursache des 

verkehrten Wirklichkeitsverhältnisses, das bei Hegel nicht als Verhältnis des realen 

Subjekts zu seinem Gegenstand, sondern als Verhältnis des absoluten Selbstbewusst-

seins zu seinen entäußerten Produkten erscheine.  

                                                 
120 Marx, Bd.I, 639 f. 
121 Marx, Bd.I, 643. 
122 Marx, Bd.I, 644. 
123 Marx, Bd.I, 646f. 
124 Marx, Bd.I, 647. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 73

”Weil der Mensch = Selbstbewußtsein, so ist sein entäußertes gegenständliches Wesen 
oder die Dingtheit... gleich dem entäußerten Selbstbewusstsein, und die Dingtheit ist 
durch diese Entäußerung gesetzt.”125  

Es sei klar, dass hier die ‘Dingtheit‘ daher durchaus nichts Selbständiges, Wesentliches 

gegen das Selbstbewusstsein, sondern ein bloßes Geschöpf, ein von ihm Gesetzes sei, 

und das Gesetzte, statt sich selbst zu bestätigen, sei nur die Bestätigung des Aktes des 

Setzens.126 Die ‘Dingtheit‘ als vom Bewusstsein Gesetztes verliere durch diesen Akt 

des Setzens ihre unabhängige Stellung gegenüber dem Subjekt (=Selbstbewusstsein). 

Die Gegenständlichkeit erscheine bei Hegel nur die Folge ihres Setzens vom Selbstbe-

wusstsein zu sein. Die Gegenständlichkeit diene nur der Bestätigung des Aktes des Set-

zens. Die ‘Dingtheit‘ sei bei Hegel zum Prädikat des Subjekts geworden:  

”Der wirkliche Mensch und die wirkliche Natur werden bloß zu Prädikaten, zu Sym-
bolen dieses verborgenen unwirklichen Menschen und dieser unwirklichen Natur. 
Subjekt und Prädikat haben das Verhältnis einer absoluten Verkehrung zueinan-
der...”127 

Diese ‘formelle‘ und ‘abstrakte‘ Auffassung des menschlichen Wesens führe dazu, dass 

Hegel auch die Prozesse der Entfremdung und der Entäußerung nur formell und abstrakt 

erfassen könnte. In seiner Bestimmung des Wirklichkeitsbegriffes gehe Hegel von der 

(menschlichen, A.B.) Abstraktion und nicht vom realen Menschen aus. Die Abstraktion 

als Ausgangspunkt in der Bestimmung des Wirklichen solle von Hegel aufgegeben wer-

den, dann würde nur ihr Gegenteil, die Natur, bleiben.  

”Die ganze Logik ist also der Beweis, daß das abstrakte Denken für sich und absolute 
Idee für sich nichts ist, daß erst die Natur etwas ist.”128 

Es mag für Marx im kognitiven Sinne auch richtig sein, dass das Bewusstsein seine Ge-

genstände setzen kann, aber das ontologische Setzen des Gegenstandes vom Bewusst-

sein lehnt Marx prinzipiell ab:  

”Hegel geriet daher auf die Illusion, das Reale als Resultat des sich in sich zusammen-
fassenden, in sich vertiefenden und aus sich selbst bewegenden Denkens zu fassen, 
während die Methode, vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen, nur die Art für 
das Denken ist, nicht das Konkrete anzueignen, es als ein geistig Konkretes zu repro-
duzieren. Keineswegs aber ist es  der Entstehungsprozeß des Konkreten selbst.”129  

Marx fordert, zwischen dem ontologischen und dem kognitiven Setzen des Wirklich-

keitsgegenstandes grundsätzlich zu unterscheiden. Es gilt als sicher, dass die ontologi-

schen Sätze logisch begründet werden müssen.  

                                                 
125 Marx, Bd.I, 648f. 
126  ebd. 
127 Marx, Bd.I, 659. 
128 Marx, Bd. I, 660. 
129 Marx, Bd. VI, 819. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 74

”Wird jedoch die Logik, als theoretisches Fundament der Ontologie aufgefaßt, so ist 
unvermeidlich, daß logische Ableitungen als die eigentliche Form der ontologischen 
Genesis aufgefaßt werden.”130 

Auch die transzendentale Philosophie schließt vom Logischen auf das Ontologische, 

weil sie das Ontologische nur in logischer Weise erkennen kann. Aber auch diese Philo-

sophie setzt dem Erkenntnisakt des äußeren Objektes die äußere Existenz dieses Objek-

tes voraus. Marx geht es nicht um die kognitiven Voraussetzungen der Wirklichkeitser-

kenntnis, diese bestreitet er gar nicht, sondern es geht ihm um die ontologische Wirk-

lichkeit, die außerhalb des Bewusstseins liegt. Diese Wirklichkeit kann nur in logischer 

Weise vom Menschen erkannt werden. Aber die transzendenten Objekte dieser in logi-

scher Weise erfassten Wirklichkeit bleiben vom Erkenntnissubjekt unabhängig. Die 

Objekte der vergangenen Wirklichkeiten bleiben dabei für ihn unzugänglich. Diese 

Objekte lassen sich historisch interpretieren, aber nicht mehr ändern. Das Verhältnis 

zwischen dem Objekt und dem Subjekt ist im Grunde genommen das Verhältnis zwi-

schen Logischem und Ontologischem und zugleich zwischen Sein und Bewusstsein. 

Dieses Verhältnis wurde von Marx und Hegel unterschiedlich interpretiert. Hegel sah 

die Ursprünge dieses Verhältnisses im absoluten Geist, der dieses Verhältnis eigentlich 

zum bewussten Verhältnis machte, Marx suchte dagegen die Ursprünge dieses Verhält-

nisses in der unbewussten Natur, die sich nach den logischen bzw. vernünftigen Geset-

zen entwickelt hat.  

Angenommen, das Bewusstsein wäre das Entwicklungsergebnis der unbewussten Natur, 

dann würde das bedeuten, dass die unbewusste Natur unbewusst das Bewusstsein ge-

setzt hat. In diesem Fall würde das Bewusstsein zu einem zufälligen Ergebnis einer 

zufälligen Entwicklung. Es ist aber ein Widerspruch, in einer Entwicklung, die mit dem 

bewussten Sein endete, eine unbewusste Entwicklung zu sehen. Es ist ein Widerspruch, 

weil in diesem Entwicklungsprozess das Resultat mit seinem eigenen Entwicklungspro-

zess nichts mehr gemeinsam haben würde. Wenn aber die unbewusste Wirklichkeit un-

bewusst das Bewusstsein setzten könnte, dann ist die ganze unbewusste Aktion ein be-

wusster Akt. Wenn bei Marx das unbewusste Subjekt das bewusste Subjekt setzt, dann 

handelt das unbewusste Subjekt in diesem Fall doch bewusst. Wenn aber die unbe-

wusste Natur bewusst handelt, dann ist sie nicht mehr eine ”unbewusste” Natur. 

Schließlich strebte Marx danach, die Entwicklungsprozesse sowohl in der Natur als 

auch in der Menschengeschichte nach den Vernunftprinzipien zu erklären. Anders kann 

die menschliche Wirklichkeit vom Menschen nicht erklärt werden.  

Den notwendigen Prozessen müsste eine vernünftige Ursache zugrunde liegen. Statt des 

absoluten Bewusstseins setzte Marx das menschliche Bewusstsein, das die bewusste 

Entwicklung nicht beginnt, sondern diese fortsetzt. Wenn die Entwicklung zum Men-

schen ein Zufall gewesen wäre, dann wäre auch die ganze menschliche Geschichte ein 

Zufall, weil dieser Geschichte eine zufällige Ursache zugrunde liegen würde. Wenn das 

                                                 
130  Lukács, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins..., a.a.O., 58. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 75

Bewusstsein bzw. der Mensch von einer fremden Ursache gesetzt wurde, dann müsste 

aber auch diese Ursache “bewusst“ sein. Aus dem unbewussten Setzen des Bewusst-

seins oder aus der Priorität des Unbewussten gegenüber dem Bewusstsein folgt notwen-

dig die Konsequenz, dass die menschliche Geschichte eine unbewusste Ursache hat und 

im Grunde genommen ein sinnloses Unternehmen darstellt. Diese Feststellung würde 

ihrerseits die verheerenden Folgen nicht nur für die historische Forschung, sondern 

auch für die philosophische Reflexion über die historischen Erkenntnisprozesse haben, 

weil, wenn die menschliche Geschichte sinnlos wäre, wäre auch jede Reflexion über sie 

sinnlos.  

Für Marx begann die menschliche Geschichte damit, dass das menschliche Subjekt als 

’gegenständliches Wesen’ seine Gegenstände zu setzen begann. Aber 

 ”es schafft, setzt nur Gegenstände, weil es durch Gegenstände gesetzt ist, weil es von 
Haus aus Natur ist... sein gegenständliches Produkt bestätigt nur seine gegenständli-
che Tätigkeit, seine Tätigkeit als eine Tätigkeit eines gegenständlichen natürlichen 
Wesens”.131  

Der Mensch war zunächst ein Naturgegenstand, dann machte er aber die Natur zu sei-

nem Gegenstand. Und die Natur, die sich zum menschlichen Gegenstand machen ließ, 

nützte die gegenständlichen Fähigkeiten des Menschen in ihrem Interesse aus. Die 

Natur ist bei Marx mindestens so vernünftig, wie das Absolute bei Hegel vernünftig ist. 

Löwith meint, dass die Auflösung der Hegelschen Philosophie bei Marx deren eigentli-

che Verwirklichung ist:  

“Denn Hegels Prinzip: Die Einheit von Vernunft und Wirklichkeit selbst als Einheit 
von Wesen und Existenz ist auch das Prinzip von Marx.“132  

Die Marxsche Kritik der Idee des Absoluten ist unter der Bedingung eines anderen Ab-

soluten möglich. Es scheint, dass man vom Absoluten in der Geschichte, wenn man sie 

rational erklären will, einfach nicht weg kommt.  

1.3 Das Verhältnis zwischen Sein und Bewusstsein  

1.3.1 Das religiöse Bewusstsein 

Marx betrachtet das Verhältnis des religiösen Bewusstseins zum Sein als ein 

illusionäres Verhältnis innerhalb des wirklichen Daseins. Die religiösen Illusionen seien 

für Marx Illusionen des wirklichen Daseins. So sei die Religion ein Beweis für ein 

verkehrtes Verhältnis des Menschen zu seiner Wirklichkeit, das auch ein verkehrtes 

Weltbewusstsein bei diesem Menschen produziere:  

                                                 
131  Marx, Bd. I, 650.  
132  Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts, 

Hamburg 1978, 109. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 76

”Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens, weil das 
menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt”.133  

Auch die phantastische Vorstellung von der Wirklichkeit hat für Marx ihre wirklichen 

Gründe, die die ’verkehrten’ Bewusstseinsvorstellungen bei Menschen verursacht hat-

ten. Obwohl die religiösen Vorstellungen illusionäre Vorstellungen seien, seien sie die 

Vorstellungen der wirklichen Zustände. Die Illusionen seien die Vorstellungen solcher 

Zustände, welche selbst diese Illusionen benötigen.134  

Gerade in den religiösen Illusionen manifestiert sich das wirkliche Verhalten des 

menschlichen Bewusstseins zu seiner Wirklichkeit. Die religiösen Vorstellungen sind 

für Marx genauso wirklich wie ihre Wirklichkeit selbst, weil jede Verhaltensweise des 

Bewusstseins auch die wirkliche Verhaltensweise des konkreten Bewusstseins zu sei-

nem Dasein ist. Also liegen für Marx die Ursachen der nebelhaften und illusorischen 

Wirklichkeitsvorstellungen in den wirklichen Verhältnissen des Seins dieses Bewusst-

seins. Es wäre aber falsch, die Wirklichkeit des sich zu seinem Sein verhaltenden Be-

wusstseins mit der Wirklichkeit seiner Vorstellungen in eins zu setzen, d.h. es wäre 

falsch, zwischen der Wirklichkeit des Denkprozesses dieses Bewusstseins und dem In-

halt seiner Vorstellungen keinen Unterschied zu machen.  

Das sich zu seiner Wirklichkeit verhaltende Bewusstsein und die sich in diesem Ver-

halten konstituierenden Vorstellungen dieses Bewusstseins stehen im Verhältnis sowohl 

zur Wirklichkeit außerhalb des Bewusstseins als auch zur Wirklichkeit dieses Bewusst-

seins. Die Ursache der religiösen Vorstellungen liegt allein im religiösen Bewusstsein. 

Auch die religiösen Vorstellungen konstituieren sich unter Umständen ihres Daseins, 

auf das sie in bestimmter Weise entgegenwirken. Die religiösen Subjekte verhalten sich 

in ihrer Wirklichkeit entsprechend ihren Wirklichkeitsvorstellungen. Ihr religiöses Ver-

halten wird zum Element ihres wirklichen Daseins.  

Die Wirklichkeit erreicht die Übereinstimmung mit sich selbst im menschlichen Han-

deln. Sie bekommt vom Bewusstsein das, was sie von ihm haben will. Sie wirkt als Äu-

ßeres auf das Innere des Menschen und damit verursacht sie die gewünschte Gegenwir-

kung des Inneren auf das Äußere. Wo liegen die Kriterien des Wahren für diese Wirk-

lichkeit? Marx sucht das Wahre und das Wirkliche nicht im menschlichen Bewusstsein, 

sondern in der menschlichen Praxis. Er verwendet die Begriffe ‘Wahrheit‘, ‘Wirklich-

keit‘ und ‘menschliche Praxis‘ als Synonyme. Die Wahrheit der Bewusstseinsvorstel-

lungen solle ihre Bestätigung in der Praxis finden:  

”Die Frage, ob dem menschlichen Denken gegenständliche Wahrheit zukomme- ist 
keine Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis muß der Mensch 
die Wahrheit, i.e. Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen. 

                                                 
133 Marx, Bd. I, 488. 
134 Marx, Bd. I, 489. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 77

Der Streit über die Wirklichkeit oder Nichtwirklichkeit –das von der Praxis isoliert ist- 
ist eine rein scholastische Frage.”135  

Dennoch wird die Wahrheit der äußeren Vorstellung nicht von der Praxis, sondern vom 

Bewusstsein in “praktischer Weise“ überprüft. Das Bewusstsein gewinnt seine Wirk-

lichkeitsvorstellungen aus seiner praktischen Tätigkeit und überprüft dann diese Vor-

stellungen in seiner Praxis. Es sind verschiedene Verhaltensweisen ein und desselben 

Bewusstseins, das zunächst seine Vorstellung aus seiner Praxis gewinnt und dann diese 

in Bezug auf seine Praxis überprüft. Aber alle Kriterien für die Festlegung der Überein-

stimmung der Bewusstseinsvorstellungen mit der Praxis liegen allein im Bewusstsein 

und nicht in der Praxis. Das Bewusstsein strebt nach der Übereinstimmung mit sich 

selbst durch die Praxis. Dieses Bewusstsein verhält sich zu sich selbst, indem es sich 

zur Praxis verhält, weil für die Praxis überhaupt keine Notwendigkeit besteht, die 

Wahrheit ihrer selbst zu beweisen. Aus dem Gesagten lässt sich Folgendes feststellen:  

 Die Ursachen aller Vorstellungen des Bewusstseins - sowohl wahrer als auch fal-

scher - liegen im konkreten Sein dieses Bewusstseins. Auch die illusionären Vor-

stellungen des Bewusstseins haben ihre äußeren Ursachen, die außerhalb des Be-

wusstseins liegen. Dennoch sollte man zwischen der äußeren Wirklichkeit der Vor-

stellung und der in der Vorstellung rekonstruierten Wirklichkeit unterscheiden.  

 Die Behauptung von Marx, dass die Wahrheit der Bewusstseinsvorstellung von 

ihrer Übereinstimmung mit der Praxis abhängt, soll durch den folgenden Satz 

erweitert werden: Das Bewusstsein kann die Wahrheit seiner Vorstellungen nur in 

Bezug auf die Praxis überprüfen, aber dabei überprüft das Bewusstsein nicht die 

Wahrheit seiner Praxis, sondern die Wahrheit seiner Vorstellungen im Verhältnis zu 

seiner Praxis:  

”Theorie und Praxis beziehen sich tatsächlich auf dieselben Gegenstände...  Die Ver-
schiedenheit des Subjektverhaltens jedoch bedingt für die Praxis ein Gerichtetsein auf 
das qualitativ Einzigartige, auf das materielle Substrat des jeweiligen Gegenstan-
des.”136  

Das Verhältnis zwischen ‘Theorie‘ und ‘Praxis‘ ist im Prinzip dem Verhältnis des Be-

wusstseins zum Sein identisch. Aber für Marx stellt das religiöse Bewusstsein noch kein 

“Selbstbewusstsein“ dar, weil diesem Bewusstsein seine Abhängigkeit von sich selbst 

nicht bewusst ist.  

1.3.2 Das kritische Bewusstsein 

Die wesentliche Eigenschaft des kritischen Bewusstseins liegt darin, dass das kritische 

Bewusstsein mit den Zuständen seines Daseins prinzipiell nicht übereinstimmt und im 

                                                 
135  Marx, Bd. II, 1. 
136  Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, a.a.O., 139. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 78

krassen Gegensatz zu diesen steht. Die Vorstellungen des kritischen Bewusstseins wi-

dersprechen der Wirklichkeit seiner äußeren Zustände. Das Kriterium des Wirklichen 

bzw. des Wahren liegt für dieses Bewusstsein nicht in dem, was diesem gegenwärtig 

vorliegt, sondern in dem, was in seiner Wirklichkeit vorliegen soll. Das Kriterium des 

Wirklichen liegt für das Bewusstsein nicht im äußeren Sein, sondern im Bewusstsein:  

”Welche Wirklichkeit wird innerlich der Wahrheit konvergent?137 –  

fragt Benjamin.  

“Nur wer hier deutlich Antwort gibt ist ‚objektiv‘”,138  

stellt er fest. 

Die kritische Position des gegenwärtigen Bewusstseins zu seinem Sein manifestiert sich 

vor allem in seiner Sollensidee. Die Sollensidee des Bewusstseins ist bloß eine 

Wunschidee, eine Vorstellung des kritischen Bewusstseins, die keine gegenständliche 

Grundlage für sich hat. Aber für das ’Wirkliche’ und das ’Wahre’ hält das kritische Be-

wusstsein nicht das, was “ist“, sondern das, was seine Idee ist. Das Kriterium des Wirk-

lichen liegt für das kritische Bewusstsein nicht im Sein des Seienden, sondern im Be-

reich des Nichtseienden oder im Sollenden. Dennoch konstituiert sich jede Idee des 

Sollens unter den Umständen seines Seins, das auch die eigentliche Ursache dieser Idee 

bildet. Das Sollen steht immer im Zusammenhang mit seinem Sein.  

Die Ursachen jeder konkreten Sollensvorstellung liegen im bestimmten Dasein. Sein 

und Sollen stehen in einer Wechselbeziehung zueinander, in der nicht nur das Sein sein 

Sollen, sondern auch das Sollen sein Sein bestimmen kann:  

”Es genügt nicht, daß der Gedanke zur Verwirklichung drängt, die Wirklichkeit muß 
sich selbst zum Gedanken drängen”;139  

Das Sollen steht seinem Sein als sein Möglichsein gegenüber. Das Sollen selbst, 

solange es nur reine Idee ist, hat eine ideelle Existenz. Im Sollen sind aber alle 

potenziellen Kräfte des Seins gesammelt, die dieses Sein in der rationalen Weise zu 

ändern versuchen.  

Das Sollen enthält das Element des Notwendigen. Die Sollensvorstellung dient dem 

Menschen als ein Handlungshinweis. Der Mensch soll etwas tun, was ihm sein Be-

wusstsein vorschreibt.  

”Das Sollen beinhaltet eine durch gesellschaftliche Zielsetzungen (und nicht bloß na-
turhafte oder spontan menschliche Neigungen) bestimmte Verhaltensweise des Men-
schen”.140  

                                                 
137  Benjamin, Denkbilder, Baden-Baden 1994, 17. 
138  ebd. 
139  Marx, Bd. I, 498f. 
140  Lukács, Die ontologischen Grundlagen des menschlichen Denkens und..., a.a.O.,117. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 79

Im Endeffekt will das Sollen nur einen Zweck erreichen: Es will selbst das Sein werden. 

Aber seine Verwirklichung als Sein wäre zugleich seine Entwirklichung als Sollen. Das 

verwirklichte Sollen ist nicht mehr eine Idee, sondern das Sein. Die Ideen, die sich in 

der Praxis nicht verwirklichen lassen, werden sich als realitätsferne Theorien oder Uto-

pien erweisen. Ursprünglich entsteht jede Differenz zwischen ”Sein” und ”Sollen” im 

reflektierenden Bewusstsein. Sie ist zunächst eine vom Bewusstsein gedachte und von 

ihm geschaffene Differenz. Dieser Differenz liegt aber eine wirkliche Ursache 

zugrunde, die auf das äußere Verhältnis zwischen Sein und Bewusstsein zurückgeht. 

Diese gedachte Differenz zwischen Sein und Sollen ist nur die Konsequenz des in 

Wirklichkeit vorhandenen Gegensatzes zwischen Sein und Bewusstsein.  

Das kritische Bewusstsein bewertet seine Daseinszustände als irrational. Die Irrationa-

lität gehört aber  

”zu den höchsten Gütern für den, der immer strebend sich bemüht. Es ist eine gnädige 
Hand, die uns die Zukunft in ihrer individuellen Gestalt in undurchdringliche Schleier 
gehüllt hat. Wäre auch das Künftige in seiner Individualität und Besonderheit Objekt 
unseres Wissens, so würde es niemals Objekt unseres Wollens sein...”141  

Die Ursache aller Sollensvorstellungen liegt im Seienden, das nach der 

Vollkommenheit strebt und die irrationale Wirklichkeit rational umgestalten will. Das 

Irrationale selbst ist zunächst das Reflexionsprodukt des gegenwärtigen Bewusstseins, 

das sich gegenüber seinem Sein nicht in kritischer, sondern in rationaler Weise verhält. 

Das Sein ist nicht “an sich“, sondern nur im Verhältnis zum kritischen Bewusstsein 

„irrational“. Die Ursache des irrationalen Seins ist allein in der rationalen Position 

seines Bewusstseins zu suchen. Dieses Sein ist vom Standpunkt des reflektierenden 

Bewusstseins oder im Verhältnis zu ihm “irrational“. Anderseits ist das irrationale Sein, 

welches ein kritisches Bewusstsein hat, nicht mehr ganz “irrational“, weil es doch ein 

kritisch-rationales Element enthält. Fassen wir wesentliche Eigenschaften des kritischen 

Bewusstseins zusammen:  

Das kritische Bewusstsein stimmt mit den Verhältnissen seines Seins nicht überein. 

Diese Nichtübereinstimmung zwischen Sein und Bewusstsein manifestiert sich in 

den Sollensvorstellungen des Bewusstseins. Mit seinen Sollensvorstellungen verhält 

sich das kritische Bewusstsein in kritischer Weise zu seinem Sein. Die Verhaltens-

weise dieses Bewusstseins geht auf die Umstände seines Daseins zurück.  

Das bewusste Sein kann sich selbst entsprechend seiner Sollensvorstellung verän-

dern. Die Sollensidee enthält die Vorstellung vom rationalen Dasein. Aber die ratio-

nalen Ideen des kritischen Bewusstseins implizieren die Vorstellungen über die 

Verhältnisse, die im gegebenen Sein nicht zu finden sind. Sobald sich die Kritik zu 

wahrhaft menschlichen Problemen erhebe, sei sie außerhalb der Status quo dieser 

                                                 
141  Rickert, Die Grenze..., a.a.O., 464. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 80

Wirklichkeit.142 Das kritische Bewusstsein liegt mit seiner Sollensvorstellung 

außerhalb der Verhältnisse seines Seins, weil für dieses Bewusstsein die Kriterien 

des wahrhaften Seins im Bereich des Sollenden und nicht des Seienden liegen. 

Wenn aber die Kriterien des wahrhaften Seins im Bereich der realen Seinszustände 

liegen würden, dann würde nur das, was gegenwärtig ist, zum Kriterium des 

“wahrhaften“ und des “wirklichen“ Seins. Wenn es kein kritisches Verhalten des 

Bewusstseins zu seinem Sein geben würde, dann würde auch das bewusste Ändern 

des Seins nicht möglich. Das kritische Bewusstsein bildet daher die einzige Ursache 

aller Prozesse der Rationalisierung des gegebenen Seins. Das kritische 

Bewusstsein, in dem die Unvollkommenheit des Seins dem menschlichen Subjekt erst 

bewusst wird, ist die notwendige Bedingung für jede rationale Veränderung des 

gegebenen Seins. 

1.3.3 Das historische Bewusstsein 

Es wurde bisher nur das Verhältnis des religiösen und des kritischen Bewusstseins zum 

Sein untersucht. Dabei ist noch die Frage nach dem Verhältnis des historischen Be-

wusstseins zu seinem Sein offen geblieben. Auch das historische Bewusstsein ist ein 

gegenwärtiges Bewusstsein und sein Verhältnis zur vergangenen Wirklichkeit ist ein 

gegenwärtiges Verhältnis zu seiner gegenwärtigen Wirklichkeit. Das Verhalten des 

historischen Bewusstseins weist lediglich auf eine besondere Verhaltensweise des ge-

genwärtigen Bewusstseins zum gewordenen Sein hin.  

”Geschichtliches Leben ist ein Teil des Lebens überhaupt.”143  

Das Bewusstsein verhält sich in jedem Moment seines Daseins zu seinem Sein wie zum 

“Gewordensein“. Diese Verhaltensweise macht aus dem gegenwärtigen Bewusstsein 

das “historische“ Bewusstsein und aus seinem gegenwärtigen Sein das “Gewordensein“.  

Werfen wir einen Blick auf die Besonderheiten der gegenwärtigen Verhaltensweise des 

historischen Bewusstseins.  

Das historische Bewusstsein ist imstande, in dem, was ihm gegenwärtig vorliegt, nicht 

bloß eine “gegenwärtige“, sondern eine “gewordene“ Realität zu sehen. Die überliefer-

ten Objekte erscheinen diesem Bewusstsein nicht im Kontext ihrer gegenwärtigen, 

sondern ihrer vergangenen Existenzbedingungen. Wenn die gegenwärtigen Objekte 

nicht im Kontext ihrer gegenwärtigen, sondern ihrer vergangenen Existenzbedingungen 

gedacht werden, werden sie für die Subjekte zu “vergangenen Objekten“. Das histori-

sche Bewusstsein ist fähig, in seinem gegenwärtigen Sein mehr zu sehen, als dieses ent-

hält.  

                                                 
142 Marx, Bd.I, 493. 
143  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt..., a.a.O., 261. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 81

Das Denken des historischen Prozesses setzt die Prozessualität dieses Denkens voraus. 

Allein die Gegenwart, die sich selbst im Kontext des fortgehenden Prozesses sehen 

kann, erkennt in sich selbst nur den Moment dieses fortgehenden Prozesses. Das kon-

krete Dasein hat in jedem Moment seines Seins nur mit der Realität seines aktuellen 

Existenzmomentes zu tun. Allein dieser aktuelle Existenzmoment ist für das momentane 

Sein seine Wirklichkeit. In diesem Moment erlebt das Dasein seine Vergangenheit, die 

von ihm als Vergangenheit seines aktuellen Momentes gedacht wird. Das Dasein, dem 

sein Vergangensein bewusst ist, denkt sich selbst im historischen Kontext. Dieser ge-

dachte historische Kontext ist aber auf die spezifischen Bedingungen seines Daseins, in 

dem er rekonstruiert wird, notwendig angewiesen. Der historische Kontext stellt eine 

gedachte Abfolge der Vergangenheitsereignisse dar. Diese gegenwärtig gedachte Ab-

folge von vergangenen Ereignissen wird nicht nur zum gegenwärtigen Gedanken, son-

dern auch zum gegenwärtigen Erlebnis des Bewusstseins.  

”In dieser Abfolge von Erlebnissen ist ‚eigentlich je nur das ‚im jeweiligen Jetzt‘ vor-
handene Erlebnis ‚wirklich‘. Die vergangenen und erst ankommenden Erlebnisse sind 
dagegen nicht mehr, bzw. noch nicht ‚wirklich‘.”144  

Das vom Bewusstsein Momentanerlebte steht immer im Zusammenhang mit den ge-

genwärtigen Entwicklungen und nicht mit den vergangenen Ereignissen, die gegenwär-

tig erlebt wurden. 

Das historische Bewusstsein denkt die Vergangenheit im Zusammenhang mit seinem 

aktuellen Existenzmoment und in Grenzen seines Existenzmomentes. Im aktuellen 

Existenzmoment liegen sowohl ontologische als auch kognitive Voraussetzungen des 

gegenwärtigen Vergangenheitswissens. Es gibt kein gegenwartsloses Vergangenheits-

wissen. Die historischen Erkenntnissubjekte, die ihre Vergangenheit momentan erleben, 

erleben diese in den Grenzen ihrer momentanen Existenz, die auch ihre subjektive 

Blickperspektive auf die Vergangenheit bestimmt. Das historische Wissen der endlichen 

Subjekte ist auf Grenzen ihrer individuellen Existenz angewiesen. Alles, was diese 

Subjekte gegenwärtig als ihr Wissen haben, haben sie während sie existieren. 

Im historischen Erkenntnisakt werden die aktuellen Wahrnehmungsbilder von überlie-

ferten bzw. modifizierten Gegenständen mit den imaginären Vorstellungsbildern über 

die vergangenen Zustände dieser Gegenstände ergänzt,  

”...daß wir zu jedem Objekt, das wir erleben, dessen Entstehung und Entwicklung bis 
zum Zeitpunkt seines Erlebens durch uns hinzudenken können oder aus Gründen der 
Konsistenz unseres Weltbildes voraussetzen müssen, und damit setzen wir schließ-
lich... eine Vergangenheit voraus.”145  

                                                 
144  Heidegger, a.a.O., 373. 
145  Rusch, Erkenntnis, Wissenschaft, Geschichte. Von einem konstruktivistischen Standpunkt, 

Frankfurt a. M. 1987, 388. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 82

Die historische Erkenntnisoperation impliziert notwendig das “Hinzudenken“ zu dem, 

was gegenwärtig vorhanden ist. Die historischen Objekte lassen sich allein in Bezug auf 

das gegenwärtig Vorhandene rekonstruieren. Die Grenzen für das Denken der vergan-

genen Objekte liegen in der erkennenden Gegenwart selbst, die allein die Vergangenheit 

der ihr gegenwärtig zugänglichen Objekte, die ihre überlieferten, modifizierten oder 

deformierten Objekte sind, erkennen kann. Das, was absolut vergangen ist, was keine 

Spuren in der Gegenwart des erkennenden Subjektes hinterlassen hat, kann geschicht-

lich nicht erkannt werden.  

Die historische Denkweise kann man mit der Denkweise eines Detektivs vergleichen, 

der gegenwärtig nur die vom Tätern hinterlassenen Spuren, aber nicht das Verbrechen 

selbst wahrnehmen kann. In Bezug auf diese Spuren ist er aber imstande, ein mehr oder 

weniger realistisches Bild vom vergangenen Geschehen zu entwerfen. In seinem Kopf 

spielt sich die Szene des vergangenen Geschehens ab. Das von ihm Vorgestellte steht 

aber nicht im absoluten Identitätsverhältnis mit dem vergangenen Geschehenen. Im 

gegenwärtigen Vorstellungsbild vom vergangenen Geschehenen werden manche Details 

weggelassen bzw. nicht berücksichtigt. Das rekonstruierte Bild vom vergangenen Er-

eignis wird sicher in manchen Hinsichten vom wirklichen Ereignisbild abweichen. 

Dieser Vergleich, dass der Fachhistoriker während seiner Forschungstätigkeit die Rolle 

eines Detektivs spielen muss, geht eigentlich auf Marc Bloch und seine “Apologie pour 

L’Histoire“ zurück. 

Dennoch ist in jedem rekonstruierten Vergangenheitsbild die Position des erkennenden 

Subjekts zu dem rekonstruierten Geschehen bereits vorhanden. Diese Position ist emoti-

onal gefärbt und vom Verhalten des gegenwärtigen Bewusstseins abhängig, was die 

Geschichtstheorie von White am besten beweist. Im gegenwärtigen Bewusstsein könne 

ein und dasselbe Vergangenheitsereignis entweder als Tragödie oder Komödie, entwe-

der als dramatische oder ironische Geschichte dargestellt werden. Nicht im vergangenen 

Geschehenen, sondern in der gegenwärtigen Reflexion auf dieses Geschehene liegen 

nach White die Ursachen der gegenwärtigen historischen Emotionen, die sich im kon-

kreten Geschichten-Typen manifestieren:  

”Da keine Reihe oder Folge realer Ereignisse von sich selbst aus ‚tragisch‘, ‚komisch‘, 
‚farcenhaft‘ etc. ist, sondern erst durch die Auferlegung der Struktur eines ent-
sprechenden Geschichten-Typs auf die Ereignisse so konstituiert wird, ist es die Wahl 
des Geschichten-Typs und seine Auferlegung auf die Ereignisse, die ihnen Sinn ver-
leihen.“146  

In der historischen Rekonstruktion kommt es vor allem auf die gegenwärtige Sichtweise 

des vergangenen Geschehens an, die das identische Vergangene in verschiedenen Ge-

schichten-Typen darstellen lässt. Freilich beziehen sich die gegenwärtigen Vergangen-

heitsdarstellungen auf ein und dieselben transzendenten Vergangenheitsobjekte, die 

                                                 
146 White, Das Problem der Erzählung in der modernen Geschichtstheorie, in: Theorie der modernen 

Geschichtsschreibung, hg.v. Rosse, Frankfurt a. M. 1987, 78.  



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 83

aber als immanente Objekte immer von den Gefühlen, Emotionen, moralischer 

Vorstellungen und aktuellen Erkenntniszwecken der parteiisch urteilenden Subjekte 

abhängig bleiben.  

Das gegenwärtige Bewusstsein erlebt sein Vergangenes zeitgemäß. Dieses Bewusstsein 

sieht in seinem gegenwärtig erreichten Zustand ein “historisches Resultat“ und meint zu 

Recht, dass in diesem Zustand auch der Schlüssel zum Verstehen aller bisherigen Ent-

wicklung liegt.  

”Die bürgerliche Gesellschaft ist die entwickeltste und mannigfaltigste historische Or-
ganisation der Produktion. Die Kategorien, die ihre Verhältnisse ausdrücken, das Ver-
ständnis ihrer Gliederung und die Produktionsverhältnisse aller der untergegangenen 
Gesellschaftsformen, mit deren Trümmern und Elementen sie sich aufgebaut, von de-
nen teils noch unüberwundene Reste sich in ihr fortschleppen,  teils  bloße Andeu-
tungen sich zu ausgebildeten Bedeutungen entwickelt haben etc.: Anatomie des Men-
schen ist ein Schlüssel zur Anatomie des Affen. Die Andeutungen auf Höheres in den 
untergeordneten Tierarten können dagegen nur verstanden werden, wenn das Höhere 
selbst schon bekannt ist. Die bürgerliche Ökonomie liefert so den Schlüssel zur anti-
ken etc.”147 

Auch die Historiker schließen vom Höheren auf das Niedere, vom Späteren auf das Frü-

here. In Wirklichkeit urteilen sie nicht über das Vergangene, sondern über ihre Gegen-

wart, zu der sie sich in bestimmter Weise verhalten. Die Gegenwart, die ein Teil ihrer 

Elemente als ‘Trümmer‘ und ‘unüberwundene Reste‘ definiert, versteht sich selbst als 

eine im fortschreitenden Entwicklungsprozess befindende Gesellschaft. Ihre “Trümmer“ 

bzw. ihre “Überreste“ sind doch die Elemente ihrer gegenwärtigen Zustände, die sie 

aber nicht für ihre “gegenwärtigen“ Elemente hält. Dieser Gegenwart erscheint ihr 

gegenwärtiges Dasein in einer sich ständig ändernden Konstellation von ‘vergangenen‘ 

und ‘zukünftigen‘ Seinselementen. Alle Seinselemente, die im gegenwärtigen Dasein 

seiend sind, sind grundsätzlich die gegenwärtigen Seinselemente dieses Daseins. Den-

noch hält das gegenwärtige Bewusstsein einen Teil von seinen Gegenwartselementen 

nicht für “gegenwartsgemäß“. Dieses Bewusstsein verhält sich differenziert zu ver-

schiedenen Elementen seiner Wirklichkeit, indem es einen Teil von seinen Gegenwarts-

objekten als “rückständig“ und einen Teil als “fortschrittlich“ definiert. Die Objekte ‘an 

sich‘ können entweder “rückständig“ oder “fortschrittlich“ sein, sie sind nur “im“ oder 

“für das“ Bewusstsein rückständig bzw. fortschrittlich. Das Bewusstsein verhält sich zu 

Objekten seines gegenwärtigen Daseins und gerade dieses Verhalten macht aus ihm das, 

was wir “historisches Bewusstsein“ nennen.  

Die historische Wahrheit erkennt das endliche Bewusstsein nur in Grenzen seines be-

grenzten Daseins. Eine absolute historische Wahrheit, die die Wahrheit des absoluten 

Seinszustandes ist, kann vom endlichen Bewusstsein nicht erkannt werden, weil der 

absolute Zustand in der Geschichte niemals erreicht werden kann. Weil es in der Ge-

                                                 
147  Marx, Bd. VI, 824 f. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 84

schichte keine absoluten Zustände geben können, kann es auch in ihr kein absolutes 

historisches Wissen geben.  

In jedem Moment seines Daseins urteilt das historische Bewusstsein über sein Vergan-

gensein vom Standpunkt seines gegenwärtigen Daseins. Die Sichtweise dieses Bewusst-

seins ist immer auf die Grenzen seines aktuellen Existenzmomentes angewiesen.  

”Die sogenannte historische Entwicklung beruht überhaupt darauf, daß die letzte Form 
die vergangenen als Stufen zu sich selbst betrachtet, und, da sie selten, und nur unter 
ganz bestimmten Bedingungen fähig ist, sich selbst zu kritisieren - es ist hier natürlich 
nicht von solchen historischen Perioden die Rede, die sich selbst als Verfallzeit vor-
kommen - sie immer einseitig auffaßt.“148  

In dieser Entwicklung folgt der historische Urteilsprozess dem historischen Ereignispro-

zess nach. Solange die historischen Entwicklungen nicht beendet sind, können auch die 

historischen Urteils- bzw. Erkenntnisprozesse nicht beendet werden. Solange sich diese 

Prozesse fortsetzen, wird es auch die Versuche geben, sie in historischer Weise zu 

erfassen. Im gegenwärtigen historischen Erkenntnisprozess findet ein ständiger 

Rollenwechsel statt, weil in diesem Prozess das über sein Vergangenes urteilende 

Subjekt mit der Zeit selbst zum Urteilsobjekt wird. In diesem Rollenwechsel zwischen 

Subjekt und Objekt des historischen Urteilens liegt das Gerechtigkeitsprinzip des 

historischen Prozesses. Dieser Prozess ist ein gerechter Prozess, weil in ihm jede 

Gegenwart in gleicher Weise behandelt wird. Keine Gegenwart wird in ihm 

herausgehoben oder bevorzugt, jede Gegenwart muss in ihm vergehen, aber bevor sie 

vergehen wird, bekommt sie von ihm eine einmalige Chance, die momentane Wahrheit 

des absoluten historischen Prozesses, von dem sie selbst ein Teil ist, zu erkennen.  

2.  Der methodische Teil der Historik von Marx 

2.1  Die Kategorien der Theorie der historischen Erkenntnis  

Die Theorie der historischen Erkenntnis von Marx ist auf ein besonderes Begriffsin-

strumentarium angewiesen. Die spezifischen Begriffe der Marxschen Geschichtstheorie, 

wie ‘menschliche Produzenten‘, ‘menschliche Produkte‘ und ‘menschliche Produktions- 

bzw. Lebensprozesse‘ lassen sich nicht nur als geschichtsphilosophische Begriffe, son-

dern auch als kognitive Kategorien untersuchen.  

Marx stellt die menschlichen Lebensprozesse als Produktionsprozesse dar. Die relevan-

ten Elemente des historischen Produktionsprozesses bilden bei ihm die menschlichen 

Aktionen, menschliche Produzenten und ihre Produkte. Wenn die menschlichen Produ-

zenten und ihre Aktionen grundsätzlich die “vergänglichen“ Elemente des historischen 

Erkenntnisprozesses sind, sind die mannigfaltigen Produkte dieses Prozesses seine “un-

vergänglichen“ Elemente. Diese Produkte existieren auch dann, wenn ihre Produzenten 

                                                 
148  Marx, Bd. VI, 825f. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 85

vergangen sind. Im historischen Erkenntnisprozess stehen die ”vergänglichen” 

Elemente der vergangenen Wirklichkeit im Verhältnis zu ihren ”unvergänglichen” 

Elementen. Freilich sind auch die “unvergänglichen“ Elemente der menschlichen 

Wirklichkeit die vergänglichen Elemente dieser Wirklichkeit, weil es nichts in der 

Wirklichkeit gibt, was unvergänglich ist. Die unvergänglichen Wirklichkeitselemente 

sind nur in ihrem Verhältnis zu vergänglichen Aktionen “unvergänglich“. In diesem 

Verhältnis zwischen Vergänglichem und Unvergänglichem liegt das wesentliche 

Moment des historischen Erkenntnisprozesses.  

Marx versteht unter ‘menschlicher Produktion‘ die Lebensweise des Menschen über-

haupt. Die menschliche Produktion sei die menschliche Art, in der das eigene Leben 

sich äußert.149 Diese Produktion ist für Marx zugleich die menschliche Aktion, 

menschliche Tätigkeit und menschliches Wirken. Die menschliche Produktion sei die 

Form der menschlichen Aneignung der Wirklichkeit:  

”Die Aneignung der menschlichen Wirklichkeit, ihr Verhalten zum Gegenstand ist die 
Betätigung der menschlichen Wirklichkeit...”150  

Indem der Mensch seine Gegenstände produziert, entäußert er in gegenständlicher 

Weise sein menschliches Wesen. Die menschlichen Entäußerungen sind menschliche 

Produkte, die im Unterschied zu vergangenen Subjekten unvergänglich sind. Wären alle 

Elemente der vergangenen Wirklichkeit sowohl die menschlichen Produkte als auch 

menschliche Produktionsprozesse “unvergänglich“ gewesen, dann würde die menschli-

che Wirklichkeit unveränderlich bleiben. In einer unveränderlichen Wirklichkeit könn-

ten keine historischen Erkenntnisprozesse stattfinden. Wären andererseits alle Elemente 

der vergangenen Wirklichkeit ”vergänglich“ gewesen, dann wäre die Vergangenheit in 

diesem Fall nicht erkennbar, weil von einer Vergangenheit, die keine Überreste hinter-

lassen hätte, kann man auch kein historisches Wissen haben.  

Das Faktum, dass die menschlichen Produkte zum Gegenstand der historischen Überlie-

ferung werden, wird zur wichtigen Voraussetzung des historischen Erkenntnisprozesses. 

Allein aus den überlieferten Produkten kann die historische Forschung ihre Kenntnisse 

über die vergangenen menschlichen Lebensprozesse gewinnen. Diese Forschung ver-

sucht, im überlieferten Gegenständlichen das vergangene Lebendige zu erkennen. Im 

historischen Erkenntnisprozess strebt das gegenwärtig Lebendige nach dem Erkennen 

des vergangenen Lebens. Die historischen Überreste werden im vergangenen Leben 

produziert und im gegenwärtigen Lebensprozess erkannt. Geschichte steht daher unter 

der Bedingung des Lebens.  

                                                 
149  Marx, Bd. II, 17. 
150  Marx, Bd. I, 598. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 86

2.2  Die menschliche Lebensäußerung 

Die menschliche Äußerung verbindet mindestens zwei Menschen miteinander. Sie ist 

die Äußerung “von“ einem Subjekt, das sich auf bestimmte Art und Weise in seinem 

Produkt geäußert hat, und sie ist die Äußerung “für“ das Subjekt, das die ihm überlie-

ferte Äußerung des vergangen Subjekts gegenwärtig zu verstehen versucht. Die 

menschliche Äußerung setzt nicht nur die Existenz des sein Inneres entäußerten Sub-

jekts, sondern auch die Existenz des diese Äußerung verstehenden Subjekts voraus. Im 

historischen Erkenntnisprozess wird zunächst das Innere des vergangenen Menschen 

entäußert. Nur das entäußerte Innere kann vom anderen Subjekt verinnerlicht werden.  

Das vom Menschen Entäußerte wird in seinem äußeren Produkt zur äußeren Existenz. 

Das erkennende Subjekt versucht im überlieferten Äußeren das entäußerte Innere des 

vergangenen Menschen zu erkennen. Die überlieferten Lebensäußerungen sind der Aus-

druck des menschlichen Inneren.  

”In der Sinnenwelt auftretend, sind sie der Ausdruck eines Geistigen; so ermöglichen 
sie uns, dieses zu erkennen. Ich verstehe hier unter Lebensäußerung nicht nur die 
Ausdrücke, die etwas meinen oder bedeuten (wollen), sondern ebenso diejenigen, die 
ohne solche Absicht als Ausdruck eines Geistigen ein solches für uns verständlich 
machen.”151  

Die überlieferte menschliche Äußerung ist ein zeitloses Verständigungselement, das 

eine identische Vergangenheit mit verschiedenen Gegenwarten verbindet. Wenn der 

vergangene Mensch sein Inneres in seinem äußeren Produkt nicht entäußert hätte, 

würde sein Inneres nicht erkannt. Die Außenwelt ist für den Menschen sein Mittel, mit 

dem er nicht nur seine Bedürfnisse befriedigt, sondern sein Inneres entäußert.  

”Der Arbeiter kann nichts schaffen ohne die Natur, ohne die sinnliche Außenwelt.”152  

Allein die menschlichen Subjekte äußern ihr Inneres in ihren Produkten und allein diese 

Subjekte entäußern ihr Leben in gegenständlicher Weise.  

”Wie die Individuen ihr Leben äußern, so sind sie. Was sie sind, fällt also zusammen 
mit ihrer Produktion, sowohl damit, was sie produzieren, als auch damit, wie sie pro-
duzieren.”153  

Die menschlichen Produkte stehen in Verbindung zum menschlichen Inneren, weil sie 

die unmittelbaren Entäußerungen des menschlichen Inneren sind. Und dieses In-Verbin-

dung-Stehen bildet die notwendige Voraussetzung des historischen Erkenntnisprozes-

ses.  

Bei der wissenschaftlichen Untersuchung von überlieferten menschlichen Äußerungen 

ist immer Vorsicht geboten, weil in diesen Äußerungen die wirklichen Verhältnisse 

                                                 
151  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt..., a.a.O., 205. 
152  Marx, Bd. I, 562. 
153  Marx, Bd. II, 17. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 87

bewusst verfälscht werden könnten. Man darf laut Marx der vergangenen Epoche das, 

was sie über sich selbst sagt, nicht glauben:  

”Während im gewöhnlichen Leben jeder Shopkeeper sehr wohl zwischen dem zu un-
terscheiden weiß, was jemand zu sein vorgibt, und dem, was er wirklich ist, so ist 
unsre Geschichtsschreibung noch nicht zu dieser trivialen Erkenntnis gekommen. Sie 
glaubt jeder Epoche aufs Wort, was sie von sich selbst sagt und einbildet”;154  

Dennoch wird auch in der gefälschten Äußerung das wahrhafte Innere des sich äußern-

den Subjekts, das nur in der richtigen Weise verstanden werden soll, entäußert. Alle 

menschlichen Aussagen sind ihrem Charakter nach wirkliche Äußerungen. Was in 

ihnen geäußert wird, ist eine andere Frage.  

Der vergangene Produktionsakt hat sich in seinen Produkten, die zum Gegenstand histo-

rischer Überlieferung werden können, aber nicht müssen, fixiert. In den überlieferten 

menschlichen Produkten bleiben die Spuren des vergangenen menschlichen Handelns 

und Denkens erhalten. Wenn die überlieferten Produkte zum Gegenstand historischer 

Reflexion werden, dann werden sie für erkennende Subjekte zu ihren historischen 

Quellen. Die historischen Quellen sind die Äußerungen des vergangenen Menschen. 

Diese überlieferten Äußerungen sind wichtige historische Informationsquellen des 

gegenwärtigen Erkenntnissubjekts. Sie verbinden miteinander das sein Inneres entäu-

ßernde und das diese Entäußerung empfindende Subjekt.  

2.3  Das überlieferte Produkt  

Das Verhältnis zwischen dem Arbeitsprozess und dem Produkt dieses Prozesses ist das 

Verhältnis der gegenseitigen Abhängigkeit. Die menschliche Arbeit ist eine zielgerich-

tete Tätigkeit, die ihre Vollendung in ihrem Produkt findet. Das Arbeitsprodukt bildet 

den eigentlichen Zweck der menschlichen Arbeit. 

”Das Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einem Gegenstand fixiert, sachlich 
gemacht hat, es ist die Vergegenständlichung der Arbeit. Die Verwirklichung der Ar-
beit ist ihre Vergegenständlichung.”155  

Der Arbeiter fixiert seine Arbeit in seinem Produkt. Der menschliche Arbeitsprozess 

endet in der Fertigstellung seines Produkts, das ursprünglich für konkrete Konsumzwe-

cke produziert wurde. Nach der Beendigung des menschlichen Produktionsaktes erhält 

das Produkt eine von seinem Produzenten unabhängige Existenz. Nach Marx sei im 

entäußerten Produkt die Arbeit selbst zu einem Gegenstand, zu einer äußeren Existenz 

geworden.156 Für die historische Forschung stellt dieses Produkt die überlieferte Äuße-

rung des vergangenen Menschen dar. In der überlieferten Lebensäußerung hat sich eine 

                                                 
154  Marx, Bd. II, 59. 
155  Marx, Bd. I, 561. 
156  Marx, Bd. I, 562.  



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 88

bestimmte Vergangenheit in ihrer spezifischen Weise geäußert und ihre Äußerungen in 

den überlieferten Produkten fixiert. Im überlieferten Produkt ist der vergangene Pro-

duktionsakt zur Geschichte bzw. geschichtlich zu dem was ’da-gewesen’ ist, geworden.  

”Nicht mehr existierendes Dasein aber ist im ontologisch strengen Sinne nicht ver-
gangen, sondern da-gewesen.”157  

Das überlieferte Produkt hat die ’da-gewesenen’ Prozesse in gegenständlicher Weise 

fixiert. Nur in Bezug auf die überlieferten Produkte können die da-gewesenen Lebens-

prozesse rekonstruiert werden. Die Realität des vergangenen Prozesses steht unter der 

Bedingung des gegenwärtigen Vorhandenseins seines überlieferten Produktes.  

Die menschliche Produktionsakt stellt für Marx nicht nur die Produktion der menschli-

chen Produkte, sondern auch menschlicher Lebensverhältnisse dar.  

”Indem die Menschen ihre Lebensmittel produzieren, produzieren sie indirekt ihr ma-
terielles Leben selbst.”158  

Obwohl dem historischen Erkenntnissubjekt allein die vergangenen Produkte, aber nicht 

die vergangenen Aktionen zugänglich sind, versucht das gegenwärtige Subjekt in den 

überlieferten Vergangenheitsprodukten vor allem die vergangenen menschlichen Aktio-

nen zu erkennen. Im Vordergrund des historischen Erkenntnisaktes steht das 

überlieferte und dem erkennenden Subjekt zugängliche historische Produkt. Die 

Vergangenheitsprodukte wurden ursprünglich von den vergangenen Menschen nicht für 

die historischen Erkenntniszwecke, sondern für die Befriedigung ihrer aktuellen 

Bedürfnisse hergestellt.  

Unter den geänderten Existenzbedingungen können aber die überlieferten Produkte ihre 

ursprünglichen Funktionen nicht mehr erfüllen. Die alte Münze wird aus dem gegen-

wärtigen Geldverkehr, das Steinwerkzeug aus dem modernen Handwerk und die Ge-

setze des Königsreiches aus der gegenwärtigen Gesetzgebung genommen. Dennoch 

können die überlieferten Produkte für den gegenwärtigen Menschen die Funktion ihrer 

historischen Quellen, die ihm die Informationen über vergangene Lebensprozesse lie-

fern, erfüllen. In ihrer Funktion der historischen Quelle werden sie für den gegenwärti-

gen Menschen nützlich. Der gegenwärtige ’Gebrauchswert’ des überlieferten Produktes 

liegt in seiner Funktion als Informationsquelle über die ’da-gewesenen Prozesse’.  

In der historischen Reflexion strebt die historische Forschung nicht nach dem Erkennen 

des vergangenen Produktes, sondern des vergangenen Menschen selbst, der sich in sei-

nen Produkten in gegenständlicher Weise geäußert und dadurch sein Inneres entäußert 

hat.  

                                                 
157  Heidegger, a.a.O. 380. 
158  Marx, Bd. II, 17. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 89

Marx bezeichnet den Menschen als ein ‘gegenständliches Wesen‘ oder als 

‘Gegenstände produzierendes Wesen‘.159 Ein gegenständliches Wesen erkennt man nur 

an seinen Gegenständen. Von dem gegebenen Zustand des überlieferten Gegenstandes 

schließt die historische Forschung auf seine (möglichen) Vergangenheitszustände. 

Methodisch bewegt sie sich vom Gegebenen zum Abwesenden. Dennoch interessiert 

diese Forschung im überlieferten Produkt nicht das an ihm Erkennbare oder das in ihm 

Vorhandene, sondern das an ihm Fehlende und das Vergängliche. Die historische 

Forschung strebt danach, im vorhandenen Vergangenheitsprodukt die vergangenen 

Aktionen zu erkennen. Schließlich unterscheiden sich die historischen Epochen von-

einander laut Marx nicht in Bezug auf das, ’was’ sie produzieren, sondern auf das, ’wie’ 

in ihnen produziert wird:  

”Nicht was gemacht wird, sondern wie, mit welchen Arbeitsmitteln gemacht wird, un-
terscheidet die ökonomischen Epochen.”160  

Der höchste Erkenntniszweck stellt für das gegenwärtige Subjekt in diesem Zusammen-

hang nicht das Erkennen des vergangenen Produktes und nicht des vergangenen Le-

bensprozesses, sondern des vergangenen Menschen selbst, auf den seine Produkte und 

Produktionsprozesse hinweisen.  

Trotz der Abhängigkeit des Menschen von den Bedingungen seines Lebens- bzw. Pro-

duktionsprozesses bilden nicht die menschlichen Lebensbedingungen, sondern der 

Mensch selbst einen höchsten Erkenntniszweck der Historie. In Bezug auf die 

Bedingungen erkennt man das Bedingungslose, das in der Geschichtswissenschaft die 

Frage nach dem Wesen des Menschen bildet. 

”Ist Achilles möglich mit Pulver und Blei? Oder überhaupt die Iliade mit der Drucker-
presse oder gar Druckmaschine? Hört das Singen und Sagen und Muse mit dem Preß-
bengel nicht notwendig auf, also verschwinden nicht notwendige Bedingungen der 
epischen Poesie? Aber die Schwierigkeit liegt nicht darin, zu verstehen, daß 
griechische Kunst und Epos an gewisse gesellschaftliche Formen geknüpft sind. Die 
Schwierigkeit ist, daß sie für uns noch Kunstgenuß gewähren und in gewisser 
Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gelten.”161  

Die menschlichen Produkte sind für die Geschichtsforschung die Prädikate, die sich auf 

das Substanzielle beziehen müssen. Das Substanzielle in der Geschichte ist der Mensch. 

Der Mensch ist ein absolutes Ziel der menschlichen Erkenntnis. Und die historische 

Erkenntnis ist nur ein Bestandteil des Prozesses der Menschenerkenntnis. Das menschli-

che Produkt ist nur aus dem Grund für den Historiker interessant, weil der Mensch sein 

Wesen bzw. sein Wesentliches in seinen Produkten entäußert hat. 

                                                 
159  Marx, Bd. I, 651. 
160  Marx, Bd. IV, 181. 
161  Marx, Bd. VI, 832. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 90

Fassen wir die wichtigsten Eigenschaften des Begriffes des historischen Produktes zu-

sammen: Das historische Produkt ist ein menschlicher Gegenstand, der (1) das Produkt 

des vergangenen Produktionsaktes ist, der (2) in die Gegenwart des erkennenden Sub-

jekts überliefert und der (3) von diesem Subjekt als “historische Quelle“ erkannt wird. 

Von diesen drei genannten Bedingungen des Begriffes “historisches Produkt“ liegen die 

ersten zwei in der Vergangenheit, die dritte aber in der Gegenwart des erkennenden 

Subjektes. Dieses Subjekt kann entweder die Produktions- oder Überlieferungs-, wohl 

aber die gegenwärtigen Erkenntnisprozesse des ihm überlieferten historischen Überres-

tes bestimmen. 

2.4  Das menschliche Bedürfnis nach historischem Wissen 

Die Ursache dafür, dass der Mensch in den bestimmten Gegenständen seiner Gegenwart 

die Vergangenheitsüberreste erkennen kann, liegt in ihm selbst:  

”Die Menschen würden geschichtliche Artefakte nicht als geschichtliche identifizieren 
ohne Bewusstsein von Geschichte, d.h. ohne Tradition als Bewusstseinsleistung.”162  

Die Menschen haben ein gegenwärtiges Bedürfnis nach dem Vergangenheitswissen. 

Unter dem Druck dieses Bedürfnisses entwickelte sich ihr historisches Bewusstsein. 

Die Geschichte der Menschen beginnt für Marx damit, 

”daß sie anfangen, ihre Lebensmittel zu produzieren.”163  

Aber die Menschen fangen an ihre Lebensmittel zu produzieren, weil sie das Bedürfnis 

nach bestimmten Produkten haben. Die Menschen produzieren ihre Produkte nicht zum 

Zweck der Produktion, sondern zum Zweck des Konsums. Ihre Produktion ist eine 

zweckorientierte Tätigkeit, die sich notwendig an menschlichen Bedürfnissen orientiert. 

Eine von menschlichen Bedürfnissen unabhängige Tätigkeit wäre für den Menschen 

eine sinnlose Tätigkeit. Der Mensch wird niemals bewusst das tun, was nicht sein Be-

dürfnis ist.  

Als Vernunftwesen hat der Mensch außer der materiellen auch geistige Bedürfnisse. 

Und vor allem hat er ein Bedürfnis nach dem Sich-selbst-Erkennen. Der Mensch ver-

sucht sich temporal und lokal im Seienden zu bestimmen oder seine Bestimmtheit zu 

erkennen. Dem Bedürfnis nach dem Vergangenheitswissen liegen die Ursachen 

zugrunde, die auf die Besonderheiten seiner Existenz zurückgehen. Die menschliche 

Existenz ist die Existenz der (1) endlichen und (2) vernünftigen Wesen. 

                                                 
162  Schnädelbach, Geschichtsphilosophie nach Hegel..., a.a.O., 100. 
163  Marx, Bd. II, 16. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 91

(1)Jedes Lebewesen hat eine endliche Existenz, aber nur dem Menschen bleibt die 

Endlichkeit seiner Existenz bewusst. Die bewusste endliche Existenz 

unterscheidet sich von ihrer Umwelt.  

” Mein Verhältnis zu meiner Umgebung ist mein Bewußtsein.  Wo ein Verhältnis 
existiert, da existiert es für mich, das Tier ‚verhält‘ sich zu nichts und überhaupt 
nicht.”164  

 Die bewusste Existenz hat das Selbstbewusstsein, weil sie sich von ihrer 

Umgebung unterscheidet. Jede begrenzte Existenz hat mit dem ihr ”gegebenen” 

Lebensraum zu tun, den sie in den ihr gegebenen Grenzen erkennen und 

verändern kann. Die menschliche Handlungs- und die Erkenntnisfreiheit gilt in 

dem Fall als begrenzte:  

”Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien 
Stücken, nicht unter selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gege-
benen und überlieferten Umständen.”165  

Die ganze Geschichte des Menschen ist die Entwicklungsgeschichte des 

Verhältnisses zwischen dem Bestimmtsein und dem Bestimmenkönnen.  

(2)Die vernünftige Existenz versucht den Sinn ihrer Endlichkeit vernünftig zu 

erklären. Die vernünftige Existenz versucht auch ihren Ort in der Geschichte zu 

bestimmen. Jede endliche Existenz muss sich immer mit den gleichen Fragen 

konfrontieren: Woher komme ich? Wohin gehe ich? Was bin ich? Nicht die 

Fragen, sondern die Antworten auf diese Fragen bestimmen den besonderen 

Charakter der menschlichen Geschichten. Diese Geschichten sind menschliche 

Mittel, die Fragen nach dem Sinn menschlicher Existenz zu beantworten.  

“Warum fesseln uns die Geschichten? Darauf gibt es nur die ’hermeneutische‘ Ant-
wort: Weil wir uns im Andern, im Andern der Menschen, im Andern des Geschehens 
wiedererkennen.“166  

Dem Prozess des Geschichtenerzählens liegen die gegenwärtigen Erkenntnis-

zwecke zugrunde, die vor allem die menschlichen Selbsterkenntniszwecke sind. 

Der Mensch soll nicht behaupten, dass die Historie am Ende sei. Sie kann nicht 

am Ende sein, weil solange die Entwicklung des Menschen weiter gehen wird, 

wird er für sich die Geschichte brauchen.  

                                                 
164  Marx, Bd. II, 31.  
165  Marx, Bd. III/1, 271. 
166  Gadamer, Historik und Sprache – eine Antwort, in: Historik, Sprache, Hermeneutik. Eine Rede und 

eine Antwort, hg.v. Koselleck/Gadamer, Heidelberg 2000, 48f. 



Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 

 

 92

3. Zusammenfassung  

Die Analyse der Historik von Marx hat gezeigt, dass der Begriff des Wirklichen ein 

Relationsbegriff ist, weil dieser Begriff das Verhältnis zwischen ’Sein’ und ’Bewusst-

sein’ oder die Existenz des bewussten Seins voraussetzt. Das bewusste Sein denkt so-

wohl sein Vergangensein als auch sein Möglichsein in Grenzen seines konkreten Da-

seins. Das Sein als Ganzes oder das Sein im Ganzen, das alle möglichen Seinszustände 

und Entwicklungen einschließt, kann es nur in der momentanen Vorstellung eines kon-

kreten Daseins geben. Wäre die ontologische Präsenz des Seins als Ganzes im momen-

tanen Dasein möglich gewesen, hätte dieses Sein dann keine Geschichte. Die Vergan-

genheitsvorstellungen des Seins konstituieren sich im konkreten Dasein. Jeder Seinszu-

stand ist singulär. Singulär sind auch seine Vergangenheitsvorstellungen. Die Inhalte 

von konkreten historischen Vorstellungen sind von einer konkreten Daseinsform abhän-

gig.  

Die endlichen Subjekte erfassen ihre gegenwärtigen Wirklichkeitszustände als verän-

derliche und aus diesem Grund auch als ’gewordene Zustände’. Sie sehen im geworde-

nen Zustand eine labile Kombination von “vergänglichen“ und “unvergänglichen“ Ele-

menten, weil sie zwischen der Überlieferung und eigener Produktion unterscheiden. In 

Bezug auf die überlieferten Produkte rekonstruieren die Menschen den Verlauf der 

vergangenen Lebensprozesse. Dennoch bilden für die Menschen ihre historischen Er-

kenntnisse nur den Bestandteil ihrer Welterkenntnis. Wenn auch die Fachhistoriker ihre 

Zukunftstheorie nicht offen präsentieren, stehen trotzdem ihre historischen Erkenntnisse 

in einem Zusammenhang mit ihrem gesamten Weltwissen.  

Die Menschen erkennen ihre gegenwärtige Wirklichkeit in historischer Weise, indem 

sie sich zu ihr verhalten. Aber ihr Verhalten zu ihrer Wirklichkeit ist nicht bloß ein “er-

kenntnistheoretisches“, sondern auch ein “praktisches“. Die Menschen gestalten ihre 

Wirklichkeit auch entsprechend ihren historischen Vorstellungen. Sowohl menschliches 

Handeln als auch menschliche Interpretation der Wirklichkeit sind wirksame Mittel des 

menschlichen Bewusstseins, das überlieferte bzw. das gewordene Sein entsprechend 

dem Sollensprinzip zu gestalten. Die historischen Ideen beeinflussen nicht nur die 

Sichtweise, sondern auch die Handlungsweise der Menschen. Die Einflüsse des Ver-

gangenheitswissens auf gegenwärtige menschliche Praxis wurden von Marx erkannt 

und für die Begründung seiner Zukunftstheorie genutzt. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 93

III.  Die Grundlagen der Historik von Droysen167 

1.  Der systematische Teil 

1.1 Historische Erkenntnis und philosophische Reflexion 

 

Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei. 

Nur als Bild, das auf Nimmerwiedersehen im 

Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt, ist 

die Vergangenheit festzuhalten.168 

 

Die transzendentale Historik hat zu ihrem Zweck nicht die Untersuchung der konkreten 

Interpretationsmodelle der Vergangenheit, sondern der allgemeinen Prinzipien der 

zeitbedingten Reflexion über die Vergangenheit. Den eigentlichen Forschungsgegens-

tand der transzendentalen Historik bildet daher die theoretische Reflexion über die 

mentalen Prozesse der Vergangenheitsrekonstruktion. Im Vordergrund der Forschungs-

bemühungen der reflektiven Historik steht nicht die Frage nach dem “Was“, sondern 

nach dem “Wie“ der historischen Wirklichkeit. Die Frage nach dem “Was“ der histori-

schen Wirklichkeit ist die Frage nach dem, was eine konkrete vergangene Wirklichkeit 

gewesen war? Diese Frage sollte von der empirischen historischen Fachwissenschaft 

beantwortet werden. Für die Frage nach dem “Wie“ der vergangenen Wirklichkeit ist 

dagegen nicht die Fachhistorie, sondern die Historik zuständig, die vor allem die Frage 

zu beantworten versucht, unter welchen Bedingungen die gegenwärtige Präsenz der ver-

gangenen Wirklichkeit möglich sein kann?  

Eine strenge Unterscheidung zwischen der Fragestellung nach dem “Was“ und dem 

“Wie“ der vergangen Wirklichkeit findet man bei Barrelmeyer nicht. Aus diesem Grund 

behauptet Barrelmeyer, Droysen  

“begreift die Geschichtswissenschaft zum einen als Forschung und konzipiert sie dar-
über hinaus zum zweiten reflexiv distanziert, gemäß seiner protestantisch bestimmten 
Weltanschauung, als Religion“.169 

 

 

                                                 
167 Eine kurze Information über den Lebenslauf von Droysen findet sich in Anmerkungen am Schluss 

dieser Arbeit. Über die persönlichen Kontakte zwischen Marx und Droysen ist dem Autor der 
vorliegenden Arbeit nichts bekannt. Die “Historik“ von Droysen enthält zwar keine Hinweise über 
Marx, aber doch einige Bemerkungen über den Materialismus in der Geschichte.  

168  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 143. 
169  Barrelmeyer, Geschichtliche Wirklichkeit als Problem, Münster 1997, 78. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 94

Das Verständnis der Geschichte als Erfahrungswissenschaft ist bei Droysen 

“von dem Verständnis der Geschichtswissenschaft als Religion überformt.“170 

Barrelmeyer hat praktisch in seiner Analyse der Historik von Droysen die Frage nach 

dem “Was“ mit der nach dem “Wie“ der vergangenen Wirklichkeit gleichgesetzt. Nicht 

zuletzt wegen dieser Gleichsetzung macht sich bei ihm die Unterscheidung zwischen 

’Forschung’ und ’Religion’ in der Historik von Droysen kaum bemerkbar. Aber die Dif-

ferenz zwischen der Reflexion über das Vergangene und der Reflexion über die Er-

kenntnisprozesse des Vergangenen bleibt in der Historik von Droysen doch deutlich 

erkennbar. Barrelmeyer stellt die Sache so dar, als ob die Erkenntnismethode von Droy-

sen die Ursache seiner religiösen Auffassung der Vergangenheit wäre. Diese Meinung 

ist aber falsch. 

Die Reflexionen über die Erkenntnisprozesse der vergangenen Wirklichkeit haben, wie 

es auch paradox klingen mag, mit den konkreten Vergangenheitsvorstellungen nichts zu 

tun. Die historischen Werke von Droysen haben mit seiner Theorie der historischen 

Erkenntnis wenig gemeinsam.  

1.1.1 Die Unterscheidung zwischen “Geschäften“ und “Geschichten“  

1.1.1.1 Wie werden die Objekte dem Historiker gegeben? 

Geschichte hat bei Droysen nicht bloß das Vergangene, sondern das gewordene Sein zu 

ihrem Gegenstand: 

 ”Droysen hat in seiner Theorie der Gegenwart den historischen Boden expliziert, auf 
dem das Subjekt des historischen Denkens steht.”171  

Grundsätzlich unterscheidet Droysen in seiner Historik zwischen “Geschichte“ und 

“Geschäften“. Die Relation zwischen beiden bildet den eigentlichen Gegenstand seiner 

geschichtsphilosophischen Reflexion. Das Tun von Geschäften und das Erzählen von 

Geschichten sind verschiedene Seiten des gegenwärtigen menschlichen Handelns. Den-

noch können die vergangenen Geschäfte mit ihren eigenen Geschichten nicht koexistie-

ren. 

”Aus den Geschäften wird Geschichte, aber sie sind nicht die Geschichte.”172  

Einerseits können die Menschen ihre gegenwärtigen Geschäfte nur unter der Bedingung 

ihrer Geschichte “fortsetzen“, weil ihre gegenwärtigen Handlungen einen bestimmten 

Sinn und eine konkrete Bedeutung nur im Kontext ihrer Geschichten erhalten können: 

Ohne Geschichten und d.h. ohne das Vergangenheitswissen wäre dem gegenwärtigen 

                                                 
170  ebd., 80. 
171  Rüsen, Begriffene Geschichte, Paderborn 1969, 122.  
172  Droysen, 69. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 95

Subjekt nicht bewusst, dass es mit seiner gegenwärtigen Tätigkeit etwas in seiner Ge-

genwart “fortsetzt“. Die kapitalistische Fabrik “setzt“ für uns die vorherige Produkti-

onsentwicklung nur dann “fort“, wenn sie im Kontext der früheren Produktionsformen, 

wie Manufaktur oder Handwerk, betrachtet wird. 

Die historischen Erzählungsprozesse stehen in einem engen Zusammenhang mit den 

gegenwärtigen menschlichen Handlungen. Die Menschen reflektieren über ihre Vergan-

genheit in ihrem spezifischen Handlungs- und Lebenskontext. Die historische 

Erzählung dient ihnen nicht nur als Mittel der Weltdeutung, sondern auch als 

Wirkungsinstrument.173 Die Geschichten grenzen die Menschen voneinander ab oder 

sie vereinigen sie miteinander.  

Die Menschen haben schon immer zwischen “Geschichten“ und “Geschäften“ unter-

schieden. Sie wussten ganz genau, dass Erzählen, Beschreiben und Interpretieren der 

vergangenen Geschäfte und das gegenwärtige Tun ihrer Geschäfte unterschiedliche 

Arten des menschlichen Handelns sind. Die Interpretationsfreiheit des Menschen ist mit 

der menschlichen Handlungsfreiheit nicht identisch. Die Menschen haben die Erfahrun-

gen gewonnen, dass ihre Erzähl- und ihre Handlungstätigkeit ihnen unterschiedliche 

Freiräume bieten.  

Wir haben uns bisher überwiegend mit den Geschichten beschäftigt und die Existenz 

der vergangenen Geschäfte dieser Geschichten vorausgesetzt. Werfen wir aber einen 

Blick auf die Geschäfte. Was sind eigentlich die menschlichen Geschäfte? Die 

Naturprozesse sind nicht die menschlichen Geschäfte. Menschliche Geschäfte sind 

menschliche Handlungen. Die menschlichen Handlungen können spontan, 

instinktmäßig und irrational sein, aber auch diese Handlungen bilden eine andere Seite 

der menschlichen Geschäfte. Auch sie gehören in die Menschengeschichte.  

Das wesentliche Unterscheidungsmoment zwischen “Geschichte“ und “Geschäften“ 

liegt darin, dass Geschichte das mentale Produkt der reflektiven Tätigkeit des Menschen 

ist. Nur in der historischen Reflexion des gegenwärtigen Subjekts werden die vergange-

nen Geschäfte zur Geschichte. 

Die vergangenen Geschäfte bilden eine ununterbrochene Folgereihe von menschlichen 

Handlungen, die in diesem vollständigen Zusammenhang, in dem sie in der Vergangen-

heit abgelaufen sind, vom gegenwärtigen Subjekt momentan nicht gedacht werden 

können. Der historischen Reflexion über die vergangenen Geschäfte sind immer die 

Grenzen, die die Grenzen des gegenwärtigen Existenzmomentes sind, gesetzt. Während 

dieser Reflexion wird die in der Vergangenheit ununterbrochen ablaufende Kette von 

Vergangenheitsereignissen ständig abgebrochen. Nur einzelne Momente des totalen 

Gesamtgeschehens werden in der historischen Reflexion vom erkennenden Subjekt 

                                                 
173 Eine bestimmte Interpretation des Kapitalismus wurde zur Ursache einer kollektiv organisierten und 

zweckbestimmten Handlungsweise gegen Kapitalismus. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 96

erfasst und abhängig von seinem Erkenntniszweck in einem “logischen Zusammen-

hang“ dargestellt. Die Interpretation von vergangenen Geschäften unterscheidet sich 

vom wirklichen Verlauf dieser Geschäfte. Die in der historischen Erzählung rekon-

struierten Kontinuitäten sind nicht die Kontinuitäten der vergangenen Wirklichkeit, weil 

diese Wirklichkeit in keinem Bezug mit der Gegenwart des erkennenden Subjekts stand. 

Der Bezug zur Vergangenheit wird immer vom Standpunkt der erkennenden Gegenwart 

hergestellt. Wenn diese Gegenwart einen Begriff vom vergangenen Geschäft hat, dann 

macht sie seine gegenwärtige Präsenz zur gegenwärtigen Wirklichkeit. Die in begriffli-

cher Form erfassten Geschäfte sind nicht mehr die Geschäfte, sondern die menschlichen 

Vorstellungen von ihnen oder sie sind Geschichten. Solange die Geschäfte nicht vollzo-

gen sind, kann man über sie in der historischer Weise nicht reflektieren und auch keinen 

Begriff von ihnen haben.  

Aber in der gegenwärtigen Reflexion über die vergangenen Geschäfte haben die erken-
nenden Subjekte nicht mit dem realen Ablauf, sondern mit den gegenwärtigen Bildern 
von diesen Geschäften zu tun.  

”Nicht der reale Verlauf dessen, was wir darstellen wollen, ist unmittelbar in der Dar-
stellung, sondern ein geistiges Gegenbild dessen, bedingt und gesammelt in den Ge-
danken, den uns unsere Forschung ergeben hat.”174  

Dem erkennenden Subjekt sind allein die Überreste von vergangenen Geschäften und 

nicht diese Geschäfte selbst gegenwärtig gegeben. Die vergangenen Geschäfte lassen 

sich gegenwärtig in ihren eigenen Überresten “präsentieren“. Historisch werden sie in 

Grenzen ihrer gegenwärtigen Präsenz erkannt.  

Das “Geschichte-Haben“ hängt von dem ab, was als Geschichte dem erkennenden Sub-

jekt gegenwärtig vorliegt.  

”Was also ist der Unterschied zwischen Geschichte-Haben und dem Gegebensein der 
Geschichte?”175  

Für Diwald liegt das unmittelbare Gegebensein der Geschichte dem Geschichtsrealis-

mus zugrunde. Diwald wehrt sich gegen alle Versuche einer ‘konstruktivistischen‘ De-

finition der Geschichte. Geschichte sei zunächst ein der Erkenntnis Vorgegebenes, denn 

in ihr schlage sich die lebende Wirklichkeit unaufhörlich in zahlreichen ‘Objektivatio-

nen‘ nieder:176  

”Wie falsch es ist und wie unausweilich es zu einem zerstörerischen Relativismus 
führt, wenn die Sache der Geschichte ausschließlich zu einer Sache des geschichtli-
chen Subjekts gemacht wird.”177  

                                                 
174  Droysen, 238. 
175  Diwald, Das historische Erkennen. Untersuchungen zum Geschichtsrealismus im 19. Jahrhundert, 

in: Beihefte der Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte II, Leiden 1955, 9. 
176  ebd., 5.  
177  ebd., 67 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 97

Wie kann aber die Vergangenheit dem gegenwärtigen Subjekt in ihren ’Objektivatio-

nen’ vorliegen? Es steht für uns fest, dass die vergangenen Ereignisse dem gegenwärti-

gen Subjekt in irgendeiner Form “gegeben“ werden müssen, bevor sie von ihm erkannt 

werden könnten. Dieses Problem des Gegebenseins von vergangenen Objekten lässt 

sich nur in der Analogie zu dem Gegebensein der gegenwärtigen Objekte erklären. Al-

les, was dem gegenwärtigen Subjekt gegeben wird, wird ihm grundsätzlich als sein 

Gegenwärtiges gegeben. Auch das Vergangene muss diesem Subjekt als Gegenwärtiges 

gegeben werden.  

Aber das dem erkennenden Subjekt Gegebensein eines Objekts steht, wie wir inzwi-

schen bewiesen haben, unter der Bedingung des historischen Bewusstseins. Ein Objekt 

ist nur dann dem Subjekt gegeben, wenn es diesem Subjekt bewusst wird, dass ihm ein 

Objekt vorliegt. Das äußere Objekt wird dem erkennenden Subjekt niemals in passiver 

Weise, d.h. ohne sein Tun “gegeben“. Der menschliche Erkenntnisprozess ist nicht die 

einfache ‘Zur-Kenntnisnahme-Operation‘, meinte zu Recht Gollingwood.  

”Theorien also, welche das einfache Zur-Kenntnis-Nehmen als das Wesen der Er-
kenntnis betrachten”,178  

gab es schon immer. Aber diese Theorien erklären im historischen Erkenntnisbereich 

wenig. 

Dass das Erkennen der gegenwärtigen Objekte nicht die bloße Zur-Kenntnisnahme-

Operation ist, beweisen am besten die Informationsprozesse der modernen Gesellschaft. 

Zwischen dem in der Welt Geschehenen und den durchschnittlichen Bürgern, die über 

dieses Geschehene informiert werden sollten, stehen die modernen Informationsprodu-

zenten.  

Diese Informationsproduzenten erfüllen in der Analogie zum historischen Chronisten 

als Wissensvermittler die Aufgabe der ‘Transponierung‘ ihrer gegenwärtigen Geschäfte 

in die Information. Diese Transponierungsoperation des bereits Ereigneten in die Infor-

mation bildet eine notwendige Bedingung für das “Gegebensein“ bzw. 

“Vorhandensein“ eines Objektes. So wie das Wissen über das vergangene Ereignis ohne 

historische Vermittler nicht möglich gewesen wäre, wäre auch das Wissen über das 

aktuell Geschehene ohne moderne Informationsproduzenten, wie die Presseagenturen 

und die Massenmedien, nicht möglich gewesen.  

Von der Totalität des Gesamtgeschehens kann der gegenwärtige Mensch nur einen 

Bruchteil unmittelbar wahrnehmen. Aber im Unterschied zu vergangenen Ereignissen 

trennt ihn vom gegenwärtigen Geschehenen nicht die Zeitdistanz, sondern politische, 

soziale, wirtschaftliche und geographische Räume. Der gegenwärtige Mensch kann für 

sich die Mühe der Rekonstruktionsarbeit des gegenwärtigen Geschehens sparen, wenn 

es sich gerade nicht um Kriminalfälle handelt. Die Informationen werden diesem Men-

                                                 
178  Collingwood, a.a.O., 245. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 98

schen multimedial, in den umfangreichen Mengen, in der pluralistischen Auslegung 

direkt ins Wohnzimmer geliefert. Aber von der Notwendigkeit, sich ein eigenes Urteil 

über das von den Medien dargestellte Geschehene zu bilden, bleibt auch der gegenwär-

tige Mensch nicht frei.  

Dabei können die Medien die menschlichen Urteilsprozesse gewaltig beeinflussen, wie 

auch die historischen Chronisten unser Wissen über das vergangene Geschehene beein-

flussen können. So macht Chargraff in Bezug auf die Wahrnehmungsoperation von 

Fernsehbildern folgende Bemerkung:  

“Vergessen Sie nicht, dass Sie ja nicht das sehen, was Sie meinen zu sehen. Sie sehen 
nicht alles, sondern jemand sieht für Sie, jemand hat schon vorher ausgesucht, was Sie 
zu sehen bekommen.“179  

Dennoch müssen alle menschlichen Erkenntnisse in vorhandenes Weltbild integriert 

werden. Dieses Weltbild bleibt vom allgemeinen Wissensstand des konkreten 

Subjektes, seiner Überzeugungen und Weltansichten, aber auch vom Charakter seiner 

Erkenntnismethode abhängig. Die Gegenwarten haben ihre spezifischen Weltbilder, die 

unter anderem die historischen Erkenntnisse einschließen. Das historische Wissen der 

menschlichen Subjekte ist nicht bloß ein “historisches“ Wissen, sondern dieses Wissen 

ist ein Bestandteil des menschlichen Gesamtwissens über die Welt. Der historische 

Gedanke entsteht in einem bestimmten Wissensumfeld.  

Das in begrifflicher Form erfasste Geschehene ist bereits im Moment seiner begriffli-

chen Erfassung zur Geschichte geworden. Trotz der Ähnlichkeiten zwischen dem Wis-

sen des historischen und nicht-historischen Typs unterscheiden die Menschen zwischen 

dem Wissen entweder über das vergangene oder das gegenwärtige Geschehene. Wo 

liegen die wichtigen Unterscheidungskriterien zwischen beiden Wissensarten?  

1. Wenn die historische Überlieferung ihre Interpreten auf ihrem 

Überlieferungsweg zufällig trifft und in der Regel ihre zukünftigen Forscher 

nicht kennt, werden die modernen Informationen gezielt für bestimmte 

Empfänger produziert. Diese Informationen sind immer an bestimmten 

Interessengruppen orientiert (=Frauenzeitschrift, Kinderkanal, Sportseiten in der 

Zeitung).  

2. Wenn das Gegenwärtiggeschehene der direkten Wahrnehmung zugänglich ist, 

bleibt das vergangene Geschehene dem gegenwärtigen Wahrnehmungsakt 

grundsätzlich entzogen. 

3. Wenn gegenwärtige Informationsproduzenten das aktuell Geschehene direkt ins 

Wissen ‘transponieren‘ können, muss die historische Forschung aus dem, was 

ihr als Überlieferung vorliegt, das Vergangenheitswissen erst produzieren und 

                                                 
179  Aus dem Interview mit E. Chargraff, Frankfurter Rundschau, 20. Juni 2002 Nr. 148.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 99

die von ihr gewonnenen Erkenntnisse ins vorhandene Gesamtwissen zu 

integrieren.  

4. Wenn die zukünftigen Wirkungen des aktuell Geschehens den gegenwärtigen 

Informationsproduzenten in der Regel unbekannt blieben, sind die Wirkungen 

der vergangenen Ereignisse den historischen Forschern bis zum weiteren 

bekannt.180  

Das menschliche Wissen, unabhängig davon, ob es ein Vergangenheits- oder Gegen-

wartswissen ist, ist das Wissen, das sich an den gegenwärtigen Bedürfnissen und aktu-

ellen Erkenntnisinteressen der Menschen orientiert.181 Für die endlichen Subjekte und 

die vergänglichen Gegenwarten liegt der Sinn des historischen Erkenntnisprozesses 

nicht in der Multiplikation, sondern in der Reproduktion des Vergangenheitswissens. 

Das Vergangenheitswissen ist nicht nur das Wissen über eine bestimmte 

Vergangenheit, sondern es ist auch das Wissen von einer bestimmten Gegenwart, d.h. es 

ist das Wissen eines bestimmten Existenzmomentes. Die kommenden Generationen 

müssen noch mal das erkennen, was von früheren Generationen bereits erkannt wurde. 

Sie müssen das von ihnen Erkannte zu ihrem eigenen Wissen machen. Wissen ist ein 

Zustand des bewussten Subjekts und nicht das, was es getrennt vom Subjekt geben 

kann. Wissen und Subjekt sind voneinander untrennbar. Die Geschichte ist nur in einem 

jeweiligen “Da“ als Geschichtsvorstellung eines konkreten Subjekts gegenwärtig 

präsent.  

“Sie ist mit anwesend in seinem ‚da‘ als seine jeweilige Lebensgeschichte ‚zwischen 
Geburt und Tod‘.“182  

Die menschlichen Vergangenheitsvorstellungen sind gegenwartsbezogene Vorstellun-

gen. Die zukünftigen Subjekte werden ihre eigene Distanz zur Vergangenheit oder sie 

werden sogar ihre eigene Vergangenheit haben, die die Vergangenheit ihres eigenen 

Lebensabschnittes ist. Aber das, was diese Subjekte jedes mal für sich als ihr Vergange-

nes haben, ist nur ihre gegenwärtige Vergangenheitsvorstellung von ihm und nicht das 

Vergangene selbst.  

Collingwood fasst in seiner Diskussion mit dem anonymen Opponenten die 

spezifischen Eigenschaften des historischen Erkenntnisaktes zusammen:  

”Ein Denkakt hört dadurch, daß er subjektiv wird, auf, objektiv zu sein und hört da-
durch, daß er Gegenwart wird, auf, Vergangenheit zu sein; ich kann seiner nur be-

                                                 
180  So können Medien, welche über den Wahlsieg des Präsidentschaftskandidaten berichten, dieses 

Ereignis ‘historisch‘ nicht kommentieren, weil die historische Interpretation dieses Ereignisses 
notwendig das Wissen über die gesamte Amtsperiode des gewählten Kandidaten einschließen 
müsste. 

181 Solange das Leben der Prominenz den gegenwärtigen Menschen interessieren wird, werden auch die 
Informationen über Prominente ständig produziert.  

182  Landgrebe, a.a.O., 89. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 100

wusst werden als des Aktes, den ich hier und jetzt vollziehe - nicht als des Aktes, den 
ein anderer irgendwann zu einer anderen Zeit vollzogen hat.”183  

Collingwood hat die wesentlichen Momente des historischen Erkenntnisprozesses 

genau begriffen. Wenn die Vergangenheit gegenwärtig sein will, muss sie auch 

gegenwärtig gedacht werden. Gegenwärtig kann sie nur im gegenwärtigen Denkakt des 

erkennenden Subjekts sein. Dieser Denkakt bildet eine sehr instabile, veränderliche, 

schwankende, beeinflussbare und von aktuellen Entwicklungstendenzen abhängige 

Grundlage des gegenwärtigen Vergangenheitswissens. Die Bilder einer identischen 

Vergangenheit unterscheiden sich voneinander nur in Bezug auf ihre Gegenwarten, in 

welchen sie sich als Vergangenheitsbilder unter verschiedenen Ge-

genwartsbedingungen rekonstruieren müssen.  

Die Gegenwart interpretiert nicht nur ihre vergangenen Ereignisse in unterschiedlicher 

Weise, sie nimmt sogar das gegenwärtig Geschehene unterschiedlich war. In der Inter-

pretationsweise des Vergangenen kommt es nicht nur auf die überlieferten Informatio-

nen, sondern auch auf die interpretierenden Subjekte an.  

Wenn die vergangenen Objekte dem gegenwärtigen Erkenntnissubjekt im Kontext sei-

nes Gesamtwissens gegeben werden, dann dürfen wir in unserer Reflexion über den 

Charakter des menschlichen Erkenntnisprozesses dieses Vergangenheitsobjekt nicht 

getrennt von seinem Wissenskontext, in dem dieses Objekt immer gedacht wird, be-

trachten. Auf die Bedeutung dieses Kontextes weist auch ein folgendes Beispiel von 

Brunner hin. Wenn die historische Quelle über das Faktum einer Geldübergabe 

berichtet und dabei keine Gründe für diese Übergabe nennt, dann ließe sich die 

Mitteilung der Geldübergabe vielseitig interpretieren, z. B. als Almosen oder Lohn für 

geleistete Arbeit oder als Bestechung oder als anerkennendes Geschenk.184  

Eine präzise Antwort auf die Frage nach dem Grund der konkreten Geldübergabe ist in 

diesem Fall kaum möglich zu finden, dennoch ist es möglich, die Vermutungen ver-

schiedenen Charakters über das Faktum der Geldübergabe zu äußern. Genau in diesem 

Fall ist der historische Kontext, in dem diese Vermutungen geäußert werden, unabding-

bar, weil jedes einzelne Ereignis in den Grenzen des vorhandenen Wissenskontextes 

interpretiert wird. Der Geschichtsforscher, der über Mentalität, Traditionen und soziale 

Verhältnisse der Menschen vergangener Epoche ein fundiertes und umfangreiches Wis-

sen hat, wird auch die unerklärbaren historischen Details in einem anderen Wissens-

kontext im Vergleich zu dem, der vielleicht nur oberflächliche Kenntnisse über die un-

tersuchte Epoche hat, betrachten. Unerklärbare historische Details lassen sich im Kon-

text eines fundierten historischen Wissens anders begründen als im Kontext des Nicht-

wissens oder des Geringwissens.  

                                                 
183  Collingwood, a.a.O., 303. 
184  Brunner, Erkenntnis und Überlieferung, in: Epimeleia Beiträge zur Philosophie, Bd. 29, hg. v. 

Kuhn/Krings/Wiedmann, München 1976, 71. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 101

Alle historischen Phänomene werden von Subjekten in ihrem spezifischen Lebenskon-

text ausgelegt und interpretiert. Dieser Kontext impliziert ein breites Spektrum von 

menschlichen Erkenntnissen, Erfahrungen, Überzeugungen und Denkprinzipien der 

erkennenden Gegenwart. Die gewonnen historischen Erkenntnisse müssen dabei in den 

gegebenen Wissenskontext integriert werden. Die wahrgenommenen oder geschichtlich 

rekonstruierten Bilder fügen sich immer in die bestehenden Weltvorstellungen des indi-

viduellen Subjekts ein, dass dieses Subjekt es kaum bemerkt, dass die von ihm wahrge-

nommenen Vergangenheitsbilder die vorgedeuteten Bilder sind.  

Der Quebecer Filmregisseur Gilles Carle sieht fern, ohne den Ton einzuschalten.  

”Sehen sie sich einmal eine Rede Fidel Castros ohne Ton an. Dabei kann man einiges 
lernen. In der Menschenmenge befinden sich Personen, die anderswohin schauen- für 
gewöhnlich in die falsche Richtung. Dabei handelt es sich offensichtlich um Sicher-
heitsbeamte. Sie halten sich zusammen mit den eifrigsten Anhängern am Rand des 
Podiums auf. Unter den Personen auf der Tribüne sind nur wenige Farbige, ein paar 
Kreolen und wenige Frauen. In einem Land, in dem angeblich die Gleichberechtigung 
der Geschlechter großgeschrieben wird und dessen Bevölkerung zu 60 Prozent aus 
Nichtweißen besteht, widerspricht dieses Bild den offiziellen Darstellungen. Es ist ein 
Bild, das die Wahrheit zeigt.”185  

Ein unwahres Bild, das uns Wahrheit zeigt. Wie kann es möglich sein? 

Der Autor des Zitats muss neben dem von ihm wahrgenommenen Bild über die kubani-

sche Realität auch ein anderes Bild von Kuba haben. Dieses zweite unsichtbare Bild ist 

in seiner Interpretation deutlich erkennbar. Es ist das Bild von dem, was ein demokrati-

sches Land sein soll oder sein will, aber in der Wirklichkeit nicht “ist“. Das, was Gilles 

Carle in der kubanischen Realität sieht, widerspricht seiner Vorstellung von dem, was 

diese Realität sein “soll“. In seiner Interpretation der kubanischen Realität erscheinen 

aber beide Bilder - sowohl das Bild vom Ist-Zustand als auch vom Soll-Zustand - in ein 

und demselben Zusammenhang. In der vorliegenden Äußerung sind die beiden Bilder 

voneinander untrennbar und zugleich voneinander unterscheidbar. Die menschlichen 

Wahrnehmungsbilder bzw. die menschlichen Interpretationen enthalten bereits konkrete 

Wertvorstellungen, moralische und politische Überzeugungen der interpretierenden 

Subjekte. Die Vorstellung, dass die Menschen, wie Automaten nur ’objektive’ Bilder 

produzieren, ist genug naiv, um ihr hier die Aufmerksamkeit zu schenken.  

Die äußeren Ereignisse verlaufen immer so, wie sie “sind“, aber bewertet werden sie 

von Menschen so, wie sie sein “sollen“. So ist es auch im Fall der Rede von Castro, die 

nicht nur unterschiedlich “gesehen“, sondern auch pluralistisch bewertet wird. Ein 

Castro-Anhänger wird das identische Ereignis sicher anders “sehen“ und von seinem 

Standpunkt auslegen.  

                                                 
185  Filmberichte, in: Reader´s Digest ”Das Beste” (Januar 1998), 71. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 102

Mit dem subjektiven Bild ist uns gleich das subjektive Werturteil über das wahrgenom-

mene Geschehene gegeben. Die vergangenen Sachverhalte werden immer vom Stand-

punkt der erkennenden Gegenwart bewertet. Die gegenwärtigen Subjekte urteilen über 

die mittelalterlichen Hexenverbrennungen aus der Position ihrer gegenwärtigen und 

nicht der vergangenen religiösen und moralischen Vorstellungen. Diese Subjekte kön-

nen sich selbst oder ihr Selbst in ihrem Vergangenheitsbild nicht ‘auflösen‘. Wenn die-

sen Subjekten etwas auf gleiche Art und Weise gegeben wird, heißt es noch nicht, dass 

es von ihnen auch auf gleiche Art und Weise wahrgenommen und bewertet wird. 

Gerade diese zeitbedingten Differenzen des subjektiven Charakters machen aus dem 

historischen Erkenntnisprozess ein interessantes und spannendes Unternehmen. Die 

Subjekte betrachten das identische Vergangene unterschiedlich und d.h. sie interpre-

tieren das identische Vergangene von ihren spezifischen Standpunkten aus: entweder 

innovativ oder konservativ, traditionell oder revolutionär, negativ oder positiv. Die 

menschlichen Handlungen sind singulär und einmalig, aber dargestellt werden diese 

singulären Handlungen auf die pluralistische Art und Weise. Ähnlich geht es dem 

Historiker, der das vergangene Handeln in seiner gegenwärtigen Situation interpretiert. 

Zunächst hat der Historiker nicht mit “objektiven“, sondern subjektiven 

Vergangenheitsinformationen zu tun. Zweitens deutet er das in subjektiver Form 

erfasste Überlieferte im Umfeld seines gegenwärtigen Gesamtwissens. Das historische 

Wissen wird dem Historiker niemals “gegeben“, sondern es wird entsprechend seinem 

gegenwärtigen Erkenntniszweck von ihm produziert, d.h. zeitgemäß interpretiert. Die 

Meinung von Collingwood,  

”daß es in der Geschichte Gegebenheiten (data) im eigentlichen Sinne ebensowenig 
gibt, wie Quellen im Sinn von Autoritäten,”186  

ist grundsätzlich akzeptabel. Aber der Fachhistoriker steht oft skeptisch der philosophi-

schen Reflexion über den Charakter des historischen Wissens gegenüber. Man kann den 

Argumentationsgang dieses Fachhistorikers in der vereinfachten Weise darstellen: Es 

gäbe einerseits die Quelle und andererseits die entsprechende Methode ihrer Untersu-

chung. Nur die Philosophie habe aus der Geschichtsforschung ein Erkenntnisproblem 

gemacht. Alle Probleme der Vergangenheitserkenntnis seien die Probleme der Ge-

schichtswissenschaft.  

Dennoch bleibt das gegenwärtige Vergangenheitsbild nicht allein vom Charakter der 

überlieferten Quelle, sondern auch von zahlreichen Gegenwartsfaktoren abhängig. Der 

Fachhistoriker unterscheidet streng zwischen historischer Quelle und ihrer Interpretatio-

nen, aber im Prinzip sind sowohl die überlieferten Quellen als auch ihre gegenwärtigen 

Interpretationen die geistigen Produkte der ihre Welt erkennenden Subjekte. Die Quelle 

und ihre spätere Interpretation beziehen sich auf ein identisches Objekt. Auch die histo-

rische Quelle stellt nichts anders als subjektive Interpretation des äußeren Objektes dar. 

                                                 
186  Collingwood, a.a.O., 255. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 103

Sie ist eine überlieferte und vom anderen Subjekt verstandene menschliche Äußerung 

und aus diesem Grund das ihm ’Gegebene’.  

”Alles Gegebene ist hier hervorgebracht, also geschichtlich; es ist verstanden, also 
enthält es ein Gemeinsames an sich; es ist bekannt, weil verstanden, und es enthält 
eine Gruppierung des Mannigfaltigen in sich, da schon die Deutung der Lebensäuße-
rung im höheren Verstehen auf einer solchen beruht.”187  

Die historische Überlieferung stelle das, was sie überliefert, immer schon in einen be-

stimmten Auslegungshorizont dar, in dem der Berichtende wie auch der Handelnde 

stünden,188 meint Nipperdey. Dennoch beziehen sich alle Wirklichkeitsinterpretationen 

auf die realen Objekte der menschlichen Wirklichkeit, die den Erkenntnissubjekten 

immer im gegenwärtigen Horizont erscheinen müssen. 

1.1.1.2 Über den Charakter des Subjekt-Objekt-Verhältnisses im 
historischen Erkenntnisbereich 

Die historischen Objekte sind vor allem menschliche Vorstellungen. Wenn Menschen 

die Vorstellungen von ihren äußeren Objekten haben, dann “haben“ sie mit diesen Vor-

stellungen auch die äußeren Objekte für sich. Zwar können die Menschen ihre Objekte 

in unterschiedlicher Weise für sich “haben“, aber das Haben dieser Objekte bedeutet, 

dass sie immer für sich die Bilder von vergangenen Objekten haben müssen. Diese Bil-

der konstituieren sich in Bezug auf die historischen Überreste. Mit dem technischen 

Fortschritt ändern sich die Formen der historischen Überlieferung. Das gegenwärtige 

Geschehene wird inzwischen nicht nur in den Texten, sondern auch in den Bildern fi-

xiert und von dem nahe liegenden Vergangenen werden uns inzwischen sowohl die 

Texte als auch Ton- und Bildaufnahmen überliefert. Die Modernisierung der histori-

schen Überlieferungsprozedur berührt die Grundlagen des historischen Erkenntnispro-

zesses nicht. Unabhängig davon, in welcher Form sich die Subjekte über das gegenwär-

tige bzw. vergangene Geschehene informieren lassen, müssen sie immer ihr eigenes 

Bild von diesem Geschehenen haben. Von ein und demselben Vergangenheitsereignis 

können die erkennenden Subjekte ihre spezifischen Vorstellungsbilder haben, die sich 

voneinander auch stark unterscheiden können. Dennoch wissen diese Subjekte, wenn 

sie ein und dasselbe Vergangenheitsobjekt interpretieren, dass sie spezifische 

Vergangenheitsbilder vom identischen Objekt haben. Die subjektiven Bilder beziehen 

sich auf das äußere Objekt, das sich nur in Grenzen seines Objektseins rekonstruieren 

und denken lässt.  

                                                 
187  Dilthey, Der Aufgabe der geschichtlichen Welt..., a.a.O., 148. 
188  Nipperdey, Gesammelte Aufsätze zur neueren Geschichte, in: Kritische Studien zur 

Geschichtswissenschaft, Bd. 18, hg. v. Berding/ Kocka,/ Schröder/ Wehler, Bd. 18, Göttingen 1976, 
43. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 104

”Der Denkakt hat also nicht nur subjektiven, sondern zugleich auch objektiven Cha-
rakter. Er ist nicht nur ein Denken, sondern zugleich etwas, das gedacht werden 
kann.”189  

Und die historische Interpretationsvielfalt widerspricht dem historischen Wahrheitsprin-

zip nicht. Die Ursache dieser Interpretationsvielfalt geht auf die Pluralität der histori-

schen Erkenntniszwecke zurück. Unabhängig von ihrem Erkenntniszweck kann eine 

konkrete Interpretation auf ihre Wahrheit bzw. ihre Gültigkeit nicht überprüft werden. 

Man fragt sich, welche Interpretation der Pirouette eine richtige Interpretation von ihr 

ist?  

Der Tanzkünstler sieht in der Pirouette ein Kunststück und beschreibt sie entsprechend 

seiner Vorstellung als beeindruckendes Tanzelement. Vom Anatom wird die ästhetische 

Seite der Pirouette völlig ignoriert. Stattdessen wird er die physiologische Problematik 

der Pirouette untersuchen und in diesem Zusammenhang die Frage nach der Belas-

tungsgrenze der menschlichen Gelenke stellen. Auch kann die Pirouette als Erklärungs-

beispiel für die Wirkung des Rotationsprinzips in der Astronomie dienen.190  

Was ist dann mit der Pirouette selbst, die in unterschiedlicher Weise in o.g. Beispielen 

interpretiert wird? Die Pirouette bleibt das, was sie ist. Zum Glück haben die menschli-

chen Interpretationen keinen Einfluss auf die von ihnen dargestellten Objekte. Diese 

Objekte bilden die objektive Grundlage ihrer Interpretationen. In ähnlicher Weise geht 

es der Geschichtsschreibung, die überhaupt keine Einflüsse auf die vergangenen Sach-

verhalte, die sie gegenwärtig darstellt, hat. Die Geschichtsschreibung hat vor allem mit 

gegenwärtigen Interpretationen und nicht vergangenen Sachverhalten zu tun. Unter 

bestimmten Bedingungen kann auch aber eine historische Neuinterpretation wirksam 

und d.h. zu einem Sachverhalt werden. Schließlich wird auch in der historischen Inter-

pretation die gegenwärtige Welt in spezifischer Weise ausgelegt und erklärt. Auch die 

Historiker erkennen vor allem ihre gegenwärtigen Objekte.  

Die vergangenen Prozesse und Entwicklungen werden in der Geschichtsschreibung mit 

den modernen Begriffen beschrieben. In keiner antiken Quelle finden wir Begriffe, mit 

denen der gegenwärtige Mensch die antike Zeit darstellt. In einem modernen histori-

schen Werk über das altgriechische Wirtschaftssystem wird eine Menge von Definitio-

nen verwendet, über die in der antiken Welt kein Mensch etwas wissen konnte. Wir be-

nötigen aber unsere Begriffe, weil wir das Vergangene vom Standpunkt unserer Ge-

genwart auslegen und interpretieren. Eine der besten Interpretationen der 

altgriechischen Demokratie, in der behauptet wird -  

“Die Erbschaft war und ist riskant. Ein Strang davon endete in Auschwitz.“191  

                                                 
189  Collingwood, a.a.O., 305. 
190  Strobach, a.a.O., 205. 
191  Meier, Ein unerschöpflicher Quell, 65. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 105

- bleibt nur dem modernen Menschen verständlich, weil er die Erfahrungen hat, die der 
antike Mensch nicht haben kann. Wir sehen die Antike in einem anderen Erfahrungsho-
rizont, der u.a. die Auschwitzerfahrungen einschließt. 

Die menschlichen Begriffe haben Bedeutungen, die nicht einmal und nicht für immer 

festgelegt sind. Gerade die Begriffsgeschichte liefert zahlreiche Beispiele des dynami-

schen Bedeutungswandels einiger Begriffe. Eine interessante Lektion gibt uns Ther, der 

die neuzeitliche Wandlung des Begriffes “Osteuropa“ im westeuropäischen Raum dar-

stellt. “Niemand will im Osten sein“!192 Die “Mitteleuropäer“ versuchen ihre historisch-

kulturelle Zugehörigkeit mit dem Westen und nicht dem Osten Europas zu verbinden. In 

diesem Fall hat aber der Begriff “Osteuropa“ wenig mit der Beweglichkeit der geogra-

phischen Grenzen, sondern vielmehr mit der Dynamik der menschlichen Wertvorstel-

lungen, die sich auf die Idee der historisch-kulturellen Überlegenheit des Westens ge-

genüber dem Osten stützen, zu tun. Der Begriff des “Westens“ hat einen positiven In-

halt, weil er mit den positiven Errungenschaften – Wohlstand für alle, offene Gesell-

schaft, demokratische Strukturen – gleichgesetzt wird. Die geografischen Begriffe be-

ziehen sich auf diese Vorstellungen. In diesem Fall unterscheidet sich die Denkweise 

der Historiker kaum von der Denkweise der Nicht-Historiker.  

Niemand will die eigene Geschichte als eine Reihe von endlosen Niederlagen und Miss-

erfolgen darstellen. Freilich können die Niederlagen aus der vergangenen Wirklichkeit 

nicht ausgeschlossen, aber sie können in der historischen Interpretation wohl wenig 

oder überhaupt nicht berücksichtigt werden. Die Position des interpretierenden Subjekts 

impliziert nicht nur seine Weltansichten und seine moralischen Wertvorstellungen, son-

dern sie verfolgt konkrete Erkenntniszwecke. Der Charakter der historischen Interpreta-

tion des Vergangenen hängt wesentlich vom historischen Erkenntniszweck ab.  

Und die Vergangenheit kann die Konstituierungsprozesse der gegenwärtigen Erkennt-

niszwecke nicht mehr beeinflussen. 

Das eigentliche Problem stellte für die Geschichtswissenschaft nicht der historische 

Interpret, sondern sein Vergangenheitsobjekt dar. Dennoch gibt es ohne das Erkenntnis-

subjekt kein Vergangenheitsobjekt. Allein dieses Subjekt und nicht sein Vergangen-

heitsobjekt bestimmt Struktur, Typ und Charakter seiner historischen Erkenntnis.  

Dass die Westeuropäer sich Osteuropa anders als die Osteuropäer Westeuropa vorstel-

len, ist nicht verwunderlich. Als Kollektivsubjekte interpretieren die West- und Osteu-

ropäer die identische Vergangenheit in unterschiedlicher Weise. Die Ursache dafür liegt 

allein auf der Seite der gegenwärtigen Subjekte und nicht ihrer vergangenen Objekte. 

Die kollektive Interpretation des Vergangenen ist eine gegenwartsabhängige, zweckori-

entierte und von Gruppenregeln bestimmte Interpretation der gewordenen Gegenwart. 

Trotz der Differenzen, die es innerhalb einer Forschungsgruppe immer geben kann und 

                                                 
192  Ther, Art.: “Niemand will im Osten sein“, Süddeutsche Zeitung v. 2.12.2000, Nr.278.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 106

gibt, interpretieren die einzelnen Subjekte ihre Vergangenheit im Horizont ihres aktuel-

len Existenzmomentes. Die Fachhistoriker bilden besondere Zweckgemeinschaften. 

Was sind diese Zweckgemeinschaften? 

Schon die Masse der Zuschauer im Stadion bildet eine besondere Kollektiveinheit, die 

vom gemeinsamen sportlichen Interesse vereinigt wurde. Alle Zuschauer, unabhängig 

von ihrem sozialen und beruflichen Status, ihrem Geschlecht und ihrem Alter bilden im 

Stadion eine homogene Interessengemeinschaft. Verlassen sie das Stadion, sind sie eine 

zerstreute Menge von individuellen Subjekten, die nichts mehr miteinander verbindet. 

Sicher bilden Zuschauer im Stadion oder Reisende im Bus eine labile soziale Einheit, 

aber die identischen individuellen Subjekte gehen auch auf die langfristigen sozialen 

Verbindungen ein.  

Auch die Historikerzunft bildet eine Zweckgemeinschaft von individuellen Subjekten, 

der die identischen Zwecke zugrunde liegen. Selbst wenn diese Historiker gegensätzli-

che Forschungsrichtungen vertreten und unvereinbare Meinungen haben, vertreten sie 

ihre gegensätzlichen Meinungen im Rahmen ihrer Forschungsgemeinschaft. Ihre Mei-

nungsdifferenzen haben eine identische Grundlage. Die historischen Erkenntnisprozesse 

verlaufen in einem hermeneutischen Umfeld der kommunizierenden Subjekte, die eine 

gemeinsame Sprache, identische Begriffe und zeitbedingte Wertvorstellungen haben. 

Die Vergangenheitsvorstellungen von diesen Subjekten konstituieren sich nicht im lee-

ren Raum, sondern unter den Bedingungen ihrer gegenwärtigen Lebenssituation. Diese 

Bedingungen können verschiedene Subjekte entweder voneinander trennen oder umge-

kehrt miteinander verbinden. In dem gegenwärtigen Erkenntnisprozess bleiben auch die 

Fachhistoriker an die Regeln, Verhaltensnormen, Denkweisen und Werte ihrer Gemein-

schaft gebunden. Wenn wir gravierende Unterschiede in der Interpretation ein und der-

selben Vergangenheit zwischen deutschen und russischen Historikern feststellen, dann 

suchen wir die Ursache für die besondere Sichtweise der Vergangenheit nicht in der 

interpretierten Vergangenheit, sondern in der erkennenden Gegenwart selbst. Für die 

Interpretationsunterschiede sind allein die Historiker und nicht die von ihnen 

erforschten Objekte verantwortlich. Die historischen Interpretationen sind 

Interpretationen von verschiedenen Subjekten, die zwar eine gemeinsame 

Vergangenheit haben, über diese aber in der spezifischen Weise reflektieren und diese 

unter ihren gegenwärtigen Bedingungen rekonstruieren. Diese Subjekte haben unter-

schiedliche Vergangenheitsvorstellungen, weil sie unter verschiedenen 

Gegenwartsbedingungen leben, verschiedenen nationalen und sozialen Gruppen 

angehören, unterschiedliche Weltansichten haben und das Vergangene zu ihrem 

spezifischen Gegenwartszweck rekonstruieren.  

Die ’objektiven’ Vergangenheitsrekonstruktionen, die mit ihrer Gegenwart in keinem 

Zusammenhang stehen, keine moralischen Prinzipien enthalten, standpunktfreie Ver-

gangenheitserkenntnisse präsentieren, gibt es nicht und wenn es sie gibt, dann nicht bei 

menschlichen Subjekten.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 107

In den Vergangenheitserkenntnissen sollten uns nicht allein die Erkenntnisse, sondern 

die Menschen, die diese Erkenntnisse produziert haben, interessieren. Diese Menschen 

tun oft so, als ob es nicht sie, sondern die Vergangenheit selbst wäre, die in ihren histo-

rischen Werken gegenwärtig spricht.  

Jede Vergangenheit wird aber zu einem bestimmten Zweck interpretiert. Die 

bestimmten Vergangenheitsinterpretationen dienen entweder Legitimations- oder Reha-

bilitations- oder Identifikationszwecken. Man beschäftigt sich mit der Vergangenheit 

immer aus einem gegenwärtigen Grund. Lassen wir die Fachhistoriker weiter behaup-

ten, dass sie uns ’objektive’ Vergangenheitserkenntnisse vorlegen, versuchen wir aber 

zu verstehen, welche moralischen Überzeugungen diese Historiker in ihren Erkenntnis-

sen vertreten, welche Meinungen sie uns vortragen und von welchen gegenwärtigen 

Zwecken ihre Interpretationen getragen werden.  

Wenn die Historiker verschiedenen Welten angehören, verschiedene Mentalitäten, Tra-

ditionen und Wertvorstellungen vertreten, dann können sie sogar ihre identischen Ver-

gangenheitsobjekte miteinander nicht verbinden. Sie untersuchen identische Objekte als 

unterschiedliche Subjekte. 

Wenn die Historiker die ’Parallelen’ zwischen ihren gegenwärtigen und vergangenen 

Zuständen suchen, dann finden sie diese. In seinem Werk vom “anderen Droysen“ stellt 

Schuppe fest, 

 “es wird nun deutlich, daß Droysens Historik im Hinblick auf aktuelle Forschungs-
grundlagen, -strategien und -ziele der Geschichtswissenschaft des ausgehenden 20. 
Jahrhunderts zumindest in den wesentlichen Punkten bemerkenswerte Parallelen auf-
weist.“193  

 Die Historik von Droysen weist identische Momente mit der Struktur-, Wirtschafts- 

oder Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts auf, weil sie vom Standpunkt des Jahrhun-

derts, in dem sich auch die o.g. spezifischen Formen der Geschichtsschreibung etabliert 

haben, analysiert wird. Sowohl die Ähnlichkeiten als auch die Unterschiede in den be-

stimmten Vergangenheitsinterpretationen werden vom Standpunkt jeweiliger Gegen-

wart entdeckt, die diese Unterschiede bzw. Ähnlichkeiten in ihrer Vergangenheit sucht. 

Wenn es Parallelen zwischen vergangenen und gegenwärtigen Lebens- und Denkpro-

zessen gibt, dann gibt es diese nur aus dem Grund, dass die Gegenwart, die in ihre Ver-

gangenheit blickt, die mit sich identischen Momente in ihr findet. Das historische Sub-

jekt sieht in seinem gegenwärtigen Spiegelbild nicht bloß das, was dieses Bild gegen-

wärtig enthält, sondern auch das, was an ihm fehlt.  

Die Subjekte, die die identischen Vergangenheitsobjekte interpretieren, erkennen in 

ihren verschiedenartigen Interpretationen diese Objekte wieder. Das Verhältnis zwi-

schen dem Subjekt und seinem Vergangenheitsobjekt bleibt trotz der Vergänglichkeit 

                                                 
193  Schuppe, Der andere Droysen, Stuttgart 1998, 71. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 108

der endlichen Subjekte beständig und unveränderlich. Dieses Verhältnis bildet die ob-

jektive Grundlage des Prozesses der historischen Interpretation. Collingwood behauptet:  

“Aber wenn ich Platons Darlegung nicht nur lese, sondern auch verstehe und im eige-
nen Geist nachvollziehe, indem ich ihre Beweisführung bei mir und für mich wieder-
hole, dann ist dieser mein Prozeß der Beweisführung dem von Platon durchgeführten 
Beweis nicht nur ähnlich, sondern mit diesem - sofern ich Platon richtig verstehe - 
identisch.“194  

Die in der historischen Zeit zerstreuten Subjekte stehen im identischen Verhältnis zu ein 

und demselben Vergangenheitsobjekt, das diesen Subjekten nur in ihren Interpretatio-

nen gegenwärtig vorliegt. Es ändern sich Typen und Formen der historischen Interpre-

tation, aber nicht der Charakter des Verhältnisses zwischen dem vergangenen Objekt 

und dem gegenwärtigen Erkenntnissubjekt. Es ändert sich allein die Gegenwart des 

erkennenden Subjektes, aber mit dieser Gegenwart ändert sich auch das gegenwärtige 

Bild vom vergangenen Objekt.  

1.1.1.3  Was ist in der Geschichte relevant? 

Die gegenwärtige Interpretation des Vergangenen ist das gegenwärtige Erleben dieses 

Vergangenen. Im historischen Erkenntnisakt wird das Vergangene (wieder)erlebt. Ge-

schichte ist nichts anderes als  

”ein Innewerden von Wirklichkeit.”195  

Die historischen Erlebnisse stehen mit dem aktuell Erlebten in einem Zusammenhang.  

”Nur weil das Leben selbst ein Strukturzusammenhang ist, in welchem die Erlebnisse 
in erlebbarer Beziehung stehen, ist uns Zusammenhang des Lebens gegeben.”196  

Die Zusammenhänge des erlebbaren Daseins werden im historischen Erkenntnisakt zum 

historischen Daseinserlebnis. Nun wird im momentanen historischen Erlebnis nicht das 

gegenwärtige Dasein bzw. Sosein, sondern das Vergangensein dieses Daseins erlebt. 

Die konkreten Daseinsformen wechseln sich ständig, aber sie wechseln sich in einem 

ständig bleibenden Dasein. Ohne das beständige Sein wäre auch der Wechsel von ver-

gänglichen Daseinsformen nicht möglich gewesen.  

Es wechseln die Zustände des Seins, das Sein selbst bleibt. Jede historische Interpreta-

tion ist die Interpretation des vergangenen Seins und sie ist die Interpretation vom 

Standpunkt des gegenwärtigen Daseins. Das Dasein, das sich selbst in historischer 

Weise erkennt, erfasst sich selbst in jedem Moment seines Daseins als Anderssein. Das 

Dasein verhält sich zu sich selbst, weil es gegenwärtig kein anderes Dasein gibt, zu dem 

                                                 
194  Collingwood, a.a.O., 315. 
195  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt..., a.a.O., 218.  
196  ebd., 195. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 109

dieses Dasein sich verhalten kann. Alle Vorstellungen des Daseins sowohl die von 

seinem Andersseins als auch die von seinem Möglichsein sind die zeitbedingten Ver-

gangenheitsvorstellungen, die mit seinen konkreten Daseinsformen vergehen.  

Jede Gegenwart hat ihre Vorstellung vom geschichtlich Relevanten. Eine Gegenwart, 

die zur Zeit eine industrielle Revolution erlebt, hat auch ein besonderes Verhältnis zur 

Industriegeschichte. Eine Gegenwart, in der die Frauenbewegung zum wichtigen Ein-

flussfaktor des gegenwärtigen Lebens geworden ist, benötigt die Frauengeschichte. Die 

gegenwärtigen Subjekte können die Vergangenheit ihrer relevanten Objekte nicht igno-

rieren. Aber ihr “historisch Relevantes“ ist im Grunde genommen immer ihr gegenwär-

tig Relevantes. Jede Art der Fachhistorie hat ihre spezifische Vorstellung vom ge-

schichtlich Relevanten.  

”Der Wissenschaft geht es um Sätze, die sich durch einen hohen Informationsgehalt 
auszeichnen, um Sätze mit erheblichen Folgerungsmengen, die uns Einsichten in 
wichtige Zusammenhänge eröffnen können, speziell um solche Sätze, die etwas zur 
Lösung von schon diskutierten Problemen beitragen,”197  

behauptet Patzig. Die ‘wichtigen Zusammenhänge‘ sowie die ‘Sätze mit hohem Infor-

mationsgehalt‘ sind aber die Begriffe mit zeitabhängigen und veränderlichen Inhalten.  

Die starken Differenzen im Hinblick auf die Frage des geschichtlich Relevanten können 

aber in erheblicher Weise den Verlauf der historischen Forschungsprozesse hindern. 

Die Wirtschaftshistoriker haben Schwierigkeiten mit den überlieferten Dokumenten 

einer vergangenen Epoche, die ihre Aufmerksamkeit allein dem politischen 

Geschehenen und nicht den wirtschaftlichen Verhältnissen geschenkt hat. Der 

historische Chronist fixierte in seinen Texten nur das, was für ihn in seiner Epoche 

“relevant“ und d.h. für ihn interessant, bestimmend und einflussreich gewesen war. 

Dabei dachte er nicht über die besonderen Erkenntnisbedürfnisse der zukünftigen 

Wirtschaftshistoriker. Aber auch unsere Gegenwart macht sich keine Gedanken 

darüber, was die zukünftigen Generationen in ihr interessieren wird: Kosmosforschung, 

Familienwandlungen oder Internetentwicklung?  

“Es bedarf eines glücklichen Zufalls, wenn wir in unserer jetzigen Gegenwart gerade 
das bemerken, was für den zukünftigen Historiker von besonderem Interesse ist. Wenn 
dieser Historiker unsere Gegenwart betrachten will, dann sucht er darin besonders die 
Erklärung seiner Gegenwart und vor allem die Erklärung dessen, was diese Gegenwart 
an Neuem enthält“. 198 

Für Droysen steht die Bestimmung des Relevanten in der Geschichte im Zusammen-

hang mit den historischen Resultaten. Die historische Forschung solle in der Bestim-

mung des geschichtlich Relevanten von den historischen Ergebnissen ausgehen:  

                                                 
197  Patzig, Das Problem der Objektivität und der Tatsachenbegriff, in: Beiträge zur Historik, Bd.1: 

Objektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg.v. Koselleck/Mommsen/Rüsen, 
München 1977, 325. 

198  Bergson, Denken und schöpferisches Werden, Frankfurt a. M. 1985, 35.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 110

”erst um der römischen Macht und Weltherrschaft willen sucht man auch die Grün-
dung der Stadt zu erforschen, erst der Dichter Goethe macht uns auch den Knaben 
Goethe interessant.”199  

Wenn aber die Historiker in der Frage des geschichtlich Relevanten allein von histori-

schen Resultaten ausgehen würden, dann würden dadurch die vergangenen Möglich-

keiten in der Geschichte ignoriert. Die historische Wirklichkeit ist sicher komplizierter 

gewesen, als sie jetzt vom Standpunkt des für uns Relevanten dargestellt wird. Die his-

torischen Erkenntnisschritte führen das erkennende Subjekt fast mit eiserner Notwen-

digkeit von den “relevanten“ Objekten seiner Gegenwart in die relevante Vergangen-

heit, die aber nur in Bezug auf diese gegenwärtigen Objekte für das erkennende Subjekt 

relevant ist.  

Aber die vergangene Wirklichkeit hat auch unbedeutende Ereignisse, misslungene Ent-

wicklungen, unrealisierbare Möglichkeiten und zahlreiche Alternativen gehabt. Die 

neuen Forschungsgebiete der historischen Wissenschaft werden im Bereich des früher 

für sie ’Unbedeutenden’ und ’Irrelevanten’ erschlossen. So hat die moderne historische 

Forschung für sich neue Forschungsgebiete, wie die Geschichte der Liebe oder die 

Alltagsgeschichte entdeckt. Die historische Erforschung der neuen Lebensbereiche war 

immer “möglich“, aber zur “Wirklichkeit“ ist diese Möglichkeit nur jetzt geworden.  

Auch in der historischen Forschung, die selbst ein Element der gegenwärtigen Wirk-

lichkeit ist, werden die vergangenen Möglichkeiten zur Wirklichkeit. Diese Möglich-

keiten werden von erkennenden Subjekten nur retrospektiv, nachdem sie bereits zur 

Wirklichkeit geworden sind, als die “in der Vergangenheit liegenden Möglichkeiten“ 

erkannt. Im historischen Erkenntnisprozess stehen die Möglichkeiten unter der Bedin-

gung ihrer Wirklichkeit. Man kann die Möglichkeiten in dem Moment, in dem sie die 

Möglichkeiten sind, als ’Möglichkeiten’ nicht erkennen. Die Möglichkeit kann nur 

außerhalb ihres Existenzmomentes, in dem sie nicht mehr die Möglichkeit ist, erkannt 

werden:  

“Nichts hindert uns heute daran, die Romantik des 19. Jahrhunderts mit dem zu ver-
knüpfen, was bei den Klassikern bereits romantisch war. Aber der romantische Aspekt 
des Klassizismus hat sich erst klar abgehoben durch die retroaktive Wirkung der Ro-
mantik, nachdem sie einmal in Erscheinung getreten war.“200  

Nur im Rückblick erkennt man in der gegenwärtigen Wirklichkeit ihre vergangenen 

Möglichkeiten. Die Möglichkeiten unserer Gegenwart kennen wir nicht, weil wir die 

zukünftigen Wirkungen unserer Möglichkeiten noch nicht erkannt haben. Aber  

“in demselben Maße, wie die Wirklichkeit sich erschafft als etwas Unvorhersehbares 
und Neues, wirft sie ihr Bild hinter sich in eine unbestimmte Vergangenheit; sie er-
scheint so als zu jeder Zeit möglich gewesen, aber erst in diesem Augenblick beginnt 
sie, es immer gewesen zu sein, und gerade darum sage ich, daß ihre Möglichkeit, die 

                                                 
199  Droysen, 231. 
200  Bergson, Denken und schöpferisches Werden, a.a.O., 35. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 111

ihrer Wirklichkeit nicht vorausgeht, ihr vorausgegangen sein wird, sobald die Wirk-
lichkeit aufgetaucht ist. Das Mögliche ist also das Spiegelbild des Gegenwärtigen im 
Vergangenen.“ 201  

Auch kann die Möglichkeit mit ihrer verwirklichten Wirklichkeit nicht koexistieren. 

Die Koexistenz von beiden ist grundsätzlich ausgeschlossen. Die Möglichkeit kann nur 

im Hinblick auf ihre (Nicht)Verwirklichung erkannt werden. Im Prinzip bedeutet es, 

dass wir die Möglichkeiten nur in der historischen Weise erkennen können, weil es 

allein in der historischen Interpretation möglich ist, die vergangene Möglichkeit mit 

ihrer Wirklichkeit in einem Zusammenhang zu denken.  

Die Inhalte der historischen Vorstellungen liegen immer außerhalb der Grenzen des 

aktuellen Existenzmomentes. Dennoch konstruieren sich diese Inhalte in Grenzen des 

gegenwärtig gegebenen Zustandes.  

“Aber das zeigt eben, daß unsere gewöhnliche Logik, eine retrospektive Logik ist. Sie 
kann es nicht lassen, in die Vergangenheit als sogenannte Möglichkeiten oder Virtua-
litäten die gegenwärtigen Wirklichkeiten zurückzuprojizieren, so daß dasjenige, was 
jetzt in ihren Augen zusammengesetzt ist, es auch immer gewesen sein soll.“202  

Sowohl die Vergangenheits- als auch die Zukunftsvorstellungen gründen sich auf die 

Faktizität der gegebenen Zustände. Die Spekulationen darüber, dass es auch anders in 

der Vergangenheit hätte sein können, halten die Historiker zu Unrecht für überflüssig:  

”Jedes vergangene menschliche Handeln, jedes historische Ereignis hat in dem Au-
genblick, in dem es geschehen ist, die Fülle der Möglichkeiten, die in der jeweiligen 
Gegenwart bestanden, zugunsten der Realisierung einer einzigen Möglichkeit elimi-
niert. Was geschehen, ist fixiert; es ist unwiderruflich, und selbst eine Revision kann 
das nicht ungeschehen machen, was zwischen ihr und dem zu revidierenden Tatbe-
stand geschehen ist.”203  

Die Historiker weisen mit Nachdruck auf die Abgeschlossenheit der vergangenen Pro-

zesse hin. Dennoch müssen sie die historischen Möglichkeiten in ihrer Forschung be-

rücksichtigen, wenn sie die Vergangenheitsprozesse nicht als “vorbestimmte“ und “vor-

hersagbare“ Entwicklungen interpretieren wollen. Die Geschichtsschreibung untersucht 

das Vergangene anders als die historische Chronik:  

“Und trotz alledem ist diese Fragestellung: was hätte werden können, wenn... durchaus 
keine ‚müßige‘. Denn eben sie betrifft ja das für die historische Formung der 
Wirklichkeit Entscheidende: welche kausale Bedeutung diesem individuellen 
Entschluß innerhalb der Gesamtheit der unendlich zahlreichen ‚Momente‘, die alle ge-
rade so und nicht anders gelagert sein müssen, damit gerade dies Resultat daraus ent-
stand, eigentlich zuzuschätzen ist... Will die Geschichte über den Rang einer bloßen 

                                                 
201  ebd., 120f. 
202  Bergson, Denken und schöpferisches Werden, a.a.O., 37. 
203  Faber, Theorie der Geschichtswissenschaft, München 1971, 38.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 112

Chronik merkwürdiger Begebenheiten und Persönlichkeiten sich erheben, so bleibt ihr 
ja gar kein anderer Weg, als die Stellung ebensolcher Fragen.“204  

Auch die historische Notwendigkeit setzt die Existenz von mehreren Möglichkeiten in 

der Geschichte voraus, aus denen nur eine zur gegenwärtigen Wirklichkeit geworden 

ist.  

Die historischen Erkenntnissubjekte gehen in ihrem historischen Erkenntnisakt von der 

Priorität des Wirklichen und nicht des Möglichen aus. Es muss zunächst die Wirklich-

keit geben, in der die Möglichkeiten entstehen können. Nur in der realen Wirklichkeit 

sind die Möglichkeiten real. Wenn die Möglichkeit eine neue Wirklichkeit voraussetzt, 

wird sie selbst von ihrer Wirklichkeit vorausgesetzt. Die Möglichkeit ist das Möglich-

sein bzw. das Anderssein des gegenwärtig Wirklichen. Die Wirklichkeit muss die Plu-

ralität ihrer Möglichkeiten überwinden, um sich zur neuen Wirklichkeit entwickeln zu 

können. Im Hinblick auf diesen Verwirklichungsprozess des Möglichen beschäftigt die 

Geschichtsschreibung immer die gleiche Frage: Wie es möglich war, dass die in der 

Vergangenheit liegende Möglichkeit zur gegenwärtigen Wirklichkeit geworden ist? Die 

Gegenfrage ist: Wie sicher aber ist unsere Erkenntnis darüber? 

1.1.2  Wie sicher ist die historische Erkenntnis? 

1.1.2.1  Die Vergangenheit und ihre Gegenwart 

Collingwood führte mit einem anonymen Opponenten eine Diskussion über die 

Bedingungen des ‘wirklichkeitstreuen Bildes‘ vom vergangenen Geschehen. In drei 

wichtigen Thesen fasst er die Ergebnisse dieser Diskussion zusammen:  

(1) Das Vergangenheitsbild müsse in den Rahmen eines bestimmten Ortes und einer 

bestimmten Zeit eingefügt werden; (2) die einzelnen historischen Bilder oder die einzel-

nen Geschichten sollten in Relation zum geschichtlichen Ganzen stehen, weil es nur 

eine einzige Welt der Geschichte gäbe; (3) das geschichtliche Bild solle auch immer in 

Relation zum geschichtlichen Zeugnis bleiben.205  

Für die philosophische Reflexion über den Charakter des historischen 

Erkenntnisprozesses sind insbesondere die ersten zwei Thesen von Collingwood 

relevant. Im folgenden werden wir auf diese Thesen etwas näher angehen.  

Der Mensch denkt die einzelnen Geschichten im Rahmen eines Ganzen, welches das 

Ganze seines Bewusstseins ist. Sein Bewusstsein des Ganzen ist zugleich sein histori-

sches Bewusstsein. Jede einzelne Geschichte wird in dieses Ganze eingefügt und von 

diesem auch als Sinnkonstrukt vorausgesetzt. Im Rahmen des gedachten Ganzen stehen 

die Begriffe ‘Vergangenheit‘ und ‘Gegenwart‘ in ein und demselben Zusammenhang. 

                                                 
204   Weber, a.a.O., 266f. 
205   Collingwood, a.a.O., 258. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 113

Die Vergangenheit muss in Relation zu einer bestimmten Gegenwart und auch in einer 

bestimmten Gegenwart gedacht werden. Sie ist nur im Verhältnis zu ihrer Gegenwart 

die “Vergangenheit“, so wie die Gegenwart im Verhältnis zu ihrer Vergangenheit die 

“Gegenwart“ ist.  

Aber dieses gedachte Verhältnis zwischen Vergangenem und Gegenwärtigem ist das 

Verhältnis eines bestimmten Gegenwartsmomentes. Die Vergangenheit wird vom 

Standpunkt eines bestimmten Seinsmomentes als das Vergangensein von ihm gedacht. 

Anders kann sie auch nicht gedacht werden. Die momentane Existenz schließt alles ein, 

was es momentan gibt. Sie enthält sowohl das Vergangene als auch das Zukünftige. Die 

momentane Trennung eines ununterbrochen verlaufenden Prozesses auf die Vergangen-

heit, Gegenwart und Zukunft ist eine relative Trennung, die sich selbst im laufenden 

Prozess ständig aufhebt. Jeder Existenzmoment hat immer eine ontologische Vergan-

genheit, die diesem Moment vorausgegangen ist. Die ontologische Vergangenheit war 

aber selbst in der Vergangenheit die Gegenwart.  

Im ontologischen Sinne gibt es keine Vergangenheit, weil alles, was es gibt, ist gegen-

wärtig. Wenn die Vergangenheit allein ein gegenwärtiger Gedanke ist, muss dieser Ge-

danke in der gegenwärtigen Vorstellung präsent sein. Aber die Vergangenheit, die ge-

genwärtig “ist“, ist eine Vorstellung, eine Theorie oder ein mentales Konstrukt. Gäbe es 

diese Vergangenheitsvorstellungen gegenwärtig nicht, würde es auch die Vergangenheit 

gegenwärtig nicht geben.  

Die transzendente Vergangenheit ist für immer vergangen. Sie gibt es gegenwärtig 

nicht. Die Vorstellungen über diese Vergangenheit sind immanente Produkte, die in das 

gegenwärtig Seiende gehören. Diese Produkte sind das Momentanexistierende. Das 

Momentanexistierende kann aber nicht ein Vergangenes sein.  

Die momentanen Vergangenheitsvorstellungen sind aber die Vorstellungen von den 

fehlenden Zuständen. Sie sind die Vorstellungen ohne Gegenwart des vorgestellten Ob-

jekts. Das Objekt “wird“ nur dann zum Vergangenheitsobjekt, wenn es in der Relation 

zum gegenwärtigen Erkenntnissubjekt stehen wird.  

Diwald wirft Droysen vor, dass er in seiner Erkenntnistheorie der Geschichte das Ge-

wicht auf das Gegenwärtige lege, 

”er spricht der Vergangenheit, da sie doch vergangen sei und insofern nicht mehr ‚ist‘, 
die Existenz ab.”206  

Die Argumentation von Diwald gründet sich auf folgende These:  

 

                                                 
206   Diwald, a.a.O., 67. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 114

”In der Gegenwart ist Vergangenheit keineswegs bloss, ‚ideell‘ vorhanden und ent-
halten. Insofern alles Gegenwärtige ein Gewordenes ist, kommt den Vergangenheiten 
eine ausgesprochen aktuelle Realität zu.”207  

Im gegenwärtigen Zustand ist aber die ‚reell vorhandene Vergangenheit’ eigentlich 

keine Vergangenheit, sondern die Gegenwart selbst. Die gewordene Vergangenheit ist 

eine geänderte, modifizierte und sich weiterentwickelnde Vergangenheit, die eigentlich 

keine Vergangenheit, sondern die Gegenwart ist. Jedes Gewordensein stellt ein mo-

mentanes Ergebnis der vergangenen Entwicklung dar. Aber das, was uns gegenwärtig 

als historisches Ergebnis vorliegt, ist nicht die Vergangenheit, sondern die gewordene 

Gegenwart. Vom anderen Standpunkt gesehen ist unsere Gegenwart die modifizierte 

und geänderte Vergangenheit. Unabhängig davon, wie wir unsere gegenwärtigen Zu-

stände nennen, sind diese Zustände nicht vergangene, sondern gegenwärtige. Die ver-

gangenen Zustände gibt es gegenwärtig nicht, sondern es gibt gegenwärtig die “gewor-

denen“ Objekte, die ihre vergangen Zustände früher hatten. Allein diese Objkte sind 

“da“, ihre vergangenen Zustände sind nicht mehr “da“. Die vergangenen Zustände kön-

nen gegenwärtig gedacht, historisch rekonstruiert und interpretiert, aber nicht direkt 

wahrgenommen werden. 

Diwald behauptet, dass uns mit dem gewordenen Objekt auch seine vergangenen Zu-

stände gegeben seien. Doch sind vergangene Zustände uns allein im gegenwärtigen 

historischen Denkakt gegeben, weil die vergangenen Zustände im Unterschied zu ihren 

Objekten nur eine momentane Existenz haben können. Sie sind nur ein Augenblick der 

Wirklichkeit. Sie vergehen schneller als die Objekte, von denen sie die Zustände sind. 

Die äußeren Objekte müssen in jedem Moment ihrer Existenz einen bestimmten Zu-

stand haben. Würden sie nicht in einem, sondern in mehreren Zuständen dem erkennen-

den Subjekt erscheinen, was in ihrer Wirklichkeit gar nicht möglich ist, bliebe die Kon-

tinuität und die Logik ihrer Veränderungen für die Subjekte unerkennbar. In einem 

bestimmten Moment seines Lebens ist der Mensch entweder ein Kind oder ein Greis, 

aber er ist nicht beides zugleich.  

Wo es die Zustände gibt, dort gibt es einen Prozess und eine Entwicklung. Nun stellt die 

Definition des Begriffes “Zustand“ eine schwierige Aufgabe dar. In welchem Zustand 

“ist“ und “war“ die See?  

Im ersten Fall wissen wir nicht, ob wir ein Zustand- oder ein Objektwechsel meinen: 

Vor Hunderttausend Jahren war diese See in einem anderen Zustand. Sie hat sogar 

ganz andere Grenzen gehabt. Vielleicht war es eine andere See?  

Im zweiten Fall sprechen wir über einen deutlichen Zustandwechsel: Die See ist 

momentan im ruhigen Zustand, morgen sollte sie stürmisch werden.  

                                                 
207   ebd. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 115

Die Grenze zwischen dem Objektsein und dem Zustandsein bleibt verschwommen. Das 

Objektsein bedeutet für uns etwas Statisches, Bleibendes und Beharrliches. Dagegen 

haben die Zustände im Vergleich zu ihren Objekten eine momentane Existenz. Mit dem 

Objektbegriff legen wir die kategorialen Grenzen fest, die die begrifflichen Definitionen 

von Prozessen und Entwicklungen ermöglichen. Auf jeden Fall, wenn es keine Unter-

scheidung zwischen dem Objektsein und dem In-einem-Zustand-sein gäbe, wären dann 

sowohl die vergangenen als auch die gegenwärtigen Objekte nicht erkennbar.  

Die Begriffe ”Vergangenheit” und ”Gegenwart” weisen auf die unterschiedlichen Exis-

tenzzustände ein und desselben Prozesses hin. Nur in Bezug auf das konkrete Objekt 

kann die Vergangenheit oder die Zukunft (dieses Objektes) gedacht werden. Wir 

können den Begriff der Vergangenheit abstrakt und d.h. unabhängig von konkreten 

Objekten oder Prozessen nicht denken. Die Vergangenheit gibt es nur als Vergangenheit 

“von“...  

Im Geschichtsrealismus wird diese relevante Unterscheidung zwischen dem Objektsein 

und dem In-einem-Zustand-sein relativiert. Denken wir daran, dass die äußeren Objekte 

uns immer in einem bestimmten Zustand und nicht in allen möglichen Zuständen 

gleichzeitig erscheinen können. Nur in einem Zustand ist das äußere Objekt die Wirk-

lichkeit. Das gegenwärtige “da“ sein des äußeren Objektes ist nicht “mehr“ sein vergan-

genes und “noch“ nicht sein zukünftiges Dasein. Das Dasein ist mit einem Zustand 

identisch, in dem es gegenwärtig “da“ ist. Ein Objekt bleibt auch dann für uns ein Ob-

jekt, wenn sich seine Zustände wechseln. Das Objektsein ist nicht mit dem In-einem-

Zustand-sein identisch. Das Objektsein impliziert immer eine Folgereihe von verschie-

denen Zuständen dieses Objektes, die in ihrem Zusammenhang eine sukzessive Ent-

wicklungsreihe bilden. Aber im historischen Erkenntnisakt wird diese sukzessive Rei-

henfolge in beliebiger Weise rekonstruiert. In der historischen Vorstellung können spä-

tere Zustände mit früheren koexistieren. Das, was in der Wirklichkeit nicht möglich ist, 

ist im historischen Denken möglich. In der historischen Interpretation demonstriert das 

menschliche Denken seine unbegrenzten Möglichkeiten, die aber nicht mit den Mög-

lichkeiten der wirklichen Entwicklungen gleichgesetzt werden dürfen.  

Jede Existenz impliziert eine begrenzte Folgereihe von Existenzmomenten. In dieser 

Reihe von Existenzmomenten ist nur das Momentanexistierende “wirklich“. Die ver-

gangenen Existenzmomente können im aktuellen Existenzmoment nur gedacht, aber 

nicht ’reell’ präsent sein. Diwald schließt aber aus der gegenwärtigen Präsenz eines aus 

der Vergangenheit herkommenden Objektes auf die Präsenz seiner vergangenen Zu-

stände. Es ist aber ein Fehlschluss, weil Diwald in diesem Fall die prinzipielle Unter-

scheidung zwischen dem gegenwärtigen Resultat und dem vergangenen Prozess igno-

riert. Das historische Resultat weist auf den vergangenen Prozess hin, von dem es ein 

Resultat ist, aber das historische Resultat ist mit seinem Prozess nicht identisch. Dem 

historischen Erkenntnisakt bleiben allein die gegenwärtigen Resultate von vergangenen 

Prozessen und nicht diese Prozesse zugänglich. Diwald berücksichtigt die Unterschei-



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 116

dung zwischen vergangener Aktion und ihren gegenwärtigen Produkten nicht. Wenn die 

Produkte von vergangenen Aktionen uns gegenwärtig vorliegen, dann liegen uns trotz-

dem die vergangenen Aktionen gegenwärtig nicht vor. Wir müssen zwischen histori-

scher Aktion und ihrem gegenwärtigen Produkt oder zwischen dem Objektsein und dem 

In-einem- Zustand-Sein streng unterscheiden. 208  

Die historischen Erkenntnissubjekte sehen auch dort die historischen Ergebnisse, wo es 

diese nicht geben kann. Das historische Denken ist auf die Logik der beendeten Pro-

zesse angewiesen. In diesem Denken werden alle vergangenen Prozesse als abgeschlos-

sene und vollendete Entwicklungen gedacht. Die wirklichen historischen Prozesse 

können aber nicht abgeschlossen oder beendet sein. Allein unter der Bedingung ihrer 

Nichtabgeschlossenheit können wir sie “historisch“ erkennen.  

Die erkennenden Subjekte teilen den universalen Entwicklungsprozess auf die 

einzelnen Abschnitte, wie “Gegenwart“, “Vergangenheit“ und “Zukunft“. In 

Wirklichkeit können diese Subjekte das nicht bestimmen, was ihre Gegenwart bzw. ihre 

Vergangenheit ist. Die gegenwärtigen Subjekte können mit ihren vergangenen bzw. 

ihren zukünftigen Subjekten gemeinsame Vergangenheit bzw. Zukunft nicht haben. 

Das, was für die gegenwärtigen Menschen ihre Vergangenheit ist, war für die 

vergangenen Menschen ihre Gegenwart. Nur vom Standpunkt des gegenwärtigen 

Existenzmomentes wird entschieden, was die Vergangenheit oder die Zukunft dieses 

Momentes ist.  

Was ist aber dieser gegenwärtige Standpunkt, den wir “Gegenwart“ nennen? Ist die Ge-

genwart die aktuelle Entwicklung auf dem Planeten Erde seit den letzten Jahrtausenden, 

die man die Menschengeschichte nennt? Ist sie nur die Geschichte der industriellen Ge-

sellschaft? Ist sie der aktuelle Zustand der Menschheit im letzten Jahrzehnt, im letzten 

Jahr oder in der letzten Minute? Die Trennungslinie zwischen Vergangenheit und Ge-

genwart verläuft allein im menschlichen Bewusstsein, das sein ”Jetzt” in bewusster 

Weise erlebt. Außerhalb des momentanen Bewusstseins haben die Begriffe “Vergan-

genheit“, “Gegenwart“ oder “Zukunft“ keine Bedeutung. Sie sind Begriffe des relativen 

und nicht des absoluten Charakters. Die Grenze zwischen Vergangenheit und Gegen-

wart ist eine intentionale Grenze, die vom Bewusstsein festgelegt wird. Aber Gegen-

wärtiges schließt alles ein, was momentan lebendig bzw. gegenständlich ist, wenn es 

auch vom Bewusstsein nicht erkannt ist.  

                                                 
208  Diwald hätte seine irrtümliche Behauptung der reellen Präsenz der Vergangenheit vermeiden 

können, wenn er die Marx’sche Unterscheidung zwischen menschlichem Produkt und 
menschlichem Produktions- bzw. Lebensprozess berücksichtigt hätte.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 117

1.1.2.2  Das historische Ganze 

Die erkennenden Subjekte haben ihre momentane Vorstellung vom geschichtlichen 

Ganzen. Im Rahmen dieser Vorstellung interpretieren sie ihre Vergangenheit, Gegen-

wart und Zukunft. Wenn aber “Vergangenheit“ und “Gegenwart“ nur Bestandteile des 

historischen Ganzen sind, sind sie von diesem Ganzen abhängig. Die gesetzmäßige In-

terpretation der Vergangenheit lässt auch die gegenwärtigen Entwicklungen anders be-

trachten. Schließlich stellt jede Gegenwart nur die Fortsetzung ihrer vergangenen Ent-

wicklung dar. Sowohl die Gegenwart als auch die Vergangenheit gehören in ein und 

denselben Entwicklungsprozess. Dennoch wird die Vergangenheit von den erkennenden 

Subjekten anders als ihre Zukunft interpretiert. Die Vergangenheit und die Zukunft sind 

nur als Vorstellungen “da“, sie sind die Erkenntnisphänomene oder die ’Erscheinungen’ 

von gegenwärtigen Subjekten. Der Begriff der historischen Erscheinung ist sehr eng mit 

der philosophischen Tradition Kants und Hegels verbunden. Dieser Begriff hatte im 

starken Maße die Geschichtstheorie des 19. Jahrhunderts beeinflusst. Für die Erkennt-

nistheorie der Geschichte hat dieser Begriff eine große Bedeutung. Aus diesem Grund 

ist für uns eine Reflexion über das gegenwärtige “Erscheinen“ des Vergangenen not-

wendig. Zunächst müssen wir feststellen, dass allein die historischen Erscheinungen 

gegenwärtig sind. Das in diesen Erscheinungen erscheinende Vergangene ist dagegen 

nicht mehr gegenwärtig.  

Die historische Erscheinungsreihe ist die Reihe von logisch organisierten Erscheinun-

gen. Unabhängig davon, ob die vergangenen Prozesse in logischer oder unlogischer 

Weise verlaufen sind, werden sie immer in einer logischen Reihe von historischen Er-

scheinungen gedacht. Jede historische Erscheinungsreihe ist auf ihren Anfangs- und 

ihren Endpunkt notwendig angewiesen. 

”So ist es mit allen historischen Erscheinungen; ihr Anfang ist nicht bloß ein Anfang, 
sondern zugleich das Ende und der Schluß einer Reihe von Vermittlungen, und es ist 
einfach eine methodische Gedankenlosigkeit, wenn man forschend zu einem Punkt 
gelangen zu können meint, der anders als relativ der Anfang wäre, d.h. der sich anders 
als in dem, was daraus geworden ist, als Anfang ausweist, den wir als im Verhältnis zu 
diesem daraus Gewordenen als Anfang setzen.”209  

Im historischen Denken werden historische Erscheinungen logisch organisiert, streng 

systematisiert und zweckmäßig geordnet. Wir müssen aber zwischen ’Erscheinung’ und 

’Erscheinendem’ in der Geschichte unterscheiden. Das Ganze der Geschichte wird dem 

Menschen in seiner gegenwärtigen Erscheinung gegeben. Die Vorstellung vom Ganzen 

der Geschichte impliziert sowohl das Wissen über den Anfangs- als auch über den End-

punkt der Geschichte.210 Jedoch hält Droysen jeden Versuch, den absoluten Anfang der 

Geschichte zu finden, für sinnlos.  

                                                 
209   Droysen, 160. 
210  Bei der Analyse des Marx’schen Begriffes der ‚ersten Voraussetzung’ aller Menschengeschichte 

haben wir schon die Problematik nach dem Ganzen der Geschichte berührt.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 118

”Denn einen unvermittelten, einen absoluten Anfang können wir wohl spekulativ den-
ken und religiös glauben, aber nicht historisch finden, und wer ihn finden will, suche 
ihn nicht historisch;”211  

Die wirklichen Prozesse können nicht abgeschlossen werden. Ihre Fortsetzung ist die 

notwendige Bedingung der Geschichte. In der Geschichtsschreibung werden nur ein-

zelne Abschnitte, relevante Episoden, ausgewählte Ereignisse in besonderen Zusam-

menhängen dargestellt. In der historischen Forschung werden nur die einzelnen Mo-

mente des universalen Entwicklungsprozesses erkannt. Auf jeden Fall dürfen die Histo-

riker nicht behaupten, dass sie die einzelnen geschichtlichen Phänomene erkannt haben, 

wenn sie das Ganze der Geschichte nicht erkennen können. Die Logik des historischen 

Denkens fordert vom historischen Erkenntnissubjekt, das nur wesentliche Momente, 

einzelne Abschnitte, besondere Entwicklungen in der Geschichte beschreiben kann, die 

Vorstellung vom Ganzen der Geschichte, die den Bezugsrahmen für alle einzelnen his-

torischen Phänomene bildet, zu haben.  

”Jede einzelne Erscheinungsreihe gehört als Glied zu einem größeren Zusammen-
hänge oder zu einem Ganzen, und dieses Ganze bildet selbst wieder eine historisch 
wertbezogene Entwicklung.”212  

Rüsen fügt hinzu: Mit der Vorstellung des historischen Ganzen, die dem Historiker 

schon in der Form des Bezugsrahmens seiner historischen Interpretation vorliege, 

würde die Deutung seiner Quellenbefunde organisiert.213  

Die Vorstellung vom historischen Ganzen bildet einen Hintergrund, auf dem sich ein-

zelne Geschichten im historischen Bewusstsein abspielen. Diese Geschichten werden 

sinngemäß im begrifflichen Kontext der erkennenden Gegenwart interpretiert. Die 

historischen Begriffe haben einen Bezug zum geschichtlichen Ganzen. Die Begriffe, 

wie “antike Zeit“ oder “primitive Produktionsweise“ lassen es zu, einzelne Phänomene 

in der Geschichte ins geschichtliche Ganze einzuordnen. So weist der Begriff der 

“antiken Zeit“ auf die bestimmte Zeitperiode hin, welche aber auch die Zeitepochen 

“vor“ und “nach“ der Antike voraussetzt. Das Verstehen des Begriffes “primitive 

Produktionsweise“ fordert die Vorkenntnisse über “moderne“ Formen der menschlichen 

Produktion. Der Fachhistoriker erkennt das Einzelne in der Geschichte unter der 

Bedingung des Allgemeinen und das Niedere unter der Bedingung des Höheren.  

Die Behauptung von Danto,  

”daß eine vollständige Darstellung der Vergangenheit eine vollständige Darstellung 
der Zukunft zur Voraussetzung haben müsste...,” 214  

                                                 
211   Droysen, 160. 
212   Rickert, Die Grenze..., a.a.O., 421. 
213  Rüsen, Rekonstruktion der Vergangenheit, Grundzüge einer Historik II: Die Prinzipien der 

historischen Forschung, Göttingen 1986, 48. 
214   Danto, Analytische Philosophie der Geschichte, a.a.O., 37. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 119

hat für die Fachhistoriker die weitgehenden Konsequenzen. Wenn dem Historiker das 

Ganze des Geschehens nicht bekannt ist, dann kann er auch die einzelnen geschichtli-

chen Ereignisse und Prozesse nicht vollständig erkennen.  

”Denn es ist auch durchaus möglich, daß jemand ein geschichtliches Ereignis im We-
sentlichen ganz richtig erkennt und beschreibt, ohne daß er deshalb fähig wäre, dieses 
Ereignis als das, was es wirklich, was es seiner Funktion nach in dem geschichtlichen 
Ganzen, dem es zugehört, ist, erfassen zu können.”215  

Die historischen Tatsachen gewinnen für den Historiker nur in einem bestimmten Sinn-

zusammenhang ihre Bedeutung: 

”die Tatsächlichkeiten gelten ihm nur, insofern sie in diesem Gedankenzusammenhang 
stehen, in ihm haben sie ihre Wahrheit;”216  

Nun ist auch die Vorstellung vom historischen Ganzen eine gegenwartsbezogene Vor-

stellung, die die Vorstellung eines bestimmten Existenzmomentes ist. Auch dieser Vor-

stellung liegen die aktuellen Wahrnehmungen zugrunde. Die historische Erkenntnispro-

zedur beginnt mit dem Wahrnehmungsakt von gegenwärtig vorhandenen Gegenständen.  

”Das also ist das erste in unseren Betrachtungen, daß die historische Forschung auf 
durchaus gegenwärtige Objekte gewandt ist.”217  

Das transzendente Vergangene ändert sich trotz der Mannigfaltigkeit seiner Erschei-

nungsform nicht, aber die historischen Erscheinungen erfahren im Verlauf der gegen-

wärtigen Erkenntnisprozedur gravierende Veränderungen. Die historischen Erscheinun-

gen stehen im Unterschied zu dem in ihnen erscheinenden Vergangenen unter dem Frei-

heitsprinzip. Die Museumsexponate wecken bei verschiedenen Individuen unterschied-

liche Gedanke, sie „erscheinen“ diesen Individuen in vielfältigen Zusammenhängen. 

Was denken bzw. Erleben gegenwärtige Menschen in Bezug auf ein und denselben Ver-

gangenheitsgegenstand, bleibt uns verborgen. Aber das, was die Museumsbesucher 

während ihres Museumsbesuchs erleben, das erleben die transzendenten Vergangen-

heitsobjekte nicht. Der Besucher erfährt etwas Neues über die Objekte, die sich wäh-

rend seines Aufenthalts im Museum kaum geändert haben. Die Museumsexponate sind 

so geblieben, wie sie seit Jahrhunderten gewesen sind. Dennoch wurden sie als 

Bewusstseinsobjekte des erkennenden Subjektes einem grundlegenden Wandeln 

unterzogen. “Wir haben gar nicht gewusst, dass es vor 300 Jahren...“ Das, was wir 

gerade zur Kenntnis bekommen haben, kann unsere Vergangenheitsvorstellungen, aber 

nicht die von uns gedachte Vergangenheit ändern. Die gegenwärtigen Subjekte stehen 

unter dem gegenwärtigen Einfluss ihrer gegenwärtigen Erkenntnissituationen. Diese 

Situationen bestimmen ihr Vergangenheitswissen über ihre gegenwärtigen Objekte. 

Dieses neue Vergangenheitswissen beeinflusst die gegenwärtige Verhaltensweise der 

                                                 
215   Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, a.a.O., 25.  
216   Droysen, 230. 
217   Droysen, 10. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 120

Erkenntnissubjekte. Eine ähnliche Situation entsteht in dem Fall, in dem man etwas 

Erstaunliches über die Vergangenheit eines längst bekannten Menschen erfährt. Mit 

dem neuen Wissen über diesen Menschen ändert sich unser gegenwärtiges Bild von 

ihm. Das neue Bild kann in starkem Maße unsere gegenwärtige Verhaltensweise 

gegenüber diesem Menschen beeinflussen. Der Mensch, über den wir etwas Neues 

erfahren haben, hat sich, seitdem wir ihn kennen, überhaupt nicht geändert, aber unsere 

Einstellung zu ihm kann sich nicht nur geändert, sie kann sich gewandelt haben. Das 

Vergangenheitswissen ist “wirklich-wirksames Wissen“.218 Dieses Wissen kann die 

Denk- und Handlungsweise der gegenwärtigen Subjekte maßgeblich bestimmen. Die 

neuen Details ändern das geschichtliche Gesamtbild. In ähnlicher Weise beeinflussen 

ihrerseits die einzelnen historischen Details die Vorstellung vom Ganzen der 

Geschichte. Diese Vorstellung ändert sich viel langsamer als die Kenntnisse über die 

einzelnen historischen Phänomene, aber ihre Veränderung kann unabsehbare 

Konsequenzen für eine konkrete historische Interpretation haben.  

1.1.2.3 Die historische Chronologie 

Kehren wir zu unserem Museumsbesucher zurück. Dieser Besucher nimmt die 

Museumsexponate als sich außerhalb seines ”hier” und ”jetzt” befindenden Objekte 

war. Aber er denkt das ”Nicht-hier” und das ”Nicht-jetzt” der von ihm wahrgenomme-

nen Objekte in seinem momentanen ”Hier” und ”Jetzt”. Das Vergangene wird von ihm 

in Bezug auf das, was ihm in seiner Gegenwart vorliegt, rekonstruiert. Dieses Subjekt 

reflektiert praktisch in seinem Hier und Jetzt über das, was nicht mehr “hier“ und nicht 

mehr “jetzt“ ist, was vergangen ist. Wie es scheint, steht das historische Denken im 

komplizierten Zusammenhang der Kategorien von ”Hier” und ”Jetzt”.  

”Der gebrauchte Ausdruck des Hier und Jetzt gibt uns sofort die nächsten Kategorien. 
Es sind die Bedingungen des Raumes und der Zeit,”219  

stellt Droysen fest. Mit den historischen Koordinaten lassen sich die gedachten histori-

schen Gegenstände außerhalb des gegenwärtigen “Hier“ und “Jetzt“ lokalisieren. 

”Gegenstand des historischen Denkens hingegen kann niemals ein Dies sein, da es nie-
mals ein Hier und Jetzt ist. Seine Objekte sind Ereignisse, die endgültig abgelaufen 
sind und Zustände, die nicht mehr existieren. Sie werden erst dann Objekt des 
historischen Denkens, wenn sie nicht mehr wahrnehmbar sind.”220  

Die historischen Gegenstände sind gegenwärtig nicht wahrnehmbar, aber doch vorstell-

bar und aus diesem Grund erkennbar. Dennoch muss auch das gegenwärtig nicht mehr 

Wahrnehmbare seinen konkreten Ort in der Geschichte haben.  

                                                 
218 Der Ausdruck “wirklich-wirksam“ findet man im Aufsatz von Kohli-Kunz. 
219 Droysen, 176. 
220 Collingwood, a.a. O., 245. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 121

Die historischen Objekte müssen in der historischen Zeit lokalisiert und chronologisiert 

werden. Diese Operation der historischen Lokalisation kann allein in der Gegenwart des 

erkennenden Subjektes stattfinden. Der Akt der historischen Lokalisation setzt das Wis-

sen über die gegenwärtigen Koordinaten des eigenen ”Hier” und ”Jetzt” voraus. Im 

historischen Bewusstsein wird das vergangene Geschehene außerhalb der Grenzen des 

gegenwärtigen ”Hier” und ”Jetzt” gedacht, aber alles, was gegenwärtig gedacht wird, 

sind die Gedanken des gegenwärtigen “Hier“ und “Jetzt“. Die Koordinaten meines ge-

genwärtigen ”Hier” und ”Jetzt” kann ich nur in Bezug auf mein “Nicht-Hier“ und 

“Nicht-Jetzt“ bestimmen. Mein “Hier“ und “Jetzt“ erkenne ich nur in Bezug auf die 

Phänomene, die außerhalb meiner Gegenwart liegen. Das Gegenwärtige lokalisiert sich 

temporal nur im Verhältnis zum Vergangenen. Nur temporal lokalisierte Objekte kön-

nen zum Gegenstand der historischen Erzählung werden. Die narrativen Lokalisations-

prozesse setzen das Vorhandensein eines festen Standpunktes der Betrachtung voraus.  

”Denn das Wesentliche der erzählenden Darstellung ist, daß sie in dem Gedanken, 
dessen Verlauf sie darstellt, einen festen Standpunkt der Betrachtung hat, von dem aus 
man die Dinge, wie sie sich, dorthin bezogen, zeigen, umfaßt...”221  

Ohne den gedachten historischen Fixpunkt können die vergangenen Objekte nicht chro-

nologisiert werden. Diesen historischen Fixpunkt findet das gegenwärtige Erkenntnis-

subjekt allein in seiner Vergangenheit und nicht in seiner Gegenwart, weil seine Ge-

genwart dynamisch, beweglich und veränderlich ist. In ihr findet man keinen Festpunkt, 

der unveränderlich und unvergänglich bleibt. Auch kann die Gegenwart sich selbst in 

Bezug auf sich selbst in der historischen Zeit nicht lokalisieren. Nur in der Vergangen-

heit, die konstant, unveränderlich, stabil und beständig ist, ist es möglich, einen histori-

schen Fixpunkt für alle denkbaren Entwicklungen, Ereignisse und Prozesse zu finden.  

Im historischen Erkenntnisprozess steht das historische Erkenntnissubjekt in einem 

Verhältnis zu seinem vergangenen Objekt. Dieses Subjekt kann sowohl sich selbst als 

auch seine Objekte nur in Bezug auf einen bestimmten Fixpunkt, der außerhalb des von 

ihm gedachten Subjekt-Objekt-Verhältnisses liegt, lokalisieren. Für die europäische 

Tradition erfüllt das Ereignis der Geburt Christi die Funktion dieses “dritten Objektes“ 

oder des absoluten historischen Fixpunktes. Dabei müssen alle Versuche, den histori-

schen Fixpunkt selbst temporal zu bestimmen, unterbleiben. Auf die Frage ”wann 

wurde Christus geboren?”, kann es keine Antwort geben, und wenn doch eine Antwort 

auf diese Frage gefunden wird, dann kann in diesem Fall das Ereignis der Geburt 

Christi die Funktion eines absoluten Fixpunktes nicht mehr erfüllen.  

Wir müssen uns von allen Versuchen fernhalten, die Koordinaten des historischen Fix-

punkts selbst zu bestimmen, wenn wir einen historischen Fixpunkt haben wollen. Aber 

in der Operation der historischen Lokalisation geht es dem gegenwärtigen Erkenntnis-

subjekt nicht nur um die Lokalisierung seiner historischen Objekte, sondern vor allem 

                                                 
221 Droysen, 234. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 122

um die temporale Bestimmung der Koordinaten des eigenen “Hier“ und “Jetzt“. Die 

gegenwärtige Operation der temporalen Bestimmung der Vergangenheit ist für die 

transzendente Vergangenheit bedeutungslos. Diese Operation ist allein für die erken-

nende Gegenwart notwendig. Indem die Gegenwart ihre Vergangenheit temporal lokali-

siert, bestimmt sie ihren eigenen Ort in der historischen Zeit. Die Gegenwart ordnet ihre 

vergangenen Objekte nicht für die Vergangenheit ein, weil für diese keinen Bedarf an 

solchen Lokalisierungen besteht, sondern für sich selbst. Alle Versuche, der vergange-

nen Menschheit ihren Ort in der Geschichte zu bestimmen, wurden in der Kalenderge-

schichte, die eigentlich die Geschichte der menschlichen Selbstorientierung in der Zeit 

ist, fixiert.  

Die Menschheit hatte im Laufe ihrer Geschichte verschiedene Kalender. Diese Kalender 

waren nicht nur ihre Orientierungsmittel.  

“Die Kalender zählen die Zeit also nicht wie Uhren. Sie sind Monumente eines Ge-
schichtsbewusstseins...“222  

Jeder Kalender hat ein Verhältnis zum Absoluten. Jede Zeitrechnung ist auf den be-

stimmten Fixpunkt, von dem aus alles begonnen hat, notwendig angewiesen. Aber alle 

historischen Fixpunkte in der Menschengeschichte sind die Zeitpunkte des relativen 

Charakters.  

Nicht nur die Geschichtswissenschaft, sondern auch die Astronomie suchte ihren spezi-

fischen Fixpunkt (=Urknall), in Bezug auf den sie das im Kosmos Ereignete zeitlich 

ordnen konnte. Die Astronomie hat Schwierigkeiten mit den menschlichen Kalendern, 

weil die von ihr untersuchten Entwicklungen mehrere Milliarden Jahren umfassen. 

Trotz aller menschlichen Bestimmungen verlief und verläuft das Geschehene nach ei-

nem eigenen Rhythmus und unabhängig von menschlichen Kalendern. Die historische 

Chronologie hat mit den wirklichen historischen Entwicklungen wenig gemeinsam. Wir 

denken die historischen Ereignisse und Prozesse in den Grenzen unseres gedachten 

Ganzen, aber die Grenzen dieses Ganzen werden von unseren Erkenntnisgrenzen be-

stimmt. Die Vorstellung vom historischen Ganzen ist auf die relativen Grenzen dieses 

Ganzen angewiesen. Man kann sowohl ein vergangenes als auch ein gegenwärtiges 

Ereignis in Bezug auf die verschiedenen Fixpunkte temporal lokalisieren. Wenn etwas 

für uns im Jahr 2000, also 2000 Jahre nach Christi Geburt geschah, dann geschah es 

auch nach 65 Millionen Jahren (=nachdem die Dinosaurier ausgestorben sind) oder es 

geschah ungefähr nach 4,5 Milliarden Jahren (=nach der Geburt des Planeten Erde); 

oder es geschah(?)............................  

Wann aber geschah es dann wirklich?  

                                                 
222  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 151. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 123

Man hat es hier mit mehreren Fixpunkten zu tun, auf welche ein bestimmtes 

historisches Ereignis bezogen wird. Wo aber dieses Ereignis in der Zeit wirklich liegt, 

wissen wir nicht, weil wir die globalen universalen Prozesse unseres Universums nur in 

bestimmten Grenzen erkannt haben. Von unserem gegenwärtigen Standpunkt bewegen 

wir uns gedanklich rückwärts bis zum Ereignis des Urknalls, der die Grenze unseres 

historischen Ganzen bildet.  

Strobach hat Recht, wenn er behauptet,  

”da keine physikalischen Ursachen für die Anfangsbedingungen des Universums 
angegeben werden können, legt das anthropische Prinzip diese Anfangsbedingungen 
fest. Aus der Existenz des Menschen folgen die Anfangsbedingungen des 
Universums.”223  

Nur von dem von uns festgelegten historischen Fixpunkt können wir uns problemlos in 

der Zeit sowohl ”rückwärts” als auch ”vorwärts” bewegen. Dieser gedachte Fixpunkt 

hat nicht nur mit der offenen Zukunft, sondern auch mit offener Vergangenheit zu tun. 

Er hebt die absoluten geschichtlichen Grenzen auf. Nur dieser Fixpunkt ist für uns ab-

solut, alle Entwicklungen, welche in Bezug auf diesen Punkt gedacht werden, sind die 

Entwicklungen des relativen Charakters. Aber auch dieser von uns als absoluter ge-

dachte historische Fixpunkt ist in Wirklichkeit nur ein relativer.  

Die Zusammenhänge zwischen den historischen Einzelphänomenen und der histori-

schen Totalitätsvorstellung liegen viel näher, als es von der empirischen historischen 

Forschung angenommen wird.  

”Auch dort hat es sich gezeigt, daß die Einfügung in die Totalität (durch Vorausset-
zung die Annahme ist, daß die eigentliche geschichtliche Wirklichkeit eben das G a n 
z e des Geschichtsprozesses ist) nicht nur unser Urteil über das einzelne Phänomen 
entscheidend ändern, sondern daß dadurch die gegenständliche Struktur, die inhaltli-
che Beschaffenheit d e s E i n z e l p h ä n o m e n s - als Einzelphänomen- eine 
grundlegende Änderung erfährt.”224 

Nur im historischen Denken können bestimmte Entwicklungen als abgeschlossene ge-

dacht und einzelne Prozesse als beendete erfasst werden. Wir reden über die ”antike 

Zeit”, ”Mittelalter” oder ”Kolonisation”. Aber das, was wir als abgeschlossene Prozesse 

betrachten, entwickelt sich weiter, nimmt andere Formen an, erreicht die neuen Ent-

wicklungsstufen usf. Wir kennen die Konsequenzen unserer gegenwärtigen Entwick-

lungsprozesse, die zugleich unsere vergangenen Prozesse sind, nicht vollständig oder 

wir kennen diese nur bis zum Zeitpunkt unserer Gegenwart. Wir prognostizieren die 

zukünftigen Spannungen zwischen Islam und Christentum, dem reichen Norden und 

dem armen Süden, aber wir stellen alle unseren Prognosen in unserer Gegenwart unter 

der Bedingung dieser Gegenwart. Die wirklichen Verhältnisse und Konstellationen 

                                                 
223  Strobach, a.a.O., 199.  
224  Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, a.a.O., 168. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 124

ändern sich in einem überraschenden Tempo und auch in so unvorhersehbaren Weise, 

dass unsere gegenwärtigen Feststellungen ihren Wert schnell verlieren können. Ande-

rerseits denken wir die historischen Entwicklungen in begrenzten Wirkungszusammen-

hängen. Wir denken den klassischen Kapitalismus nur im Verhältnis zum Früh- und 

Postkapitalismus. Wir bewerten die kapitalistische Entwicklung im Vergleich mit der 

Agrargesellschaft als eine “neue“ bzw. “höhere“ Entwicklungsstufe. Wir denken die 

historischen Objekte in der Analogie zu Naturobjekten und d.h. immer nach dem glei-

chen Schema: Geburt, Entwicklung, Tod, Geburt bzw. Entstehung, Entwicklung, Zer-

fall, Entstehung. Immer vom “Niederen“ zum “Höheren“, vom “Primitiven“ zum “Ent-

wickelten“. Ob die Wirklichkeit immer “höhere Stufen“ erreichen muss, ob ihre Ent-

wicklung immer zum Besseren verläuft, dass wissen wir nicht. Wir wollen in positiver 

Weise die Wirklichkeit denken und unsere Denkweise historisch begründen, weil die 

historische Begründung der gegenwärtigen Verhältnisse ihre sicherste Begründungsart 

darstellt.  

Der Mensch verhält sich in bestimmter Weise zu seinen historischen Daten. Er tut aber 

so, als ob sein gegenwärtiges Verhalten von seinen Daten, aber nicht von ihm abhängig 

wäre. Wenn die Menschen sich an die vergangenen Ereignisse erinnern, dann verhalten 

sie sich in bestimmter Weise zu ihrer Vergangenheit: Sie feiern oder trauern. Aber Ihr 

gegenwärtiges Verhalten zu ihrer Vergangenheit ist ihr Verhalten nicht zur vergange-

nen, sondern zur gegenwärtigen Wirklichkeit. Trauern oder Feiern, Erzählen oder Inter-

pretieren sind gegenwärtige menschliche Handlungen, die sich auf bestimmte Vergan-

genheitserkenntnisse stützen. Wie sicher sind eigentlich unsere historischen Erkennt-

nisse? Sie sind so sicher, wie alle menschlichen Erkenntnisse sicher sind. Die Ge-

schichte will nur eines erreichen,  

”die gesamte wahrnehmbare Welt des Hier und Jetzt zum Zeugnis für die gesamte 
Vergangenheit zu machen, durch deren Verlauf sie entstanden ist. In Wirklichkeit al-
lerdings kann dieses Ziel niemals erreicht werden.”225  

Dennoch bildet diese Diskrepanz zwischen dem grundsätzlichen, theoretischen Ziel und 

dem praktischen Akt der Erreichung dieses Ziels nach Collingwood das allgemeine Los 

der Menschheit. Man darf sie nicht für die Besonderheit des historischen Denkens hal-

ten.226  

                                                 
225 Collingwood, a.a.O., 259. 
226 ebd., 260. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 125

1.2 Der Begriff der Erinnerung 

1.2.1 Allgemeine Bemerkungen zum Charakter der menschlichen 
Erinnerungsprozesse 

 

Vergangenes historisch artikulieren  

heißt nicht, es erkennen 

‚wie es denn eigentlich gewesen ist’? 

Es heißt, sich einer Erinnerung bemächtigen, 

 wie sie im Augenblick einer Gefahr aufblitzt.227 

 

In seiner Historik versuchte Droysen, die Parallelen zwischen dem historischen Wissen 

und den menschlichen Erinnerungen festzulegen. Seine Analyse des Erinnerungsbegrif-

fes stellt für das 19. Jahrhundert eine innovative Leistung dar. Analoge Versuche findet 

man noch bei Dilthey und Nietzsche. Droysen sieht in der menschlichen Erinnerungsfä-

higkeit die Eigenschaft des menschlichen Geistes:  

“die Natur hat kein Erinnern. Nur was Menschengeist und Menschenhand geprägt, ge-
formt, berührt hat, nur die Menschenspur leuchtet wieder auf.“228  

Die menschliche Erinnerungsfähigkeit ging dem historischen Wissen voraus. Die Men-

schen haben Geschichte, weil sie erinnerungsfähige Wesen sind.  

Was die Erinnerung, Phantasie, Tagträume oder Einbildungen miteinander vereinigt, ist 

die gegenwärtige Abwesenheit ihres Objektes, das nur im Bewusstsein des erinnernden, 

träumenden und phantasierenden Subjektes gegenwärtig vorhanden ist,229 meint Rusch.  

”Allein der Unterschied von Erinnerung, Phantasien und Vergegenwärtigung eines 
Wissens auf der einen und von sinnlichen Wahrnehmungen auf der anderen Seite 
scheint präzisierbar zu sein.”230  

Rusch behauptet zu recht, dass sich im realen Leben die Erinnerungen, Tagträume, Ein-

bildungen und Phantasien vermischten. Aber die begriffliche Trennung zwischen Erin-

nerung und Traum ist keine zufällige Trennung. Allein die Erinnerungen und nicht die 

Phantasien oder Einbildungen erheben den Anspruch, die realen Objekte der vergange-

nen Wirklichkeit wahrhaft und realitätsnah ihrer Gegenwart zu präsentieren.  

                                                 
227 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 144. 
228  Droysen, 397. 
229  Rusch, Erkenntnis, Wissenschaft, Geschichte. Von einem konstruktivistischen Standpunkt, 

Frankfurt a.M. 1987, 345.  
230  ebd.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 126

Wäre die Unterscheidung zwischen Erinnerung und Phantasie nicht genau bestimmbar, 

dann wären auch infolge dieser unpräzisen Bestimmung des Erinnerungsbegriffes nicht 

nur die gegenwärtigen Identifikations- und Orientierungsprozesse gestört, sondern auch 

die gegenwärtigen Objekte als ”gewordene” nicht mehr erkennbar. Der Erinnerung 

kommen die besonderen Eigenschaften zu, die von ihren Gegenwartsfunktionen abhän-

gig sind. Jedem Erinnerungsakt liegt eine spezifische Ursache zugrunde, aber alle Erin-

nerungsoperationen verfolgen ein und denselben Zweck: Man erinnert sich ans Vergan-

gene, um in seiner Gegenwart ein bestimmtes Etwas zu erkennen. Der Erinnerung bzw. 

der historischen Erzählung liegt eine gegenwärtige Ursache zugrunde.  

Im Gegensatz zur Erinnerung steht der Begriff des Vergessens. Dennoch ist auch die 

vergessene Erkenntnis das Wissen, das gegenwärtig in die Vergessenheit geraten ist, 

weil das, was vom Menschen nicht gewusst wurde, von ihm nicht vergessen werden 

kann. Sowohl das Erinnern als auch das Vergessen haben mit den konkreten Wissensin-

halten zu tun, die entweder in der Gegenwart des erkennenden Subjektes präsent oder 

umgekehrt abwesend sind. In beiden Fällen sind sie aber “sind“ und d.h. als vergessenes 

Wissen existent, wenn auch gegenwärtig nicht vertretbar. Gerade der Begriff des Ver-

gessens weist auf die relevante Eigenschaft der Erinnerungsoperation hin, die eine 

kommunikative Operation ist. Das ’vergessene’ Wissen ist das aus dem gegenwärtigen 

Kommunikationsprozess ausgeschlossene Wissen.  

Das gesamte menschliche Wissen ist das Wissen des historischen Charakters, das nach 

dem Erinnerungsprinzip aufbewahrt wird. Dieses Wissen schließt die relevanten 

menschlichen Erfahrungen und Erkenntnisse ein, die im Laufe von Jahrtausenden von 

Menschen gesammelt und uns überliefert wurden.  

Allein in der Erinnerung überwindet die endliche Existenz ihre Endlichkeit. Im ständi-

gen Generationenwechsel bleiben die Erinnerungen immer gegenwärtig. Sie werden 

von gegenwärtigen Menschen “festgehalten“ und den kommenden Generationen als ihr 

inneres Gut weitergegeben. In der Erinnerung bleibt das Vergängliche unvergänglich.  

”Nur was erinnert wird, ist unvergangen, d.h. wenn auch gewesen, doch noch gegen-
wärtig, und nur was so ideell gegenwärtig ist, ist für uns gewesen.”231  

Jede gesellschaftliche Institution, sei es Familie, Schule, Kirche oder Nation und jedes 

Individuum haben ihre eigene Vergangenheit, die in ihren Erinnerungen gespeichert 

wird. Die Erinnerung ist ihrem Wesen nach ein gegenwärtiger Denkakt, dem vergan-

gene Wissensinhalte zugrunde liegen. Im gegenwärtigen Erinnerungsakt wird das be-

stimmte Vergangene neu erlebt. Menschliche Erinnerungen sind menschliche Erleb-

nisse.  

 

                                                 
231  Droysen, 69. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 127

”Das erinnerte Erlebnis ist nur für das Bewusstsein, das in dem gegenwärtigen Erleb-
nis lebt, transzendent. Es ist ein Etwas, das jenseits desselben liegt.”232  

Die Menschen erleben nicht nur ihre Gegenwart, sondern auch ihre Vergangenheit. Ihre 

Erlebnisse sind Erlebnisse sowohl vom gegenwärtigen als auch vom vergangenen Ge-

schehenen. In der Erinnerung wird das vergangene Geschehene zum gegenwärtigen Er-

lebnis. Ohne gegenwärtige Erlebnisse wäre auch die Vergangenheit gegenwärtig nicht 

präsent. 

Der Mensch ist ein gesellschaftliches Wesen. In seinem individuellen Denken sind im-

mer die Elemente der kollektiven Erinnerungen enthalten. Die Geschichtsschreibung ist 

ein Sammelbegriff, der eine unzählbare Menge von individuellen Geschichten ein-

schließt. Diese Geschichten bilden in ihrem Zusammenhang die kollektive Geschichte 

der Menschheit. Aber ohne individuelle Erinnerungen würde es keine Kollektivge-

schichte und keine Geschichtsschreibung geben. Die in einer Gemeinschaft und als 

’eine Gemeinschaft’ lebende Individuen haben nicht nur ein individuelles, sondern auch 

ein ’gemeinschaftliches Gedächtnis’. Die Gemeinschaft ist für Dilthey selbst ein 

Subjekt, das wie ein Individuum einheitlich wirkt:  

”Wenn wir die Geschichte der Gemeinschaften studieren, so sollen wir daran denken, 
daß es umgekehrt diese Geschichte als Gedächtnis der Menschheit ist, welche ge-
meinschaftsbildend wirkt.”233  

Die in der Gemeinschaft lebenden Individuen erinnern sich individuell an ihre gemein-

schaftliche Vergangenheit oder sie erinnern sich an diese gemeinschaftlich-individuell. 

Dennoch gibt es zwischen Erinnerungen des individuellen und kollektiven Typs ein 

relevantes Unterscheidungsmoment, das von dem Faktum abhängt, dass den individu-

ellen Erinnerungen die wahrgenommenen Erkenntnisse zugrunde liegen müssen. Die 

Kollektivgeschichte, die die Jahrtausende umfasst, kann von den in ihrer Existenz be-

grenzten Subjekten niemals ’wahrgenommen’, sondern diesen nur überliefert werden. 

Diese Geschichte wird immer wieder von einer neuen Gegenwart rekonstruiert. Die Ge-

genwart wirft ihr Vergangenheitswissen vor sich als ihren Schatten, in dem sie sich 

selbst erkennt.  

Die Behauptung von Rusch, dass  

“das menschliche Gedächtnis nicht ein Bestand aktualisierter Elemente, sondern ein 
Vermögen bzw. eine Leistung darstelle, Erinnern (als einen spezifischer Typ von 
Wahrnehmungen) zu synthesieren“,234  

trifft eher auf den Charakter der individuellen, aber nicht auf den der kollektiven 

Erinnerungsprozedur zu. Die Ursachen der kollektiven Erinnerungen könnten nicht auf 

die von Rusch genannten psychischen Gründe, wie die “Autostimulativität und 

                                                 
232  Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt..., a.a.O., 29. 
233  ebd., 264. 
234  Rusch, a.a.O, 353 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 128

Selbsreferentialität des Nervensystems” zurückgeführt werden. Freilich liegen auch der 

kollektiven Erinnerungsprozedur bestimmte physiologische und psychologische 

Mechanismen zugrunde, aber diese Mechanismen berücksichtigen kaum die 

gesellschaftlichen Einflüsse auf die individuellen Erinnerungsprozesse. Schließlich ist 

der Mensch nicht nur ein biologisches, sondern auch ein soziales Wesen, das sich nicht 

nur an seine individuelle, sondern auch kollektive Vergangenheit erinnert.  

Und noch ein Moment trennt die individuellen Erinnerungsprozesse von den kollekti-

ven. Die individuelle Erinnerung ist im Unterschied zur kollektiven Erinnerung nicht 

auf die Notwendigkeit ihrer kommunikativen Präsentation angewiesen. Die Menschen 

können über ihre individuellen Erinnerungen schweigen und diese für sich allein behal-

ten. Aber sie müssen sich trotzdem an ihre individuelle Vergangenheit als Mitglieder 

von mehreren menschlichen Kollektiven - Familie, Berufsgruppe, Sportverein, Konfes-

sion, Nation usw. - erinnern. Ihre individuellen Erinnerungen erhalten notwendig ver-

schiedenartige Bezüge zu ihrer kollektiven Geschichte. In den persönlichen Erinnerun-

gen spiegeln sich zahlreiche intersubjektive Verbindungen wieder.  

Die kollektiven Erinnerungsprozeduren sind dagegen grundsätzlich von kommunikati-

ven Bedingungen ihrer gegenwärtigen Präsentation abhängig. Die in Gemeinschaft 

lebenden Subjekte tauschen, diskutieren und präsentieren öffentlich ihre Erinnerungs-

bilder über ihre individuelle Vergangenheit, die sie auch gemeinschaftlich erleben und 

in ihrer Kollektivgeschichte darstellen.  

Es gibt also keine von der kollektiven Geschichte isolierte individuelle Geschichte. Es 

gibt auch keine von den einzelnen Individuen unabhängige Kollektivgeschichte. Die 

kollektive Geschichte präsentiert sich nicht in der allgemein-abstrakten, sondern in der 

individuell-subjektiven Erzählungsform.  

1.2.2 Die individuelle Erinnerungsprozedur  

1.2.2.1 Die allgemeinen Bedingungen der individuellen 
Erinnerungsprozedur 

(1) Die Transponierung 

Die Erinnerungsoperation, die Droysen als Umsetzen des äußeren Geschehens ins In-

nere bezeichnet, ist seiner Meinung nach in allen Zeiten geschehen,  

”seit es menschliches Bewusstsein gegeben hat, wenn auch früher nur in betreff des 
nächsten Kreises und seiner Erlebnisse und nur zum Teil in schriftlicher Fixierung, 
überwiegend mehr in mündlicher und daher leichter sich verwischender und verwan-
delnder Überlieferung, die bis zum Sagenhaften sich verflüchtigen konnte. Alles das 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 129

sind Formen, in denen das Äußere verinnerlicht wird, recht eigentlich Erinnerun-
gen.”235 

 An mehreren Stellen seiner Historik weist Droysen auf die wesentliche Eigenschaft der 

Erinnerungsoperation hin, die er als ’Verinnerlichung’ des äußerlichen Geschehens 

bezeichnet.  

”Das Vergangene ist vergangen, soweit es nicht so verinnerlicht und damit gegenwär-
tig geblieben ist.”236  

Aber das “ver-innerlichte Geschehene“ bleibt im endlichen Geist erhalten.  

Wenn etwas in der Erinnerung aufgenommen werde, bedeute das, dass es aus seiner 
Äußerlichkeit in den wissenden Geist und dessen Kombinationen verlegt wurde.237 
Die Erinnerung sei die Umsetzung des äußeren Geschehens ins menschliche Bewusst-
sein.238  

Das von den Menschen verinnerlichte Geschehene bleibt in den Erinnerungen unver-

gänglich und lebendig. Der Behauptung von Droysen, dass in der Erinnerung das äußere 

Geschehene ins Bewusstsein umgesetzt und damit ver-innerlicht wird, ist absolut rich-

tig. Dabei sollte man berücksichtigen, dass die Umsetzung des Äußeren ins menschliche 

Bewusstsein die Bedingung jeder menschlichen Wahrnehmungsoperation und nicht 

bloß der Erinnerung ist. Dennoch wird nicht alles, was vom Menschen wahrgenommen 

bzw. von ihm verinnerlicht wird, zu seiner Erinnerung. Jede menschliche 

Wahrnehmung setzt die Verinnerlichung des Äußeren voraus, aber der Mensch erinnert 

sich nicht an alles, was er wahrgenommen bzw. verinnerlicht hat. Aus diesem Grund 

scheint es uns unzureichend, das Charakteristikum des Erinnerungsbegriffes mit dem 

Verinnerlichungsakt zu begrenzen. Die Verinnerlichung ist die erste, aber nicht die 

einzige Bedingung der menschlichen Erinnerungsoperation.  

 

(2) Die Veränderung 

Das Bedürfnis nach dem Erinnern entsteht nur dort, wo es Veränderungen gibt. Die äu-

ßeren Objekte ändern sich ständig, aber ihre flüchtigen und vergänglichen Momentan-

zustände werden im menschlichen Geist fixiert. Das Wissen über die früher gegebenen, 

aber gegenwärtig nicht mehr vorhandenen Zustände nennen wir “Erinnerungen“. Die in 

der Erinnerung gespeicherten Erkenntnisse erscheinen uns nicht unter ihren ursprüngli-

chen Umständen, unter welchen sie von Subjekten wahrgenommen wurden, sondern 

unter gewordenen Umständen der erinnernden Gegenwart wieder. Wahrgenommen wird 

das äußere Geschehene nur einmal, aber erinnern kann man sich an dieses Geschehene 

immer wieder. 

                                                 
235  Droysen, 70. 
236  Droysen, 10.  
237  Droysen, 8. 
238  ebd. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 130

Die Erinnerungen sind auf die veränderten Konstellationen ihrer ursprünglichen Wahr-

nehmungssituation notwendig angewiesen.  

”Das gegenständliche Auffassen verläuft in der Zeit und so sind in ihm schon Erinne-
rungsnachbilder enthalten.”239  

Die Umstände des ursprünglichen Wahrnehmungsaktes sind mit den äußeren Umstän-

den des Erinnerungsaktes nicht identisch. Die Erinnerungsbilder von ein und demselben 

Geschehenen konstituieren sich unter spezifischen Bedingungen der erinnernden Ge-

genwart. Diese Erinnerungsbilder erscheinen den erinnernden Subjekten im Kontext 

ihrer gegenwärtigen Existenzbedingungen. In der gegenwärtigen Erinnerungsprozedur 

bleiben die Erinnerungsbilder von ihren vergangenen Objekten unabhängig. Sie sind 

einerseits Bilder von gegenwärtig fehlenden Objekten und andererseits von gegenwärti-

gen Subjekten.  

“Es ist richtig, ein Bild kann sein, ohne wahrgenommen zu werden; es kann gegen-
wärtig sein, ohne vorgestellt zu werden, und gerade das Auseinanderfallen dieser bei-
den Begriffe Gegenwärtigkeit und Vorstellung scheint die Differenz zwischen Materie 
und bewußten Wahrnehmung der Materie auszumachen.“240  

Sowohl “Wahrnehmung“ als auch “Erinnerung“ sind inmaterielle Lebensphänomene. 

Die Erinnerung ist ein mentales Konservierungsmittel, das die einmal erworbenen Er-

kenntnis aufbewahren lässt. Die Erinnerung steht im Dienste des Lebens, sie erfüllt die 

gegenwärtigen Lebensfunktionen. In der sich dynamisch entwickelnden und sich stän-

dig ändernden Gegenwart bleiben allein die Erinnerungen die stabilsten Elemente der 

menschlichen Welt. Der Wert der Erinnerungen liegt vor allem in ihrer Beständigkeit.  

 

(3) Das Wiedererkennen 

Im individuellen Bewusstsein wird eine große Menge verschiedener Informationen ge-

speichert. Aber gegenwärtig wird nur ein Bruchteil von diesen Informationen vom Men-

schen gebraucht. Das gegenwärtig aktivierte Vergangenheitswissen ist menschliche Er-

innerung. Nur ein Teil des vom Menschen gespeicherten Gesamtwissens kann momen-

tan in seinem Bewusstsein aktiviert werden. Die Ursache für die Aktualisierung des 

bestimmten Wissens liegt allein in der Gegenwart des erinnernden Subjektes, das sich 

an seine Vergangenheit aus dem gegenwärtigen Anlaß erinnert. Die Erinnerungsbilder 

sind  

”eine Art von Wahrnehmungen, deren Synthese nicht unmittelbar mit sensorischen 
Stimulationen verrechnet werden kann. Sie ähneln dem Wiedererkennen  mit der 
Einschränkung, daß entsprechende sensorische Stimulation und bestimmte charakte-

                                                 
239  Dilthey, Der Aufbau..., a.a.O., 132. 
240  Bergson, Materie und Gedächtnis, a.a.O., 20. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 131

ristische Kontexte sinnlicher Wahrnehmung fehlen. Sie sind ein Wiedererkennen ohne 
Objekt.”241  

Dem gegenwärtigen Akt der Wiedererkennung muss aber eine bestimmte Gegenwarts-

ursache zugrunde liegen. Das in der Erinnerung Wiedererkannte ist das Bekannte, das 

aus der Vergangenheit Herkommende und darum auch Wiedererkannte. Es muss ein 

gegenwärtiger Grund für die momentane Aktivierung der tief im Gedächtnis liegenden 

und bis jetzt nicht gebrauchten Vergangenheitsinformationen geben. Wenn man auch 

denkt, dass der Mensch sich ohne bestimmten Grund an Etwas erinnert, dann hat man 

diesen Grund nicht erkannt, weil der Mensch sich immer an seine Vergangenheit aus 

einem bestimmten Grund erinnern muss. Schon ein unbedeutendes Detail kann eine 

Kettenreaktion verursachen und die Erinnerungsprozedur in Gang bringen.  

Ein Beispiel dazu: Ich fahre im Zug und mir fällt ins Auge ein hellgrünes Hemd eines 

fremden Kindes. Dieses Hemd weckt meine Erinnerungen: Auch ich als Kind hatte ein 

ähnlich aussehendes Hemd, das von meiner Mutter aufbewahrt wird. Damals als 6-

jähriges Kind müsste ich ein schreckliches Ereignis erleben... 

Ein unwesentliches Detail weckt die Erinnerungen über eine bestimmte Vergangenheit. 

Dieses Detail kann aber bei anderen Personen ganz andere oder überhaupt keine Erinne-

rungen hervorrufen. Man erinnert sich an das bestimmte Vergangene in einer konkreten 

Lebenssituation, die mit diesem Vergangenen nichts zu tun hat. Obwohl die Erinne-

rungsursache allein in der gegenwärtigen Lebenssituation des erinnernden Subjekts 

liegt, weist diese Ursache immer auf die vergangenen Objekte, Ereignisse und Prozesse 

hin. Nur für das erinnernde Subjekt hat die Erinnerungsursache mit seinem Erinne-

rungsobjekt etwas gemeinsam. Den fremden Subjekten bleiben die gegenwärtigen Zu-

sammenhänge zwischen Erinnerung und ihrer Ursache oft unbekannt.  

Das im Sandkasten spielende Mädchen weckt die Erinnerungen einer alten Frau, die 

sich an die Kindheit ihrer Tochter erinnert. Dieses Mädchen gab es in der 

Vergangenheit dieser Frau nicht. Die Verbindung zwischen der Erinnerungsursache und 

dem Erinnerungsobjekt ist in diesem Fall nur eine intentionale. Der Zusammenhang 

zwischen beiden Objekten – ein fremdes Mädchen und die Tochter der alten Frau – ist 

nur ein gedachter und in der Wirklichkeit nicht gegebener. Aber das spielende Mädchen 

bildet die wirkliche Ursache der Erinnerungen von der alten Frau. In der Erinnerung 

steht die Erinnerungsursache im logischen Zusammenhang mit dem erinnernden Objekt. 

Im wirklichen Leben kann es keine Zusammenhänge zwischen der Erinnerungsursache 

und dem Erinnerungsobjekt geben. Die gedachten Erinnerungszusammenhänge sind 

nicht mit den Zusammenhängen der vergangenen Wirklichkeit identisch.  

In ähnlicher Weise verlaufen die historischen Erkenntnisprozesse, die oft die Vergan-

genheit in irrealen Zusammenhängen darstellen. Die historische Forschung kann prob-

                                                 
241  Rusch, a.a.O., 347. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 132

lemlos die voneinander isoliert existierenden Vergangenheitsobjekte in ein und demsel-

ben Zusammenhang analysieren und beschreiben. So können die Historiker die markt-

wirtschaftlichen Verhältnisse der antiken Welt mit den kapitalistischen Verhältnissen 

vergleichen, die Einflüsse von Platon auf Kant oder die Ähnlichkeiten in der Lebens-

weise der voneinander isoliert lebenden Völker untersuchen.  

Freilich haben die Historiker mit den realen Vergangenheitsobjekten zu tun, aber sie 

stellen diese realen Vergangenheitsobjekte in irrealen Zusammenhängen dar, die es in 

der Vergangenheit unter Umständen nicht gab. Die Erinnerungen dieser Subjekte ent-

halten immer die Elemente ihrer aktuellen Erinnerungssituation, die ihre Vergangenheit 

nicht kannte. Diese Subjekte erinnern sich an das vergangene Geschehene im Kontext 

ihrer gegenwärtigen Lebenssituation, die sich von vergangenen Lebensverhältnissen 

unterscheidet.  

Die Erinnerung ist eine Form der gegenwärtigen Reflexion auf das vergangene Ereignis, 

sie ist ein spezifisches Verhaltenselement. Ihre Aufgabe besteht im Erklären der gege-

benen Zustände, die vom Standpunkt des erinnernden Subjektes als “gewordene“ be-

trachtet werden. Das Bewusstsein des Gewordenseins steht unter der Bedingung des 

erinnernden Menschen.  

Alle menschlichen Erinnerungsprozeduren verfolgen ausschließlich ihre gegenwärtigen 

Erkenntniszwecke. Die erkennenden Subjekte aktualisieren ihre Erinnerungsbilder, um 

ihre gegenwärtigen Entwicklungen zu verstehen und zu erklären. Sie organisieren ihre 

Erinnerungsprozesse entsprechend ihrer gegenwärtigen Situation. Sie gestalten selbst 

ihre Erinnerungsprozesse, in dem sie ihre Erinnerungen ergänzen, kombinieren oder 

selektieren. Ein Zeuge des Autounfalls, der über den Unfall dem Polizisten berichten 

muss, soll ihm über die Verkehrsverhältnisse und nicht über das Blau des Himmels 

erzählen, wenn auch der Himmel zum Zeitpunkt des Unfalls erstaunlich blau gewesen 

war. Er darf aber ausführlich die Farbe des Himmels beschreiben und dabei das Unfall-

ereignis aus seiner Erzählung ausschließen, wenn ihm eine entsprechende Frage über 

die Himmelsfarbe gestellt wird.  

In der gegenwärtigen Erzählung wird die vergangene Wirklichkeit entsprechend dem 

gegenwärtigen Erzählzweck dargestellt. Diese Wirklichkeit erscheint in der historischen 

Erzählung nicht in ihrer absoluten Vollständigkeit , sondern in den bestimmten oft 

deutlich begrenzten Zusammenhängen. Auch die historische Forschung kann nicht in 

der historischen Erzählung alle Details des vergangenen Geschehens vollständig be-

schreiben, alle vergangenen Zusammenhänge untersuchen und alle Gegeneinflüsse 

berücksichtigen. Die Erzählprozesse sind zweckbestimmte Prozeduren, die notwendig 

zur narrativen Deformation der vergangenen Wirklichkeit führen. Aus dem bisher Ge-

sagten folgt die Konsequenz: Die erkennenden Subjekte müssen ihre Vergangenheit 

verwalten und d.h. entsprechend ihren Erkenntniszwecken deuten, interpretieren und 

rekonstruieren, wenn sie die Vergangenheit erkennen wollen.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 133

Die Erinnerungsbilder sind brüchige, verschwommene und selektive Bilder,  

”die Bilder nämlich, welche, losgebrochen aus allen früheren Zusammenhängen, als 
Kostbarkeiten in den nüchternen Gemächern unserer späteren Einsicht- wie Torsi in 
der Galerie des Sammlers- stehen.”242  

Die erkennenden Subjekte operieren, manipulieren und selektieren ihre Erinnerungsbil-

der. Mit diesen Bildern (re)konstruieren sie die irrealen Vergangenheitszusammen-

hänge. Nur so können sie das Vergangene erkennen.  

“Um die wirklichen Zusammenhänge zu durchschauen, konstituieren wir unwirkli-
che,“243  

behauptet Max Weber. Auch die Historiker stellen uns das vergangene Geschehene 

nicht so dar, wie es ’gewesen war’ und sie geben uns dieses Geschehene in seiner ab-

soluten Vollständigkeit nicht wieder, sondern sie verarbeiten es in subjektiver Weise. 

Ihre Erinnerungsbilder sind ihr Mittel für das Erkennen ihrer Vergangenheit, die ihrem 

Wesen nach nur eine andere Seite ihrer Gegenwart ist.  

1.2.2.2 Die Macht der subjektiven Erinnerung  

Das vergangene Geschehene war inhaltsreicher als die gegenwärtige Erinnerung von 

ihm. In der Erinnerung geht unvermeidlich eine Menge der Details vom vergangenen 

Geschehenen verloren. Das subjektive Bewusstsein erinnert nicht an alles, was für die-

ses früher geschah, und auch nicht alles, was gegenwärtig für dieses geschieht, wird in 

der Zukunft zu seiner Erinnerung.  

“Vielfältig sind in der Tat die Hinweise, daß sich unser kognitiver Apparat sehr wäh-
lerisch verhält, sich nur für winzige Teilaspekte der uns bekannten Wirklichkeit inte-
ressiert und zudem bei der Verarbeitung von Sinnessignalen eine Fülle von Vorurtei-
len zugrunde legt.“244  

Der Mensch nimmt nicht alles, was existiert, wahr und aus dem, was er doch wahrge-

nommen hat, wird nicht alles zu seinen Erinnerungen. Es findet im menschlichen Be-

wusstsein der Selektionsprozess statt, in dem nur relevante Informationen und Erfah-

rungen im menschlichen Gedächtnis beibehalten werden. Droysen führt die selektive 

Ursache der individuellen Wahrnehmungsoperation auf die ‘Natur‘ des menschlichen 

Geistes zurück, der das äußerliche Geschehene ins Innere ‘überträgt‘:  

”In dieser Übertragung aber tritt sofort die epitomatorische Natur des Geistes ein; er 
kann nur in sich aufnehmen, indem er das Viele und Verschiedene unter Gesichts-
punkte, Kategorien, Zweckbestimmungen usw. zusammenfaßt und, was darin nicht 

                                                 
242  Benjamin, Denkbilder, a.a.O., 100. 
243  Weber, a.a.O., 286. 
244  Singer, W.v., Ignorabimus?-Ignoramus, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 23.9.00, Nr.222, 

S.52. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 134

gehört, fallenläßt. An die Stelle der äußerlichen Realitäten setzt er Namen, Begriffe, 
Urteile Gedanken. Und nur so umgearbeitet kann das äußerlich Seiende erinnert, Er-
innerung werden.”245  

Die erinnernden Subjekte haben mit verschiedenen Typen von menschlichen Erinnerun-

gen zu tun. Es gibt Erinnerungen, die nur kurzfristig im menschlichen Gedächtnis auf-

bewahrt und dann gelöscht werden. Es gibt aber die Erinnerungen, die von menschli-

chen Subjekten niemals vergessen werden, solange sie leben. Man wird erstaunt sein, 

wenn man von einem gesunden Menschen hören wird, dass er seinen Namen bzw. 

seinen Geburtsort nicht kennt, weil er alles vergisst. Für das Vergessendürfen gibt es im 

menschlichen Bewusstsein eine Grenze, die von den notwendigen Mechanismen des 

menschlichen Erinnerungsprozesses bestimmt wird. Die relevanten Ereignisse seines 

Lebens vergisst der Mensch unter allen Umständen nicht. Das erinnernde Subjekt muss 

sich an bestimmte Ereignisse seines Lebens immer erinnern. Er muss auch die für sich 

höchst unangenehmen und grausamen Ereignisse seiner Vergangenheit in seinem Ge-

dächtnis bewahren, weil eine unsichtbare Macht diese Ereignisse ihm nicht zu 

vergessen erlaubt. Der Mensch steht unter dem ständigen Erinnerungszwang. Er 

erinnert sich an seine Familienangehörige, er vergisst seine eigene Hochzeit nicht. Er 

würde gern die für ihn unangenehmen Erinnerungen aus seinem Gedächtnis verdrängen, 

diese lieber vergessen lassen, aber seinem subjektiven Wunsch nach dem Vergessen der 

bestimmten Erinnerungen stehen die unsichtbaren Zwangsmechanismen gegenüber. 

Diese Mechanismen zwingen ihn, sich an die bestimmte Vergangenheit immer zu 

erinnern, sie hindern das Vergessen aller relevanten Ereignisse. In jedem subjektiven 

Bewusstsein sind diese Abwehrmechanismen, die man “Mechanismen gegen das 

Vergessen“ nennen kann, notwendig vorhanden. Sie lassen alle lebenswichtigen 

Informationen, unabhängig davon, ob es die angenehmen oder unangenehmen 

Kenntnisse und Erfahrungen sind, im menschlichen Bewusstsein aufbewahren. Diese 

Erinnerungsmechanismen bilden die eigentliche Ursache des Erinnerungszwanges. Wir 

nennen diese notwendigen Mechanismen in Analogie zu Kant die ’apriorischen 

Bedingungen’ des menschlichen Erinnerungsprozesses. Die Bedingungen a priori, die 

von menschlichen Wünschen unabhängig sind, gehen bekanntlich der menschlichen 

Erfahrung voraus. Die Erinnerung ist die besondere Form des menschlichen 

Wissens, das sich auf notwendige Mechanismen a priori stützt.  

Ohne diese notwendigen Erinnerungsmechanismen würden die erinnernden Subjekte 

nicht imstande sein, sowohl sich selbst als auch ihre äußeren Objekte zu identifizieren. 

Diese Subjekte müssen sich in jedem Moment ihrer Existenz an die relevanten Ereig-

nisse ihres Lebens erinnern, um sich als gewordene Subjekte identifizieren zu können. 

In ihr Vergangenheitswissen gehören nicht nur die von ihnen ausgewählten, sondern 

alle relevanten Erinnerungen ihrer Vergangenheit. Die Menschen würden sich selbst als 

“gewordene Subjekte“ nicht erkennen, wenn sie über ihre eigene Vergangenheit unvoll-

                                                 
245  Droysen, 8. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 135

ständiges Wissen hätten. Auf dem Hintergrund der ausgewählten Erinnerungen würde 

bei ihnen ein verzerrtes Vergangenheitsbild entstehen und synchron mit ihrem Vergan-

genheitsbild wird sich auch ihre Vorstellung von dem, was sie (geworden) sind, ändern.  

Die Menschen, die verzerrte bzw. unvollständige Bilder von ihrer Vergangenheit haben, 

können ihre gegenwärtige Wirklichkeit nicht erkennen. Um diese Gefahr zu vermeiden, 

ist der Mensch auf die notwendigen Erinnerungsmechanismen, die ihn unkonforme, 

tragische, unangenehme, verletzende und grausame Erinnerungsbilder nicht vergessen 

lassen, angewiesen. Er kann aus seinem Gedächtnis die relevanten Erinnerungsbilder 

niemals verdrängen. Was wäre seine Lebensgeschichte, wenn der Mensch aus seiner 

Vergangenheit alle negativen Ereignisse ausschließen und nur die gewünschten Erinne-

rungen behalten würde? Auch unangenehme und unkonforme Erinnerungen gehören in 

seine Lebensgeschichte. Die Subjekte können ihre historischen Erzählungen, aber nicht 

ihre Erinnerungen verfälschen. Erzählen können die Menschen alles, was sie wollen, 

aber erinnern können sie sich nur an das, an was sie sich erinnern müssen. 

Wo liegen aber die Ursachen des menschlichen Erinnerungszwanges? Diese Ursachen 

gehen in die Urgeschichte des Menschen zurück. Noch auf der frühesten Stufe seiner 

Geschichte lernte der Mensch, wichtige Informationen, relevante Erkenntnisse und be-

deutende Erfahrungen zu sammeln und diese auch in seinem Gedächtnis zu behalten. 

Bevor er die Sprache erfunden hat, hatte der Mensch seine Welt in Bildern gesehen. 

Diese Bilder, die ihm die lebenswichtigen Informationen über die Gefahren, Nahrungs- 

und Genußquellen lieferten, hat er in seinem Gedächtnis für immer fixieren müssen. Die 

lebenswichtigen Informationen dürften für ihn nicht verloren gehen. Der Mensch hat 

vor allem die Bilder von Ereignissen gespeichert, die er in besonderer Weise miterlebt 

hat, die ihn stark beeindruckt haben. Er hat in seinen Erinnerungen nicht diese 

Ereignisse selbst, sondern seine Erlebnisse von ihnen fixiert. An was könnte sich der 

Steinzeitmensch erinnern?  

Wenn er ein Zeuge eines grausamen Ereignisses, z.B. der Tötung seines Stammesgenos-

sen von den Stammesfeinden geworden ist, dann hat er die grausamen Bilder von die-

sem schrecklichen Ereignis in seinem Gedächtnis gespeichert. Wenn er die Mörder 

später treffen wird, dann wird er auch an das schreckliche Vergangenheitsereignis 

erinnern. Er wird aber nicht nur an die Vergangenheit erinnert, sondern entsprechend 

seinen Erinnerungen wird in der aktuellen Situation sein gegenwärtiges Verhalten be-

stimmt.  

“Vergangenes historisch artikulieren heißt nicht, es erkennen ‚wie es denn eigentlich 
gewesen ist’? Es heißt, sich einer Erinnerung bemächtigen, wie sie im Augenblick ei-
ner Gefahr aufblitzt.“246  

                                                 
246  Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: Sprache und Geschichte. Philosophische Essays, 

Stuttgart 1992, 144. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 136

Die Erinnerungsfähigkeit war und ist für den Menschen seine erste Lebensnotwendig-

keit. Die ursprüngliche Funktion der menschlichen Erinnerung war eine praktische: 

Man lernte aus ihr.  

Die ersten menschlichen Erinnerungen waren die Bilder gewesen.  

“Wer sich Abstraktes als Bilder einprägt, kann sich leichter daran erinnern.”247  

Die Menschen mit dem phänomenalen Gedächtnis, die sich eine wahnsinnig große 

Menge von Zahlen einprägen können, sehen in ihren Zahlen bestimmte Gestalten, weil 

sie sich diese Zahlen bildhaft vorstellen.248 Mit der Erfindung der Sprache konnte der 

Mensch seine Erinnerungen beschreiben. Man darf den Vorteil der Sprache gegenüber 

dem Bild nicht übersehen: 

 “Erst die Sprache erlaubte differenziertes Denken und nuanciertes Beschreiben des-
sen, was man dachte und fühlte, was man sah und wollte“.249 

Erst die sprachlich fixierten Erinnerungsbilder sind zum Gegenstand der historischen 

Überlieferung geworden. Die historische Überlieferung ist auf die Grenzen der indivi-

duellen Existenz nicht angewiesen. Die kommenden Generationen können für sich – 

Dank der Sprache – auch die Erinnerungen ihrer fernsten Vorfahren beibehalten. 

Erinnerung hat mit der Geschichte etwas gemeinsam, weil auch sie von ein und demsel-

ben Geschehenen, das immer wieder erzählt bzw. neu vorgestellt wird, zu tun hat. Ein 

und dasselbe Ereignis wird tausendmal in zahlreichen Variationen und Kombinationen 

immer wieder in verschiedenen Gegenwarten aktualisiert, d.h. in einem neuen Lebens-

kontext und einer einmaligen Erkenntnissituation entworfen, dargestellt, ausgelegt, er-

klärt und beschrieben. Die Erinnerungsprozesse haben die gegenwärtigen Ursachen, 

stehen in gegenwärtigen Handlungszusammenhängen, bedienen sich der Gegenwarts-

sprache und beziehen sich dabei ausschließlich auf vergangene Objekte und Ereignisse. 

Die menschlichen Erinnerungen sind nicht nur Bilder und nicht nur Wörter, sondern 

wirksame Elemente der gegenwärtigen Praxis. Die Erinnerungsprozesse stellen die 

komplexen Wirkungszusammenhänge zwischen Bild, Wort und Handeln des Men-

schen dar.  

1.2.2.3  Der individuelle Erinnerungsakt 

Wenn menschliche Erinnerung eine gegenwartsorientierte Denkoperation ist, dann sol-

len wir die konstituierenden Faktoren des gegenwärtigen Erinnerungsaktes genau unter-

suchen. Die wichtigsten Eigenschaften der Erinnerungsoperation sind der Realitäts- und 

Gegenwartsbezug der Erinnerung. 

                                                 
247  Paulus, Wunderwerk Gedächtnis, in: Reader´s digest ”das Beste” (Oktober 1999), 48. 
248  ebd., 54. 
249  Wechsler, Erst laufen, dann Rad fahren, Süddeutsche Zeitung am 06.04.2002 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 137

 

Der Realitätsbezug der Erinnerung 

Kinder haben im Unterschied zu Erwachsenen ihre eigenen Erinnerungen vom Weih-

nachtsfest des vergangenen Jahres. Vor allem erinnern sie sich an ihre Geschenke und 

nicht an die Erwachsenengespräche. Die Erwachsene haben aber von ein und demselben 

Ereignis ebenso ihre eigenen Erinnerungen. Sie wissen nicht mehr, welche Geschenke 

ihre Kinder zu Weihnachten bekommen haben, aber sie wissen genau, dass zwischen 

ihnen an Heiligabend eine Diskussion entbrannte. Ein und dasselbe Ereignis wurde ei-

nerseits von Kindern und andererseits von Erwachsenen in unterschiedlichen Erinne-

rungen fixiert. Wie kann es aber möglich sein, dass sich die Menschen an ein und das-

selbe Ereignis in unterschiedlicher Weise erinnern? Menschliche Erinnerungen sind 

menschliche Erlebnisse. Wie die Menschen ihre Vergangenheit erlebt haben, so 

erinnern sie sich an sie. Menschen, die ein identisches Ereignis in unterschiedlicher 

Weise erlebt haben, haben von diesem unterschiedliche Erinnerungen. Aber alle 

menschlichen Erinnerungen, unabhängig von ihrem Charakter und ihrem Inhalt, sind 

Erinnerungen von wirklichen Ereignissen. Man kann über die Erinnerungen von 

Kindern ironisieren, diese als naiv bezeichnen, aber man kann eines nicht, den 

Realitätsbezug dieser Erinnerungen in Zweifel ziehen. Alle menschlichen Erinnerungen 

sind Erinnerungen der Menschen, die ihre individuellen Bilder vom vergangenen 

Geschehenen haben. In diesem Sinne ist die Frage nach dem, welche Erinnerungen von 

ein und demselben Ereignis “realistischer“ bzw. “wahrhafter“ sind, eine sinnlose Frage. 

Ein identisches Ereignis kann von verschiedenen Menschen in unterschiedlicher Weise 

erlebt und in unterschiedlichen Erinnerungsbildern im Gedächtnis gespeichert werden. 

Aber man erinnert sich an das Vergangene immer so, wie man dieses erlebt hat.  

Es bedeutet, dass in der menschlichen Erinnerung nicht die vergangenen Ereignisse, 

sondern die individuellen Erlebnisse von diesen Ereignissen gespeichert werden. Was 

die Menschen nicht miterlebt haben, daran können sie sich nicht erinnern. Aber die ver-

gangenen Ereignisse, an die sie sich gegenwärtig erinnern, können sie in ihren Erinne-

rungen immer wieder erleben. 

 

Der Gegenwartsbezug der Erinnerung 

Dem gegenwärtigen Erinnerungsakt liegt eine gegenwärtige Ursache zugrunde. Zwar 

beziehen sich die Erinnerungsbilder auf die vergangenen Objekte, dennoch sind sie die 

Erinnerungsbilder von gegenwärtigen Subjekten. Die Erinnerungsoperationen stehen im 

Zusammenhang mit den gegenwärtigen Lebenssituationen. Allein aus diesem Grund 

sind die Erinnerungsprozesse gegenwärtig wirksame Prozesse, die auch gegenwärtige 

Konsequenzen haben und die gegenwärtige Handlungsweise beeinflussen können. Dazu 

ein Beispiel: 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 138

Stellen wir uns eine Situation des Wiedersehens von zwei Schulkameraden vor, die seit 

Jahren nichts von sich gehört haben. Die aktuelle Treffsituation hat die gegenwärtigen 

Erinnerungsprozesse in Gang gebracht. Bis zum Treffpunkt bestand für beide Subjekte 

keine Notwendigkeit, an ihre Vergangenheit erinnern zu müssen. 

Aber die aktuelle Treffsituation machte die gegenwärtige Erinnerungsprozedur nötig. 

Der Zweck dieser Prozedur liegt für beide Subjekte in der Identifikation des Anderen. 

Beide Subjekte werden ihr Verhalten wesentlich in Bezug auf ihre Erinnerungen 

bestimmen. Die beiden werden sich einander entweder mit Freude oder mit Vorsicht, 

mit Offenheit oder Zurückhaltung begrüßen. Die Gründe für bestimmtes Verhalten der 

beiden Subjekte sind allein ihnen bekannt. Diese Gründe gehen in die Vergangenheit, 

die unsichtbar in dieser Situation präsent ist, zurück. Die Erinnerungen sind Vergangen-

heitselemente, die zu ’wirklich-wirksamen’ Momenten der gegenwärtigen Lebenssitua-

tionen werden.  

Die Wendung ‚Geschichte ist Erinnerung’ wird so zu einer Wesensbestimmung der 
geschichtlichen Wirklichkeit selbst: Geschichte ist wirklich-wirksam (nur) als in der 
Erinnerung bewahrte.”250  

Also ist die Erinnerung ein konstruierendes Element des gegenwärtigen menschlichen 

Handelns.  

 

Die Funktionen der Erinnerung 

Das Verhältnis zwischen der Erinnerungsursache und dem Erinnerungsobjekt lässt sich 

in doppelter Weise interpretieren:  

Einerseits bilden die Erinnerungsbilder einen historischen Hintergrund, auf dem die 

erkennenden Subjekte ihre gegenwärtigen Entwicklungen und Prozesse wahrnehmen 

und erklären.  

Andererseits verlaufen alle Erinnerungsprozesse im Kontext ihrer gegenwärtigen Le-

benssituationen. Die Erinnerungsbilder stehen immer im Zusammenhang mit gegen-

wärtigen Entwicklungen. Aus diesem Grund ändert sich unser Vergangenheitswissen, 

weil dieses Wissen nicht allein für sich, sondern für eine bestimmte Gegenwart steht 

und im Kontext dieser Gegenwart betrachtet wird. Es wandeln sich die Bedeutungen der 

”statischen”, ”beständigen” und “unveränderlichen“ Erinnerungsbilder, weil diese 

unveränderlichen Bilder immer in einem veränderlichen Lebenskontext erscheinen 

müssen.  

”Das Bild, das ich mir von meinem Vater seitdem ich ihn gekannt, gemacht habe, hat 
sich unaufhörlich weiterentwickelt, nicht allein weil sich während seines Lebens Erin-

                                                 
250  Kohli-Kunz, Erinnern und Vergessen, a.a.O., 22f. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 139

nerungen zu Erinnerungen gefügt haben: sondern ich selber habe mich geändert, d.h. 
mein Blickwinkel hat sich verschoben...”.251  

Ich kann meine Erinnerungsbilder endgültig nicht konzipieren, weil sich ständig nicht 

nur meine Erinnerungsobjekte ändern, sondern weil auch ich mich ändere. Meine Erin-

nerungen sind von meiner Gegenwart abhängig.  

”Weil die Vergangenheit unabgeschlossen, offen nach vorne ist, ist auch jede Ge-
schichtsschreibung unfertig und vorläufig.”252  

Die Vergangenheiten verändern sich synchron mit ihren Gegenwarten, deren Vergan-

genheiten sie eigentlich sind. Die Ursache der gravierenden Interpretationsunterschiede 

von ein und derselben Vergangenheit liegt allein in der interpretierenden Gegenwart, 

die immer wieder für sich neue Folgen oder überraschende Konsequenzen der sich 

gegenwärtig fortsetzenden vergangenen Entwicklungen erkennt.  

”So ist die Vergangenheit keine qualitativ in sich abgeschlossene Welt, sondern mit 
Bezug auf neu eintretende Ereignisse und die durch sie mögliche Neubestimmung des 
Gewesenen prinzipiell offen.”253  

Weil die Vergangenheit prinzipiell unabgeschlossen sei, kann das gegenwärtige Bild 

von ihr nicht so bleiben, wie es gegenwärtig ist.  

1.2.3 Die Erinnerungsprozedur als intersubjektiver Vorgang 

1.2.3.1 Erinnerung und Kommunikation 

Die individuellen Erinnerungen können wohl nicht weiter gegeben werden und bleiben 

bis über das Grab hinaus im individuellen Besitz. Aber das individuelle Gedächtnis ist 

nicht vollkommen isoliert und in sich nicht abgeschlossen, meint Halbwachs.  

”Der Mensch nimmt auf Anhaltspunkte Bezug, die außerhalb seiner selbst liegen und 
von der Gesellschaft festgelegt worden sind.”254  

Freilich kann der Mensch seine Erinnerungsbilder nur für sich allein behalten, er kann 

nur eines nicht, sich bloß an seine individuelle Vergangenheit erinnern. Gerade diese 

‘individuelle Vergangenheit‘ gibt es bei den Menschen nicht. Die Vergangenheit jedes 

Einzelnen schließt immer die Fragmente der allgemeinen Geschichte ein. Diese indivi-

duelle Vergangenheit ist auch die Vergangenheit einer bestimmten Zeitepoche, die not-

wendig kollektive Erinnerungen impliziert. Für Benjamin ist das menschliche Gedächt-

nis ein Medium.  

                                                 
251  Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart 1967, 59. 
252  Faber, a.a.O., 71. 
253  Baumgartner, Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik, in: Seminar: Geschichte und 

Theorie, hg. v. Baumgartner/Rüsen, Frankfurt/M. 1976, 281. 
254  Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart 1967, 35. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 140

”Es ist das Medium des Erlebten, wie das Erdreich das Medium ist, in dem die alten 
Städte verschüttert liegen.”255  

Der Erinnernde gräbt in seinem Gedächtnis wie ein Archäologe. Was die Archäologen 

bei ihren Ausgrabungen finden, sind nur die einzelnen Vergangenheitsgegenstände. 

Aber in Bezug auf diese einzelnen Gegenstände gewinnen sie die Erkenntnisse, die über 

die Grenzen des an diesen Gegenständen Wahrnehmbaren weit hinaus gehen. So lässt 

das ausgegrabene Schmuckstück einer fernen Zeitepoche der Menschengeschichte nicht 

nur über die ästhetischen Vorstellungen der vergangenen Menschen urteilen, sondern 

auch bestimmte Informationen über die Organisation ihres Handwerks, ihre wirtschaftli-

che Verbindungen, ihre Mentalität, auch über ihre Religion sammeln. Die Historiker 

erkennen an den überlieferten Gegenständen viel mehr als diese auf den ersten Blick 

erkennen lassen. Auch die Erinnerung ist ein überliefertes Fragment des vergangenen 

menschlichen Lebensprozesses. Auch sie enthält die zahlreichen Bezüge zu vergange-

nen Lebensverhältnissen. Sie ist ein spezifisches ’Ausgrabungsstück’ des erinnernden 

Menschen.  

Erinnerung kann nicht nur zu einem “individuellen“, sondern auch zum “kollektiven“ 

Erlebnis werden. Die Kollektivsubjekte haben eine gemeinsame Vergangenheit, wenn 

sie ihre Vergangenheit in den gemeinsamen Erinnerungen gegenwärtig erleben. Diese 

Subjekte können sich nur in Bezug auf ihre gemeinsame Vergangenheit als ’Kollektiv-

subjekte’ identifizieren. Ohne kollektive Erinnerungen würde es keine gemeinsame 

Vergangenheit und ohne gemeinsame Vergangenheit keine menschlichen Kollektive 

geben. Die Erinnerungen an Weltereignisse bilden die Weltgemeinschaft. Also ist die 

menschliche Erinnerung ein relevantes Konstituierungsmittel des menschlichen Kollek-

tivbewusstseins. In der kollektiven Erinnerung wird das Gruppenbewusstsein begründet.  

Die unterschiedlichen menschlichen Kollektive, wie Familie, Gruppe, Kirchengemeinde 

unterscheiden sich in Bezug auf ihre Vergangenheit voneinander. Aber ihre Vergangen-

heit ist nicht nur das, was diese Subjekte voneinander trennt, sondern auch miteinander 

verbindet. Kohli-Kunz weist darauf hin, dass in der differenzierten Gesellschaft der ein-

zelne Mensch gleichzeitig zu verschiedenen kollektiven Subjekten gehört.256  

Die Erinnerungen des einzelnen Menschen enthalten Fragmente der kollektiven Ge-

schichte, die diesen Menschen in einer spezifischen Kombination oder Mischung so-

wohl der individuellen als auch der kollektiven Erinnerungsbilder erscheint. Das indivi-

duelle Subjekt erinnert sich an seine Vergangenheit als Mitglied seiner Familie, seiner 

Gemeinde, seiner Partei oder seines Vereins. Dieses Subjekt ist entweder ein Mitglied 

einer Nation oder unter Umständen einer nationalen Minderheit. In seinen individuellen 

Erinnerungen spiegeln sich die komplexen sozialen Verhältnisse seiner Gesellschaft 

wider. In jeder individuellen Erinnerung ist ein Teil der Kollektivgeschichte enthalten. 

                                                 
255  Benjamin, Denkbilder, a.a.O., 100. 
256  Kohli-Kunz, a.a.O., 40. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 141

Andererseits gibt es diese Kollektivgeschichte isoliert von einzelnen Individuen und 

ihren Erinnerungen nicht. Die kollektiven Erinnerungsbilder werden von individuellen 

Subjekten produziert und in individueller Weise präsentiert. Die Mitglieder einer mo-

dernen aristokratischen Familie haben trotz ihrer individuellen Unterschiede, die auf 

ihre gegenwärtige soziale und berufliche Stellung zurückgehen, eine identische Vergan-

genheit, die sie miteinander verbindet und sie auch von anderen Kollektivsubjekten 

trennt. Sie haben ihre kollektiven Erinnerungen, die ihr gegenwärtiges Bild von ihrem 

Subjektsein maßgeblich bestimmen. Dennoch hat jedes Mitglied dieser Familie außer 

seiner kollektiven Erinnerungsbilder auch seine persönlichen Erinnerungen, in Bezug 

auf welche es sich von anderen Familienmitgliedern unterscheidet. Dieses Mitglied hat 

außer seiner Kollektivgeschichte eine individuelle Vergangenheit, in der die kollektiven 

Ereignisse in individueller Weise fixiert wurden. In den Erinnerungen von einzelnen 

Subjekten verschmelzen die individuellen und kollektiven Erinnerungsbilder. Jeder ein-

zelne Mensch erinnert sich an seine individuelle Vergangenheit als Mitglied verschiede-

ner Kollektive, Gruppen, Schichten oder Vereine. Dennoch ist in seinen individuellen 

Erinnerungen immer die Geschichte seiner Nation und seiner Sozietät vertreten.  

Man versteht die individuellen Geschichten, wenn sie im Zusammenhang mit der All-

gemeingeschichte stehen. Ohne Bezug zur Allgemeingeschichte wäre die individuelle 

Vergangenheit unverständlich bleiben. Man ortet die individuellen Ereignisse im sinn-

logischen Rahmen des allgemein Geschehens. Man erzählt über das individuell Gesche-

hene im Zusammenhang mit der Kollektivgeschichte: ”Am 11. September 2001 befand 

ich mich in New York.” Und die Hörer wissen schon, im welchen Kontext die individu-

elle Geschichte verlaufen ist. Sie kennen die Rahmenbedingungen der individuellen 

Geschichte, die noch nicht erzählt wurde. In den individuellen Erinnerungen wird das 

Allgemeine in zahlreichen Kombinationen vereinzelt und das Individuelle vereinheit-

licht bzw. verallgemeinert. 

Die Menschen tauschen, diskutieren, interpretieren und kommentieren die ihnen 

überlieferten Erinnerungsbilder und setzen damit die kollektiven Erinnerungsprozesse 

fort. In Bezug auf ihre Geschichtsbilder identifizieren sie sich mit ihren Kollektiven.  

“Die Vorstellungen, die eine jede gesellschaftliche Gruppe über ihre Vergangen-

heit und über ihre geschichtlich gewordene Identität hegt, beeinflussen deren ge-

sellschaftliches Verhalten in hohem Maße... Anschaulicher gesagt: Geschichts-

bilder sind möglich.“257  

Bei der näheren Betrachtung der menschlichen Erinnerungsprozesse wird man feststel-

len, dass diese Prozesse sowohl auf vertikaler als auch auf horizontaler Ebene verlaufen.  

Auf der vertikalen Ebene hat die gegenwärtige Erinnerungsprozedur den 

Charakter einer einseitigen Vergangenheitsreflexion auf das Überlieferte, die 

                                                 
257  Mommsen, Die Geschichtswissenschaft jenseits des Historismus, Düsseldorf 1971, 33f.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 142

eine kontinuierliche Reihe der nacheinander folgenden Erinnerungsakten 

darstellt.258 Die Menschen haben sich immer an ihre Vergangenheit erinnert. 

Sowohl der gegenwärtige Mensch als auch der vergangene hat bzw. hatte seine 

Erinnerungen. Es gibt eine Geschichte des mentalen Erinnerungsprozesses, in 

dem allein der gegenwärtige Mensch sich mit dem vergangenen Menschen 

verbunden fühlt. Wenn auch Droysen behauptet, dass die Erinnerung ein  

”Band zwischen den Seelen, die sich in ihnen begegnen,”259  

sei, dann sollte man diese Behauptung so verstehen, dass allein der gegenwärtige 

Mensch momentan seiner Vergangenheit ”begegnen” kann. Mit der überlieferten 

Erinnerung erhält der gegenwärtige Mensch eine Nachricht aus der 

Vergangenheit, die ihn auf ihrem Überlieferungsweg eher zufällig “trifft“. Man 

fragt sich: Wem werden unsere Erinnerungen weitergegeben?  

Die Erinnerungsprozesse auf der horizontalen Ebene sind kommunikative 

Aktionen, an denen allein gegenwärtige Erkenntnissubjekte teilnehmen. Diese 

Subjekte erkennen in ihrer Vergangenheit nur das, was für sie gegenwärtig 

’wirklich-wirksam’ ist.  

”Für den Einzelnen ist also (wie für die Gruppe) nur erinnerbar, was noch wirklich-
wirksam ist...”260  

Das Vergangene steht im horizontalen Erinnerungsprozess nicht allein unter der 

Bedingung des überlieferten Gegenstandes, sondern des kommunizierenden 

Erkenntnissubjekts.  

Wenn die Erinnerungen als Kommunikationsmittel definiert werden, dann sind sie, wie 

sie Rusch nennt, ”Instrumente sozialer Distanzierung.”261 

Die Subjekte unterscheiden sich auch in Bezug auf eine identische Vergangenheit von-

einander: Katholiken von Protestanten, Monarchisten von Republikanern, Sozialdemo-

kraten von Kommunisten. Sie alle haben eine identische Vergangenheit, aber sie 

erinnern sich an diese Vergangenheit unterschiedlich, weil sie diese unterschiedlich 

miterlebt und in ihren Erinnerungen in besonderer Weise fixiert haben. Aber in ihren 

gegenwärtigen Erinnerungen präsentieren die Erinnernden nicht nur ihre 

Vergangenheit, sondern sich selbst als ’gewordene’ Subjekte. Ihre Gegenwart erscheint 

in ihren Erinnerungen als Konsequenz ihrer Vergangenheit. Die kollektiven 

Erinnerungsbilder können uns ziemlich viel über die erinnernden Subjekte selbst 

mitteilen. Wenn eine nationale Vergangenheit von diesen Subjekten als heroische, 

                                                 
258  Röttgers weist auf kategoriale Differenz zwischen Reflexion und Kommunikation hin: “Im 

kommunikativen Text des Geschichtenerzählens, sind doch wir, die Gegenwärtigen, es, die einseitig 
reden, über die Vergangenheit.”(Röttgers, Der kommunikative Text..., a.a.O., 227). 

259  Droysen, 480. 
260  Kohli-Kunz, a.a.O., 37f.  
261  Rusch, a.a.O., 405. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 143

mutige und kämpferische dargestellt wird, dann ist ihre Vergangenheitsdarstellung eine 

subjektive Selbstdarstellung. Was haben die Geschichtsbilder mit der gegenwärtigen 

Denk- und Handlungsweise der Menschen zusammen? Die Geschichtsbilder sind nicht 

nur das Wissen, sondern auch ein wirksames Handlungsmittel.  

1.2.3.2  Erinnerung und Werturteil 

1.2.3.2.1 Moral in der Geschichte 

In sowjetischen Geschichtsbüchern fand ich nur eine spärliche Mitteilung über die Er-

mordung der Zarenfamilie, die eine knappe Begründung dieses Aktes enthielt. Ich re-

gistrierte damals gefühllos eine kurze Mitteilung über die ’Notwendigkeit der Beseiti-

gung der Monarchieüberreste’. Mich erschütterte später die Fernsehdokumentation über 

die Ermordung der Zarenfamilie. Die Fotos von Kindern, Filmaufnahmen, 

Erinnerungen von Zeitgenossen sind für mich zu einem traurigen Gegenwartserlebnis 

geworden. In diesem Moment wurde mir bewusst, dass das Wissen vom vergangenen 

Geschehen und das gegenwärtige Erleben dieses Geschehens zwei verschiedene Sachen 

sind.  

Die moderne Geschichtsschreibung ist stark rationalisiert und wenig emotionalisiert. 

Die gegenwärtige Historie beschäftigt sich mit den anonymen historischen Prozessen 

und nicht mit ihren begleitenden Phänomenen: Emotionen und Gefühlen. Die Gefühle 

werden aus dem historischen Forschungsprozess gänzlich verdrängt. 

Stehen aber die moralischen Gefühle der “objektiven“ Betrachtungsweise der Vergan-

genheit im Wege? Hindert die Moral das Objektivitätsprinzip in der Geschichte? Es ist 

zu bedenken, dass auch der Geschichtsschreibung, die Moral aus der Geschichte aus-

schließen will, eine bestimmte Moral zugrunde liegt. Auch diese Geschichtsschreibung 

denkt das Vergangene in Kategorien des “Positiven“ und “Negativen“, auch sie unter-

scheidet zwischen “Gutem“ und “Bösem“ in der Geschichte.  

So sind die “positiven“ Konsequenzen in der Geschichte immer für bestimmte Subjekte 

oder bestimmte Gegenwarten “positiv“. Die Kategorien des Positiven und des Negati-

ven sind gegenwärtige subjektive Wertschätzungen. Das Positive bzw. das Negative in 

der Geschichte liegt nicht in der Vergangenheit, sondern in der Gegenwart des erken-

nenden Subjekts, das bestimmte Vergangenheitsphänomene von seinem spezifischen 

Standpunkt aus entweder als ’positive’ oder ’negative’ bewertet. Geschichte unterschei-

det sich vom Geschehenen dadurch, dass sie nicht nur eine Rekonstruktion, sondern 

auch eine (Be)Wertung des Vergangenen ist. Die moralischen Normen werden aber 

nicht von der Geschichtsschreibung begründet, sondern sie werden für sie bereits ge-

setzt:  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 144

“Normen in erzählten Geschichten sind immer bloß faktisch geltende Normen; das 
Erzählen kann keine ethische Rechtfertigung moralischer Normen bieten, noch sie er-
setzen. Normen in Geschichten sind stets nur Fakten.“262  

Im Beziehungsverhältnis zwischen der Moral und dem historischen Wissen gilt nur ein 

Prinzip: Das historische Wissen muss dem moralischen Urteil untergeordnet werden.  

Im sogenannten Historikerstreit der 80-er Jahre sprach Emil Nolte über die ’Historisie-

rungsnotwendigkeit’ des Nationalsozialismus. Vor allem machte er die Unterscheidung 

zwischen ’Mythologisierung’ und ’Historisierung’ in der historischen Wissenschaft 

geltend.263 Nolte meinte, dass das gegenwärtig herrschende Denkmuster der deutschen 

Vergangenheit zum Hindernis ihrer ’objektiven’ Erkenntnis geworden sei. Nolte wies 

auf die ’progressive Seite’ des Nationalsozialismus hin:  

“Man solle nicht länger übersehen, daß der Nationalsozialismus auch progressive 
Züge gehabt habe und eine wichtige Etappe auf dem Wege zur Ausbildung des Sozi-
alstaats gewesen sei.“264  

Das Positive bzw. das Progressive in der Geschichte ist nicht “an sich“, sondern es ist 

nur “für“ urteilende Person positiv und progressiv. Der Begriff des Positiven stellt in 

der Analogie mit dem Fortschrittsbegriff eine moralische Kategorie dar. Auch der Fort-

schritt ist für das urteilende Subjekt nur dann ein Fort-Schritt, wenn er ein Schritt zu 

einem positiven Zustand ist. Ein Schritt ist also nur dann ein ’Fortschritt’, wenn das 

erkennende Subjekt in ihm ein Schritt zum “Besseren“ und “Höheren“ erkennt. “Besse-

res“ oder “Höheres“ gibt es nicht isoliert von den urteilenden Subjekten, sondern nur 

“für“ diese Subjekte.  

Auch dem Versuch, in einer negativen Vergangenheit die positiven bzw. progressiven 

Züge zu finden, liegt eine bestimmte Moral zugrunde, die von den gegenwärtigen Prio-

ritäten ausgeht. Entsprechend dieser Moralvorstellung sind nicht moralische Prinzipien, 

sondern die historischen Chancen, die eine ’positive’ Entwicklung begünstigt haben, 

von ausschlaggebender Bedeutung sind. Diese Chancen sind für die historischen Inter-

preten relevant. Man kann sicher einzelne Entwicklungen im Nationalsozialismus als 

’progressive’ bezeichnen und positive Tendenzen in ihm erkennen, aber diese ’Histori-

sierung’ des Vergangenen steht offensichtlich im Dienste des gegenwärtigen Eigeninte-

resses. Auch die ’historisierte’ bzw. ’rationalisierte’ Betrachtungsweise der Geschichte 

ist immer an bestimmte Wertvorstellungen gebunden. Nolte kann nicht bestreiten, dass 

die Historisierung des Vergangenen nicht eine wertneutrale Bewertung von diesem ist. 

Ein historisches Urteil, in dem Begriffe “positiv“ bzw. “fortschrittlich“ auftauchen, ist 

nicht mehr wertneutral. Und Nolte spricht über die ’positive’ bzw. ’progressive’ Seite 

des Nationalsozialismus. Es ist aber keine Selbstverständlichkeit, von welchem morali-

schen Standpunkt aus er das Positive in der Geschichte definiert. Wenn er die Ausbil-

                                                 
262  Röttgers, Die Lineatur der Geschichte, a.a.O., 340. 
263  Nolte, Das Vergehen der Vergangenheit, Berlin/Frankfurt a.M. 1987, 193. 
264  Nolte, a.a.O., 167. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 145

dung des Sozialstaates im Ganzen als ein ’positives’ Phänomen darstellt, dann muss er 

die Vielfalt der Entwicklungswege zum sozialen Staat in der Geschichte 

berücksichtigen und zwischen “guten“ und “schlechten“ Mitteln für das Erreichen eines 

positiven Zwecks unterscheiden. Wir dürfen nicht in unserem Urteilen über die 

Geschichte des Nationalsozialismus schon aus dem Grund gegenüber ihm großzügig 

sein, weil er für uns positive Momente enthält. Aber die Argumentationsweise von 

Nolte beweist, dass unsere Geschichtsurteile parteiliche Urteile sind. So meint 

Baumgartner, dass die Parteilichkeit immer durch eine weltanschauliche Programmatik 

definierbar und durch Erwartungen und Orientierungen der kollektiven Subjekte 

bestimmbar ist.265  

”Soweit Standortgebundenheit, Perspektivik und Selektivität auch in ihr anzutreffen 
sind, tragen sie lediglich den Charakter des Faktischen und damit des prinzipiell 
Überholbaren...”266  

Aber die Historisierung der Vergangenheit darf nicht zu ihrer Entmoralisierung führen. 

Wenn Nolte die “positiven“ Züge in einer “negativen“ Vergangenheit sieht, dann sieht 

er diese positiven Züge doch vom Standpunkt seiner Gegenwart aus. Aus diesem Grund 

ist seine Bewertung des Vergangenen seine Bewertung vom Standpunkt der ’gegenwär-

tigen Rationalität’. Aber vom moralischen Standpunkt ausgehend sucht man das ’Posi-

tive’ in der Geschichte nicht in den progressiveren, sozialeren und modernen Umstän-

den, sondern allein im moralischen Zustand des vergangenen Menschen. Man sollte die 

Handlungen von vergangenen Menschen vom Standpunkt der absoluten menschlichen 

Werte und nicht vom Standpunkt ihrer späteren Konsequenzen bewerten, weil die Be-

wertung des vergangenen Handelns vom Standpunkt des gegenwärtigen Interesses nur 

zur Entmoralisierung der Geschichte führt. Die Gegenwart, die über ihre Vergangenheit 

vom Standpunkt der Moralität urteilt, muss die Vergangenheit so erleben, wie sie die 

vergangenen Menschen erlebt haben. Die These der „Historisierung des Vergangenen“ 

soll uns nicht täuschen. Die Historisierung der Vergangenheit lässt über diese in objek-

tiver Weise nicht urteilen.  

Ziemlich hilflos wirkt auch die These von Nolte, dass es in der Geschichte des 

Nationalsozialismus berücksichtigt werden solle, dass Auschwitz dem Archipel GULag 

folge und nicht umgekehrt.267 Das Argumentationsprinzip, dass “die anderen die ersten 

und überhaupt noch schlimmer gewesen waren“, lässt die historischen Sachverhalte 

kaum erklären. Es ist zu bedenken, dass auch der Bolschewismus vor seinen Augen 

verbrecherische Musterbilder hatte.  

Geschichte und Moral, was haben sie gemeinsam? Beide können getrennt voneinander 

nicht existieren. Geschichte ist die Wissenschaft vom Menschen und darum ist sie eine 

ethische Wissenschaft. Die historischen Urteile implizieren die moralischen Vorstellun-

                                                 
265  Baumgartner, Die subjektiven Voraussetzungen der Historie..., a.a.O., 434. 
266  ebd., 435.  
267  Nolte, a.a.O., 79. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 146

gen der urteilenden Subjekte, weil nicht nur “handelnde“, sondern auch “schreibende“ 

Subjekte in ihrer Interpretation der Vergangenheit von ihren moralischen Prinzipien 

ausgehen. Im Hinblick darauf liegt die Aufgabe der Theorie der historischen Erkenntnis 

in der Untersuchung von Zusammenhängen zwischen moralischen Vorstellungen des 

Historikers und seiner historischen Interpretation. Die Gefahr des Missbrauchs des 

Vergangenheitswissens ist genug groß, um es sich erlauben zu dürfen, die grundsätzli-

che Überprüfung der Forschungszwecke des Historikers, die seine moralischen Vor-

stellungen implizieren, zu ignorieren. In der Geschichte wird die Vergangenheit nicht 

widergespiegelt, sondern zum gegenwärtigen Erkenntniszweck rekonstruiert.  

Es ist bemerkenswert, dass die Subjekte ihre gegenwärtige Handlungsweise in histori-

scher Weise zu begründen versuchen. Die gewaltsamen Änderungen von bestehenden 

Grenzen, die Verletzungen der Rechte von nationalen Minderheiten, die ethnischen 

Säuberungen und die Gewaltanwendung werden sehr oft in historischer Weise „legiti-

miert“. Allein die fachmethodische Überprüfung der historischen Argumentation, die 

auf die Veränderung der gegenwärtigen Konstellationen zielt, ist in diesem Fall unzurei-

chend. Nicht nur die Vergangenheitskenntnisse, sondern auch die moralischen Prinzi-

pien der historischen Forscher müssen dem ethischen Überprüfungsverfahren unterwor-

fen werden. Nicht die Statisten, sondern die gewöhnlichen Menschen blicken in das 

Vergangene, beschreiben und rekonstruieren dieses. Sie registrieren das vergangene 

Geschehene nicht, sondern sie erleben dieses, wie es Angelus Novus von Paul Klee in 

der Interpretation von Benjamin erlebt.  

“Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine Flügel sind ange-
spannt.“268  

Benjamin wendet sich eher nicht dem äußeren, sondern dem inneren Geschehenen zu. 

Im Mittenpunkt seiner Interpretation steht der unmittelbare Beobachter des 

geschichtlichen Prozesses, der Engel der Geschichte.  

“Er hat das Anlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten 
vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf 
Trümmern häuft und sie ihm vor die Füße schleudert. Er möchte doch verweilen, die 
Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen. Aber ein Sturm weht vom Pa-
radiese her, der sich in seinen Flügeln verfangen hat und so stark ist, dass er Engel sie 
nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er 
den Rücken kehrt, während der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, 
was wir den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.“269  

Der paradisiesche Sturm treibt den Engel der Geschichte in eine ungewisse Zukunft, der 

’er den Rücken zukehrt’. Die Zukunft sieht er nicht. Einziges, was er sehen kann, ist die 

Vergangenheit, die sich im gegenwärtigen Erfahrungshorizont wandelt und ändert. Von 

der Gegenwart bleiben nur die Trümmer, die ihm vor die Füße geschleudert werden. 

                                                 
268  ebd. 
269 Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, a.a.O., 145f. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 147

Die Gegenwart ist die Arena, auf der der Kampf zwischen Leben und Tod stattfindet. 

Wenn man in der Vergangenheit nur den ständig wachsenden Trümmerhaufen, der 

unaufhörlich in die Zukunft wächst, sieht, dann liegt die Ursache dafür in der 

spezifischen Betrachtungsweise dieses Vergangenen. Wir wissen, dass die Zerstörung 

die Schöpfung voraussetzt, dass die Trümmer nicht im leeren Raum entstehen. Aber für 

das Lebewesen ist diese Logik wenig nützlich. Man weiß, alles, was geboren wird, wird 

auch sterben und alles, was, gebaut wird, wird zerstört. Ist diese Entwicklung 

“Fortschritt“? 

Dennoch folgt immer in der menschlichen Geschichte dem historischen Ereignis das 

moralische Urteil über ihn. Das historische Urteil fixiert die moralische Position des 

gegenwärtigen Subjekts zu dem, was früher geschah. Das letzte Wort in der Geschichte 

gehört doch nicht dem Handelnden, sondern dem über das vergangene Handeln urtei-

lenden Menschen. Die historische Gerechtigkeit kann, wenn nicht in der vergangenen 

Wirklichkeit, dann doch im gegenwärtigen historischen Urteil triumphieren. Wenn die 

Menschen ihre Hoffnung, ihre Wirklichkeit in gerechter Weise gestalten zu können, 

aufgeben müssen, dann bleibt ihnen doch die Hoffnung erhalten, dass ihre ungerechte 

Wirklichkeit in gerechter Weise von kommenden Generationen bewertet wird.  

Der kategorische Imperativ, wie er von Kant formuliert wurde, hat auch für den histori-

schen Beobachtern seine uneingeschränkte Gültigkeit:  

”Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines 
jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck niemals bloß als Mittel brauchst”.270  

Auch die Historiker sollen die vergangene Menschheit niemals als Mittel der 

gegenwärtigen Existenz, sondern als Zweck für sich betrachten. Die absolute Gültigkeit 

dieses Prinzips darf nicht von der Gegenwart aufgehoben werden. 

1.2.3.2.2 Die historische Fälschung 

Lüge und Wahrheit sind sowohl im menschlichen Lebens- als auch im menschlichen 

Erkenntnisprozess möglich. Gibt es etwas in der Geschichte, was “wertneutral“ ist, was 

nicht die Lüge und nicht die Wahrheit ist? Vielleicht ist das Schweigen wertneutral? 

Das Schweigen ist kein Unwissen, sondern ein Wissen, das verschwiegen oder verges-

sen wird. Man muss zunächst das Wissen haben, das verschwiegen werden kann. Dieses 

verschwiegene Wissen ist das aus dem kommunikativen Prozess ausgeschlossene Wis-

sen. Aber trotz seiner Ausgeschlossenheit ist auch das verschwiegene Wissen ein ’Wis-

sen’, das wirksam und einflussreich ist. Gerade das Schweigen weist auf die Relevanz 

dieses Wissens hin, weil es keinen Sinn hat, über das Unbedeutende und das Irrelevante 

zu schweigen. Das Schweigen hat immer mit dem Schweigemüssen zu tun. Die Ursache 

                                                 
270  Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg: Meiner 1994, 52.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 148

des Schweigens kann man nur im hermeneutischen Umfeld der schweigenden bzw. 

kommunizierenden Subjekte erklären. Allein diese Subjekte wissen, warum sie in der 

gegenwärtigen Situation über etwas schweigen (müssen). Das Schweigen eines Einsa-

men hat keinen Sinn. Sein Schweigen ist eigentlich kein “Schweigen“, weil sein 

Schweigen von keinem “gehört“ bzw. bemerkt werden kann. Wenn Robinson Crusoe 

auf seiner einsamen Insel etwas verschweigt, dann hat sein Schweigen keine Konse-

quenzen weder für ihn noch für die anderen. Sowohl das Schweigen als auch das Reden 

sind die kommunikativen Aktionen, die ihre Bedeutung erst im hermeneutischen Um-

feld der kommunizierenden Subjekte gewinnen können. Also ist das Schweigen ein 

menschliches Kommunikationselement. 

Das gegenwärtige Schweigen bzw. Reden über bestimmte Wissensinhalte weist auf die 

gegenwärtige Relevanz dieser Inhalte hin. Durch das Schweigen und im Schweigen 

wird das bestimmte Wissen unterdrückt. Nur die Schweigenden wissen, was sie tun, 

wenn sie über bestimmte Erkenntnisse schweigen.  

Dass Herr X große Verdienste hat, ist bekannt. Wenn aber seine Verdienste bewusst 

verschwiegen werden, dann liegt die Ursache dieses Schweigens nicht allein an seinen 

Verdiensten, sondern in seinem Umfeld, in dem die Äußerungen über ihn und seine 

Verdienste nicht gewünscht sind. Die Ursache dieses Schweigens liegt allein in der 

gegenwärtigen Lebenssituation der kommunizierenden Subjekte. Das Wissen, das von 

ihnen durch das Reden aktiviert bzw. durch das Schweigen deaktiviert wird, ist das 

Element ihres gegenwärtigen Handelns. Dieses Wissen kann von Subjekten missbraucht 

werden. Für diesen Missbrauch reichte es, wenn die wahren Erkenntnisse im “richtigen“ 

Moment bekannt gegeben werden: “Sie reden sehr positiv über Herrn X, aber sie wissen 

nicht, dass er vor 20 Jahren...“Es ist übrigens eine im politischen Leben verbreitete 

Praxis der Wahrheitsentdeckung. Wenn diese Wahrheit die politischen Gegner 

beseitigen lässt, dann ist sie herzlich willkommen.  

Die bekannt gegebene Information, wenn sie auch über die längst vergangenen Er-

eignisse mitteilt, wird sicher gegenwärtige Kräftekonstellation beeinflussen und zu 

bestimmten Konsequenzen führen. Wer die Wahrheit zunächst verschweigt, dann aber 

sie im “richtigen“ Moment ans Licht bringt, der lügt nicht, aber er macht die Wahrheit 

zum Instrument seines gegenwärtigen Handlungszwecks. Diesem Menschen geht es 

weniger um die Wahrheit selbst, sondern um die gegenwärtigen Zwecke, die er mit sei-

ner Wahrheitsverkündung erreichen kann. Dabei spielt der aktuelle Lebenskontext, in 

dem diese Wahrheit gegenwärtig erscheint, eine bedeutende Rolle. Eine wahre bzw. 

falsche Äußerung existiert niemals isoliert von ihrem Lebenskontext, in dem sie “geäu-

ßert“ wird.  

“Fakten sind immer als Fakten in bestimmten begrifflichen Rahmen, das heißt in einer 
bestimmten Weise, in der Gruppen von Sprechenden Worte und Dinge verbunden. In 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 149

dieser Verbindung konstruieren Sprachgemeinschaften ihre faktische Ordnung der 
Wirklichkeit.“271  

Die menschliche Wahrheit hat nicht mit der Faktizität der vergangenen Wirklichkeit, 

sondern mit dem gegenwärtigen sprachlichen Umfeld zu tun. Mit der Vorstellung, dass 

es zwischen gegenwärtiger Sprache und vergangenem Handeln eine absolute Identität 

geben sollte, erkennt man die Unterschiede zwischen historischer Wahrheit und 

historischer Fälschung nicht. Der historische Fälscher instrumentalisiert nicht die 

vergangenen, sondern die gegenwärtigen Menschen zu seinem Zweck. Das Vergangene 

ist vergangen, als Vergangenes ist es jetzt wirkungslos und alle Versuche, das 

Vergangene zu verfälschen, berühren dieses Vergangene nicht. Aber das Vergangen-

heitsdenken ist gegenwärtig wirklich-wirksam. Diese gegenwärtigen Einflüsse des Ver-

gangenheitswissens wurden von der historischen Fälschung erkannt und mißbraucht!  

Die historische Fälschung wird den allgemeinen Erzählregeln unterworfen. Auch sie 

muss in der Analogie mit der wahrhaften Geschichte, wenn sie auf die Hörer glaubhaft 

wirken will, den Prinzipien des gesunden Verstandes nicht widersprechen. Sie soll ein 

logisches Erzählkonstrukt darstellen.  

”Die Frage nach der Objektivität der Geschichte ist daher zunächst so zu beantworten, 
daß historisch-objektiv nur das sein kann, was den Strukturen von Erzählung nicht 
widerspricht.”272  

 Die gefälschte Geschichte soll also widerspruchsfrei, plausibel, akzeptabel und kon-

textuell konform sein; sie soll eine innere Logik aufweisen und die vergangenen Sach-

verhalte argumentativ, verständlich und überzeugend darstellen. Und trotz aller dieser 

Anforderungen, die eine klassische Fälschung erfüllen soll, soll sie noch bestimmte Ab-

sichten des Fälschers verdecken, um ein verzerrtes Vergangenheitsbild als ein wahrhaf-

tes Bild präsentieren zu können.  

Noch vor der Bekanntmachung seiner gefälschten Geschichte rechnet der Fälscher mit 

positiven Konsequenzen seiner Fälschungsaktion. Er verfolgt mit seiner Fälschung be-

sondere Ziele. Ihn interessiert nicht die Rekonstruktion des Vergangenen, sondern die 

gegenwärtige Wirksamkeit des von ihm präsentierten Vergangenheitswissens. Die Fäl-

schung zielt immer auf die Veränderung der gegebenen Handlungskonstellation und 

aktueller Situation. Nach der Absicht des Fälschers sollte die historische Fälschung 

gewünschte Veränderungen verursachen oder bestimmte Entwicklungen in Gang brin-

gen.  

Die Fälschung muss bekannt gegeben werden, wenn sie wirksam sein will. Eine Fäl-

schung, die nicht veröffentlicht wird, wird wirkungslos bleiben. Sie ist in diesem Fall 

                                                 
271  Lorenz, Konstruktion der Vergangenheit, Köln/Weimar/Wien 1997, 45. 
272  Baumgartner, Die subjektiven Voraussetzungen der Historie und der Sinn der Parteilichkeit, in: 

Beiträge zur Historik, Bd. 1: Objektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg. v. 
Koselleck/Mommsen/Rüsen, München 1977, 427. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 150

eigentlich keine Fälschung. Wenn die Fälschung die vom Fälscher geplanten Ziele 

erreicht hat, dann hat sie ihre Fälschungsfunktionen perfekt erfüllt. Sie hat etwas in der 

Gegenwart bewirkt: Entweder die öffentliche Meinung oder die ursprüngliche Kräfte-

konstellationen geändert. Das Ziel der Fälschung liegt in der Veränderung des Status 

quo des gegenwärtigen Meinungsumfeldes.  

Die Fälschung muss alle Anforderungen, die der historischen Erzählung gestellt 

wurden, erfüllen. Sie muss sozusagen professionell gemacht werden. Nur dann kann sie 

auf die Hörer bzw. Leser überzeugend wirken und ihre Zwecke erreichen. Die 

Fälschung ist so echt, wie eine Computerdatei, die eigentlich ein Computervirus ist. 

Man beginnt zwischen Computervirus und Computerdatei nur dann zu unterscheiden, 

wenn eine normale Computerdatei Schaden im Datensystem verursacht und die anderen 

Dateien verändert oder zerstört. Ohne seine schädliche Wirkung wäre auch der Virus 

eine ganz normale Computerdatei. Die historische Fälschung wirkt in der Analogie mit 

dem Computervirus. Sie verursacht eine gezielte Kettenreaktion. Nach den formalen 

Erzählkriterien ist es kaum möglich, zwischen der historischen Fälschung und der wahr-

haften Geschichte zu unterscheiden. Nach den formalen Kriterien ist kaum möglich, 

zwischen  beiden Erzählkonstrukten zu unterscheiden, was der folgende Vergleich 

zwischen der These und der Gegenthese beweist:  

These: Es wird behauptet, dass die Fälschung nur bestimmte oder ausgewählte Mo-

mente des Geschehens in einem narrativen Zusammenhang darstellt, und dass sie rele-

vante Momente des vergangenen Geschehens, die ihren Fälschungszweck behindern 

könnten, aus der Erzählung bewusst ausschließt.  

Gegenthese: Aber auch eine wahrhafte Darstellung kann das vergangene Geschehene 

niemals totalitär, sondern nur partiell darstellen. Auch sie erfasst nur die einzelnen 

Sachverhalte und die ausgewählten Momente des vergangenen Geschehens in einem 

logischen Erzählzusammenhang. Auf ”Mehr” oder ”Weniger” des Erzählten kommt es 

in diesem Fall gar nicht an.  

These: Es wird darauf hingewiesen, dass die Fälschung das Vergangene zu ihrem ge-

genwärtigen Zweck instrumentalisiert. 

Gegenthese: Auch die wahrhafte Erzählung steht im Dienst ihrer Gegenwart und das 

bedeutet, sie ist an gegenwärtigen menschlichen Bedürfnissen ihrer Gegenwart immer 

orientiert.  

These: Man vertritt die Meinung, dass die Fälschung mit vergangenen Sachverhalten 

nicht übereinstimmt.  

Gegenthese: Auch die wahrhaften Erzählungen können ohne Kenntnis des Erzählers 

unvollständig und lückenhaft sein, sie können sehr wohl mit dem vergangenen Sachver-

halt nicht übereinstimmen und trotzdem keine historischen Fälschungen sein, weil der 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 151

Erzählende in diesem Fall nicht weiß, dass er ein verzerrtes Bild vom vergangenen Er-

eignis hat.  

In der Summe heißt es, dass die Fälschung fast wie eine wahrhafte Erzählung wirkt, 

aber eben nur “fast“. Wo liegt dann die prinzipielle Unterscheidung zwischen der Fäl-

schung und der wahrhaften Geschichte? Diese Unterscheidung liegt allein im gegen-

wärtigen Erzählzweck, der aus dem Erzählten entweder eine Fälschung oder eine wahre 

Geschichte macht!  

Nicht die Darstellungsmethode, nicht die formale Struktur der erzählten Geschichte, 

sondern allein der Erzählzweck bestimmt den Charakter der erzählten Geschichte.  

Die Fälschung steht im Dienste eines unmoralischen Zwecks, mit dem sich der histori-

sche Fälscher bestimmte Vorteile verschaffen, eigene Macht erweitern und gegenwär-

tige Einflüsse festigen will. Die historische Fälschung ist ein Mittel für das Erreichen 

eines negativen Zwecks. Die Fälschung der Vergangenheit stellt eine besondere Art 

ihrer Instrumentalisierung dar. Im Hinblick auf den Forschungszweck unterscheidet sich 

die historische Fälschung von der wahrhaften Geschichte, in der das Vergangene irr-

tümlich und ohne Absicht des Historikers auf die falsche Art und Weise dargestellt 

wird. Im Fall der ohne Absicht gefälschten Vergangenheit hat der historische Forscher 

nur ein einziges Vergangenheitsbild für sich, das er auch für ein echtes und wahres Ver-

gangenheitsbild hält. Anders ist es beim Fälscher. Der Fälscher hat neben seinem ge-

fälschten Bild immer ein anderes Bild vom vergangenen Geschehen, das von ihm be-

wusst verfälscht wird. Seine Fälschung stellt eine geänderte Variante seines ursprüngli-

chen Vergangenheitsbildes dar. Die Fälschung ist ein Surrogat. Sie ist ein Schein im 

wirklichen Sein. Dennoch liegt in der Fälschung die Ursache des dialektischen Prinzips, 

weil ohne sie die menschliche Welt nur das wäre, was das Sein ohne Schein ist. Aber 

auch das Scheinende gehört ins Seiende. Auch wenn die Fälschung nur der Schein im 

Seienden ist, zeigt sich in ihr trotzdem das Seiende von seiner wirklichen Seite.  

In der Wissenschaftsgeschichte hat die historische Fälschung eine positive Rolle ge-

spielt, weil sie die Entwicklung der kritischen Methode beschleunigt hat. Die Konse-

quenzen der philosophischen Reflexion über die historische Fälschung weisen mit aller 

Deutlichkeit darauf hin, dass es absolut unzureichend ist, den Fälscher auf seine metho-

dischen Fehler hinzuweisen, sondern es ist auch notwendig, seine historischen For-

schungszwecke zu überprüfen, weil diese Zwecke die ethischen Grundvorstellungen des 

Geschichtsforschers implizieren.  

Die historische Fälschung ist für den Fälscher ein Risikounternehmen, in dem das 

“Wort“ eine bestimmte Handlungs- bzw. Denkweise verursachen soll. Der Fälscher hat 

die Zusammenhänge zwischen dem historischem Wissen und dem gegenwärtigen Han-

deln erkannt. Er geht bewusst sein Fälschungsexperiment ein, in dem er das Vergangen-

heitswissen zum bestimmten Zweck instrumentalisiert. In der historischen Fälschung 

wird aber nicht die Vergangenheit, sondern die Gegenwart zum Spielball des histori-



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 152

schen Fälschers gemacht, weil allein die Gegenwart alle Konsequenzen trägt, die aus 

der Fälschung der Vergangenheit folgen.  

Die Verfälschung der Vergangenheit setzt die Freiheit der historischen Interpretation 

voraus. Die Erzählprozesse sind zielorientierte kommunikative Handlungen, die dem 

Erzähler bestimmte Freiräume bieten. Zu welchem Zweck diese Freiräume benutzt 

werden, hängt allein von dem Erzähler und nicht von dem Erzählten. Der Erzähler kann 

alle Konsequenzen der von ihm erzählten Geschichten nicht wissen. In Wirklichkeit 

kann es auch anders kommen, als er es sich gegenwärtig vorstellt.  

1.2.3.2.3 Die Sieger- und Verlierererinnerungen 

Die über ihre Vergangenheit urteilenden Subjekte sind im historischen Urteilen nicht 

von ihren vergangenen, sondern von ihren gegenwärtigen Verhältnissen abhängig. So 

bewerten die sich an ihre vergangene Zeit in der Hitlerjugend erinnernden Menschen 

ihre Vergangenheit nicht vom Standpunkt ihrer vergangenen, sondern ihren gegenwärti-

gen Wertvorstellungen aus. 

Sie erleben ihre Vergangenheit in ihrer gegenwärtigen Lebenssituation. Ihre Gegenwart 

ist für sie ein bedeutender Einflussfaktor, der den Charakter ihrer historischen Reflexion 

wesentlich bestimmen und prägen kann. Die von ihren früheren Lebensverhältnissen 

”befreiten” Subjekte sind eher in der Lage, über ihre Vergangenheit Urteile fällen, die 

sie unter ihren vergangenen Verhältnissen nicht hätten aussprechen können.  

Dennoch gilt auch in diesem Fall, dass die transzendente Vergangenheit, die für immer 

vergangen ist, sich nicht ändern kann. Sie wird vom gegenwärtigen Standpunkt entwe-

der “positiv“ oder “negativ“ bewertet, aber sie selbst war weder positiv oder negativ. 

Das Negative und das Positive in die Vergangenheit bringen allein die über diese Ver-

gangenheit urteilenden Subjekte ein. Diese Subjekte bewerten sogar die anonymen Pro-

zesse vom Standpunkt ihrer Moral aus. Nur in der geschichtlichen Erzählung kann die 

Industrie ”ihr unmenschliches Gesicht” zeigen, die Zersplitterung einer Partei “nega-

tive“ Konsequenzen für alle haben und die Naturphänomene „bösartig“ auf menschliche 

Entwicklungen wirken. Der Mensch bewertet die geschichtlichen Prozesse und Ent-

wicklungen auf menschliche Art und Weise und das bedeutet, er bewertet sie vom 

Standpunkt seines menschlichen Egos aus. Die menschliche Geschichte wird nicht nur 

in menschlicher Weise gemacht, sondern sie wird auch in menschlicher Weise bewertet. 

Was ist für den Menschen die Naturzerstörung? Nicht jede Veränderung der Natur ist 

gleich die Zerstörung der Natur. Nur die Naturveränderungen, die mit für den Menschen 

negativen Konsequenzen verbunden sind, sind für ihn die „Naturzerstörung“.  

Die von den vergangenen Entwicklungen betroffenen Menschen urteilen über diese auf 

andere Art und Weise als die Menschen, die von diesen Entwicklungen nicht betroffen 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 153

sind. Das eigene Betroffensein spielt im geschichtlichen Urteil immerhin eine große 

Rolle.  

Auch dort, wo man über die Vergangenheit schweigt, hat man eine Meinung über sie. 

Geschichte ist ein Ort des menschlichen Handelns, das von den Menschen als ”Erfolg” 

oder ”Misserfolg”, als ”Sieg” oder ”Niederlage” bewertet wird. Alle diese Bewertungen 

implizieren die moralischen Urteile der erkennenden Subjekte.  

Denken wir daran, dass in der Rückschau auf ein und dieselbe Vergangenheit ”Sieger” 

und ”Verlierer” unterschiedliche Vergangenheiten haben können, wenn sie auch eine 

identische Vergangenheit haben. Die geschichtliche Legitimation des Sieges könne sehr 

leicht zur Deformation der Vergangenheitssicht führen:  

”Der Historiker auf seiten der Sieger ist leicht geneigt, kurzfristig, erzielte Erfolge 
durch eine langfristige ex-post-Teleologie auf Dauer auszulegen. Anders die Besieg-
ten. Deren Primärerfahrung ist zunächst, daß alles anders gekommen ist, als geplant 
oder erhofft. Sie geraten, wenn sie überhaupt methodisch reflektieren, in eine größere 
Beweisnot, um zu erklären, warum etwas anders und nicht so gekommen ist wie ge-
dacht.”273  

Eine aktuelle Erkenntnissituation, in der der Sieg oder die Niederlage historisch bewer-

tet werden, wird von den vergangenen Entwicklungen vorbestimmt bzw. präformiert. 

Das Vergangene ist vergangen, aber bevor es vergangen ist, hat es die 

Strukturbedingungen seiner eigenen Zukunft bestimmt, in der es als ”Vergangenes” 

bewertet werden soll. In diesem Sinne ist die Vergangenheit gegenwärtig geblieben. Bei 

der Akzeptanz der gegenwärtigen Interpretationsfreiheit des erkennenden Subjekts, das 

unter demokratischen Umständen die Vergangenheit erforscht, ist seine Stellung gegen-

über seiner Vergangenheit nur bedingt eine “neutrale“ und von dieser “unabhängige“.  

Das, was Sieger und Verlierer momentan über ihre eigene Vergangenheit wissen, ist 

ihre Geschichte. Sowohl Sieger als auch Verlierer erinnern sich an das Vergangene in 

Grenzen ihrer gegenwärtigen Lebenssituation, die von den Konsequenzen ihrer vergan-

genen Auseinandersetzung geprägt wird. Das in der Vergangenheit liegende Kriegser-

eignis wirkt unsichtbar auf die gegenwärtige Denkweise dieser Subjekte. Die verfein-

deten Subjekte, die an diesem Krieg teilgenommenen haben bzw. ihre Nachkömmlinge, 

haben von beiden gegnerischen Seiten eine identische Vergangenheit, die sie aber oft in 

unterschiedlicher Weise auslegen. Aber sie interpretieren ihre Vergangenheit unter-

schiedlich, weil sie diese unterschiedlich erlebt haben. Genau hier liegt die Ursache da-

für, dass Verlierer und Sieger ihre Vergangenheit unterschiedlich bewerten und inter-

pretieren. Haben sie das vergangene Geschehene als “Niederlage“ erlebt, werden sie 

sich auch später an dieses Geschehen als ihre “Niederlage“ erinnern.  

                                                 
273  Koselleck, Erfahrungswandel und Methodenwechsel. Eine historisch-anthropologische Skizze, in: 

Beiträge zur Historik, Bd. 5: Historische Methode, hg. v. Meier/Rüsen, München 1988, 52. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 154

Sie werden sich mit den „Verlierern“ identifizieren und von der Position des Verlierers 

über das vergangene Geschehene urteilen. Die identischen Kriegsereignisse können von 

einer Seite als “Sieg“ und von der anderen als „Niederlage“ erlebt und in den Erinne-

rungen fixiert werden, so dass sich auch die späteren Generationen an dieses Ereignis in 

unterschiedlicher Weise erinnern werden. Die Subjekte, die eine gemeinsame Ge-

schichte haben, können diese Geschichte mit den identischen Begriffen nicht bewerten 

und beschreiben. Was für einen im vergangenen Krieg die ”Kriegsverluste” gewesen 

waren, war für die anderen ihr ”Kriegsgewinn”.  

Foucault stellt axiomatisch fest:  

“Man nimmt zur Kenntnis, daß das, was für die einen Sieg ist, für die anderen 

Niederlage ist.“274  

Eine objektive bzw. positionslose Geschichte zu haben, ist für menschliche Subjekte 

kaum möglich. Die Historiker sprechen über den “Sieg“ der Griechen über die Perser, 

weil sie sich in ihrer Vergangenheitsinterpretation auf die griechischen Quellen, welche 

vor allem die Siegererlebnisse fixiert haben, stützen.  

“In den allgegenwärtigen Kämpfen, von denen er spricht, ist derjenige, der spricht, der 
die Wahrheit sagt, der Geschichten erzählt, der die Erinnerungen zurückholt und die 
Vergessen beschwört, der ist unbedingt auf der einen Seite oder auf der andern.“275  

Die Bewertung des Vergangenen ist immer seine Bewertung vom bestimmten gegen-

wärtigen Standpunkt aus. In den menschlichen Erinnerungen ist auch der Standpunkt 

des erinnernden Subjekts erkennbar. Vielleicht kann man in der Geschichte einen 

“dritten“ Standpunkt haben, der nicht der Standpunkt der Verlierer und nicht der Sieger 

ist? Dennoch ist auch ein dritter Standpunkt ein menschlicher Blickpunkt auf das Ver-

gangene, der alles andere als ein “objektiver“ ist. Die menschlichen Erinnerungen haben 

immer mit menschlichen Erlebnissen zu tun.  

1.2.3.2.4 Über die Einflussfaktoren des kollektiven Erinnerungsprozesses 

Die historischen Erkenntnisprozesse verlaufen im intersubjektiven Umfeld der kommu-

nizierenden Subjekte. Diese Prozesse stehen unter den äußeren Einflüssen, die nicht 

unterschätzt werden dürfen. Eine große Rolle im Verlauf dieser Prozesse spielen die 

gesellschaftlich-staatlichen Faktoren. 

Die kollektiven Erinnerungsprozesse werden vom Staat nicht nur institutionell organi-

siert, sondern sie werden von ihm finanziert. Wenn die Historiker auf die Unabhängig-

keit ihrer Erkenntnistätigkeit hinweisen, dann sollen sie doch nicht vergessen, dass sie 

                                                 
274  Foucault, Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte, Berlin/Frankfurt a.M. 1986,34. 
275  Foucault, a.a.O., 13 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 155

ihren Beruf in den staatlich organisierten Strukturen und unter bestimmten Bedingungen 

und Anforderungen ausüben müssen.  

Sie sind für die kollektiven Identifikationsprozesse, die gesteuert, gelenkt und in vielen 

Hinsichten organisiert werden, zuständig.  

“Wenn die Geschichtswissenschaft zuweilen auch als ‚institutionalisierte Erinne-
rungsleistung‘ bezeichnet wird, und ihre Funktion in Beziehung gesetzt wird zur ge-
netischen Funktion der Erinnerung im Zusammenhang der Identitätsbildung, dann ist 
sie in einer hochkomplexen Gesellschaft arbeitsteilig als spezifische Disziplin dafür 
zuständig, die Selbstidentifikation einer ganzen komplexen Gesellschaft zu bearbei-
ten.”276  

Der moderne Staat, der in die Organisation des institutionalisierten Erinnerungsprozes-
ses erhebliche Mittel und Ressourcen investiert, nimmt an diesen Prozessen indirekt 
teil.  

Der Staat bestimmt die Richtlinien der staatlichen Bildungs- und Forschungspolitik. 

Diese Politik bleibt von gegenwärtigen staatlichen Interessen und gesellschaftlichen 

Bedürfnissen abhängig. Auch die aktuellen Schwerpunkte der historischen Forschung 

werden ausgehend von staatlichen Interessen genannt. Diese Forschung ist in der Regel 

auf die nationale Geschichte und auf die eigene kulturelle Tradition ausgerichtet. Wenn 

an deutschen Schulen überwiegend die deutsche und nicht die chinesische Geschichte 

gelernt wird, wenn in der deutschen Geschichte die bestimmten Kapitel der deutschen 

Vergangenheit gegenwärtig akzentuiert werden, dann liegt die Ursache dafür in den 

Erkenntnisbedürfnissen der gegenwärtigen Gesellschaft, die die Prinzipien ihrer Bil-

dungspolitik in Bezug auf ihre Bedürfnisse bestimmt. Die speziellen Forschungsrich-

tungen in der Geschichte werden von der staatlichen Förderung insbesondere unter-

stützt. So war es mit der Rassengeschichte in der Zeit des Nationalsozialismus oder mit 

der Osteuropaforschung während des Kalten Krieges. Die Schwerpunkte der histori-

schen Forschung werden nicht nur ausgehend von den wissenschaftlichen, sondern auch 

von politischen, ökonomischen und militärischen Interessen der gegenwärtigen Gesell-

schaft erkannt.  

Der moderne Staat legt einen großen Wert auf die historischen Legitimationsprozesse 

der gegenwärtigen staatlichen und gesellschaftlichen Strukturen. Insbesondere für tota-

litäre Gesellschaften besteht ein großer Bedarf an der historischen Legitimation ihrer 

Ordnungsverhältnisse, meint Kohli-Kunz. Aber auch die nach den demokratischen 

Prinzipien funktionierenden Gesellschaften strebten nach der historischen Begründung 

ihrer Entstehungsgeschichte.  

”Es ist klar, daß die Vergegenwärtigung ‚ursprünglichen Sinnes‘ sich in keiner Weise 
mit dem in der ‚ursprünglichen‘ Situation selbst intendierten Sinn zu decken braucht. 
Die Entstehungsgeschichte muß einzig von der ganzen Gesellschaft in derselben 

                                                 
276  Röttgers, Der kommunikative Text und die Zeitstruktur von Geschichten, a.a.O., 151. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 156

Weise erinnert werden. Sie ist immer schon so interpretiert, daß das zukünftige 
Weiterbestehen der in ihrem Ursprung vergegenwärtigten Ordnungen selbstverständ-
lich erscheint.”277  

Die moderne Geschichtsschreibung war lange Zeit auf die europäische Tradition ausge-

richtet. So waren es in der europäischen Geschichtsschreibung allein die Europäer, die 

Amerika entdeckt haben, obwohl in diesem Fall nicht nur Amerika von Europäern, 

sondern auch Europa von Uramerikanern oder Indianern entdeckt wurde. Wenn die Eu-

ropäer Indianer entdeckt haben, haben auch die Indianer für sich gleichzeitig die Euro-

päer entdeckt und für beide symbolisierte dieses Ereignis ein Wendepunkt in ihrer 

Geschichte. Aber in der europäischen Historiographie haben allein die Europäer 

Amerika entdeckt und nur für sie hatte diese Entdeckung die Konsequenzen. Wie kann 

der Euro-, bzw. Indo- oder Amerikazentrismus in der historischen Forschung überwun-

den werden? Der “Zentrismus“ kann in der Geschichtswissenschaft überhaupt nicht 

überwunden werden, wie der Stand- oder der Blickpunkt des Historikers in ihr nicht 

überwunden werden kann.  

Man kann sich von seinem gegenwärtigen Zustand, z.B. ein Europäer zu sein, nicht lö-

sen. Jede Überwindung des historischen Blickpunktes würde nur zu einem anderen Be-

trachtungspunkt in der Geschichte führen.  

“Ich will nicht mehr, aber auch nicht weniger zu haben scheinen als die relative 
Wahrheit meines Standpunktes, wie mein Vaterland, meine religiöse, meine politische 
Überzeugung, meine Zeit mir zu haben gestattet. Der Historiker muß den Mut haben, 
solche Beschränkungen zu bekennen, denn das Beschränkte und Besondere ist mehr 
und reicher als das Allgemeine. Die objektive Unparteilichkeit...  ist unmenschlich. 
Menschlich ist es vielmehr, parteilich zu sein.“278  

Man ist immer auf einen bestimmten Blickpunkt in der Geschichte, wenn man auch 

diesen nicht haben will, angewiesen. Aber nicht der Verzicht auf den eigenen Stand-

punkt, sondern seine Akzeptanz kann hier weiterhelfen. Außer seines Standpunktes hat 

der Historiker mit seinen spezifischen ’Kulturwerten’ zu tun, meint Weber.  

“Wenn wir von dem Historiker und Sozialforscher als elementare Voraussetzung ver-
langen, daß er Wichtiges von Unwichtigem unterscheiden könne, und dass er für diese 
Unterscheidung die erforderlichen ‚Gesichtspunkte‘ habe, so heißt das lediglich, daß 
er verstehen müsse, die Vorgänge der Wirklichkeit- bewußt oder unbewußt- auf uni-
verselle ‚Kulturwerte‘ zu beziehen und danach die Zusammenhänge herauszuheben, 
welche für uns bedeutsam sind.“279  

Die genannten ’Gesichtspunkte‘ werden nicht vom vergangenen, sondern allein vom 

gegenwärtigen Erkenntnissubjekt ausgewählt. Nach diesen Gesichtspunkten wird von 

ihm das konkrete Vergangene dargestellt und 

                                                 
277  Kohli-Kunz, a.a.O., 48. 
278  Droysen, 236. 
279  Weber, a.a.O., 181. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 157

“in dieser immer bewußt oder unbewußt erfolgenden Auswahl e i n z e l n e r speziel-
ler ‚Seiten‘ des Geschehens“ wird sie vom erkennenden Subjekt, welches den „per-
sönlichen“ Charakter seiner historischen Darstellung bestimmt, auch verwaltet“.280  

Die gegenwärtige Darstellungsweise des Vergangenen prägt sein gegenwärtiges Er-

scheinungsbild. Die gegenwärtigen Wertvorstellungen des erkennenden Subjekts,  

“auf welche der wissenschaftliche Genius die Objekte seiner Forschung bezieht, 

werden die ‚Auffassung‘ einer ganzen Epoche bestimmen...“281  

Der wissenschaftliche Genius urteilt über die ganze Epoche vom Standpunkt seiner 

Wertvorstellungen. Seine Vorstellungen haben gegenwärtig eine absolute Priorität. Die 

Konsequenz der gesamten Überlegungen ist die folgende: Weil  

“die Moral des Erzählers und die Moral der Erzählten nicht auf einer Ebene angesie-
delt sind“,282  

stehen sie in einem Abhängigkeitsverhältnis zueinander, in dem nur die gegenwärtige 

Moral das Wort zum Sagen hat. Wenn aber die Geschichte von den Menschen in 

menschlicher Weise gemacht wird, muss sie auch von diesen in menschlicher Weise 

bewertet werden. Die Erwartung, dass die Geschichte nur in subjektiver Weise gemacht, 

aber doch in ’objektiver’ Weise dargestellt wird, ist absolut nicht gerechtfertigt. 

Mit dem Vollzug des europäischen Integrationsprozesses und der Wandlung bzw. der 

Formierung der gesamteuropäischen Identität ändert sich das historische Selbstbewusst-

sein der europäischen Völker. Die Erinnerung an die eigenen Siege und das Ignorieren 

des fremden Leidens scheint für die europäischen Völker nicht mehr zeitgemäß zu sein:  

“Heute, in einem europäischen Rahmen, in dem nationale Grenzen ihre Bedeutung 
verlieren, können auch die Deutschen ihrer eigenen Opfer gedenken und dürfen auch 
von Außenstehenden Anerkennung dieser Opfer erwarten, ohne gleich in den Ver-
dacht des revanchistischen Nationalismus geraten.“283  

Giesen weist in diesem Zusammenhang auf den fundamentalen Wandel des kollektiven 

Erinnerungsprozesses der westlichen Welt hin:  

“An die Stelle des im Aufstand triumphierenden kollektiven Heros treten zunehmend 
die Figur des leidenden Opfers und – noch überraschender – die Figur des schuldigen 
Täters als Verkörperung der Gemeinschaft.“284  

Mit der Bildung der neuen gesamteuropäischen Identität werden die gegenwärtigen 

Erinnerungsprozesse facettenreicher. Aber dadurch wird die Geschichte nicht 

                                                 
280  ebd. 
281  Weber, a.a.O., 182. 
282  Röttgers, der Geschichte, a.a.O., 342. 
283  Giesen, Christomimesis: Vom Triumph der Revolution über das Trauma der Täter zur kollektiven 

Erlösung, Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 114, 08.05.2002, S.9. 
284  ebd. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 158

“objektiver“. Die Geschichte steht im Dienst der historischen Erkenntnissubjekte, die 

sich entweder als geschichtliche Opfer oder als geschichtliche Sieger betrachten.  

“Verschiedene Opfergruppen rivalisieren um die öffentlichen Anerkennung vergan-
genen Leidens, organisieren sich und inszenieren ihre traumatische Vergangenheit 
medienwirksam und mit politischem Nachdruck.“285  

Die Geschichte beginnt erst dann, wenn die Ereignisse, die sie beschreibt, vollzogen 

sind. Dennoch ist die Geschichte nicht bloß die Beschreibung des vergangenen 

Ereignisses, sondern sie ist vor allem die Erklärung der gewordenen Verhältnisse, die in 

Bezug auf die Geschichte entweder legitimiert oder negiert werden. 

1.2.4  Erinnerung und Vergessen 

Erinnerung ist ein Wissen, wie auch das Vergessen ein Wissen ist. Aber das vergessene 

Wissen ist im Unterschied zur Erinnerung nicht mehr ein gegenwärtiges, sondern ein in 

der Zeit verlorenes und aus dem kommunikativen Erkenntnisprozess ausgeschlossenes 

Wissen. Über vergessene Wissensinhalte lässt sich nicht reden, weil mit jedem Versuch, 

über das Vergessene zu reden, wird das Vergessene aus seiner Vergessenheit hergeholt. 

Das Vergessene ist ein Wissen, das nicht mehr gegenwärtig ist. Gegenwärtig ist es nur 

als „vergessenes“ Wissen. Aber auch das Vergessene war in seiner Vergangenheit ein 

Wissen gewesen. Nur wegen seines gegenwärtigen Vergessenseins hat dieses Wissen 

den Status des Wissens nicht verloren. Es ist auch jetzt ein Wissen geblieben, das mo-

mentan in die Vergessenheit geraten ist. Die Gründe für das Vergessen von bestimmten 

Wissensinhalten liegen in der erkennenden Gegenwart, die einige ihr überlieferten Er-

kenntnisse vergessen lässt. Wenn das bestimmte Wissen für die Gegenwart nicht mehr 

aktuell ist und von gegenwärtigen Entwicklungen überholt wird, dann wird es verges-

sen. So war es auch mit heidnischen Traditionen, die in der christlichen Gesellschaft 

ihre Bedeutung verloren haben und mit der Zeit vergessen wurden.  

“Inhuman aber ist das Vergessen, weil das akkumulierte Leiden vergessen wird; denn 
die geschichtliche Spur an den Dingen, Worten, Farben und Tönen ist immer die ver-
gangenen Leidens.“286  

Die Historiker können das Vergessene mühsam rekonstruieren, aber sie können die 

Vergessensprozesse selbst kaum bestimmen, weil sie selbst diejenigen sind, die in ihrer 

Gegenwart das bestimmte Vergangene vergessen lassen. Das Vergessene, wenn es aus 

seiner Vergessenheit in die Gegenwart geholt wird, wird aus dem Schlaf aufgeweckt. 

Auch die vergessene Realität ist die gewesene Realität. Die menschlichen Realitäten 

stehen unter der Bedingung des menschlichen Bewusstseins. Mit dem gegenwärtigen 

Vergessensein wird das vergessene Vergangene nicht aufgehoben, sondern es wird ’ver-

                                                 
285  ebd. 
286  Adorno, Thesen über Tradition, in: Ohne Leitbild, Frankfurt a.M. 1967, 35. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 159

drängt’. Wie Kohli-Kunz behauptet, erst Freud hat entdeckt, dass Vergessen kein bloßes 

Unvermögen ist, sondern vielmehr eine bestimmte Verhaltensweise zu dem, was nicht 

mehr gegenwärtig ist.287  

Erinnerung und Vergessen stehen in einem Wechselbeziehung zueinander. Das Verges-

sen ist eine andere Seite des Erinnerns. Die Erinnerung kann vergessen werden, aber 

andererseits kann an das gegenwärtig Vergessene später erinnert werden. Im histori-

schen Erkenntnisprozess kann das früher irrelevante Wissen relevant werden. Es sind 

allein die gegenwärtigen Subjekte, die die Relevanz ihrer Vergangenheitsobjekte 

bestimmen. Diese Subjekte stehen in einem fortgehenden Erinnerungsprozess, der von 

mehreren Gegenwarten und Individuen getragen wird und auf einen äußeren Beobachter 

als anonym verlaufender Vorgang wirkt. In diesem sich ständig fortsetzenden Erkennt-

nisprozess erfüllen die vergänglichen Subjekte und die sich ständig wechselnden Ge-

genwarten die identischen Erkenntnisfunktionen. Sie setzen unter ihren spezifischen 

Bedingungen die kollektiven Erinnerungsprozesse fort. Sie haben mit den überlieferten 

Erkenntnissen zu tun, die sie für sich nur einen Moment behalten dürfen und dann den 

kommenden Generationen in der ergänzten und erweiterten Form weitergeben müssen. 

Die gegenwärtigen Subjekte haben ihre eigene ‘Rückschau‘ auf das Vergangene bzw. 

sie haben ihre eigene Vergangenheit. Die entscheidende Frage ist aber,  

”ist also wissenschaftliche Historie nichts anderes als die unserer Zeit gemäße Form 
der zu jeder Zeit notwendigen Bewahrung der Vergangenheit in der Erinnerung..?”288  

Die Gegenwart hat auch mit dem Vergangenheitswissen zu tun, das sich nicht vergessen 

lässt. Dieses Wissen ist die menschliche Tradition. In der Tradition bleibt das Vergan-

gene gegenwärtig wirksam.  

“Tradition ist wesentlich Bewahrung in der Erinnerung; Erinnerung ist nichts anderes 
als der Vollzug der Tradition.“289  

Traditionen findet man in allen menschlichen Lebensbereichen. Sogar die Brüche mit 

den Traditionen, die wir die Revolutionen nennen, sind zur menschlichen Tradition 

geworden. Der Traditionsbegriff weist darüber hinaus auf den wichtigen Zusammen-

hang zwischen dem menschlichen Körper und dem menschlichen Geist hin. Zunächst 

wirkt die überlieferte Tradition auf den menschlichen Geist, aber ihre Wirkung auf den 

Geist bezweckt eine bestimmte körperliche Reaktion, wie z. B. religiöse Rituale. Wirk-

sam ist die Tradition letztendlich in der Praxis. Die Traditionen werden im menschli-

chen Geist aufbewahrt, aber ihre Wirkung geht über die Grenzen des Geistigen hinaus. 

Die Tradition ist nicht bloß ein formales, sondern auf das gegenwärtige Handeln orien-

tiertes und dadurch wirksames Wissen. Und das, was wirksam ist, kann nicht vergessen 

werden.  

                                                 
287  Kohli-Kunz, a.a.O., 67. 
288  Kohli-Kunz, a.a.O., 30. 
289  Kohli-Kunz, a.a.O., 59. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 160

2. Der methodische Teil der Historik von Droysen  

2.1 Das historische Erkenntnissubjekt und seine Erkenntnisschritte 

2.1.1 Das historische Erkenntnissubjekt  

Der Subjektivitätsbegriff bildet bei Droysen eine zentrale Kategorie für seine Grundla-

gen historischer Erkenntnis.290 Vom Charakter dieses Begriffes hängt seine Vorstellung 

über die Logik der Folgereihe der Erkenntnisschritte im historischen Erkenntnisbereich 

ab. Man kann diese Folgereihe, wie es auch oft gemacht wird, mit dem vergangenen 

Ereignis selbst beginnen lassen und d.h. die eigentliche Ursache des gegenwärtigen Er-

kenntnisprozesses in die Vergangenheit verlegen. Die auf diese Art und Weise interpre-

tierte Reihenfolge der Erkenntnisschritte im historischen Wissensbereich wird vom 

vergangenen Objekt und nicht vom gegenwärtigen Erkenntnissubjekt bestimmt. Diese 

Reihenfolge lässt sich in folgender Weise darstellen:  

(1) Das Geschehene  (2) seine Fixierung von zeitgenössischen Beobachtern  (3) 

Überlieferungsakt des Fixierten  (4) die historische Rekonstruktion des Geschehnes.  

Es ist eine Reihenfolge, die uns ein Gefühl der äußeren Notwendigkeit vermittelt, weil 

die historischen Erkenntnisprozesse hier von der Vergangenheit initiiert werden zu 

scheinen. Die Autonomie des Historikers ist in diesem Fall begrenzt, weil er das Ge-

schehene schon aus dem Grund seines Geschehenseins erkennen muss. Aber dieses in 

der Vergangenheit liegende Geschehene, das ihm seinen Willen gegenwärtig diktiert, ist 

nur sein Denkprodukt, das in keinem absoluten Identitätsverhältnis mit der vergangenen 

Wirklichkeit steht. Der Historiker kann sich gut einbilden, dass nicht er, sondern sein 

vergangenes Objekt die gegenwärtige Ursache seines historischen Denkaktes bildet.  

Bei der Bestimmung des Charakters des historischen Subjekt-Objekt-Verhältnisses 

sollten wir m.E. von einem anderen Zusammenhang ausgehen, der auch eine andere 

Reihenfolge von Erkenntnisschritten im historischen Erkenntnisbereich voraussetzt. Die 

eigentliche Ursache des historischen Erkenntnisprozesses bildet das erkennende Subjekt 

und sein historisches Interesse. In Bezug auf dieses Interesse konstituiert sich eine an-

dere Reihenfolge der historischen Erkenntnisschritte:  

(1) Das historische Interesse, das sich in der konkreten historischen Fragestellung ma-

nifestiert  (2) die Suche nach Erkenntnisquellen und Erkenntnismitteln, die für die 

Beantwortung der gestellten Fragen geeignet sind  (3) die historische Rekonstrukti-

onsarbeit, infolge deren ein bestimmtes Vorstellungsbild vom vergangenen Ereignis 

entworfen wird.  

Das historische Interesse des erkennenden Subjekts ist diejenige Kraft, die alle Erkennt-

nismechanismen in Gang bringt und alle Erkenntnisschritte dieses Subjekts maßgeblich 

                                                 
290  Jordan, Geschichtstheorie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Die Schwellenzeit zwischen 

Pragmatismus und Klassischem Historismus, Frankfurt a.M./New York 1999, 157. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 161

bestimmt. Beim Vergleich von beiden Reihen der historischen Erkenntnisschritte fällt 

auf, dass in der zweiten Reihe von historischen Erkenntnisschritten das vergangene Ge-

schehene überhaupt nicht erwähnt wird. Diese Tatsache entspricht aber der Logik des 

historischen Erkenntnisprozesses, in dem sich das vergangene Geschehene außerhalb 

der gegenwärtigen Erkenntnissituation liegt.  

Was die vergangenen Objekte sind, hängt nach Meinung von Droysen wesentlich von 

den Erkenntnissubjekten ab.  

”Beginnen wir damit einzusehen, daß wir an die Geschichte herantretend uns weniger 
als unbefangen verhalten, daß wir sofort eine Menge von Voraussetzungen mit heran-
bringen, sowohl sachlichen wie methodischen, wie wir denn selbst, jeder einzelne, 
recht eigentlich ein historisches Ergebnis, durch Erziehung, Bildung, Gewohnheit, 
Vorurteil mit einer unermeßlichen Fülle von Vorstellungen bestimmt sind... ”291  

Das historische Erkenntnissubjekt  

“wird hineingeboren in die ganze historische Gegebenheit seines Volkes, seiner Spra-
che, seiner Religion, seines Staates usw.”292  

Es trägt an sich die typischen Kennzeichen seiner Gegenwart:  

”Jeder denkt und handelt wie in den Bedingungen, so in den Aufgaben, die ihm seine 
Gegenwart gibt, in der Fühlung des Ideenkreises, in dem er lebt: wie wir wohl sagten, 
was er denkt, schafft, tut, ist sein Geschäft, i s t nicht Geschichte, sondern wird erst 
Geschichte;”293  

und weiter  

”jeder lebt und webt in dem Ideenkreis seiner Gegenwart”.294  

Auch in der Geschichtstheorie von Marx bestimmen die äußeren Rahmenbedingungen 

die Handlungs- und Denkweise der menschlichen Individuen. Diese Individuen leben 

unter den ihnen gegebenen bzw. ihnen überlieferten Verhältnissen. In der Erkenntnis-

theorie von Droysen stehen die vergangenen Objekte unter der Bedingung ihrer gegen-

wärtigen Erkenntnissubjekte. Diese Subjekte wählen ihre Erkenntniszustände nicht aus, 

sondern sie dürfen diese Zustände nur „haben“. Sie erkennen das Vergangene in 

Grenzen ihres Gewordenseins. Sowohl Marx als auch Droysen versuchten die 

notwendigen Rahmenbedingungen, unter denen sich das freie menschliche Handeln 

vollzieht, zu erkennen.  

Der historische Erkenntnisprozess stellt aber keine Reihe der voneinander isoliert ver-

laufenden Erkenntnisaktionen dar, sondern in diesem Prozess bilden die einzelnen und 

in der Zeit zerstreuten Erkenntnisakten einen kohärenten Zusammenhang. Jede Gegen-

                                                 
291  Droysen, 7. 
292  Droysen, 14. 
293  Droysen, 204. 
294  ebd. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 162

wart hat im historischen Erkenntnisprozess nicht nur mit ihren eigenen, sondern auch 

mit den ihr überlieferten Erkenntnissen zu tun. Die gegenwärtigen Subjekte müssen 

nach der Terminologie von Droysen das ihm Überlieferte zunächst ‘empfangen‘ oder 

dieses sich aneignen.  

”Unser Wissen, richtiger der Inhalt unseres Ich ist zuerst Empfangenes, Überkomme-
nes, unser, als wäre es nicht unser. Wir sind damit noch unfrei in unserem Wissen; es 
hat uns mehr, als daß wir es hätten.”295  

Das erkennende Subjekt löst sich vom Empfangenen und Überlieferten. Es erkennt 

souverän seine Vergangenheit. Es entwirft sein eigenes Bild von ihr.  

”Erst mit der Reflexion, in der wir es als vermitteltes erkennen, trennen wir es von uns 
selbst.”296  

In der historischen Reflexion entsteht immer eine neue Vergangenheitsinterpretation. 

Mit der veränderten Interpretation der Vergangenheit ändern sich die überlieferten 

historischen Vorstellungen von den bereits erkannten Vergangenheitsobjekten. Diese 

Objekte sind in der gegenwärtigen Interpretation nicht konstant und stabil, sondern 

veränderlich und dynamisch. Ihr gegenwärtiges Erscheinungsbild ändert sich ständig, 

weil sie dem gegenwärtigen Subjekt in einem neuen Lebenskontext erscheinen müssen.  

Die besten Vergangenheitsinterpretationen, die uns überliefert wurden, haben nur einen, 

aber entscheidenden Nachteil. Sie sind die Vergangenheitsinterpretationen von vergan-

genen Subjekten. Auch eine hervorragende und originellste Vergangenheitsinterpreta-

tion des frühen Kapitalismus, die aus dem 19. Jahrhundert stammt, entspricht nicht 

mehr den Anforderungen, Interessen und Bedürfnissen der Menschen des 21. Jahrhun-

derts, weil sie nicht im Zusammenhang mit der aktuellen Entwicklung steht, die Ver-

gangenheitskonsequenzen im Vergleich zu uns unvollständig kennt, eine andere Inter-

pretations- bzw. Blickperspektive hat und eben die historische Interpretation einer frem-

den Epoche ist. Jede Gegenwart ist notwendig auf ihr eigenes Vergangenheitsbild an-

gewiesen, das von ihren eigenen Wert- und Weltvorstellungen bestimmt und von ihren 

Zukunftserwartungen geprägt wird. Jede Gegenwart hat ihr besonderes Verhältnis zu 

ihrer Vergangenheit.  

In diesem Zusammenhang taucht die Frage auf, ob es überhaupt möglich ist, die histori-

sche Wahrheit unter diesen Umständen zu erkennen? Droysen beantwortet die Frage 

nach der Erkenntnismöglichkeit der historischen Wahrheit eher negativ:  

”von objektiver Vollständigkeit kann natürlich keine Rede sein, und ein Maß für das 
Wichtige oder Unwichtige in den Dingen selbst, ein objektives Kriterium gibt es 
nicht...”297  

                                                 
295  Droysen, 106. 
296  ebd. 
297  Droysen, 230. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 163

Die historische Wahrheit ist nicht die absolute Wahrheit, sondern sie ist die Wahrheit 

mit relativem Charakter. Sie ist die gegenwartsabhängige Wahrheitsvorstellung, die 

nach Wahrheitskriterien bestimmter Gegenwart gewonnen wird.  

”Diese erkannte historische Wahrheit ist freilich nur relativ die Wahrheit; es ist die 
Wahrheit, wie sie der Erzähler sieht, es ist die Wahrheit von seinem Standpunkt, seiner 
Einsicht, seiner Bildungsstufe aus;”298  

Die historische Wahrheit ist die Wahrheit eines konkreten Existenzmomentes des fort-

gehenden Entwicklungsprozesses. Dennoch ist diese momentane Wahrheit die histori-

sche Wahrheit eines wirklichen Momentes des wirklichen Prozesses.  

”Aber in meiner Gegenwart erscheinen die Dinge so und nicht anders, ihre Wahrheit 
ist für jetzt diese Auffassung, und nur in dieser Auffassung kann meine Zeit, kann ich 
sie verstehen, ihre Wahrheit aussprechen.”299  

Die historische Wahrheit enthält das gegenwärtige Vergangenheitswissen von dem, was 

die Welt für bestimmte Gegenwart (geworden) ist. In jedem Moment des universalen 

Entwicklungsprozesses spricht die jeweilige Gegenwart ihre historische Wahrheit aus, 

die die Wahrheit ihres eigenen Gewordenseins ist.300  

Die Gegenwart urteilt über ihr Gewordensein nach den Prinzipien ihres gegenwärtigen 

Daseins. Wären es die absolut gültigen Prinzipien, dann hätte die Gegenwart für sich 

die absolute historische Wahrheit. Dennoch ändern sich ständig sowohl die 

gegenwärtigen Erkenntnisprinzipien als auch die in Bezug auf diese Prinzipien 

gewonnen historischen Erkenntnisse. 

2.1.2 Die historischen Materialien 

Das gegenwärtige Subjekt verbindet mit seiner Vergangenheit nur ein einziges Element: 

der historische Überrest. Die historischen Überreste sind passive Elemente der histori-

schen Erkenntnissituation.  

”Die Sachen selbst sprechen nicht, sondern wir lassen sie sprechen...”301  

                                                 
298  ebd. 
299  Droysen, 31. 
300  In seiner Rede zum Historikertag 2002 stellte der Bundespräsident Johannes Rau die Frage nach der 

Identität der deutschen Gesellschaft, in der inzwischen Millionen Einwanderer leben: Wer sind 
“Wir“ historisch betrachtet? Heute wissen wir, dass der Bildung des zweiten Deutschen Reiches die 
Weltkriege, der deutsche Wirtschaftswunder und die Zuwanderung folgte. Freilich steht die Bildung 
des Deutschen Reiches nicht im direkten Zusammenhang mit der gegenwärtigen 
Einwanderungsproblematik. Dennoch erscheinen die früheren Ereignisse im ganz anderen Lichte, 
wenn sie vom Standpunkt der späteren Entwicklungen betrachtet werden. Auch bleibt die Frage, 
was wird aus unserer schrumpfenden und älternden Bevölkerung, die sich mit der Geschichte des 
Deutschen Reiches identifiziert? Um diese Frage zu beantworten, sollte man mehr als nur die 
Vergangenheit sehen können. Es ist unzureichend, allein in die Vergangenheit zu blicken,wenn man 
die Vergangenheit erkennen will. 

301  Droysen, 236. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 164

Die Historiker benutzen die historischen Überreste als ihr historisches Material, das 

ihrem gegenwärtigen Erkenntniszweck dient. Aber das, was für den Historiker sein 

historisches Material ist, bestimmt er allein in Bezug auf seine Erkenntniszwecke. In der 

historischen Fragestellung nimmt dieser historische Erkenntniszweck eine konkrete 

Gestalt an. Rüsen weist darauf hin, dass die historischen Fragen die Antworten der 

Quellen präformierten.302 Essen widerspricht ihm:  

”Doch präformiert die historische Frage nicht nur die ‚Antwort‘ der Quelle; sie be-
stimmt vorgängig noch einmal, was überhaupt als eine ‚Quelle‘ zu ihrer Beantwortung 
herangezogen werden soll.”303  

Die Frage nach dem Charakter des historischen Materials hängt vom Charakter der his-

torischen Fragestellung ab, aber die konkrete historische Frage steht immer im Zusam-

menhang mit dem aktuellen historischen Interesse der erkennenden Gegenwart, die 

auch entsprechende Mittel für die Beantwortung ihrer Fragen braucht. Ihre 

Erkenntnismittel sind die ihr zugänglichen historischen Materialien. Getrennt von den 

historischen Fragen sind diese historischen Materialien keine “Mittel“ der historischen 

Erkenntnis.  

Droysen findet für die historischen Überreste eine gelungene Bezeichnung. Er nennt sie 

‘Überbleibsel aller Art‘. Besser kann man sich in diesem Fall nicht ausdrücken. 

”Der erste Schritt zur richtigen historischen Erkenntnis ist die Einsicht, daß sie es zu 
tun hat mit einer Gegenwart von Materialien. Da sind Schriftsteller, Akten, Monu-
mente, Gesetze, Zustände, Überbleibsel aller Art, von denen wir freilich wissen, daß 
ihr Ursprung in andere und andere Zeiten hinaufreicht; aber sie liegen uns so gegen-
wärtig vor, daß wir sie erfassen können, und nur weil sie so noch in der Gegenwart 
stehen, können wir sie erfassen und u.a. als Material historischer Forschung benut-
zen.”304  

Die Grenze für die Bestimmung des Begriffes des historischen Überrestes bleibt aber 

eher fließend. In verschiedenen historischen Fachbereichen arbeiten die Fachhistoriker 

mit ihren spezifischen historischen Materialien. Sie teilen ihre historischen Materialien 

in Gruppen, Arten, Typen. Vor allem unterscheiden sie zwischen mündlicher und 

schriftlicher Überlieferung. Man darf mit der absoluten Sicherheit behaupten, dass 

grundsätzlich alles aus der Vergangenheit Überlieferte zum Forschungsgegenstand des 

Historikers werden kann. Im Blick des Historikers werden auch gegenwärtige Objekte 

zur “historischen Überlieferung“. Die Historiker untersuchen die gegenwärtigen Le-

bensverhältnisse der Naturvölker, weil sie analoge Lebensverhältnisse in der menschli-

chen Vergangenheit vermuten. Die Historiker sind in allen Lebensbereichen tätig, in 

                                                 

302 Rüsen, Historische Methode, in: Beiträge zur Historik, Bd. 5: Historische Methode, hg.v. 
Meier/Rüsen, München 1988, 71. 

303 Essen, a.a.O., 235 
304  Droysen, 9. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 165

denen sie die Spuren des vergangenen Lebens entdecken können. Diese Spuren sind 

mannigfaltig.  

Ohne den Anspruch zu erheben, dem Begriff der historischen Überlieferung eine fach-

historische Definition zu geben, unterscheide ich zwischen mentaler und gegenständli-

cher Überlieferung. Trotz der vorhandenen Definitionsschwierigkeiten des Begriffes 

des historischen Überrestes gibt es eine wesentliche Eigenschaft, die diesen Begriff 

ziemlich deutlich definieren lässt. Auf diese Eigenschaft weist Droysen hin. Die 

historischen Überreste sind für ihn menschliche Produkte, an welchen die ‘menschliche 

Signatur‘ erkennbar bleibt.  

”Also die Eigenschaft, Stoff für unsere Wissenschaft zu sein, finden wir da, wo die 
Dinge das Gepräge von Menschenhand und Menschengeist erhalten haben...  Ge-
schichtlich interessiert uns an ihnen nichts als eben diese menschliche Signatur, die 
ihnen gegeben ist.“305  

Die erkennenden Subjekte haben in ihrer Gegenwart allein mit ihren gegenwärtigen 

Objekten zu tun. Diese Subjekte sind aber imstande, in ihren gegenwärtigen Objekten 

die historischen Überreste zu erkennen. Die Ursache dafür, dass sie einige Gegenstände 

ihrer Gegenwart als Vergangenheitsüberreste definieren, liegt vor allem auf der Seite 

des erkennenden Subjektes. Dieses Subjekt muss die historischen Ursprünge in seinen 

gegenwärtigen Objekten erkennen können, bevor ihm bewusst wird, dass seine gegen-

wärtigen Objekte in Wirklichkeit die ’historischen Überreste’ sind. Es kann auch vor-

kommen, dass die historische Überlieferung dem gegenwärtigen Subjekt vorliegen wird, 

ohne dass dieses es weiß.  

Andererseits kann dieses Subjekt allein in den ihm gegenwärtig vorliegenden und ihm 

gegenwärtig zugänglichen Objekten die historische Überlieferung erkennen.  

”Wir müssen also das Wort Gegenwart darauf beschränken, daß es in dem Bereich 
unserer Kenntnis und zu unserer Verfügung gegenwärtig ist...”306  

Nur unter diesen beiden Bedingungen, dass die historische Überlieferung dem erken-

nenden Subjekt im gegenwärtigen Objekt gegenständlich vorliegt, und dass dieses Sub-

jekt imstande ist, in seinem gegenwärtigen Gegenstand ein Vergangenheitsobjekt zu 

erkennen, gibt es für die erkennende Gegenwart die historische Überlieferung.  

Die vergangenen Ereignisse werden meistens in den historischen Texten fixiert. Der 

Historiker hat aber ein besonderes Verhältnis zu seinen überlieferten Texten:  

“Er bedient sich grundsätzlich der Texte nur als Zeugnisse, um aus ihnen eine Wirk-
lichkeit zu eruieren, die hinter den Texten liegt. Er thematisiert also mehr als alle an-
deren Textexegeten einen Sachverhalt, der jedenfalls außertextlich ist, auch wenn er 
dessen Wirklichkeit nur mit sprachlichen Mitteln konstruiert. Es klingt fast wie eine 

                                                 
305  Droysen, 13. 
306  Droysen, 67.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 166

Ironie. Der Historiker ist im Verbund der Geisteswissenschaften grundsätzlich, nicht 
in der Forschungspraxis, weniger auf Texte angewiesen als der Jurist, der Theologe 
oder der Philologe.“307  

Nicht die überlieferten Texte, sondern die historische Fragestellung des erkennenden 

Subjekts bestimmt den Charakter und den Typ seiner Vergangenheitsinterpretation. Die 

überlieferten Texte sind nur die Forschungsmittel der Historiker, mit denen sie versu-

chen, die Fragen ihrer Gegenwart zu beantworten. 

2.1.3 Die historische Fragestellung 

In der Geschichtswissenschaft, wie auch in der Philosophie, bestimmen nicht die Ant-

worten, sondern die Fragestellungen den Charakter der gewonnen Erkenntnis. 

“Aber die Wahrheit ist, daß es sich in der Philosophie eher darum handelt, das Prob-
lem zu finden und es infolgedessen richtig zu stellen, als es zu lösen.“308  

In der historischen Fragestellung äußert sich das aktuelle historische Interesse der ge-

genwärtigen Subjekte. Die historische Fragestellung bildet nicht den Anfangspunkt, 

sondern sie ist die Fortsetzung des historischen Erkenntnisprozesses. In diesem Prozess 

setzt die konkrete historische Frage immer schon die (Vor)Kenntnisse über das voraus, 

worüber die Frage geht. Wenn man kein Wissen über ein unbekanntes Etwas hat, dann 

stellt man auch keine Fragen über dieses:  

”Die historische Frage setzt eine Totalität erworbener Kenntnis und Erkenntnis vor-
aus.”309  

Die konkrete historische Frage sagt ziemlich viel über das diese Frage stellende Er-

kenntnissubjekt.  

”Die historische Frage ist ein Ergebnis des ganzen geistigen Inhalts, den wir unbewußt 
in uns gesammelt und zu unserer geistigen Welt subjektiv geformt haben.”310 

 Im methodischen Sinne wird mit dem Akt der historischen Fragestellung eine symboli-

sche Wendung vollzogen, die auf den Übergang von dem rezeptiven zum produktiven 

Erkenntnisakt des Vergangenen deutlich hinweist. Die historische Fragestellung impli-

ziert eine gewisse Unzufriedenheit des erkennenden Subjekts mit dem gegenwärtigen 

Erkenntnisstand seines vergangenen Objektes.  

Man soll berücksichtigen, dass bei der absoluten Akzeptanz der überlieferten 

Erkenntnis keine (weiteren) Fragen gestellt und keinen Zweifel über die Wahrheit des 

überlieferten Wissens geäußert wird. Dennoch stehen die erkennenden Subjekte unter 

                                                 
307  Koselleck, Historik und Hermeneutik, a.a.O., 33. 
308  Bergson, Denken und schöpferisches Werden, a.a.O., 66. 
309  Droysen, 107. 
310  ebd. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 167

dem starken Druck ihrer Gegenwart, die sie dazu zwingt, die bereits erkannten Objekte 

im Kontext ihrer aktuellen Lebenssituation zu interpretieren und das bedeutet, neue 

Fragen über die bereits erklärten Sachverhalte zu stellen.  

Die historischen Fragen sind ihrem Charakter nach die Fragen nach dem Werden des 

gegebenen Zustandes. Sie werden im Kontext der gegenwärtig herrschenden Rahmen-

bedingungen gestellt und beantwortet.  

”Angestoßen wird diese Bewegung letztlich von den Frageimpulsen, die dem histori-
schen Denken aus seinem sozialen Kontext zuwachsen.”311  

Wenn auch die historischen Fragen fachmethodisch gestellt und beantwortet werden, 

liegen dem Prozess der historischen Fragestellung die Ursachen zugrunde, die 

fachhistorisch nicht erklärt werden können. Die historische Fragestellung ändert sich 

ständig, weil sich die gegenwärtigen Lebenszustände ändern. Jede Gegenwart stellt ihre 

eigenen historischen Fragen über “ihre“ Vergangenheit. Sie hat ihre eigene 

Vergangenheit und ihre eigene historische Fragestellung. Für die Beantwortung ihrer 

historischen Fragen liegen ihr gegenwärtige Materialien vor, die für sie ihre 

’Erkenntnisquellen’ bilden. Der Typ der historischen Quelle hängt wesentlich vom 

Charakter der historischen Fragestellung ab. Schließlich ist jede historische Quelle nur 

ein “Mittel“ für die Beantwortung gegenwärtiger Fragen. Der Historiker behandelt die 

historischen Quellen als seine Forschungsmittel.  

”Er wählt das aus, was er für wesentlich hält und lässt das Übrige weg; er schiebt 
manches ein, was in der Quelle nicht ausdrücklich ausgesprochen ist; er übt Kritik an 
seiner Quelle, indem er Behauptungen zurückweist oder korrigiert, die ihm auf fal-
scher Information oder auf der Unwahrhaftigkeit des Gewährmanns zu beruhen schei-
nen. Aber ich bin nicht sicher, ob wir Historiker uns immer über die Konsequenzen 
unseres Tuns klar sind.”312  

Der Historiker sei von der historischen Quelle, aber nicht von der historischen Wahrheit 

autonom,313 stellt Collingwood fest. Die historische Wahrheit wird nicht “in den“ Quel-

len gesucht, sondern “aus den“ Quellen gewonnen.  

Die überlieferten Quellen enthalten auch die Informationen, die mit dem aktuellen Er-

kenntniszweck des historischen Forschers nur teilweise oder überhaupt nicht überein-

stimmen können. Der historische Chronist hat in seinen Texten nur das fixiert, was Ge-

genstand seines vergangenen Interesses gewesen war. Er hat die Antworten auf die 

Fragen seiner Gegenwart gesucht, aber seine Fragen sind mit unseren nicht identisch.  

“Wir überliefern den nachfolgenden Generationen, was uns interessiert, was unsere 
Aufmerksamkeit im Lichte unserer vergangenen Entwicklung betrachtet und formt, 
aber nicht das, was die Zukunft für jene interessant machen wird durch die Entstehung 

                                                 
311  Rüsen, Historische Methode, a.a.O., 75. 
312  Collingwood, a.a.O., 247. 
313  ebd., 249. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 168

eines neuen Interesses, durch eine neue Richtung, der ihre Aufmerksamkeit sich zu-
wendet.“314  

Die historische Fragestellung ist immer vom konkreten historischen Interesse der jewei-

ligen Gegenwart abhängig. Diese Verbindung zwischen historischem Interesse und his-

torischer Fragestellung weist ihrerseits auf den Zusammenhang zwischen menschlicher 

Erkenntnisfreiheit und menschlicher Erkenntnispflicht hin.  

In der gegenwärtigen historischen Fragestellung manifestiert der Wille der erkennenden 

Subjekte, bestimmte Vergangenheit zu erkennen. Diese Subjekte wollen in ihrer 

Vergangenheit nicht das erkennen, was ihnen ihre Quellen mitteilen, sondern das, was 

sie gegenwärtig in ihr interessiert. Werden die historischen Erkenntnisprozesse nicht 

von gegenwärtigen Erkenntnisinteressen, sondern von vergangenen Quellen geleitet, 

müssen die Historiker in ihrer Vergangenheit nur das erkennen, was ihnen die überlie-

ferten Quellen zu erkennen vorschreiben. In diesem Fall ist ihre Erkenntnisfreiheit eine 

begrenzte und fremdbestimmte. 

Die erkennenden Subjekte handeln, wenn sie ihre historischen Fragen entsprechend ih-

rem Erkenntnisinteresse stellen, aus dem Freiheitsprinzip. Wenn das subjektive Er-

kenntnisinteresse die Gestalt einer konkreten historischen Frage annimmt, dann wird die 

gestellte Frage zum Forschungsziel bzw. Forschungszweck des Historikers. Die von 

diesem Historiker frei gestellte Frage verpflichtet ihn, die Vergangenheit “wahrhaft“, 

d.h.  entsprechend seiner Fragestellung zu erkennen. 

Die erkennenden Subjekte, wenn sie auch vor sich bestimmte Zwecke frei stellen, müs-

sen sich in ihrer Erkenntnistätigkeit an diesen auch orientieren.  

Ihre Erkenntniszwecke implizieren bereits die Vorstellung von der historischen 

Wahrheit, die entsprechend dem gestellten Zweck erkannt werden muss. In Bezug auf 

das Gesagte lässt sich feststellen, dass allein die historischen Fragen und nicht die 

historischen Antworten mit der historischen Wahrheit übereinstimmen können. 

Dennoch ist auch die Vorstellung von der historischen Wahrheit menschlichen 

Ursprungs. Die absolute Sicherheit gibt es bei menschlichen Subjekten sowohl in Bezug 

auf die höchsten Prinzipien als auch auf die gestellten Erkenntniszwecke nicht. 

Aber die historischen Fragen weichen niemals vom Wahrheitsprinzip ab, weil sie mit 

den historischen Forschungszwecken übereinstimmen und von diesen abgeleitet 

wurden. Menschen bestimmen ihre Forschungszwecke entsprechend ihrer 

Wahrheitsvorstellung. Menschliche Fragen bilden ein Erkenntnisfundament des 

menschlichen Wissensgebäudes, auf dem verschiedene Erklärungsmodelle – Theorien, 

Interpretationen, Hypothesen – aufgebaut werden. Sehr oft stellen diese  Modelle die 

zeitbedingten Erklärungsversuche der gewordenen Zustände dar.     

                                                 
314  Bergson, Denken und schöpferisches Werden, a.a.O., 36. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 169

Die menschliche Wahrheit ist nicht bloß die Ordnung der äußeren Dinge, sondern sie ist 

eine kollektiv begründete Überzeugung, eine Vorstellung vom höchsten Prinzip. Dabei 

bleibt die Frage nach dem, was die Menschen für ihre “historische Wahrheit“ halten, für 

jede Gegenwart relevant.315 

2.2 Die Kartographie der Historiographie 

2.2.1 Die historische Zeichnungsoperation 

In der Historik von Droysen findet man eine Stelle, wo er in origineller Weise die histo-

riographischen mit den kartografischen Zeichnungen vergleicht.  

”Indem wir nicht scharf den Weg unseres Forschens und Erkennens untersuchen, son-
dern der Gewöhnung unseres Wahrnehmens und Denkens  auch in der Wissenschaft 
folgen, erfüllen wir uns die Nacht der Vergangenheiten mit schematischen Bildern, 
Vorstellungen, Zusammenhängen und nennen dies Geschichte; es ist ähnlich, wie man 
die Karten der Länder in ein kartographisches Netz und mit den konventionellen Zei-
chen für Berge, Städte usw. zeichnet, und daß der Reisende nicht den Anspruch 
macht, etwa den Äquator leibhaftig zu sehen oder eine Ähnlichkeit zwischen dem 
wirklichen Montblanc und seiner kartographischen Schattierung zu finden.”316  

Wenn man die Idee von Droysen, dass die Fachhistorie in Analogie zur Kartografie die 

vergangenen Realitäten in ihrer Weise und mit ihren besonderen Zeichen zeichnet, 

akzeptiert, dann ist sie notwendig auf die philosophische Reflexion über den Begriff des 

’historischen Zeichens’ angewiesen. Was ist dieses Zeichen? In welchem Verhältnis 

steht das historische Zeichen zur vergangenen Wirklichkeit selbst?  

Dem Begriff des historischen Zeichens liegen zwei wesentliche Eigenschaften 

zugrunde. Das historische Zeichen ist ein Element, das auf ein abwesendes Objekt hin-

weist, d.h. das historische Zeichen zeichnet etwas, was es selbst nicht ist. Die zweite 

Eigenschaft des historischen Zeichens liegt darin, dass dieses Zeichen im Unterschied 

zu seinem gezeichneten Objekt ein gegenwärtiges Element ist. Das historische Zeichen 

ist also ein gegenwärtiges Symbol für das vergangene Objekt.  

Die Funktion des historischen Zeichens erfüllen für die gegenwärtigen Subjekte einer-

seits die ihnen überlieferten Vergangenheitsgegenstände und andererseits ihre Sprach-

symbole: Begriffe, Theorien und Geschichtsrekonstruktionen.  

Zunächst ist die Rede von den historischen Zeichen des gegenständlichen Typs. Diese 

Zeichen sind die (Über)“Reste“ der Vergangenheit, sie sind das, was dem 

                                                 
315 Unter der Naziherrschaft hat sich in Deutschland sogenannte Rassenlehre, die als Erkenntnisprinzip 

und –zweck anerkannt wurde, etabliert. Man versuchte in der empirischen Weise rassistische Über-
zeugungen zu beweisen. Die historische Arbeit wurde von menschenfeindlichen Zwecken und Ideen 
gelenkt. Diese Tatsache weist darauf hin, dass die empirischen Fakten keine Wahrheiten implizieren, 
sondern bestimmten Prinzipien dienen. 

316  Droysen, 8. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 170

gegenwärtigen Subjekt die zahlreichen Hinweise über die vergangene Existenz liefert. 

Die Zeichen dieses Typs sind gegenständliche Objekte, wie z.B. Museumsexponate, 

verschiedenartige historische Quellen und andere Vergangenheitsüberreste. Sie sind 

phänomenale Restelemente der vollendeten menschlichen Prozesse:  

“Nach Droysen geht es in der Geschichtswissenschaft immer um Phänomene, denen 
Menschen Form gegeben haben. Das gelte nicht nur für Handlungen, sondern auch für 
ihre materielle (Gebrauchsgegenstände, Gebäude) und immaterielle Umgebung 
(Einrichtungen wie Recht, politische Organisation, Kunst usw.). Das Wesentliche der 
Arbeit des Historikers liege darin zu verstehen, warum die Menschen der Vergangen-
heit, die er erforscht, sich selbst und ihrer Umgebung eine bestimmte Form gegeben 
haben.“317  

Aber die Zeichen des ersten Typs wären keine Zeichen gewesen, wenn sie nicht in be-

grifflicher Form und d.h. schon wieder in Zeichen erfasst wären.  

Die Menschen stellen sowohl die vergangenen als auch die gegenwärtigen Sachverhalte 

in ihrer Zeichensprache dar. Sie müssen sich ihrer Zeichensprache bedienen, um ihre 

Wirklichkeit erkennen zu können.  

Die historischen Zeichen des zweiten Typs sind sämtliche Sprachelemente und inter-

subjektive Verständigungsmittel. Sie sind vor allem die Symbole, Zeichnungen, Gesten, 

aber auch Verhaltensformen:  

”Der Mensch bündelt gleichsam seine Zeichen zu ganzen Systemen. So gibt es gesti-
sche und mimische Zeichensystems, Systeme der Körperbewegungen und Systeme 
von Artefakten ‚zum Zeichen‘ und ‚im Zeichen‘. Zeichen und Zeichensysteme sind 
objektiv eingängige Objektivationen, die über subjektive Intentionen im ‚Hier und 
Jetzt‘ hinausgehen.”318  

Der Mensch lebt nicht bloß in seiner gegenständlichen Welt, sondern er lebt auch in der 

Welt seiner Zeichnungen, die eine künstliche und von ihm geschaffene Welt ist. Der 

Mensch nimmt nicht nur die Gegenstände seiner Welt, sondern auch die Zeichen wahr. 

Er lernt die Bedeutungen von einzelnen Zeichen, die ihm im weiteren als Hinweise oder 

Symbole dienen. Einzelne Zeichen haben für den Menschen feste Bedeutungen. Aus 

diesen einzelnen Zeichen baut er verschiedenartige Zeichenkombinationen und 

Zeichensysteme. Zeichen sind wie Ziegelsteine, aus welchen Gebäude verschiedenen 

Typs gebaut werden können. Sie sind nur das Darstellungsmaterial, mit dem nicht die 

wirklichen Objekte, sondern gegenwärtige Bilder von diesen Objekten entworfen 

werden können. Mit den gegenwärtigen Zeichnungsmitteln lassen sich nicht nur 

gegenwärtige, sondern auch vergangene Objekte zeichnen. Das historische Zeichen 

bleibt in seiner Funktion des Zeichens “für“ das Subjekt vom Subjekt abhängig. Für das 

erkennende Subjekt ist sein Zeichen ein konventioneller Ausdruck für das äußere 

Objekt. Dieses Zeichen ist aber nur aus dem Grund ein Zeichen “für“ das Subjekt, weil 

                                                 
317  Lorenz, a.a.O., 91. 
318  Berger/Luckmann, a.a.O., 38. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 171

es ein Zeichen “vom“ äußeren Objekt ist. Für dieses Subjekt hat sein Zeichen die 

Bedeutung des gezeichneten Objekts. Das Subjekt sieht in seinem Zeichen mehr als 

bloß ein “Zeichen“, sondern auch das von ihm “Gezeichnete“. Die menschlichen 

Zeichnungen weisen auf die Struktur des Seienden hin, weil indem die Subjekte das 

Seiende systematisch zeichnen, erkennen sie dieses. 

”Nicht nur verschiedene Arten von Zeichen, sondern ein Zeichensein für... kann selbst 
zur universalen Beziehungsart formalisiert werden, so daß die Zeichenstruktur selbst 
einen ontologischen Leitfaden abgibt für eine ‚Charakteristik alles Seienden über-
haupt‘.” 319  

Die Zeichenwelt spiegelt nicht die äußere Realität wider, sondern sie schafft eine eigene 

Zeichen-Realität.  

Ein Zeichen steht immer in einer Beziehung zu seinem äußeren Objekt, weil es ein Zei-

chen nicht von sich selbst, sondern von einem Anderen ist. Dennoch ist ein Zeichen vor 

allem das innere Objekt des erkennenden Subjekts. Das Zeichen ist nur “für“ das Sub-

jekt ein Zeichen. Dieses Zeichen ist ein Symbol “vom“ äußeren Objekt, weil es ein 

Symbol „für“ das erkennende Subjekt ist.  

Ein Zeichen bleibt auch in der Abwesenheit des von ihm gezeichneten Objektes ein Zei-

chen von ihm. Das Zeichen kann die Funktion des Zeichens “für“ das Subjekt auch im 

Abwesenheitsfall seines Objektes erfüllen. Aber ohne das erkennende Subjekt ist das 

Zeichen nicht mehr ein Zeichen, weil Zeichen vor allem ein menschliches Kommunika-

tionsmittel ist. 

Die wichtige Funktion des Zeichens besteht darin, dass es für das erkennende Subjekt 

ein Bedeutungsträger ist. Die Funktion des Zeichens als Bedeutungsträgers wird im 

Erkenntnisakt des Zeichens ersichtlich. Der Akt des Zeichenverstehens verläuft in der 

Art einer Kettenreaktion, die mit dem Wahrnehmungsakt des Zeichens beginnt.  

Ein Zeichen – Wort, Bild, Gegenstand – wird vom Subjekt wahrgenommen. Dann wird 

das wahrgenommene Zeichen mit dem von ihm gezeichneten Objekt, wenn dieses auch 

nicht anwesend ist, identifiziert. Schematisch lässt sich die Erkenntnisoperation des 

Zeichens in folgender Weise darstellen –Wahrnehmungsakt des Zeichens  Identifizie-

rung des Zeichens mit dem gezeichneten Objekt  das Denken des gezeichneten Ob-

jektes – und nur der zweite Schritt dieser Erkenntnisoperation macht aus dem Zeichen 

das eigentliche “Zeichen“. Nicht alle Zeichen, die vom Subjekt wahrgenommen werden, 

sind für dieses sofort verständlich und zugänglich, sind seine “Zeichen“. Aber nur wenn 

das wahrgenommene Zeichen mit (s)einem Objekt identifiziert wird, ist das wahrge-

nommene Zeichen für das Subjekt (s)ein Zeichen. Man versteht die Bedeutung der 

Zeichnungen nicht, wenn man sie mit den gezeichneten Objekten nicht identifizieren 

kann. So erscheint einem Menschen, der die Bedeutung der kartografischen Zeichen 

                                                 
319  Heidegger, a.a.O., 77. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 172

nicht kennt, die geographische Karte als systemlose und rätselhafte Sammlung von 

Punkten, Strichen und Kreisen. Auch ein Analphabet kann zwar die schriftlichen Zei-

chen wahrnehmen, diese aber mit dem Gezeichneten nicht identifizieren.  

Die Subjekte erkennen nur dann ihre äußeren Objekte, wenn sie diese, und zwar in kon-

ventioneller Weise, für sich “gezeichnet“ haben. Dabei muss das äußere Objekt mit 

seinem Zeichnen nicht koexistieren. Dennoch muss es für jedes Zeichen ein äußeres 

Objekt geben. Im Gegenfall würden die Zeichen das zeichnen, was es gar nicht gibt. (1) 

Die erste Funktion des historischen Zeichens liegt darin, dass dieses Zeichen für die 

erkennenden Subjekte ein Bedeutungsträger ist. 

Vergangene Objekte können in verschiedenen Zeichensprachen und Zeichensystemen 

gezeichnet werden. Diese Zeichensysteme entwickeln sich unabhängig von den Objek-

ten, die sie zeichnen, weil menschliche Zeichen immanente Objekte sind. Als Bewusst-

seinsobjekte existieren sie relativ souverän von den äußeren Gegenständen. Die trans-

zendenten Vergangenheitsobjekte können dem gegenwärtigen Subjekt in verschiedenen 

Zeichenkombinationen erscheinen. Diese Zeichenkombinationen stehen aber nicht im 

absoluten Identitätsverhältnis mit den von ihnen gezeichneten transzendenten Objekten, 

weil die Zeichen eine von ihren Objekten souveräne Existenz haben.  

Gerade diese Unabhängigkeit des Zeichens vom äußeren Objekt ist die notwendige Be-

dingung seines gegenwärtigen Zeichenseins. Weil das Zeichen von seinem äußeren 

Objekt souverän existieren kann, kann dieses Zeichen auch die abwesenden Objekte 

gegenwärtig präsentieren. So könnten durch die historischen Zeichnungen die vergan-

genen Objekte gezeichnet werden. Die gezeichneten Vergangenheitsrelationen stellen in 

ein und demselben Zusammenhang die in der vergangenen Wirklichkeit zerstreuten und 

voneinander isoliert existierenden transzendenten Objekte dar, weil die Zeichenzusam-

menhänge nicht die Zusammenhänge der vergangenen Wirklichkeit sind. Aber die 

Fähigkeit des Zeichens das zu zeichnen, was es gegenwärtig nicht gibt, weist auf die 

phänomenale Eigenschaft des historischen Zeichens hin, das seine Objekte auch in ihrer 

Abwesenheit zeichnen kann. (2) Die historischen Zeichen sind von der gegenwärtigen 

Präsenz der von ihnen gezeichneten Objekte unabhängig. Sie existieren souverän von 

äußeren Objekten.  

Dennoch ist die Unabhängigkeit des Zeichens von seinem äußeren Objekt nur eine rela-

tive, weil das Zeichen auf das, was es zeichnet, immer angewiesen ist. Ein Zeichen kann 

seine Funktion des Zeichens nur dann erfüllen, wenn es in Relation zum äußeren Objekt 

gedacht wird. Das menschliche Bewusstsein erfasst das Seiende zeichenhaft. Aber das 

in der gegenwärtigen Zeichensprache des Bewusstseins erfasste Sein ist nicht das wirk-

liche Sein dieses Bewusstseins. Das Gezeichnete ist nicht mit seinem Zeichen identisch. 

Das gezeichnete Vergangene bleibt doch von den gegenwärtigen Zeichnungen unabhän-

gig. Dennoch kann das Zeichen absolut souverän von seinem gezeichneten Objekt nicht 

existieren. Wenn ein Zeichen ein Bedeutungsträger ist, dann ist es auch ein Bedeu-

tungsträger von einem Etwas, was es selbst nicht ist. (3) Die historischen Zeichen 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 173

stehen in der Relation zu den gezeichneten Objekten, weil die erkennenden Subjekte zu 

ihren äußeren Objekten in ein und derselben Relation stehen.  

Wenn dem erkennenden Subjekt die Bedeutung seiner gegenwärtigen Zeichen unbe-

kannt ist, dann wird er aus dem kommunikativen Austauschprozess ausgeschlossen. 

Menschliches Zeichen ist vor allem ein Kommunikationsmittel. Solange menschliche 

Zeichen ihre kommunikative Funktion erfüllen, interessieren sie kommunizierende 

Subjekte nicht. Wenn aber ein Zeichen bzw. Zeichensystem dem erkennenden Subjekt 

unverständlich wird, dann werden die Zeichen selbst zum Objekt des unmittelbaren 

Interesses des erkennenden Subjekts.  

Wenn die erkennenden Subjekte bestimmte Sachverhalte erkennen wollen, fragen sie 

nicht nach dem, “wie“ diese gezeichnet werden, sondern sie fragen nur nach dem, 

“was“ mit diesen Zeichen gezeichnet wird. Das menschliche Zeichen bleibt für diese 

Subjekte nur ihr Erkenntnismittel.  

So wird uns in der Einladung zu einer Veranstaltung (normalerweise) nicht die Schrift-

art, nicht die Farben und nicht die Größe der Buchstaben, sondern der Inhalt des Textes 

interessieren. Uns interessiert sozusagen das auf der Einladungskarte Gezeichnete und 

nicht die Zeichen. Was haben aber die Zeichnungen mit dem Gezeichneten zu tun? So-

lange die Zeichen für uns verständlich sind, solange sie auf das Gezeichnete deutlich 

hinweisen, haben wir keine Schwierigkeiten mit ihnen. Wenn wir aber eine Einladung 

von einem längst verstorbenen Menschen – wie wir es gemeint haben – bekommen 

würden, dann würden für uns die Zeichnungen auf der Einladungskarte höchst 

interessant. Wir werden diese Zeichen genau untersuchen, ihre Bedeutung überprüfen 

und nach einer logischen Erklärung des für uns höchst merkwürdigen Sachverhalts su-

chen.  

Auch wenn zwischen dem historischen Zeichen und dem von ihm gezeichneten Ver-

gangenen eine Diskrepanz entsteht, dann gibt es gegenwärtig nur eine einzige Möglich-

keit für die Beseitigung dieser Diskrepanz, die allein in der Korrektur des historischen 

Zeichens besteht, weil allein das gegenwärtige Zeichen und nicht das von ihm gezeich-

nete Vergangenheitsobjekt sich korrigieren lässt. Wenn die neuen historischen Befunde 

die gegebenen historischen Erkenntnisse in Frage stellen, werden nicht diese Befunde 

ignoriert, sondern vergangene Realitäten anders “gezeichnet“.  

Für die Nichtübereinstimmung des Zeichens mit dem Gezeichneten sind allein die Sub-

jekte und nicht ihre Objekte verantwortlich. Der Mensch denkt zeichenhaft, er orientiert 

sich an den komplexen Zeichensysteme, die er selbst schafft. Im Zeichenbegriff spiegelt 

sich das wesentliche Element des Verhältnisses zwischen dem erkennenden Subjekt und 

seinem Objekt wider. 

”Was kann allein Erkenntnis sein? ‚Auslegung‘ Sinn/hineinlegen - nicht ‚Erklärung‘ 
(in den meisten Fällen eine neue Auslegung über eine alte unverständlich gewordene 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 174

Auslegung, die jetzt selbst nur Zeichen ist). Es gibt keinen Tatbestand, alles ist flüssig, 
unfaßbar, zurückweichend; das Dauerhafteste sind noch unsere Meinungen.”320  

Die überlieferte Auslegung des historischen Sachverhalts ist seine Auslegung in der 

Zeichensprache der vergangenen Epoche. Sie ist für uns unverständlich geworden. Die 

äußeren Objekte sind im Verhältnis zu ihren Zeichen ‘flüssig‘, ‘unfassbar‘ und ‘zu-

rückweichend‘, meint Nietzsche. Die äußeren Realitäten ändern sich schneller als 

menschliche Vorstellungen von ihnen. Die menschlichen Zeichen sind die zeitbedingten 

Erfassungsformen der vergangenen Zustände. Im historischen Zeichen wird ein einma-

liges Geschehen “gezeichnet“. Die gezeichneten Objekte entwickeln sich weiter, gehen 

in die anderen Zustände über, verändern sich ständig, aber ihre Zeichnungen bleiben für 

immer so, was ihre äußeren Objekte nur einmal gewesen waren. Diese Zeichen haben 

einmalige Zustände von diesen Objekten fixiert. Die äußeren Objekte ändern sich, aber 

ihre Zeichnungen ändern sich sicht. Diese Objekte lassen sich neu zeichnen. Die in der 

Bibel gezeichnete und von ihrer fixierte Sichtweise der Welt bleibt seit Jahrtausenden 

unveränderlich. Freilich lässt sich die Welt mit neuen Zeichnungen erfassen und anders 

erklären bzw. darstellen, aber dadurch werden die alten Zeichnungen nicht aufgehoben. 

Die Bedeutung der überlieferten Zeichnungen geht nicht verloren. Die menschlichen 

Zeichen bleiben für immer das, was ihre Objekte nur einmal gewesen waren!321  

Im Beziehungsverhältnis zwischen dem Zeichen und dem von ihm Gezeichneten bleibt 

vor allem das Zeichen ein konservatives und unveränderliches Element des Subjekt-

Objekt-Verhältnisses. Das Dauerhafteste seien doch unsere Meinungen, behauptete 

Nietzsche.  

Die transzendenten Objekte, unabhängig davon, ob sie vergangene oder gegenwärtige 

Objekte sind, stehen unter der Bedingung ihrer Zeichen:  

“Wirklich ist, was unter den Interpretationen einer geltenden Symbolik erfahren wer-
den kann.”322  

Der Mensch muss die ihm überlieferten Zeichen der Vergangenheit in seine Sprach-

symbolik übersetzen. Damit beschäftigen sich die Historiker, die die vergangenen Rea-

litäten immer wieder in der Sprache ihrer Gegenwart zeichnen, d.h. interpretieren, aus-

legen und übersetzen.  

”Nicht Verzicht auf eine Übersetzung, sondern die Forderung einer sachgerechten 
Übersetzung ist die Konsequenz, die die Geschichtswissenschaft aus der Einsicht in 
die Horizontgebundenheit jeder sprachlichen Äußerung ziehen muß.”323 

                                                 
320  Nietzsche, Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre, a.a.O., 95. 
321  So ist die historische Quelle ein Zeichen, das den einmaligen Zustand seines äußeren Objektes, über 

das sie die (Erkenntnis)Quelle ist, für immer fixiert hat.  
322  Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1973, 237. 
323  Faber, Theorie der Geschichtswissenschaft, a.a.O., 161. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 175

Die Fachhistoriker machen die historische Überlieferung ihrer Gegenwart ”zugänglich”, 

indem sie die zeitlich bedingten Verständnisschwierigkeiten beseitigen und vergangene 

Ausdrücke in die Sprache ihrer Gegenwart übersetzen. Sie haben die Freiheit des 

Übersetzers. Sie halten streng daran, was in der anderen Sprache gesagt wurde, dennoch 

stellen sie das Gesagte mit ihren eigenen Begriffen dar. Sie machen es uns “zugänglich“ 

und “verständlich“. Die allgemeine Grundlage des zwischenmenschlichen 

Verständnisses, über die auch Droysen gesprochen hat, bleibt von den zeitbedingten 

Verständnishindernissen unberührt.  

”Die Möglichkeit des Verstehens setzt voraus, daß sich in uns, den Betrachtenden, 
dieselben ethischen und intellektuellen Kategorien vorfinden, die in dem zu 
Verstehenden ihren Ausdruck haben. Und nur soweit dieselben Kategorien hier sich 
geäußert haben, vermögen wir zu verstehen... das Wissen ist ein Gleichsein des Wis-
senden und dessen, wovon man weiß.”324  

Und erst in dieser geistiger Gemeinsamkeit zwischen dem vergangenen und gegenwär-

tigen Menschen wird das Vergangene vergegenwärtigt und  

“diese absolute Schranke, die Geist von Geist trenne, wird so in jedem Augenblick 
aufgehoben, sie ist da und ist nicht da; mein Denken ist zugleich aller Denken, in mei-
nem Gewissen wiederholt sich aller Gewissen.“325  

Im historischen Erkenntnisakt stehen unterschiedliche Subjekte und ihre Gegenwarten 

in der Relation zu ein und demselben Vergangenheitsobjekt.  

Diese Subjekte haben für sich nicht bloß ihre Zeichen, sondern mit ihren Zeichen haben 

sie für sich die von ihnen gezeichneten Objekte. Was von diesen Subjekten nicht ge-

zeichnet wird, wird von ihnen auch nicht erkannt. Dennoch ist das menschliche Zeichen 

nicht das Gezeichnete selbst.  

”Man kann dann vom Zeichen zum Bezeichneten übergehen, wenn es möglich ist, 
auch den umgekehrten Weg zu beschreiten.”326  

Dennoch ist im Bereich der historischen Erkenntnis dieser Übergang vom Zeichen zum 

Gezeichneten und umgekehrt kaum möglich. Dieses Moment hat Hedinger übersehen, 

weil er behauptet,  

”zudem Vergangenes nicht einfach reproduziert wird, sondern von vielfach nicht-
sprachlichen Ebenen auf die sprachlich-begriffliche Ebene transponiert.”327  

Das Vergangene gibt es gegenwärtig allein auf der sprachlich-begrifflichen Ebene. Die 

vergangenen Realitäten lassen sich gegenwärtig zeichnen, aber nicht transponieren. Das 

                                                 
324  Droysen, 22. 
325  Droysen, 26 
326  Eco, Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Geschichte, Frankfurt a.M. 1977, 27. 
327  Hedinger, Standortgebundenheit historischer Erkenntnis? Kritik einer These, in: Beiträge zur Histo-

rik, Bd. 1: Objektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg.v. 
Koselleck,/Mommsen/Rüsen, München 1977, 366. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 176

Vergangene ist nicht transponierbar, sondern nur interpretierbar. Der Transponierungs-

akt des Vergangenen setzt die Anwesenheit des transponierbaren Vergangenheitsobjek-

tes voraus, dieses fehlt aber dem erkennenden Subjekt in seiner Gegenwart völlig. Man 

kann nicht das transponieren, was vergangen ist. Die vergangenen Objekte lassen sich 

mit gegenwärtigen Zeichnungsmitteln rekonstruieren, aber auf keinen Fall transponie-

ren. Auch in dem Gesagten suchen sie die Substanz. 

Die historische Forschung operiert und experimentiert mit gegenwärtigen Zeichnungen 

und nicht mit den transzendenten Objekten. Dennoch ist der höchste Zweck dieser For-

schung das Erkennen des von ihm gezeichneten Objektes und nicht seines Zeichens.  

Das Zeichen bezieht sich auf das äußere Objekt, aber es ist ein Ausdruck des menschli-

chen Inneren. Nicht die äußeren Objekte, sondern die innere Zusammenhänge, in denen 

das Verhältnis eines bestimmten Erkenntnissubjekts zu seinem Objekt zum Ausdruck 

kommt, sind im Zeichen enthalten. Diese innere Zusammenhänge sind lösbar und über-

lieferbar, weil sie zeichenhaft fixiert wurden.  

”Vor mir liegt das Werk eines Dichters. Es besteht aus Buchstaben, ist von Setzern 
zusammengestellt und durch Maschinen gedruckt. Aber die Literaturgeschichte und 
Poetik haben nur zu tun mit dem Bezug dieses sinnfälligen Zusammenhangs von 
Worten auf das, was durch sie ausgedrückt ist. Und nun ist entscheidend: dieses sind 
nicht die inneren Vorgänge in dem Dichter, sondern ein in diesem geschaffener, aber 
von ihnen ablösbarer Zusammenhang.”328  

Nicht die Bilder von äußeren Objekten, sondern innere Zusammenhänge, die die Posi-

tion des erkennenden Subjekts zu seinem Objekt zeichenhaft fixiert haben, sind in den 

uns überlieferten Zeichen enthalten. Im historischen Erkenntnisprozess haben verschie-

dene Subjekte ihre eigene Distanz zu ihrer Vergangenheit. Sie haben “ihre“ Vergangen-

heit als ihr Erbe, meinte Burckhardt:  

“Das Verhältnis jedes Jahrhunderts zu diesem Erbe ist an sich schon Erkenntnis, d.h. 
etwas neues, welches von der nächsten Generation wieder als etwas historisch Ge-
wordenes, d.h. Überwundenes zum Erbe geschlagen werden wird.“329  

Die erkennenden Subjekte sind wie Reisende im Zug. Sie sehen ihre Objekte nur aus 

dem Fenster des fahrenden Zuges, sie beobachten also diese in der beweglichen und 

begrenzten Blickperspektive. Zunächst sehen sie ihre Objekte ganz nah, dann in immer 

größerer werdenden Entfernung, bis sie diese aus ihren Augen verlieren. Ihre relevanten 

Bilder haben sie in ihren Gedächtnissen gespeichert und den neuen Passagieren über-

mittelt. Der Zug fährt immer weiter. Die neuen Passagiere haben ihre Plätze am Fenster 

besetzt. Sie haben außer ihren eigenen Wahrnehmungsbilder auch die ihnen überliefer-

ten Erinnerungen. Alle Passagiere dieses Zuges kennen die erste und die letzte Station 

ihrer Strecke nicht. In jedem Moment ihrer Reise sehen sie nur das, was sie in diesem 

                                                 
328  Dilthey, Texte zur Kritik der historischen Vernunft, a.a.O., 254. 
329  Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, hg. v. Marx, R. Stuttgart 1978, 9. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 177

Moment aus ihrem Fenster sehen können. Die Zugreisenden wissen nicht: Warum, wo-

hin und wozu fahren sie? Sie müssen einfach weiter fahren. Geht es uns nicht auch so?  

2.2.2 Die vergleichenden Parallelen  

Versuchen wir die historische Zeichnungsoperation in der Analogie mit der kartografi-

schen Zeichnungen zu analysieren. Was verbindet beide Zeichensysteme miteinander? 

 

Erkenntniszweck und Darstellungsweise  

In der Kartografie ist jede Karte eine spezielle Karte. Entweder ist sie eine geographi-

sche oder topographische Karte, eine Verkehrs- oder Waldkarte, eine Stadt- oder Land-

karte. In der Kartografie kann ein und dieselbe Region in verschiedenen Karten ge-

zeichnet werden, z.B. als Wirtschafts-, Natur- Verkehrs-, Kurregion. Es ist kaum mög-

lich, alle Objekte dieser Region auf ein und dieselbe Karte einzutragen, weil jede karto-

grafische Zeichnung ihre eigenen Orientierungszwecke verfolgt.  

Methodisch wird in der Geschichtsschreibung nach einem ähnlichen Prinzip vorgegan-

gen. Die Historie zeichnet das Vergangene in speziellen Fachbereichen- Wirtschafts-, 

Land-, Mentalitätsgeschichte - der historischen Wissenschaft. Mit ihren Zeichnungen 

schafft die historische Wissenschaft die Konstruktionen, die im Sinne von Weber ein 

‘Idealtypus‘ der wirklichen Verhältnisse darstellen.  

“Inhaltlich trägt diese Konstruktion den Charakter einer Utopie an sich, die durch ge-
dankliche Steigerung bestimmter Elemente der Wirklichkeit gewonnen ist.“330  

Die historischen Zeichen zeichnen die Vergangenheit aus einer bestimmten Sehper-

spektive, die nur ausgewählte Elemente der vergangenen Wirklichkeit erfasst. Diese 

Zeichnungsperspektive wird vom gegenwärtigen Standpunkt des erkennenden 

Subjektes bestimmt. Auch der Idealtypus ist eine Karte, eine gedankliche Konstruktion, 

die einen bestimmten Erkenntniszweck verfolgt. Das erkennende Subjekt ordnet und 

systematisiert entsprechend seinem Erkenntniszweck die Zeichen von äußeren Objekten 

und nicht die äußeren Objekte selbst.  

 

Der historische Faktor ”Gegenwart” 

Dem Teilungsprozess der Geschichte in historische Fachbereiche liegt das Teilungs-

prinzip der gegenwärtigen Lebensbereiche zugrunde. Die Geschichtswissenschaft unter-

sucht die Vergangenheit ihrer gegenwärtigen Lebensbereiche. Die Geschichte des 

Buchdruckes war erst seit dem Zeitpunkt, in dem der Buchdruck erfunden wurde, mög-

                                                 
330  Weber, a.a.O., 190. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 178

lich geworden. Die Industriegeschichte hat sich als wissenschaftliche Richtung erst in 

den Industriegesellschaft etabliert. Die historischen Wissensbereiche sind zugleich die 

Bereiche unseres gegenwärtigen Lebens. Mit der wachsenden Komplexität unserer mo-

dernen Lebensbereiche wird auch ihre Geschichte komplizierter. Die Kenntnisse über 

die modernen Verhältnisse setzen die historischen Vorkenntnisse voraus.  

”Der Historiker kann und muß vielmehr dem Anspruch der 
‚Gegenwartswissenschaften‘, gewissermaßen ihrem Hilfeersuchen, nachkommen, was 
freilich entsprechende Kenntnisse über die einzelnen Kulturbereiche voraussetzt.”331  

In diesem Sinne bleibt die historische Wissenschaft immer an den gegenwärtigen 

menschlichen Bedürfnissen orientiert.  

Eine strenge Grenze zwischen dem Vergangenheits- und Gegenwartswissen gibt es 

nicht und kann es nicht geben. Jeder von uns weiß schon etwas über die Vergangenheit 

seiner gegenwärtigen Objekte. Man kann freilich vor dem Studium des Buches über 

”Das antike Wirtschaftssystem” nicht genau wissen, über was genau in dieser Arbeit die 

Rede ist, dennoch weiß man, wovon dieses Buch handeln soll. Man erwartet vom histo-

risch-ökonomischen Buch eben eine historisch-ökonomische Analyse, so wie man von 

der Verkehrskarte Informationen über die Verkehrswege, Parkplätze und Raststätte und 

nicht über die Rohstoffvorkommen erwartet. Man wird sich sehr wundern, wenn das 

historische Buch dieser Vorstellung nicht entsprechen wird. Wir haben bereits die im 

engen Zusammenhang existierenden Dinge nach dem logischen Prinzip voneinander 

getrennt. 

Die Geschichtswissenschaft hat es mit ständig ändernden Objekten zu tun. Die Ge-

schichte der Verkehrsmittel kann im 20. Jahrhundert nicht so geschrieben werden, wie 

sie im 19. Jahrhundert geschrieben wurde, weil jede Epoche ihre spezifischen Ver-

kehrsmittel, die ständig weiterentwickelt wurden, hat. Die Verkehrsgeschichte kann 

entweder mit der Erfindung des Dampfzuges oder des Raumschiffes enden. Es kommt 

hier auf den gegenwärtigen Standpunkt an, von dem aus diese Geschichte betrachtet 

wird. Die Menschen stellen ihre Vergangenheit in den Grenzen ihrer Gegenwart dar. Es 

ist ein großer Irrtum zu behaupten, dass die Geschichtswissenschaft das Vergangene 

erforscht. Vor allem erforscht sie das Gewordensein. 

 

Relevanzkriterien der historischen Zeichnungsoperation 

Jede Karte zeichnet nicht alle, sondern ausgewählte Wirklichkeitsobjekte. Der Stadtplan 

kann nicht das Zeichen für jedes Haus enthalten, aber er muss die wichtigsten öffentli-

chen Gebäude der Stadt eingezeichnet haben. Auch die Geschichtsforschung ‘zeichnet‘ 

die historischen Realitäten nach bestimmten Relevanzkriterien:  

                                                 
331  Faber, a.a.O., 43. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 179

”Der Erzähler kann uns nicht alles und jedes erzählen wollen, was dieser Mann Tag 
für Tag getan, was in diesem Staat in allen seinen Ministerien geschehen, in dieser 
Kunstübung versucht worden ist; wir wissen, daß der Historiker, wenn er einen Krieg 
erzählen will, nicht von jedem Vorposten und nicht von jedem Provianttransport kann 
sprechen wollen; wir wissen dass in der Wirklichkeit alles in einem ununterbrochenen 
Fluß und in allseitiger Gleichzeitigkeit sich bewegt und das der Erzählende aus der 
Fülle der äußeren Tatsächlichkeiten nur gewissen herauswählt, um ein relativ ge-
schlossenes Ganzes zu geben;”332  

Jede historische Rekonstruktion enthält nur bestimmte, für sie relevante historische De-

tails und schließt die unbedeutenden ’Einzelheiten’ aus ihrer Darstellung aus. In einem 

anderen Zusammenhang können aber diese “unbedeutenden“ historischen Details zu 

wichtigen historischen Fakten werden. Es kommt vor allem auf den Darstellungszweck 

des Historikers an, dem alle historischen Informationen unterordnet sind. So ist es auch 

mit Kriegstransporten, die für den Kunsthistoriker eine unwichtige Rolle spielen, aber 

für den Militärhistoriker, der die Geschichte der Armeeversorgung untersuchen will, 

eine relevante historische Quelle bilden.  

In der geschichtlichen Darstellung geht man davon aus, dass  

”der Erzählende aus der Fülle der äußeren Tatsächlichkeiten nur gewisse herauswählt, 
um ein relativ geschlossenes Ganzes zu geben.”333  

In dieser Darstellung werden bestimmte Momente des gesamten Geschehens nach den 

relevanten Kriterien ausgewählt und in einem logischen Zusammenhang dargestellt.  

”Allerdings entsteht ein Schein der Notwendigkeit durch die narrative Konstruktion 
des Vergangenen, der sich aber sofort auflöst, wenn die Partikularität dieser 
Konstruktion und auch die Möglichkeit erkannt ist, daß dieselben Ereignisse in die 
verschiedensten Geschichten einbezogen werden können.”334  

Ein und dieselben historischen Details können verschiedene Erzählzusammenhänge 

bilden und unterschiedliche Erkenntniszwecke verfolgen. Sie sind nicht ’an sich’, son-

dern in einem konkreten Erzählzusammenhang, deren konstitutive Bestandteile sie sind, 

wahr und richtig. 

2.2.3 Der Realitätsanspruch des historischen Zeichens 

Die historischen Zeichensysteme erheben den Anspruch, die vergangenen Sachverhalte 

auf realistische Art und Weise darzustellen. Aber eine absolute Übereinstimmung zwi-

schen dem Zeichen und dem gezeichneten Objekt ist schon aus dem Grund nicht mög-

                                                 
332  Droysen, 230. 
333  ebd. 
334  Baumgartner, Thesen zur Grundlegung einer transzendentalen Historik, in: Seminar: Geschichte und 

Theorie, hg. v. Baumgartner/Rüsen, Frankfurt/M. 1976, 287. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 180

lich, weil das Zeichen und das von ihm Gezeichnete in verschiedenen Wirklichkeitsdi-

mensionen liegen.  

Ein Zeichen steht für das äußere Objekt. Es ist daher nicht für sich selbst da, sondern es 

ist immer im Zusammenhang mit dem Gezeichneten “da“. Das historische Zeichen ist 

ein gegenwärtiges Zeichnungselement, das auf das vergangene Objekt hinweist.  

”Andererseits ist das, was wir erzählend zu geben haben, eben doch ein Bild der rea-
len Vorgänge, und es fragt sich, inwieweit dieser Realismus in unserer Erzählung eine 
Stelle zu finden hat.”335  

 Im historischen Zeichen wird das vergangene Objekt subjektiviert bzw. das 

Vergangene objektiviert.  

Was unterscheidet und was verbindet das gegenwärtige Zeichen mit dem gezeichneten 

Objekt? Das vergangene Geschehene ist für das gegenwärtige Subjekt abgeschlossen 

und vollendet. Die historische Zeichnungsoperation des vergangenen Geschehens kann 

aber nicht abgeschlossen oder beendet werden. Der Mensch hat inzwischen auch ge-

lernt, mit den modernsten Zeichnungsmitteln die Epochen zu zeichnen, die seiner eige-

nen Geschichte vorangegangen sind. So wurde in der Fernsehdokumentation über die 

Epoche der Dinosaurier die Lebewesen der fernsten Vergangenheit, die vom Menschen 

überhaupt nicht wahrgenommen wurden, bildhaft gezeichnet. Das Gezeichnete war dem 

Menschen unzugänglich, aber mit seinen modernen Zeichnungsmitteln kann er auch das 

von ihm nicht Wahrgenommene erkennen. Die Abwesenheit des vergangenen Objektes 

stellt für den Menschen kein Hindernis dar, um von diesem ein gegenwärtiges Zeichen 

zu haben. Der Mensch zeichnet die Vergangenheiten, die nur bedingt menschliche Ver-

gangenheiten gewesen waren. Es ist möglich, dass wir in unserer Gegenwart einen 

wissenschaftlichen Film über das Leben der Dinosaurier ansehen können. Die Fernseh-

dokumentation über die vergangene Welt der ausgestorbenen Reptilien ist eine illusio-

näre Darstellung, die aber beim gegenwärtigen Zuschauer ein Gefühl des Da-seins der 

fernsten Vergangenheit wecken kann. Die Zeichen bzw. Bilder von ausgestorbenen 

Reptilien wirken auf den Menschen so, wie auf ihn seine gegenwärtigen Objekte wir-

ken. Die modernen Zeichen können den Menschen verführen, perfekt täuschen, sie kön-

nen die Grenzen zwischen Illusion und Realität verwischen.  

Das historische Zeichen selbst ist ein Element der gegenwärtigen Realität. Aber das von 

diesem Zeichen Gezeichnete ist nicht mehr gegenwärtig, sondern für immer vergangen. 

Mit den gegenwärtigen Zeichnungsmitteln lassen sich vergangene Sachverhalte und 

Objekte in bestimmter Weise darstellen. Unsere modernen Zeichnungsmittel haben mit 

den vergangenen Epochen, die sie gegenwärtig zeichnen, überhaupt nichts zu tun. Den-

noch sind auch die modernsten Zeichen nur die Zeichen von ihren realen Objekten und 

nicht diese Objekte selbst. Die Bedeutung des Zeichens liegt darin, dass es ein Zeichen 

                                                 
335  Droysen, 239. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 181

für etwas anderes ist, was es selbst nicht ist. Das Zeichen ist ein ’Idealbild’ von der ver-

gangenen Wirklichkeit und nicht diese Wirklichkeit selbst. So ist der Begriff der kapita-

listischen Kultur für Weber ein Zeichen oder ein Idealbild, das die Züge des materiellen 

und geistigen Kulturlebens der kapitalistischen Gesellschaft enthalte. Dieses Zeichen ist  

“ein Versuch der Zeichnung einer ‚Idee‘ der kapitalistischen Kultur.“336  

Das menschliche Zeichen hat den Charakter einer utopischen Konstruktion, die eigenar-

tig ist, weil sie die Vergangenheit in einer spezifischen Weise gegenwärtig darstellt:  

“Nun ist es möglich, oder vielmehr es muß als sicher angesehen werden, daß mehrere, 
ja sicherlich jeweils sehr zahlreiche Utopien dieser Art sich entwerfen lassen, von de-
nen keine der anderen gleicht, von denen erst recht keine in der empirischen Wirklich-
keit als tatsächlich geltende Ordnung der gesellschaftlicher Zustände zu beobachten 
ist, von denen aber doch jede den Anspruch erhebt, eine Darstellung der ‚Idee‘ der 
kapitalistischen Kultur zu sein, und von denen auch jede diesen Anspruch insofern 
haben kann, als jede tatsächlich gewisse, in ihrer Eigenart bedeutungsvolle Züge unse-
rer Kultur der Wirklichkeit entnommen und in ein einheitliches Idealbild gebracht 
hat.“337  

Jede Wirklichkeitsdarstellung stellt nach Weber eine ‘utopische Konstruktion’ oder ein 

’generalisierendes Bild’ dar, das  

“immer einem konkreten Erkenntniszweck unterordnet ist.“338  

In diesem Fall darf man vom historischen Zeichen keine absolute Identität mit dem ge-

zeichneten Objekt erwarten.  

Bis jetzt streiten die Wissenschaftlicher über die Hautfarbe der ausgestorbenen Repti-

lien, aber in der Filmdokumentation muss ein Reptil in einer bestimmten Farbe gezeich-

net werden und es wird trotz mangelnder Erkenntnisse in einer bestimmten Farbe ge-

zeichnet. Die Menschen erkennen in ihrem gegenwärtigen Zeichen das von ihnen ge-

zeichnete vergangene Objekt, auch wenn dieses mit seinem Zeichen nicht völlig über-

einstimmt. Jede vergangene Epoche zeichnet ihre Vergangenheit mit ihren spezifischen 

Mitteln und in ihrer eigenen Sprache. Aber das Verhältnis zwischen dem Zeichen und 

dem von ihm gezeichneten Objekt blieb und bleibt in allen Epochen ein und dasselbe: 

Ob das historische Zeichen Filmaufnahme, schriftliche Mitteilung, Dokumentation oder 

gegenständliche Rekonstruktion ist, es ist eben ein Zeichen von dem, was es selbst nicht 

ist. Es ist ein Erkenntnismittel, ein gegenwärtiger Hinweis und ein Symbol vom 

vergangenen Objekt. Die Zeichensysteme entwickeln sich nach den Gesetzen des 

                                                 
336  Weber, a.a.O., 192. 
337  ebd. 
338  In seiner Arbeit vom “anderen Droysen“ beweist Schuppe, dass sowohl das generalisierende Verfah-

ren als auch die Konstruktion von geschichtlichen Typen bei weitem der Historik von Droysen nicht 
so fern liegen, wie es z. B. von Birtsch behauptet wird: “Es ist vielmehr anzunehmen, daß Droysen 
in dieser Hinsicht stärker auf seinen Schüler Hintze und damit indirekt auch auf Max Weber gewirkt 
hat, als bisher angenommen wurde.“ (Schuppe, Der andere Droysen, Stuttgart 1998, 37).  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 182

Bewusstseins, sie sind Erkenntnismittel des Bewusstseins. Die Zeichenzusammenhänge 

sind den Zusammenhängen der vergangenen Wirklichkeit nicht identisch. Die 

vergangenen Subjekte würden sich selbst in unseren gegenwärtigen Zeichen kaum 

erkennen, wenn ihnen diese zugänglich würden. Die vom gegenwärtigen Standpunkt 

ausgelegte Vergangenheit würde sich selbst im Spiegel ihrer zukünftigen Interpretation 

nicht erkennen, wenn sie diese zum Lesen bekäme. Aber diese Tatsache interessiert uns 

nicht, weil wir das Vergangene nicht für die vergangenen Menschen, sondern für unsere 

gegenwärtigen Zwecke zeichnen. Wir zeichnen dieses mit unseren Begriffen und in 

unserer gegenwärtigen Sprache, die der Vergangenheit selbst, wenn sie ihr zugänglich 

wäre, unverständlich bleiben würde. Die Funktion des historischen Zeichens liegt darin, 

dass es ein zeitbedingtes Erkenntnismittel ist. Genau diese Funktion des Zeichens hebt 

Weber hervor, wenn er darauf hinweist, dass mit dem gegenwärtigen Zeichen die 

unwirklichen Zusammenhänge geschaffen würden. Dennoch schafft der Mensch nach 

Weber die unwirklichen Zusammenhänge, um wirkliche Zusammenhänge durchschauen 

zu könnten.339  

Historiker handeln wie die Künstler:  

”Wer da glaubt, der Historiker verhalte sich zu seiner Aufgabe wie der Maler zu der 
Landschaft oder dem Porträt, deren Urbild er vor Augen hat, der ist in großem Irrtum; 
er würde eher dem gleichen, der ein Porträt oder eine Landschaft aus der Erinnerung, 
nach der Erzählung anderer, ja vielleicht nur nach ein paar charakteristischen Zügen 
zu malen unternimmt.”340  

Wer glaubt, dass verschiedene Bilder von ein und derselben Landschaft absolut ähnlich 

sein müssen, irrt sich. Freilich sind diese Bilder die Bilder vom identischen Objekt, aber 

sie sind auch die Bilder von verschiedenen Subjekten, die ihr identisches Objekt mit 

ihren spezifischen Zeichnungsmitteln gezeichnet haben. Aber die Zeichnungsmittel 

interessieren die erkennenden Subjekte in der Regel nicht. In der ersten Reihe 

interessiert sie das Gezeichnete selbst und nicht die Art seines gegenwärtigen 

Zeichnens.  

Nicht der Holzrahmen, nicht die chemische Struktur der Farben, nicht die Maltechnik, 

sondern die vom Maler “gezeichnete“ Landschaft interessiert den Kunstliebhaber. Aber 

für die wissenschaftliche Forschung haben die technischen Fragen nach den Zeich-

nungsmitteln und –arten eine relevante Bedeutung, weil für diese Forschung die Krite-

rien der historischen Wahrheit im “technischen“ bzw. “methodischen“ Bereich liegen. 

Die Fachhistorie interessiert immer die Methode, nach der eine bestimmte Vergangen-

heit bzw. ein Vergangenheitsobjekt (re)konsturiert wurde. Die vergangenen Objekte 

gibt es nur dann, wenn es sie als Bewusstseinsobjekte gibt. Die realen Objekte 

existieren unabhängig davon, ob sie vom Bewusstsein gezeichnet werden oder nicht, 

                                                 
339  Weber, a.a.O., 285. 
340  Droysen, 229. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 183

aber im Bewusstsein sind sie nur dann, wenn dieses von seinen Objekten ein Zeichen 

hat.  

Für das Bewusstsein ist die erkannte Realität vor allem die in ihm entworfene, die von 

ihm gezeichnete Realität. Die Vergangenheitsobjekte stehen unter der Bedingung des 

gegenwärtigen Bewusstseins. Wenn die Aufgabe der Geschichte in der Erklärung des 

Prozesses des Werdens des gewordenen Seins besteht,341 dann könnten die vergangenen 

Prozesse allein im gegenwärtigen Zeichen erfasst und dargestellt werden. Aber dem 

erkennenden Subjekt erscheint sein vergangenes Objekt nicht so, wie dieses in seiner 

Vergangenheit gewesen war, sondern so, wie es gegenwärtig gezeichnet wird. Indem 

das gegenwärtige Subjekt vergangene Objekte zeichnet, bestimmt es auch die gegen-

wärtige Erscheinungsform von diesen Objekten.  

Freilich ist das historische Zeichen nur ein Mittel für das Erkennen des Vergangenen, 

aber ohne dieses Mittel würden den gegenwärtigen Subjekten ihre Vergangenheitsob-

jekte nicht gegeben werden. Die Subjekte müssen allerdings wissen, dass ihnen nur das 

historische Zeichen, aber nicht das vergangene Gezeichnete zugänglich sein kann. Sie 

sollen vor allem nicht versuchen,  

“eine Ähnlichkeit zwischen dem wirklichen Montblanc und seiner kartographischen 
Schattierung zu finden,“342  

d.h. sie müssen immer zwischen der Realität des Zeichens und der von ihm Gezeichne-

ten zu unterscheiden.  

3. Zusammenfassung  

Im Vordergrund der Historik von Droysen stehen die Begriffe der Vergangenheit, der 
Erinnerung und des historischen Zeichens. Die Analyse dieser Begriffe hat zu folgenden 
Resultaten geführt: 

 

Der Vergangenheitsbegriff 

Die Historik von Droysen geht aus einem bestimmten Verständnis des Vergangenheits-

begriffes aus, das im Gegensatz zum Geschichtsrealismus steht. Der Geschichtsrealis-

mus berücksichtigt die für historische Erkenntnistheorie wesentliche Unterscheidung 

zwischen dem Objektsein und dem In-einem-Zustand-sein eines gewordenen Objektes 

nicht. Freilich sind die vergangenen Prozesse im gegenwärtigen Resultat “da“, aber das 

Resultat ist nicht der vergangene Prozess selbst. Die Menschen haben die Geschichte, 

weil sie zwischen verschiedenen Qualitätszuständen ein und desselben Objektes unter-

scheiden können.  

                                                 
341   “Es gibt nichts Seiendes, das nicht sein Werden, seine Geschichte hätte.“ (Droysen, 12.)  
342 Droysen, 8. 



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 184

Die vergangenen Prozesse können von Menschen gegenwärtig gedacht und in histori-

scher Weise rekonstruiert, aber nicht mehr wahrgenommen werden. Der Geschichtsrea-

lismus schreibt der ontologischen Vergangenheit eine ’reelle’ Existenz zu, die diese 

unter allen möglichen Gegenwartsbedingungen nicht haben kann. Die ontologische 

Vergangenheit ist keine Vergangenheit, sondern die vergangene Gegenwart, die leben-

dig und aktiv gewesen “war“, aber nicht mehr “ist“. Alles, was gegenwärtig ist, ist nicht 

ein Vergangenes. Selbst die historischen Gedanken sind geistige Gegenwarts-

phänomene eines bestimmten Daseins. Jede Vergangenheitsvorstellung ist ein 

gegenwärtiges Denkprodukt, das unter vielseitigen Einflüssen seiner Gegenwart steht. 

Es gibt die Vergangenheit nur dann, wenn sie gegenwärtig gedacht wird.  

 

Der Erinnerungsbegriff 

Die menschlichen Subjekte müssen sich sowohl an ihre individuelle als auch ihre kol-

lektive Vergangenheit erinnern. Dabei stehen ihre individuellen Erinnerungen immer im 

Zusammenhang mit ihrer kollektiven Vergangenheit. Die individuellen Erinnerungen 

enthalten zahlreiche Bezüge zur Kollektivgeschichte des erinnernden Subjekts. Die 

menschlichen Erinnerungsprozesse verlaufen nicht in spontaner oder willkürlicher 

Weise, sondern sie stehen unter dem Erinnerungszwang. Die menschlichen Subjekte 

müssen sich an bestimmte Ereignisse ihrer Vergangenheit erinnern, weil nur so sie sich 

selbst als “gewordene“ Subjekte in ihrer Gegenwart identifizieren können. Mit der Er-

findung der Sprache sind die Erinnerungen zum Gegenstand der menschlichen Überlie-

ferung geworden. Mit der Überlieferung bzw. mit dem Bewusstsein, dass man in der 

Gegenwart mit dem Überlieferten zu tun hat, ist die Geschichte möglich geworden. 

Auch die menschliche Erinnerung stellt eine Art der Überlieferung dar, die im Lebens-

kontext der erkennenden Gegenwart verstanden, interpretiert und ausgelegt wird.  

 

Der Begriff des historischen Zeichens 

Die Subjekte erkennen ihre Wirklichkeit mittels ihrer Zeichen. Sie schaffen ihre Zei-

chenwelt, um die Welt ihrer äußeren Objekte zu erkennen. Sie übersetzen die ihnen 

überlieferten Zeichen in ihre Zeichensprache. In den überlieferten Zeichen wurden die 

einmaligen Zustände von vergangenen Objekten fixiert und zeitgemäß dargestellt. Im 

Verhältnis zu den dynamischen Objekten der äußeren Wirklichkeit sind die menschli-

chen Zeichen statische, konstante und unveränderliche Phänomene. Die neuen Zeich-

nungen von ein und denselben Vergangenheitsobjekten heben die früheren Zeichnungen 

von diesen Objekten nicht auf, sondern sie setzen kontinuierlich ihre Erkenntnis- bzw. 

Verständnisprozesse fort. Mit dem Wahrnehmungsakt des überlieferten Zeichens wird 

dem Menschen die gezeichnete Wirklichkeit zugänglich.  



Die Grundlagen der Historik von Droysen 

 

 185

Alle äußeren Objekte werden für den Menschen nur als die von ihm “gezeichneten“ 

also als gedeutete, interpretierte und ausgelegte Objekte erkennbar. Obwohl die 

historischen Zeichen eine von ihren äußeren Objekten unabhängige Existenz haben, 

sind sie grundsätzlich auf die Existenz ihrer äußeren Objekte angewiesen. Und als 

mentale Konstrukte bleiben die Zeichen von ihren äußeren Objekten unabhängig. Der 

Unabhängigkeitsfaktor des Zeichens vom Gezeichneten bildet die Grundlage der 

menschlichen Erkenntnisfreiheit. Auch im historischen Erkenntnisprozess unter-

scheiden die menschlichen Subjekte zwischen dem imaginären Zeichen und dem 

äußeren Objekt. Der Vorstellung des absoluten Identitätsverhältnisses zwischen dem 

Zeichen und dem Gezeichneten liegt die Überzeugung der absoluten Identität zwischen 

dem erkennenden Subjekt und seinem äußeren Objekt zugrunde. Aber diese 

Identitätsvorstellung lässt das Wesentliche des menschlichen Erkenntnisprozesses nicht 

erkennen. Schließlich liegen die Zeichen und das Gezeichnete in den verschiedenen 

Wirklichkeitsdimensionen. 



 

 

 186



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 187

IV. Marx und Droysen im Vergleich  

Wir haben zum Gegenstand des philosophischen Vergleichs die geschichtsphilosophi-

schen Entwürfe sehr unterschiedlichen Charakters herangezogen. Die Europäer des 19. 

Jahrhunderts mussten mit der fortschreitenden Industrialisierung und mit den gravieren-

den gesellschaftlichen Wandlungen in bisher unbekanntem Ausmaß neue Erfahrungen 

gewinnen. Vor ihren Augen vollzog sich der Geburtsprozess der modernen 

Gesellschaft. In diesem Wandlungsprozess hatten die Menschen ein dringendes 

Bedürfnis nach der historischen Selbstidentifikation und der Neuinterpretation ihrer 

Vergangenheit, die gegenwärtig nicht mehr “wie bisher“ interpretiert werden konnte. 

Die Vergangenheitsinterpretationen ändern sich mit den sozialen und ökonomischen 

Gesellschaftswandlungen. Vor allem Droysen hat erkannt, dass jede Vergangenheit 

zeitgemäß ausgelegt wird, und dass jedes Vergangenheitswissen gegenwartsabhängig 

ist. Der Theorie der historischen Erkenntnis Droysens liegt die Idee des historischen 

Relativismus zugrunde.  

Marx wollte mit dem Relativismus in der Geschichte nichts zu tun haben. Die Erkennt-

nismöglichkeit des absoluten historischen Wissens stellt er nicht in Frage. Lediglich 

behauptet Marx, dass das jede menschliche Wissen in der Geschichte ’parteiisch’ er-

kannt wird. Aber die Parteilichkeit hindert das Erkennen der absoluten Wahrheit nicht, 

meinte Marx. Es kommt vor allem auf den (sozialen) Standpunkt des historischen Beob-

achters an. 

Die beiden Geschichtstheorien, obwohl sie im Gegensatz zueinander stehen, weisen 

gewisse Gemeinsamkeiten auf: Sie implizieren die epistemologische Problematik nach 

der Rolle des erkennenden Subjekts im historischen Erkenntnisbereich, sie weisen auf 

die Zusammenhänge zwischen dem Charakter des gesellschaftlichen Lebensprozesses 

und des historischen Wissens hin, sie heben die Gegenwartsfunktionen der Vergangen-

heitserkenntnis hervor. Diese Gemeinsamkeiten sollten in der vorliegenden Kurzanalyse 

untersucht werden.  

1. Der Begriff des Gewordenseins 

Sowohl Marx als auch Droysen war bewusst, dass sie in ihrer Gegenwart nicht nur mit 

einer ’werdenden’, sondern mit einer ’gewordenen’ Gesellschaft zu tun haben. Marx 

versuchte den Prozess des gesellschaftlichen Werdens vom Standpunkt seines 

Gewordenseins, d.h. geschichtlich zu erklären. In seiner Interpretation des Kapitalismus 

zeigte er, dass die Ursachen der kapitalistischen Entwicklung in der Vorgeschichte der 

industriellen Gesellschaft gesucht werden müssen. Marx interpretiert die gegenwärtigen 

Verhältnisse so, dass in seiner Interpretation sowohl die Vergangenheit als auch die 

Zukunft gleichzeitig anwesend sind. Aber er beschreibt die gegenwärtigen Zustände 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 188

nicht nur als “gewordene“, sondern auch als “werdende“ und sich zweckmäßig 

entwickelnde Verhältnisse. 

In diesem Punkt nähert sich Marx dem Grundgedanken von Droysen an, der die Haupt-

aufgabe der historischen Forschung in der Untersuchung des Prozesses des Werdens des 

gewordenen Seins sieht. Auch der historische Erkenntnisprozess stellt nach Droysen 

den im Rahmen des gesellschaftlichen Werdens verlaufenden Erkenntnisvorgang dar. 

Auch für Droysen stellt das gegenwärtige Gewordensein kein statischer, sondern ein 

dynamischer Lebenszustand. Das Leben modifiziert sich ständig, erreicht immer neue 

Entwicklungsstufen und bleibt trotz seiner Veränderlichkeit ein beständiges 

Gewordensein.  

Im historischen Erkenntnissubjekt sieht Droysen eine Persönlichkeit, die ihre eigenen 

Überzeugungen und ihre spezifischen Weltansichten hat. Diese Persönlichkeit bildet 

eine geistige Totalität, in deren Grenzen das Vergangene gegenwärtig interpretiert und 

ausgelegt wird. Die geschichtlichen Vorstellungen haben immer mit den konkreten 

Erkenntnissubjekten und besonderen Erkenntniszwecken zu tun.  

Für Marx steht die individuelle Denkweise der konkreten Subjekte im Zusammenhang 

mit ihrer Klassen- bzw. Gruppenzugehörigkeit. Marx betrachtet den Menschen als 

’gesellschaftliches Wesen’, das sich in seinen Produkten (ent)äußert. Auch die 

menschliche Geschichte ist ein menschliches Produkt. Die menschlichen Erkenntnisse 

sind von den äußeren Bedingungen der menschlichen Existenz abhängig.    

Marx trennt sich von der Idee des geschichtlichen Absoluten nicht, sondern er inter-

pretiert sie “anders“. Das Absolute in der Geschichte symbolisiert für Marx die 

Fortschrittsidee, die in seiner Geschichtstheorie auch  moralisch-ethisch begründet wird. 

Diese Begründung forderte von ihm die Berücksichtigung des gesamten Wissens, 

d.h.nicht nur des Vergangenheits-, sondern auch des Zukunftswissens. Marx tritt als 

historischer Prophet auf, weil er nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Zukunft 

seiner Gegenwart kennt.    

In der Erkenntnistheorie der Geschichte geht Marx über die individuellen Grenzen des 

historischen Erkenntnisprozesses ganz deutlich hinaus, weil er sowohl die Handlungs- 

als auch die Denkweise der Menschen gruppenbezogen interpretiert. Dennoch ist das 

Individuelle bei ihm nur in den Grenzen des Klassen- bzw. des Gruppenbewusstseins 

wirksam.  

Auch im Hinblick auf die Problematik der historischen Wahrheit gibt es zwischen Marx 

und Droysen wesentliche Differenzen. Droysen meint, dass das einzelne Individuum ein 

besonderes Verhältnis zur historischen Wahrheit hat, die sich jedem einzelnen 

Erkenntnissubjekt offenbaren kann, wie z. B. religiöse Wahrheit. 

“Denn in den Wirklichkeiten ist beides, die E r s c h e i n u n g e n und was in ihnen 
zur Erscheinung kommt, die I d e e , d.i. ihre Wahrheit; die Erscheinungen wechseln, 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 189

weil die Wahrheit nie ganz in ihnen ausgestattet ist; in der Bewegung, im Fortschrei-
ten haben die Endlichkeiten ihre Analogie des Vollkommenseins.“343 

Der Einzelne erkennt die absolute Wahrheit in beschränkter Weise, weil er das Absolute 

in der Geschichte vom relativen Standpunkt erkennen muss. Droysen hat sich selbst mit 

dem Einzelnen in der Geschichte identifiziert und im Unterschied zu Marx keinen An-

spruch auf das Erkennen der absoluten historischen Wahrheit erhoben. 

Für Marx steht aber außer jedem Zweifel, dass die absolute historische Wahrheit vom 

individuellen Subjekt unter bestimmten Bedingungen erkannt werden kann. Diese ab-

solute historische Wahrheit schließt bei ihm, wie gesagt, außer historischer Erkenntnis 

auch das Zukunftswissen ein. Im gegenwärtigen Gesellschaftszustand sieht Marx nur 

die Episode einer gesetzmäßig verlaufenden Entwicklung, die vom Menschen nicht nur 

erkannt, sondern auch beherrscht werden kann. Damit hat er in der Erkenntnistheorie 

der Geschichte, indem er die Vergangenheit nicht nur interpretiert, sondern diese für die 

Zukunftszwecke instrumentalisiert, einen Präzedenzfall geschaffen. Er hat eine Theorie 

begründet, die nicht nur zukunftsorientiert, sondern auch zukunftsabhängig ist. Wird sie 

von der Praxis nicht bestätigt, dann ist sie falsch. Und wir messen, wie es uns Marx 

übrigens empfohlen hat, seine Theorie an der historischen Praxis.  

 2. Der Materialismus in der Geschichte 

Droysen zählt sich sicher nicht zu den historischen Materialisten, aber er negiert die 

Rolle der Wirtschaft in der menschlichen Geschichte nicht. Die Bedeutung des wirt-

schaftlichen Lebens in der Menschengeschichte hat Droysen nie in Frage gestellt.344  

“Die Klage über den Materialismus trifft nicht das Güterleben und dessen wachsende 
Mehrung, sondern daß es von denen, die ihm leben, nicht in seiner sittlichen Bedeu-
tung erkannt wird.“345  

Droysen geht es darum, dass  

“man die wirtschaftlichen Verhältnisse von allen anderen sittlichen Bezügen isoliert, 
daß man fingiert, nur Güter und Werte für sich zu haben, während die Werte selbst nur 
durch die Beziehung zu der Persönlichkeit Wert haben, die Güter nur für den 
Menschen Güter sind.“346  

Droysen wirft dem Materialismus vor, dass in ihm allein die wirtschaftliche Sicht auf 

die Geschichte dominiere und kein Gedanke darüber gemacht würde, dass auch die 

wirtschaftlichen Verhältnisse eine Art der zwischenmenschlichen Beziehungen dar-

                                                 
343  Droysen, 5. 
344  Auf die Bedeutung des wirtschaftshistorischen Blickwinkels in Droysens Historik weist Schuppe 

hin. Nach seiner Meinung hat Droysen die im 19. Jahrhundert vorherrschende nationale Perspektive 
in der Betrachtung der Wirtschaftsgeschichte deutlich verlassen (Schuppe, a.a.O., 56f.). 

345  Droysen, 350. 
346  Droysen, 348. 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 190

stellten, dass auch die wirtschaftliche Lebensform die sittliche Form des menschlichen 

Lebens sei. Es ist aber ein Vorwurf, der weniger Marx, sondern vielmehr seine späteren 

Nachfolger betrifft, weil Marx die menschliche Produktionsweise von zwischen-

menschlichen Verhältnissen abhängig macht und über diese Verhältnisse vom morali-

schen Standpunkt aus urteilt.  

Marx sieht in der menschlichen Produktion eine zielgerichtete Handlung, in der die 

Menschen nicht nur die Produkte, sondern auch ihre zwischenmenschlichen Verhält-

nisse ständig (re)produzieren müssen. Die tätigen Menschen stehen im zeitspezifischen 

Verhältnis nicht nur zu ihren Produkten, sondern auch zu ihren Mitmenschen. Das Ver-

hältnis des Menschen zu seinem Gegenstand ist für Marx gleich ein Verhältnis des 

Menschen zu seinem Mitmenschen. Das menschliche Eigentum ist für ihn daher kein 

‘Gegenstand‘, sondern ein Produkt des zwischenmenschlichen Verhältnisses und für ihn  

“das Verhältnis des Privateigentums bleibt das Verhältnis der Gemeinschaft zur Sa-
chenwelt;“347  

Auch die Marxsche Analyse des Kapitalismus dürfen wir nicht als reine ökonomische 

Untersuchung betrachten, weil die ökonomische Theorie von Marx eine Theorie mit 

dem deutlich erkennbaren moralisch-ethischen Hintergrund ist. Marx beklagt, dass der 

Mensch sich im Kapitalismus von seinem menschlichen Wesen entfremdet hat. Der 

Mensch soll aber seine ’unmenschliche’ Wirklichkeit in der dem Menschen angemesse-

nen Weise umgestalten. Marx hat ein bestimmtes Menschenbild, das zugrunde seiner 

ökonomischen Theorie liegt und von ihm historisch begründet wird. Der Mensch soll 

sich nach Marx in seinem gegenwärtigen Handeln an dem Leitbild des Menschen orien-

tieren:  

“Danach ist der Mensch nicht, sondern er wird. Der Mensch ‘schafft sich selbst‘. Er 
produziert in seinem bewußten Denken und Handeln nicht nur seine Lebensmittel, 
sondern auch die gesellschaftlichen Verhältnisse, unter denen er lebt und von denen 
sein Denken und Handeln wiederum geprägt wird und abhängig ist.“348  

Die ’sittlichen Mächte’ sind im “Kapital“ so wirksam, wie sie in der Historik von Droy-

sen wirksam sind.  

Auch Droysen sieht in der Geschichte vor allem eine ’ethische Wissenschaft’. Allein 

der Mensch führt nach Droysen ein ’sittliches Leben’, das sich in den verschiedenen 

Handlungssphären aufbaut und verschiedene Zeitgestalten annimmt. Man könnte dem 

Menschen seine Verbrechen, die er in seiner Geschichte getan hat, kaum verzeihen, 

wenn es in der Menschengeschichte nicht das Absolute gäbe, von dem das menschliche 

Handeln geleitet werden soll, aber in der Realität nicht immer geleitet wird, weil der 

                                                 
347  Marx, Bd. I., 591. 
348  Oertzen, Thesen zu Marx, in: Beiträge zur Marx-Engels-Forschung: Geschichte und materialistische 

Geschichtstheorie bei Marx, hg. v. Vollgraf/Sperl/Hecker, Hamburg 1996, 7. 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 191

Mensch die Freiheit hat und sich in seinem Handeln vom Absoluten nicht immer leiten 

lässt.  

3. Das Verhältnis zwischen Absolutem und Konkretem  

Wie Humboldt glaubte auch Droysen daran, dass der Geschichtsschreiber nach dem 

Erkennen der Ideen in der Geschichte streben solle.  

“...Die Hauptsache war, dies festzustellen, daß der Inhalt der Geschichte Gedanken 
seien.“349  

Nun existierten menschliche Ideen sowohl für Droysen als auch für Marx nicht isoliert 

von den Wirklichkeitszuständen, unter denen sie die Ideen sind. Es ist der sogenannte 

Erkenntnisrealismus, der ein erkenntnistheoretisches Fundament von beiden 

Geschichtstheorien bildet. Sowohl Marx als auch Droysen standen der Hegelischen 

Interpretation des Absoluten ziemlich kritisch gegenüber. Beide Geschichtstheoretiker 

gingen davon aus, dass die Begründung des Absoluten in der Geschichte allein auf dem 

Weg seiner empirischen Verifikation erreichbar ist.  

In der Reflexion über das Absolute ging es beiden Geschichtstheoretikern nicht nur um 

die Idee, sondern auch um die Erkenntnismethode des Absoluten. Im Hinblick auf die 

Methodenfrage haben Marx und Droysen bestimmte Gemeinsamkeiten. So behauptet 

Droysen,  

“der Historiker dagegen entnimmt seine Gedanken aus der Wirklichkeit der Dinge und 
ihrem Verständnis, denn ihre Wahrheit ist es, die er suchte und die er darlegen 
will.“350  

spekulativen Dementsprechend bestehe die vorrangige Aufgabe des Historikers nicht 

darin, dass er die Gedanken mit Tatsächlichkeiten ‘umhüllen‘ und ‘maskieren‘ solle, 

sondern er  

“denkt sozusagen in den Formen von Tatsachen, so wie der Maler nicht von irgend-
welcher Abstraktion her seine Figuren ordnet und seine Farben verteilt...“351  

Im Hinblick auf die Erkenntnistheorie der Geschichte habe Hegel mit seiner 

Philosophie der Fachhistorie keinen großen Dienst erwiesen, meint Droysen.352  

Abgesehen von der allgemeinen Kritik der Hegelischen Idee des Absoluten hat auch 

Marx auf die methodische Unzulänglichkeit dieser Idee hingewiesen, dass  

                                                 
349 Droysen, 256. 
350  Droysen, 232. 
351  Droysen, 233. 
352  ebd. 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 192

“... die Methode, vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen, nur die Art für das 
Denken ist, nicht das Konkrete anzueignen, es als geistig Konkretes reproduzieren. 
Keineswegs aber <es ist> der Entstehungsprozess des Konkreten selbst.“353  

Dennoch hatte auch Marx seine eigene Idee des Absoluten, die er nur in spezifischer 

Weise definiert hat, postuliert. Diese Idee ist die Idee des ’Großsubjekts’,  

“sei es der Gattung oder der Arbeiterklasse, jedenfalls eines Überindividuellen, das als 
Träger eines vollkommen transparenten Wissens nicht nur im Besitz des Absoluten 
Wissens ist, sondern zugleich als ein Allgemeines der Beschränktheit des Individuel-
len enthoben ist: in der Identifizierung mit dem Allgemeinen, dem Ewigen und Un-
sterblichen scheint auch die gesuchte Sicherheit endlich gewährleistet.“354 

Zum Träger des absoluten Wissens wird ein überindividuelles Subjekt, das für Marx 

aber ein ’wirkliches gesellschaftliches’ Subjekt ist. Der Handlungszweck dieses Sub-

jekts liegt in der Verwirklichung der von ihm erkannten absoluten Wahrheit. Diese 

Wahrheit erkennt es nur in ’historischer Weise’.  

Die Marxsche Geschichtstheorie weckt bei den Lesern ein spezifisches Gefühl, weil bei 

ihm sowohl die Handlungs- als auch die Denkweise des kollektiven Subjekts von einer 

geheimnisvollen Macht, die er nicht ’Gott’, sondern ’menschliche Fortschritt’ nennt, 

bestimmt wird. Als Vernunftwesen erkennt der Mensch das, was für ihn ’Gut’ ist, und 

nachdem er das Gute erkannt hat, beginnt er, wenn notwendig auch gewaltsam, die von 

ihm erkannte Idee des Guten in die Praxis umzusetzen. An diesem praktischen 

’Umsetzungsprozess’ einer Idee sind bei Marx sowohl die Vergangenheit als auch die 

Zukunft beteiligt. Dem gegenwärtigen Menschen bleibt nichts anders, als der erkannten 

Fortschrittsidee Folge zu leisten. Nun ist für uns die Frage nach der Begründbarkeit der 

absoluten Idee selbst offen. Marx erklärt uns nicht, warum eine bestimmte Entwicklung 

für den Menschen ’gut’ bzw. ’fortschrittlich’ ist und wozu dieser Fortschritt überhaupt 

da ist.  

Aber auch die Fachhistoriker, die die Existenz des Absoluten in der Geschichte auf em-

pirische Weise zu beweisen versuchen, stehen vor einem schwierigen Problem, mit dem 

auch Droysen nicht fertig werden konnte. Dieses Problem weist auf folgende Schwie-

rigkeit hin: Die historische Empirie hat dazu tendiert, die Existenz des Absoluten in der 

menschlichen Geschichte eher zu negieren als diese zu begründen, weil der Verlauf der 

Menschengeschichte durch Gewalt, Tod, Grausamkeiten und Kriege gekennzeichnet 

wurde und auch gekennzeichnet ist. Die Existenz des Absoluten kann man in der 

Geschichte nur nach dem Prinzip “trotz aller Vernunft“ beweisen. Würden aber die His-

toriker die Vernunftprinzipien aus der Geschichte ausschließen, würde die Geschichte 

zu einem hoffnungslosen Unternehmen. Dennoch bleibt die Frage offen: Ist die 

                                                 
353  Marx, Bd. VI, 819. 
354  Reichelt, Warum hat Marx seine dialektische Methode versteckt? In: Beiträge zur Marx-Engels-For-

schung: Geschichte und materialistische Geschichtstheorie bei Marx, hg. v. Vollgraf, Ber-
lin/Hamburg 1996, 92. 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 193

Geschichte ’an sich’ vernünftig oder ist sie nur darum vernünftig, weil sie von 

menschlichen Subjekten als vernünftig angesehen wird. 

4. Wirklichkeit und ihre Interpretation 

Wenn man über die Geschichtstheorien von Marx und Droysen reflektiert, dann denkt 

man in der ersten Linie nicht an die Gemeinsamkeiten, sondern an die Differenzen zwi-

schen ihnen. Droysen blieb sowohl die materialistische Geschichtsauffassung als auch 

der historische Messianismus von Marx fremd. Auch die Marxsche Idee des Klassen-

bewusstseins, die im erkenntnistheoretischen Bereich eine methodisch innovative Leis-

tung darstellte, weil mit ihr im historischen Erkenntnisprozess erstmals die gruppenspe-

zifischen Interessen und Einflüsse berücksichtigt werden können, wurde recht spät von 

der historischen Erkenntnistheorie aufgegriffen.  

Bei Droysen steht das individuelle Subjekt, das selbst das Produkt seiner Zeit und seiner 

eigenen Entwicklung darstellt und eine geistige Totalität bildet, im Vordergrund der 

erkenntnistheoretischen Reflexion. Vom dynamischen Standpunkt aus erkennt dieses 

Subjekt seine Vergangenheit, die er auch standortabhängig interpretiert und in den 

Grenzen seiner geistigen Totalität erklärt. Die menschlichen Kollektive fallen aber aus 

dem reflektiven Blickfeld Droysens völlig aus. Die Wirkung der kollektiven Einflüsse 

bzw. der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen auf die individuelle Denkweise der 

Menschen hat Droysen nicht untersucht. Erst im letzten Vierteil des 20. Jahrhunderts 

wurde die Problematik nach dem Charakter des kollektiven Erinnerungsprozesses von 

der philosophischen Wissenschaft thematisiert und sowohl hermeneutisch als auch 

transzendentallogisch diskutiert.  

In den Vordergrund dieser Diskussion rückte die Analyse des Erzählbegriffes und des 

Begriffes des historischen Diskurses. Die historischen Erzählprozesse setzen eine ge-

meinsame Welt voraus, in der sich historische Texte unterschiedlichen Charakters ein-

ander ergänzen: 

“Wenn man sich Geschichte erzählt, setzt man teilweise eine gemeinsame Welt immer 
schon als bestehend voraus, d.h. man unterstellt, dass die Geschichten füreinander to-
lerabel sind (d.h. weder einander widersprechend noch völlig gleichgültig gegenein-
ander)“.355 

In der gemeinsamen Welt wird die individuelle Denk- und Handlungsweise den gesell-

schaftlichen Strukturen zugeordnet. In dieser Welt steht das Individuelle im Bezug zum 

Allgemeinen, das für Marx ’Gesellschaft’ darstellt.  

Marx hebt eine besondere Eigenschaft des Menschen hervor, ein ’gesellschaftliches 

Wesen’ zu sein. Jede Betrachtungsweise des Einzelnen in der Geschichte, das in keinem 

                                                 
355  Röttgers, Die Lineatur der Geschichte, 38. 



Marx und Droysen im Vergleich 

 

 194

Zusammenhang mit den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen dieses Einzelnen steht, 

ist seit Marx in der Fachhistorie obsolet geworden.  

Dennoch ist die Geschichtstheorie von Marx von einem anderen Extrem betroffen. Bei 

Marx löst sich das Individuelle im kollektiven Bewusstsein auf. Marx ignoriert die Tat-

sache, dass die Individuen ihre Vergangenheit, die immer eine kollektive ist, doch in 

individueller Weise erfassen und darstellen. Die kollektive Denkweise hindert oft die 

Innovationen im historischen Denken. Hätte Marx sich dem kollektiven Denken seiner 

Epoche unterworfen, gäbe es dann seine Geschichtstheorie nicht. 

 Marx analysiert die Gegenwart nach der historischen Methode.Es ist kein Zufall, dass 

das “Kapital“ von Marx mit der Analyse des menschlichen Produktes beginnt. Von dem 

Reflexionsakt über das menschliche Produkt, das für Marx eine besondere 

Erkenntnisquelle darstellt, geht er zur Untersuchung der vollendeten Lebensprozesse. 

Im menschlichen Produkt versucht Marx das Wesen des menschlichen Lebensprozesses 

zu erkennen. In diesem Fall steht Marx der Überzeugung von Droysen, der in den 

menschlichen Produkten ein geistiges Phänomen sieht, ziemlich nah. Droysen meint, 

dass sich in den überlieferten menschlichen Produkten der Geist des vergangenen 

Menschen fixiert hat, und dass alle menschlichen Produkte die Spuren dieses Geistes 

enthalten. Aber in der Theorie der historischen Erkenntnis geht es Droysen wesentlich 

um die epistemologische Begründung des historischen Erkenntnisprozesses. Seine 

Bemühungen zielen vor allem auf die Beantwortung der Frage, wie im überlieferten 

historischen Produkt den Geist des vergangenen Menschen erkannt wird. Aus diesem 

Grund war für ihn die Begründung der Verstehenslehre, die in der modernen 

Erkenntnistheorie der Geschichte eine große Bedeutung gewonnen hat, relevant. 

Sowohl Marx als auch Droysen betrachten menschliche Geschichte gegenwartsbezogen. 

Die historische Betrachtungsweise der gewordenen Gesellschaft setzt die Fähigkeit 

voraus, über die Grenzen des gewordenen Zustandes hinausgehen und sich das 

Gegebene oder das gegenwärtig Vorhandene “anders“, wie es in Wirklichkeit ist, 

vorstellen zu können. Die historische Betrachtungsweise setzt auch die Fähigkeit 

voraus, sich von den gegenwärtigen Realitäten entfernen zu können. Aber jede 

Entfernung von der eigenen Realität ist nur in den Grenzen der vorhandenen Realität 

möglich. Wir denken nur das, was unsere Realität uns denken zulässt. 

Dennoch bleibt die Geschichte – nicht zuletzt wegen der Bedeutung des Einzelnen in 

ihr – unberechenbar und unvoraussagbar. Das Verhältnis zwischen historischer 

Interpretation und gegenwärtiger Wirklichkeit ist das Verhältnis der gegenseitigen 

Abhängigkeit. Nicht die Wirklichkeit allein bestimmt den Charakter ihrer historischen 

Interpretationen, sondern die historischen Interpretationen bestimmen maßgeblich ihre 

Wirklichkeit. Die historische Interpretation ist ein ’wirksam-wirkliches’ Element der 

Wirklichkeit, was die Geschichte der Marxschen Theorie am besten beweist. 



Fazit 

 

 195

C. Fazit 

Die drei wesentlichen Ziele dieser Arbeit, auf die schon in der Einleitung hingewiesen 

wurde, waren die folgenden: (1) das Problem der Zuständigkeit der reflektiven philoso-

phischen Disziplin ‘Historik‘ im historischen Erkenntnisbereich zu lösen, (2) dem Beg-

riff der ‘historischen Wirklichkeit‘ eine präzise Definition zu geben und (3) die Frage 

nach der Möglichkeit des objektiven historischen Wissens zu klären. Im abschließenden 

Teil der vorliegenden Untersuchung sollen die Ergebnisse der bisherigen Überlegungen 

zusammengefasst werden. 

1. Die Historik 

In der vorliegenden Arbeit wurde versucht, die Notwendigkeit einer reflektiven philoso-

phischen Disziplin, die für die gesamte erkenntnistheoretische Problematik der histori-

schen Wissenschaft zuständig sein soll, zu begründen. Die erkenntnistheoretische Prob-

lematik der Geschichte wurde hier anknüpfend an die Tradition der transzendentalen 

Historik untersucht. Vom Standpunkt der transzendentalen Historik sind die Vergan-

genheitsobjekte nur die mentalen Produkte ihrer gegenwärtigen Erkenntnissituationen. 

Der historische Interpretationsvorgang stellt im zeitlichen Zusammenhang eine kohä-

rente Erkenntnisprozedur dar, in der oft ein und dieselben historischen Sachverhalte neu 

dargestellt oder von einem “anderen“ Standpunkt, der immer ein gegenwärtiger Stand-

punkt ist, erklärt werden. In jeder neuen historischen Interpretation sucht die interpretie-

rende Gegenwart einen geistigen Zusammenschluss mit ihrer Vergangenheit. Aber die 

transzendente Vergangenheit, die vielfältig in den historischen Interpretationen ausge-

legt wird, bleibt den erkennenden Subjekten unzugänglich.  

Jede historische Interpretation bezieht sich auf die gegebenen Wirklichkeitszustände, 

die in dieser Interpretation zu “gewordenen“ Zuständen werden. Jede historische 

Interpretation ist nicht nur die Interpretation einer bestimmten Vergangenheit, sondern 

auch einer bestimmten Gegenwart. 

Die Historiker reflektieren über die Vergangenheit von ihrem gegenwärtigen Stand-

punkt aus. Die gegenwärtigen Einflussfaktoren, die vor allem weltanschauliche, politi-

sche, methodische und interessenleitende Faktoren sind, prägen wesentlich den Cha-

rakter der gegenwärtigen Vergangenheitsreflexion. Diese Faktoren sind die 

bedeutenden Konstituierungselemente des historischen Wissens. Die gegenwärtigen 

Einflüsse auf den Charakter der historischen Erkenntnis lassen sich allein im 

epistemologischen und nicht im fachhistorischen Bereich erkennen. Die Fachhistorie 

berücksichtigt in ihrer empirischen Vergangenheitsreflexion diese äußeren Einflüsse 

nicht. Es ist auch nicht die Aufgabe der historischen Wissenschaft, sich mit der 

Untersuchung der äußeren Faktoren auf ihre eigenen Erkenntnisprozesse zu 



Fazit 

 

 196

beschäftigen. Schließlich versucht die Geschichtswissenschaft, allein die Vergangenheit 

zu erkennen. Aber gerade die philosophische Reflexion der transzendentalen Historik 

zeigt, dass das Erkennen der Vergangenheit immer das Erkennen der eigenen 

Gegenwart ist.  

Geschichte hat allein mit ihren gegenwärtigen Objekten zu tun, die sie als “gewordene“ 

und “überlieferte“ Objekte betrachtet. Die äußeren Objekte kennen allein ihr gegenwär-

tiges Sein, in dem sie wirklich ’seiend’ sind. Und allein unter der Bedingung ihrer ge-

genwärtigen Präsenz werden sie historisch erkannt. Im historischen Denkakt werden die 

gegenwärtigen Objekte nicht nur unter ihren gegenwärtigen, sondern ihren vergangenen 

Existenzbedingungen vorgestellt. Wenn die gegenwärtigen Objekte im Kontext ihrer 

vergangenen Existenzbedingungen gedacht werden, dann werden sie dem erkennenden 

Subjekt als modifizierte, überlieferte bzw. deformierte Objekte erscheinen. Der histori-

sche Kontext stellt die imaginäre Leistung des gegenwärtigen Bewusstseins dar. Dieser 

historische Kontext hat im Unterschied zum vergangenen Objekt keine wirklich-gegen-

ständliche, sondern nur eine imaginäre Existenz. Aber ohne Fähigkeit des gegenwärti-

gen Bewusstseins, sich seine Gegenwart anders als sie gegenwärtig ist, vorstellen zu 

können, wären geschichtliche Rekonstruktionen gar nicht möglich gewesen. Im histori-

schen Erkenntnisprozess ist die Imagination die notwendige Bedingung des Vergangen-

heitswissens. Dennoch unterscheidet sich die historische Imagination von der Phantasie, 

weil sie den strengen wissenschaftlichen Regeln unterliegt.  

Man kann die kognitive Reflexion der Historik von der fachhistorischen Reflexion über 

die Vergangenheit in vieler Hinsicht unterscheiden, aber das wesentliche Unterschei-

dungsmerkmal zwischen beiden Reflexionsarten liegt darin, dass beide Wissenschaften 

ein unterschiedliches Beziehungsverhältnis zum Begriff der historischen Erkenntnissitu-

ation haben.  

Die Vergangenheitsreflexion der Historik ist nicht nur die Reflexion über die vergange-

nen Objekte, sondern auch über die Bedingungen des gegenwärtigen Erkenntnisaktes 

der vergangenen Objekte. Die Geschichtswissenschaft hat immer ihre besondere Er-

kenntnissituation, die sie nicht bestimmt, sondern in der sie das Vergangene interpre-

tiert. Die Geschichtswissenschaft reflektiert (normalerweise) über die Bedingungen ih-

res gegenwärtigen Erkenntnisaktes nicht, sondern sie beschreibt in ihrer besonderen 

Erkenntnissituation das Vergangene.  

Dagegen stellt für die Historik die Reflexion über den Charakter der historischen Er-

kenntnissituation ihre unmittelbare Forschungsaufgabe dar. Auch die Historik nimmt 

am historischen Erkenntnisprozess teil, weil sie die epistemologischen Grundlagen des 

historischen Wissens überprüft und die Bedeutung des subjektiven Faktors im histori-

schen Erkenntnisprozess untersucht.  

Da die Fachhistorie ein unmittelbares Subjekt des historischen Erkenntnisprozesses ist, 

kann sie die epistemologischen Grundlagen ihres eigenen Erkenntnisaktes überhaupt 



Fazit 

 

 197

nicht oder nur vom fachhistorischen Standpunkt legitimieren. Die Fachhistorie darf 

auch nicht auf die gleiche Art und Weise, wie sie über ihre vergangenen Objekte 

reflektiert, über ihre eigenen Erkenntnisprozesse reflektieren und diese auch 

epistemologisch legitimieren. Die Aufgabe der erkenntnistheoretischen Legitimation 

des historischen Erkenntnisprozesses liegt allein im Zuständigkeitsbereich der 

transzendentalen Historik, weil allein die transzendentale Historik über den historischen 

Wissensbereich vom neutralen und souveränen Standpunkt reflektiert. Die transzenden-

tale Historik produziert die empirischen historischen Erkenntnisse nicht, sondern sie 

reflektiert über den Charakter des historischen Erkenntnisprozesses.  

Die Historik strebt nicht nach der fachmethodischen Überprüfung des historischen Wis-

sens. Dennoch untersucht sie sowohl die objektiven als auch subjektiven Bedingungen, 

unter denen die historischen Erkenntnisse gewonnen wurden. Grundsätzlich unterschei-

den sich die Historik und die Fachhistorie in Bezug auf ihre Forschungszwecke vonein-

ander:  

Während die Geschichtswissenschaft die empirischen historischen Erkenntnisse produ-

ziert, produziert die Historik diese Erkenntnisse nicht, sondern sie reflektiert über die 

Produktionsprozesse des historischen Wissens. Die kognitive Historik erhebt keinen 

Anspruch auf das Erkennen der empirischen historischen Wahrheit, sondern sie fragt 

nach der Möglichkeit der historischen Wahrheit überhaupt. Mit ihrer eigenständigen 

Reflexion trägt aber auch die Historik in den Legitimationsprozess des Vergangenheits-

wissens bei.  

2. Der Vergangenheitsbegriff 

Die erkennenden Subjekte interpretieren ihre Vergangenheit in ihrem gegenwärtigen 

Lebenskontext. Aber die von ihnen gegenwärtig vorgestellte Vergangenheit ist immer 

die Vergangenheit ihres aktuellen Lebensabschnittes. Ihre Vergangenheitsvorstellungen 

sind ein Bestandteil ihres gegenwärtiges Weltbildes, das zugleich das Bild von ihrem 

eigenen Gewordensein ist. Jede Vergangenheit steht, epistemologisch gesehen, unter 

der Bedingung ihrer Gegenwart. Die Vergangenheit schließt nicht alles Gewesene ein, 

weil nicht alles, was gewesen ist, ist in den gegenwärtigen historischen Vorstellungen 

enthalten. Der Vergangenheitsbegriff setzt notwendig eine Denkrelation zwischen dem 

gegenwärtigen und dem vergangenen Sein voraus.  

Das Sein ist in seinem aktuellen Dasein “wirklich“. Das, was das bewusste Sein unter 

den Bedingungen seines konkreten Daseins als sein Vergangensein denkt, ist für dieses 

seine Geschichte. Die Vergangenheit des gegenwärtigen Daseins ist so beweglich und 

veränderlich, wie seine Gegenwart beweglich und veränderlich ist. Im historischen Re-

flexionsakt über die Vergangenheit werden die einzelnen Episoden, besondere Sachver-

halte und relevante Ereignisse des vergangenen Lebensprozesses im bestimmten Zu-

sammenhang erfasst und ausgelegt. Unabhängig davon, in welchen Zusammenhängen 



Fazit 

 

 198

die vergangene Wirklichkeit gegenwärtig dargestellt wird, bezieht sich die historische 

Darstellung dieser Wirklichkeit auf die gegenwärtigen Zustände. Allein im gegenwärti-

gen Denkakt ist die vergangene Wirklichkeit “wirklich“ da. Geschichte ist ein mentales 

Reflexionsprodukt des bewussten Seins, das in jedem Moment seines Daseins die histo-

rischen Bedingungen seines Gewordenseins zu verstehen und zu erklären versucht. 

Eine Vergangenheit, die nicht das Reflexionsprodukt des gegenwärtigen Bewusstseins 

ist, gibt es für dieses Bewusstsein nicht. Nicht alles, was gewesen ist, kann zum Refle-

xionsobjekt des Bewusstseins werden. Das Gewesene ist grenzenlos. Es schließt alle 

Ereignisse ein. Aber nur ein Teil vom Gewesenen wird zur menschlichen Geschichte.  

Die bewusste Existenz, die sich historisch erkennt, denkt ihr gegenwärtiges Dasein im 

Verhältnis zum vergegangen Sein. Allein in ihrem Denken kann diese Existenz die 

Grenzen ihres gegenwärtigen Daseins, das sie sich als “Anderssein“ vorstellt, verlassen.  

Aber das Bild vom eigenen Andersseins steht immer im logischen Zusammenhang mit 

den Bedingungen des gegenwärtigen Daseins. Ein historisches Bild ist immer ein ge-

genwärtiges Bild und aus diesem Grund auch das Selbstbild, das sich auf den gegen-

wärtigen Zustand notwendig bezieht. 

Jeder Seinszustand ist nur ein Augenblick der Wirklichkeit. Das Bewusstsein denkt in 

jedem Augenblick seines Daseins sowohl sein Vergangensein als auch sein Möglich-

sein. Die Vorstellungen dieses Bewusstseins über sein vergangenes bzw. sein zukünfti-

ges Dasein stellen im Grunde genommen die irrealen Zustände dar, die es in der gegen-

wärtigen Wirklichkeit dieses Bewusstseins nicht gibt. Dennoch werden alle Bewusst-

seinsvorstellungen unter realen Zuständen gewonnen. Diese Vorstellungen sind mentale 

Produkte ihrer wirklichen Seinszustände. Die erkennenden Subjekte haben in ihrem 

momentanen Dasein nur mit der Wirklichkeit ihres aktuellen Momentes, in dem sie ihre 

Vergangenheit bzw. ihre Zukunft erkennen, zu tun. Und alles, was außerhalb des aktu-

ellen Momentes liegt, liegt diesen Subjekten gegenwärtig nicht vor. Wenn die Subjekte 

in ihrem gegenwärtigen Dasein ein “Gewordensein“ erkennen, dann verhalten sie sich 

zu ihrem gegenwärtigen Dasein als einem “Gewordensein“, weil sie außerhalb ihres 

gegenwärtigen Daseins kein anderes Dasein, zu dem sie sich verhalten können, haben. 

Jede Vergangenheitsvorstellung ist ein mentales Produkt des sich verhaltenden Be-

wusstseins, dem seine gegenwärtige Wirklichkeit nicht so, wie sie “ist“, sondern wie sie 

“geworden ist“, in dieser Vorstellung erscheint. Die Ursache dafür, dass die einheitliche 

Wirklichkeit im menschlichen Bewusstsein nicht so, wie sie “ist“ erscheinen kann, liegt 

allein auf der Seite des Bewusstseins. Aber mit dem Begriff des sich zu seiner Wirk-

lichkeit verhaltenden Bewusstseins kann letztendlich 

”...der gesellschaftlich vernichtete, zerstückelte, zwischen Teilsystemen verteilte 
Mensch gedanklich wieder hergestellt werden...”356  

                                                 
356  Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein, a.a.O., 15. 



Fazit 

 

 199

Dieser Mensch erfasst seine Wirklichkeit, indem er sich zu ihr verhält, aber die Ursache 

seines Verhaltens liegt entweder in ihm selbst oder in seinem gegenwärtigen Dasein. 

Man wendet sich an den konkreten Menschen, um zu verstehen, warum dieser Mensch 

seine Vergangenheit “so“ interpretiert und “in dieser Weise“ auslegt. Die 

Vergangenheit dieses Menschen gibt es nicht unabhängig von ihm. Die Menschen 

haben nur mit der Vergangenheit zu tun, die sie in der Relation zu ihrer Gegenwart und 

in ihrer Gegenwart denken. Die Vergangenheit, die nicht in Relation zur erkennenden 

Gegenwart steht, ist keine Vergangenheit.  

Weil die menschliche Existenz die Existenz des momentanen Charakters ist, sind auch 

die menschlichen Vergangenheitsvorstellungen die auf den Charakter der momentanen 

Existenz angewiesenen und vom aktuellen Existenzmoment abhängigen Vorstellungen. 

Die Subjekte erkennen in ihrem aktuellen Existenzmoment nur die Vergangenheit ihres 

Existenzmomentes. Aus diesem Grund ist für sie der Vergangenheitsbegriff ein Begriff 

mit konkreten Inhalten. Die Menschen interpretieren das Vergangene, wenn es auch 

nicht das menschliche Vergangene ist, in menschlicher Weise. 

3. Die historische Wahrheit 

Dem Objektivitätsprinzip des historischen Wissens steht Droysen skeptisch gegenüber. 

Dieser Skeptizismus ist begründbar, weil die von den subjektiven Zwecken geleitete, 

von den gegenwärtigen Interessen bestimmte und auf den subjektiven Charakter der 

historischen Überlieferung angewiesene historische Forschung nicht imstande ist, die 

absolute historische Wahrheit zu erkennen. Die ”objektiven” und ”absoluten“ histori-

schen Erkenntnisse wären nur dann möglich, wenn die Erkenntnissubjekte sich von ih-

rem Subjektsein ablösen und die Vergangenheit unabhängig von ihrem gegenwärtigen 

Standpunkt rekonstruieren würden. Dann hätten sie aber nicht mit “ihrer“, sondern mit 

der absoluten Vergangenheit zu tun. Die absolute Vergangenheit zu erkennen, ist für die 

Menschen nicht möglich, weil ihr Sein ein vergängliches Dasein ist. Geschichte kennt 

keine absoluten Seinszustände. Also müssen die Menschen, wenn sie die historische 

Wahrheit erkennen wollen, von der Idee der absoluten historischen Wahrheit Abschied 

nehmen. Die menschlichen Subjekte können die historische Wahrheit nicht in absoluter, 

sondern nur in relativer Weise erkennen. 

Das Prinzip der relativen historischen Wahrheit geht von der Möglichkeit der Überein-

stimmung zwischen dem transzendenten und dem immanenten Vergangenheitsobjekt 

aus. Dennoch liegen die Übereinstimmungskriterien zwischen immanentem und trans-

zendentem Vergangenheitsobjekt allein auf der Seite des erkennenden Subjekts. Die 

vergangenen Prozesse werden von diesem Subjekt als abgeschlossene und vollendete 

Entwicklungen gedacht, aber die wirklichen Prozesse bleiben nicht stehen, sondern sie 

gehen unaufhörlich weiter. Ihre gegenwärtige Fortsetzung ist die Bedingung ihrer histo-

rischen Erkenntnis.  



Fazit 

 

 200

Das problematische Element des historischen Erkenntnisaktes liegt darin, dass die histo-

rischen Erkenntnissubjekte während ihrer begrenzten Existenz die Vergangenheit ihres 

eigenen Entwicklungsprozesses, den sie im Ganzen begreifen wollen, zu erkennen 

versuchen. Dabei erkennen sie das Gewesene nur in Bezug auf das ihnen gegenwärtig 

Vorhandene. Sie stellen das Vergangene im Horizont ihrer Gegenwart dar. Unter diesen 

Bedingungen können sie aber ihre Vergangenheit vollständig nicht erkennen, weil ihre 

Vergangenheit unter der Bedingung ihrer Zukunft, die eine offene Zukunft ist, steht. 

Und auch die Zukunft, die zur Gegenwart wird, wird mit dem gleichen Problem zu tun 

haben. 

Gegenwärtig werden alle Beweise dafür, was in der Vergangenheit geschah, nur im Be-

reich des gegenwärtig Gegebenen und auch gegenwärtig Zugänglichen gesucht und ge-

funden. Die Auskunft über unsere Vergangenheit kann uns allein unsere Gegenwart 

geben. 

Die Fachhistoriker sind überzeugt, dass sie bei der richtigen methodischen Vorgehens-

weise die historische Wahrheit doch immer erkennen können. In Wirklichkeit ist ihr 

Vergangenheitswissen ein selektives und begrenztes. Die Historiker deuten die vergan-

genen Entwicklungen vom Standpunkt ihrer ethischen Wertvorstellungen, ihrer Weltan-

sichten und ihrer gegenwärtigen Überzeugungen aus. Ihrer Vergangenheitsinter-

pretation ist immer eine Grenze gezogen, die die Grenze ihrer Gegenwart ist. Diese 

Grenze können sie nicht überspringen. Die menschlichen Vergangenheitsvorstellungen 

ändern sich mit den gesellschaftlichen Zuständen, die auf ihr eigenes Erkenntnis-

interesse und ihre Erkenntnisbedürfnisse angewiesen sind.  

Was die Erkenntnissubjekte in der historischen Weise erkennen, ist allein ihre Gegen-

wart und nicht die Vergangenheit, die es übrigens ohne Gegenwart nicht gibt. Dabei 

werden alle Veränderungen und Verschiebungen in der Struktur des 

Vergangenheitswissens allein von dieser Gegenwart verursacht. Warum wird ein und 

dieselbe Vergangenheit anders interpretiert? Diese Vergangenheit wird von den sich 

ständig wechselnden Gegenwarten und unter spezifischen Erkenntnisbedingungen 

erfasst und ausgelegt. Eine identische Vergangenheit wird in unterschiedlichen 

Gegenwartszusammenhängen dargestellt.  

Aber allen historischen Darstellungen liegen grundsätzlich die gegenwärtigen Erkennt-

niszwecke zugrunde. Diese Zwecke werden entsprechend dem Erkenntnisinteresse des 

gegenwärtigen Subjekts und d.h. sie werden zeitgemäß bestimmt. Die historischen Er-

kenntniszwecke werden in der Übereinstimmung mit dem gegenwärtigen Erkenntnisin-

teresse immer wieder aktualisiert. Die neuen Erkenntniszwecke fordern eine neue Inter-

pretationsweise der Vergangenheit. Jeder historischen Interpretation liegt ein bestimm-

ter Erkenntniszweck zugrunde. Die Subjekte erkennen in ihrer Vergangenheit nur das, 

was für sie relevant ist. Die Vorstellungen vom geschichtlich Relevanten wandeln sich 

in der Zeit. Mit ihnen ändern sich die Schwerpunkte der gegenwärtigen Vergangenheits-



Fazit 

 

 201

forschung, die immer vom spezifischen Erkenntnisinteresse ihrer Gegenwart abhängig 

bleibt.  

Die menschlichen Erkenntniszwecke stehen immer im Zusammenhang mit den 

menschlichen Bedürfnissen. Die Menschen haben ein Bedürfnis nach dem objektiven 

Vergangenheitswissen, weil dieses Wissen für sie wichtige Gegenwartsfunktionen er-

füllt.  

Die menschlichen Erkenntniszwecke sind vom menschlichen Erkenntnisinteresse ab-

hängig. Die Menschen haben Interesse daran, ihre Vergangenheit in objektiver Weise 

zu erkennen, weil ihr Vergangenheitswissen ein wichtiger Bestandteil ihres Wissens 

über die Welt ist.  

Wenn der Mensch seine eigene Existenz als “Zweck an sich“ betrachtet, darf er die ver-

gangene Existenz nicht zum Mittel seines Zwecks machen. Das moralische Prinzip 

fordert vom Menschen, dass er auch in der vergangenen Existenz einen “Zweck an 

sich“ sieht und diese Existenz in seiner Forschung dementsprechend behandelt. Jeder 

Mensch existiert bzw. existierte als Zweck an sich. 

“... der Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen existiert als Zweck an sich 
selbst, nicht bloß als Mittel zum beliebigen Gebrauche für diesen oder jenen Willen, 
sondern muß in allen seinen sowohl auf sich selbst als auch auf andere vernünftige 
Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet werden.“357  

Nur so kann der Mensch die historische Wahrheit erkennen. Die Vorstellung von der 

historischen Wahrheit steht unter der Bedingung der menschlichen Freiheit. Der 

Mensch kann die historische Wahrheit nach den fremdbestimmten Zwecken niemals 

erkennen.358  

Wenn die historische Wahrheit unter dem Freiheitsprinzip steht, dann lässt sie die Plu-

ralität der historischen Interpretationen zu. Die Vielfalt der historischen Interpretation 

widerspricht dem historischen Wahrheitsprinzip nicht.  

”Aber in meiner Gegenwart erscheinen die Dinge so und nichts anders, ihre Wahrheit 
ist für jetzt diese Auffassung, und nur in dieser Auffassung kann meine Zeit, kann ich 
sie verstehen, ihre Wahrheit aussprechen.”359  

Jede relative historische Wahrheit ist die Wahrheit des wirklichen Momentes und des 

wirklichen Entwicklungsprozesses, der sich selbst nur in seinen momentanen Wahrhei-

ten als Ganzes erfassen und erkennen kann.  

In diesem Erkenntnisprozess haben die Menschen einen dringenden Bedarf, ihre Ver-

gangenheit möglichst wahrhaft und objektiv zu erkennen, weil ihre Vergangenheitsvor-

                                                 
357  Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, a.a.O., 50. 
358  Steht die historische Forschung im Dienst der Herrschenden, bezweckt sie die historische Legitima-

tion der gegebenen Zustände, dann sind ihre Zwecke fremdbestimmt.  
359  Droysen, 231. 



Fazit 

 

 202

stellungen ihre gegenwärtigen Entwicklungen direkt beeinflussen und bestimmen. Die 

verzerrten Vergangenheitsbilder hindern die Wahrnehmung der gegenwärtigen Wirk-

lichkeit, sie erschweren auch die gegenwärtigen Identifikationsprozesse. ’Geschichte’ 

ist wirksam und aus diesem Grund ist sie mehr als “nur“ ein Wissen. In ihrer 

repräsentativen Funktion ist die historische Erkenntnis ein mehr oder weniger guter 

Ersatz für das, was wir “vergangene Wirklichkeit“ nennen. Der Ersatz darf aber niemals 

mit dem Original gleichgesetzt werden. Die Wahrheit der historischen Erkenntnis liegt 

darin, dass Geschichte nicht die vergangene Wirklichkeit selbst, sondern ein mentales 

Produkt der gegenwärtigen Wirklichkeit ist. 



Biographische Darstellungen 

 

 203

D. Biographische Darstellungen 

Karl Marx wurde am 5. Mai 1818 in Trier geboren. Mit 23 Jahren promovierte 1841 

Marx in Berlin. Drei Jahre später 1844 gibt Marx gemeinsam mit A. Rüge die Deutsch-

Französischen Jahrbücher heraus (=“Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie“). 1845 

verfaßt er zusammen mit Engels die “Deutsche Ideologie“ und die Feuerbach-Thesen, 

1848 das Kommunistische Manifest. Nachdem er 1849 Deutschland verlässt, verbringt 

er den Rest seines Lebens in London. 1859 erscheint seine Arbeit “Zur Kritik der politi-

schen Ökonomie“, die Vorwegnahme der Hauptthesen seines Hauptwerks von “Das 

Kapital“. 1867 wird “Das Kapital“ Band I herausgegeben. Der zweite und der dritte 

Band wurde posthum und unvollendet von Engels nach dem Tod Marx veröffentlicht. 

Marx stirbt am 14. März 1883 in London. Der Einfluss des Nachlasses von Marx war so 

vielseitig, dass man ihn zugleich als Historiker, Politiker, Soziologe, Wirtschaftswissen-

schaftler bezeichnen kann. Dass Marx nicht nur Wirtschaftstheoretiker und Begründer 

des theoretischen Kommunismus, sondern auch ein Philosoph ist, bleibt bei der Be-

wertung seiner Persönlichkeit oft nebensächlich. Im Vordergrund meiner Arbeit steht 

vor allem die Analyse des philosophischen Nachlasses von Marx.  

 

Johann Gustav Droysen wurde am 6. Juli 1808 in Treptow an der Rega geboren. Er 

starb am 19. Juni 1884 in Berlin. Seit 1840 ist er Geschichtsprofessor in Kiel. 1848 ge-

hört Droysen als Vertreter der rechten Mitte der Frankfurter Nationalversammlung an 

und setzt sich für ein kleindeutsches Erbkaisertum ein. Er ist Begründer der preußisch-

kleindeutschen Historikerschule. Ab 1859 lehrt er in Berlin. Droysen schrieb zahlreiche 

Geschichtswerke: “Geschichte des Hellenismus“ (1836-43), “Geschichte der preußi-

schen Politik“ (14 Bde., 1851/52). Heute ist Droysen weniger als Fachhistoriker und 

Politiker, sondern vielmehr als bedeutender Geschichtstheoretiker bekannt. Sein ge-

schichtstheoretisches Hauptwerk “Historik“, welches die philosophischen Reflexionen 

über die Geschichtswissenschaft bis zu unserer Gegenwart maßgeblich beeinflussen 

konnte, stellt eine bedeutende philosophische Leistung dar. Die “Historik“ von Johann 

Gustav Droysen gehört zu den Standardwerken der Geschichtstheorie. Im Gegensatz zu 

Marx ist Droysen aber nur einem engen Kreis der Fachhistoriker, Geschichtstheoretiker 

und Geschichtsphilosophen bekannt.  



 

 

 204



Quellenliteratur 

 

 205

Quellenliteratur 

 

Droysen, J. G.:   Historik, hg. v. Leyh P., Stuttgart 1977, einschl.:  

   Rekonstruktion der ersten vollständigen Fassung der 

Vorlesungen (1857), 1-363; 

   Grundriß der Historik in der ersten handschriftlichen  

 Fassung (1857/58), 394-410; 

    Grundriß der Historik in der letzten Druckfassung 

(1882), 413-450; 

     Beilagen: 

    1. Erhebung der Geschichte in Rang einer Wissen-

schaft, 451-469;  

  2. Natur und Geschichte, 470-475; 

     3. Kunst und Methode, 480-488. 

 

 

Marx, K.:   Werke, Schriften, Briefe, in 7 Bänden (acht Teilbände), 

hg. v. Lieber, H.-J., Darmstadt 1960 f., einschl.: 

  Bde. I und II: Karl Marx. Frühe Schriften, hg. v. 

Lieber, H.-J./Furth, P.  

    Bd. III ( in zwei Teilen): Karl Marx. Politische 

Schriften, hg. v. Lieber,H.-J.; 

   Bd. IV: Karl Marx, Das Kapital I. Kritik der politi-

schen Ökonomie, hg. v. Lieber, H.-J./Kautsky, B.; 

   Bd. V: Karl Marx. Das Kapital II. Kritik der politi-

schen Ökonomie, hg. v. Lieber, H.-J./Kautsky, B.;-

Bd. VI: Karl Marx. Das Kapital III. Kleinere öko-

nomische Schriften, hg.v. Lieber,H.-J./Kautsky, B. 



Sekundärliteratur 

 

 206

Sekundärliteratur 

 

Adorno, T.W.: Thesen über Tradition, in: Ohne Leitbild, Frankfurt a.M. 

1967, 29-41. 

Althusser, L.:   Ideologie und ideologische Staatsapparate, in: Marxis-

mus und Ideologie. Probleme der Marx-Interpretation, 

Berlin 1973, 111-172. 

Barrelmeyer, U.: Geschichtliche Wirklichkeit als Problem. Untersuchun-

gen zu geschichtstheoretischen Begründungen histori-

schen Wissens bei Johann Gustav Droysen, Georg 

Simmel und Max Weber, Beiträge zur Geschichte der 

Soziologie, hg. v. Papcke, S., Bd. 9, Münster 1997. 

Baumgarten, H.-U.: Erkenntnistheorie, Alber-Texte Philosophie, Bd. 3, hg. v. 

Hans-Ulrich Baumgarten, Freiburg/München 1999. 

Baumgartner, H. M.:  Thesen zur Grundlegung der transzendentalen Historik, 

in: Seminar: Geschichte und Theorie, hg. v. 

Baumgarnter, H.M./Rüsen, J., Frankfurt a. M. 1976, 274-

302. 

Baumgartner, H. M.: Die subjektiven Voraussetzungen der Historie und der 

Sinn der Parteilichkeit, in: Beiträge zur Historik, Bd. 1: 

Objektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissen-

schaft, hg. v. Koselleck, R./Mommsen, Wolfgang 

J./Rüsen, J., München 1977, 425-440. 

Baumgartner, H. M.: Erzählung und Theorie in der Geschichte, in: Beiträge 

zur Historik, Bd. 3: Theorie und Erzählung in der Ge-

schichte, hg. v. Kocka, J./Nipperdey, Th., München 

1979, 259-289.  

Benjamin, W.: Über den Begriff der Geschichte, in: W. Benjamin, Spra-

che und Geschichte. Philosophische Essays, Stuttgart 

1992, 141-154. 

Benjamin, W.:  Denkbilder, suhrkamp taschenbuch 2315, Baden-Baden 

1994. 

Berger, J.:  Gegenstandskonstitution und geschichtliche Welt. 

Untersuchungen zur transzendentalphilosophischen 



Sekundärliteratur 

 

 207

Lehre vom geschichtlichen Gegenstand und seiner Erfah-

rung im Blick auf Heinrich Rickert, Ludwigshafen 1967. 

Berger, P./Luckmann, T.: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. 

Eine Theorie der Wissenssoziologie, Stuttgart 1969. 

Bergson, H.: Denken und schöpferisches Werden, Frankfurt a. M. 

1985. 

Bergson, H.:  Materie und Gedächtnis, Hamburg 1991. 

Best, H./Schröder, W.H.: Quantitative historische Sozialforschung, in: Beiträge 

zur Historik, Bd. 5: Historische Methode, hg. v. Meier, 

C./Rüsen, J., München 1988, 235-266.  

Blanke, H.W.: Typen und Funktionen der Historiographie-

geschichtsschreibung. Eine Bilanz und ein 

Forschungsprogramm, in: Geschichtsdiskurs (=Bd. 1: 

Grundlagen und Methoden der Historiographiege-

schichte), hg. v. Küttler, W./Rüsen, J./Schulin, E., Frank-

furt a. M. 1993, 191-211. 

Bohn, Thomas M.:  Russische Geschichtswissenschaft von 1880 bis 1905. 

Pavel N. Miljukov und die Moskauer Schule, Jena 1996. 

Borkenau, F.:  Praxis und Utopie, in: Karl Marx. Auswahl aus den 

Schriften von Karl Marx, Auswahl und Einleitung v. 

Franz Borkenau, Frankfurt a. M., 7-40. 

Brunner, A.: Erkenntnis und Überlieferung, in: Beiträge zur Philoso-

phie EPIMELEIA, Bd. 29, hg. v. Kuhn, H./Krings, 

H./Wiedmann, F., München 1976. 

Burckhardt, J.: Weltgeschichtliche Betrachtungen, hg. v. Marx, R., 

Stuttgart 1978. 

Collingwood, R.G.: Philosophie der Geschichte, Stuttgart 1955. 

Chladenius, J.M.: Allgemeine Geschichtswissenschaft (1752), Kap.V: Vom 

Zuschauer und Sehepunckte, Köln 1985, 98-101. 

Danto, Artur C.: Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt a. M. 

1974. 

Dilthey, W.: Texte zur Kritik der historischen Vernunft, hg. v. Les-

sing, H.-U., Göttingen 1983. 



Sekundärliteratur 

 

 208

Dilthey, W.: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 

Geisteswissenschaften, in: Gesammelte Schriften, Bd. 

VII, Stuttgart 1962. 

Diwald, H.:  Das historische Erkennen. Untersuchungen zum Ge-

schichtsrealismus im 19. Jahrhundert, in: Beihefte der 

Zeitschrift für Religions- und Geschichtsphilosophie, 

Leiden 1955. 

Eco, U.:  Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Ge-

schichte, Frankfurt a. M., 1977. 

Essen, G.:  Historische Vernunft und Auferweckung Jesu. Theologie 

und Historik im Streit um den Begriff geschichtlicher 

Wirklichkeit, Tübinger Studien zur Theologie und Philo-

sophie Bd. 9, hg. v. Seckler, M./Hunold, G. 

W./Hünermann, P./Wieland, G., Mainz 1995.  

Faber, K.-G.:  Theorie der Geschichtswissenschaft, München 1971. 

Feuerbach, L.:  Grundsätze zur Philosophie der Zukunft (1843), in: Lud-

wig Feuerbach Sämtliche Werke, hg. v. Bolin, W.v./Jodl, 

F., Bd.2: Philosophische Kritiken und Grundsätze, Stutt-

gart 1959. 

Feuerbach, L.: Das Wesen des Christentums (1841), in: Ludwig Feuer-

bach Sämtliche Werke, hg. v. Bolin, W.v./Jodl, F., Bd.6, 

Stuttgart 1960. 

Feuerbach, L.: Kritische Bemerkungen zu den Grundsätzen der Philoso-

phie der Zukunft (1848/49), in: Ludwig Feuerbach 

Sämtliche Werke, hg. v. Bolin, W. v. und Jodl, F., Bd. 2: 

Philosophische Kritiken und Grundsätze, Stuttgart 1959. 

Filmberichte  Reader´s Digest ”Das Beste”, Jan. 1998, 71. 

Foucault, M.: Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte, 

Berlin 1986. 

Gadamer. H.-G.: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik, Tübingen 1965. 

Giesen, B.:  Christomimesis: Vom Triumph der Revolution über das 

Traum der Täter zur kollektiven Erlösung, Frankfurter 

Allgemeine Zeitung, Nr. 114, 18.05.2002, S.9. 



Sekundärliteratur 

 

 209

Groh, D.:  Postinstrumentelle Geschichtswissenschaft, in: Die Zu-

kunft der Aufklärung, hg. v. Rüsen, J./Lämert, E./Glotz, 

P., Frankfurt a. M. 1988, 115-121. 

Habermas, J.:  Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1973. 

Halbwachs, M.:  Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart 1967. 

Hedinger, H.-W.:  Subjektivität und Geschichtswissenschaft. Grundzüge 

einer Historik, Berlin 1976. 

Hedinger, H.-W.: Standortgebundenheit historischer Erkenntnis? Kritik 

einer These, in: Beiträge zur Historik, Bd. 1: Objektivität 

und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg. v. 

Koselleck, R./Mommsen, W. J./Rüsen, J., München 

1977, 362-392. 

Hegel, G.W. F.: Mancherlei Formen, die bei jetzigen Philosophieren vor-

kommen, in: Differenz des Fichteschen und Schelling-

schen Systems der Philosophie, Berlin 1986.  

Hegel, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes (1807), hg. v. Wessels, H.-

F./Clairmont, H., Hamburg 1988. 

Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über Philosophie der Geschichte (=Bd.1: 

Vernunft in der Geschichte, 1822/30), hg. v. 

Hoffmeister, J. Hamburg 1994. 

Heidegger, M.:  Sein und Zeit, Tübingen 1993. 

Humboldt, W. v.: Über die Aufgabe des Geschichtsschreibers (1823), in: 

Schriften zur Anthropologie und Geschichte, hg. v. 

Flitner, A./Giel, K., Darmstadt 1960. 

Jordan, S.:  Geschichtstheorie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhun-

derts. Die Schwellenzeit zwischen Pragmatismus und 

Klassischen Historismus, Frankfurt a. M. 1999. 

Kant, I.:  Kritik der reinen Vernunft, Studienausgabe Philipp 

Reclam jun. Nr. 6461, Stuttgart 1995. 

Kant, I.:   Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg: 

Meiner 1994. 

Kohli-Kunz, A.: Erinnerung und Vergessen. Das Gegenwärtigsein des 

Vergangenen als Grundproblem historischer Wissen-

schaft, Berlin 1973. 



Sekundärliteratur 

 

 210

Koselleck, R.: Art. ‘Geschichte, Historie‘, in: Historisches Lexikon zur 

politisch-sozialen Sprache in Deutschland (=GGB, 

Bd.2), hg. v. Brunner, O./Conze, W./Koselleck, R., 

Stuttgart 1975, 647-715. 

Koselleck, R.: Standortbildung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur 

historiographischen Erschließung der geschichtlichen 

Welt, in: Beiträge zur Historik, Bd. 1: Objektivität und 

Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg. v. Ko-

selleck, R./Mommsen W. J./Rüsen, J., München 1977, 

17-46.  

Koselleck, R.: Erfahrungswandel und Methodenwechsel. Eine histo-

risch-anthropologische Skizze, in: Beiträge zur Historik, 

Bd. 5: Historische Methode, hg. v. Meier, C./Rüsen, J., 

München 1988, 13-61. 

Koselleck,R./Gadamer, H.-G.: Historik, Sprache und Hermeneutik. Eine Rede und eine 

Antwort. Neu herausgegeben zum 100. Geburtstag von 

Hans-Georg Gadamer, Heidelberg 2000. 

Küttler, W.: Die historische Methode aus marxistisch-leninistischer 

Sicht, in: Beiträge zur Historik, Bd. 5: Historische Me-

thode, hg. v. Meier, C./Rüsen, J., München 1988, 81-99. 

Kuhn, T.S.:  Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 

a. M. 1973. 

Lamprecht, K.: Die Entwicklung der deutschen Geschichtswissenschaft 

vornehmlich seit Herder (1898), in: Karl Lamprecht: 

Alternative zu Ranke, Leipzig 1988, 307-332. 

Lamprecht, K.: Alte und neue Richtungen in der Geschichtswissenschaft 

(1896), in: Karl Lamprecht: Alternative zu Ranke, 

Leipzig 1988, 143-207. 

Landgrebe, L.: Das Problem der Teleologie und der Leiblichkeit in der 

Phänomenologie und Marxismus, in: Phänomenologie 

und Marxismus, Bd.1 (=Konzepte und Methoden), hg. v. 

Waldenfels, V./Broeckman, Jan M./Pazanin, A., Frank-

furt a.M. 1977, 71-104. 

Lieber, C./Otto, A.: Marx – ein Geschichtsphilosoph? Thesen zu einem 

fortdauernden Ärgernis in der Kritik der Politischen 

Ökonomie, in: Beiträge zur Marx-Engels-Forschung: Ge-

schichte und materialistische Geschichtstheorie bei 



Sekundärliteratur 

 

 211

Marx, hg. v. Vollgraf, C.-E./Sperl, R./Hecker, R., Ber-

lin/Hamburg 1996, 53-61. 

Lorenz, K.:   Konstruktion der Vergangenheit, Köln 1997. 

Löwith, K.:  Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im 

Denken des 19. Jahrhunderts, Hamburg 1978. 

Lukács, G.:   Geschichte und Klassenbewusstsein, Berlin 1923. 

Lukács, G.:  Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Hegels fal-

sche und echte Ontologie, Neuwied/Berlin 1971. 

Lukács, G.:  Die ontologischen Grundlagen des menschlichen Den-

kens und Handelns, in: Weiterentwicklung des Marxis-

mus, hg. v. Oelmüller, W., Darmstadt 1977, 111-129. 

Meier, C.:  Ein unerschöpflicher Quell, Der Spiegel 2/2002. 

Mommsen, W.J.: Die Geschichtswissenschaft jenseits des Historismus, 

Düsseldorf 1971. 

Mommsen, W.J.: Der perspektivistische Charakter historischer Aussagen 

und das Problem der Parteilichkeit und Objektivität his-

torischer Erkenntnis, in: Beiträge zur Historik, Bd1: Ob-

jektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissen-

schaft, hg. v. Koselleck, R./Mommsen, W. J./Rüsen, U., 

München 1977, 441-468. 

Mann, C.:  Antwort des Fragwürdigen, in: Beiträge zur Historik, Bd. 

3: Theorie und Erzählung in der Geschichte, hg. v. 

Kocka, J./Nipperdey, Th., München 1979, 61-62. 

Meran, J.:  Historische Methode oder Methoden in der Historie? 

Eine Frage im Lichte der Methodengeschichte, in: Bei-

träge zur Historik, Bd.5: Historische Methode, hg. v. 

Meier, C./Rüsen, J., München 1988, 114-132. 

Muhlack, U.: Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der 

Aufklärung. Die Vorgeschichte des Historismus, Mün-

chen 1991. 

Natur Denken Eine Genealogie der ökologischen Idee, Texte und Kom-

mentare, Bd. II: Vom Beginn der Neuzeit bis zur Ge-

genwart, hg. v. Mayer-Tasch, P. C. in Verbindung mit 

Adam, A. und Schönherr, H.-M., Frankfurt a. M. 1991. 



Sekundärliteratur 

 

 212

Nipperdey, Th. v.: Gesellschaft, Kultur, Theorie. Kritische Studien zur Ge-

schichtswissenschaft Bd. 18, hg. v. Berding, H./Kocka, 

J./Schröder, H.-Ch./Wehler, H.-U., Göttingen 1976. 

Nietzsche, Fr.: Aus dem Nachlaß der Achtzigerjahre, in: Friedrich 

Nietzsche Werke, hg. v. Schlechta, K. Bd. IV (Ullstein 

Materialien Buch Nr. 2910), München 1969. 

Nolte, E.:  Das Vergehen der Vergangenheit. Anwort an meine 

Kritiker im sogenannten Historikerstreit, Ber-

lin/Frankfurt a. M. 1987.  

Oertzen, P. v.: Thesen zu Marx, in: Beiträge zur Marx-Engels-For-

schung: Geschichte und materialistische Geschichts-

theorie bei Marx, hg. v. Vollgraf, C.-E., Sperl, 

R./Hecker, R., Berlin/Hamburg 1996, 5-12. 

Overy, R.:  Das Reich des Bösen, Der Spiegel 26/2001. 

Patzig, G.:  Das Problem der Objektivität und der Tatsachenbegriff, 

in: Beiträge zur Historik, Bd. 1: Objektivität und Partei-

lichkeit in der Geschichtswissenschaft, hg. v. Koselleck, 

R./Mommsen, W. J./Rüsen, J., München 1977, 319-336. 

Paulus, J.:  Wunderwerk Gedächtnis, in: Reader´s Digest ”Das 

Beste” (Oktober 1999), 48-55.  

Reichelt, H.: Warum hat Marx seine dialektische Methode versteckt? 

In: Beiträge zur Marx-Engels-Forschung: Geschichte 

und materialistische Geschichtstheorie bei Marx, hg. 

Vollgraf, C.-E./Sperl, R./Hecker, R., Berlin/Hamburg 

1996, 73-110. 

Rickert, H.:  Der Gegenstand der Erkenntnis. Einführung in die Trans-

zendentalphilosophie, Tübingen 1928. 

Rickert, H.:   Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbil-

dung. Eine logische Einleitung in die historischen Wis-

senschaften, Tübingen 1913. 

Riedel, D.:  “Hegel....Bedürfnis, Arbeit“. Differenzen im Hegelver-

ständnis von Marx und Engels, in: Quellen und Grenzen 

von Marx‘ Wissenschaftsverständnis. Beiträge zur Marx-

Engels-Forschung, Neue Folge 1994, hg. v. Vollgraf, C.-

E./Sperl, R./Hecker, R., Berlin 1994, 5-31. 



Sekundärliteratur 

 

 213

Röttgers, K.:  Der kommunikative Text und die Zeitstruktur von Ge-

schichten, Freiburg/München 1982. 

Röttgers, K.:   Die Lineatur der Geschichte, Amsterdam 1998. 

Rüsen, J.:   Begriffene Geschichte. Genesis und Begründung der 

Geschichtstheorie J.G. Droysens, Paderborn 1969. 

Rüsen, J.:  Wie kann man Geschichte vernünftig schreiben? Über 

das Verhältnis von Narrativität und Theoriegebrauch in 

der Geschichtswissenschaft, in: Beiträge zur Historik, 

Bd. 3: Theorie und Erzählung in der Geschichte, hg. v. 

Kocka, J./Nipperdey, Th., München 1979, 300-333. 

Rüsen, J.:  Historische Vernunft, Grundzüge einer Historik I: Die 

Grundlagen der Geschichtswissenschaft, Göttingen 1983. 

Rüsen, J.:  Rekonstruktion der Vergangenheit, Grundzüge einer 

Historik II: Die Prinzipien der historischen Forschung, 

Göttingen 1986. 

Rüsen, J.:  Historische Methode, in: Beiträge zur Historik, Bd. 5: 

Historische Methode, hg. v. Meier, C./Rüsen, J., Mün-

chen 1988, 62-80. 

Rüsen, J.:  Historik- Überlegungen zur metatheoretischen 

Selbstauslegung und Interpretation im Historismus (und 

außerhalb), in: Geschichtsdiskurs (=Bd.3: Die Epoche 

der Historisierung), hg. v. Küttler, W./Rüsen, J./Schulin, 

E., Frankfurt a. M. 1997. 

Rusch, G.:  Erkenntnis, Wissenschaft, Geschichte. Von einem kon-

struktivistischen Standpunkt, Frankfurt a. M. 1987. 

Schmidt, A.: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Mannheim 

1962. 

Schmidt, A.: Geschichte und Struktur. Fragen einer marxistischen 

Historik, Frankfurt a. M. 1978. 

Schnädelbach, H.: Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme des 

Historismus, Freiburg/München 1974. 

Schnädelbach, H.: Interview mit H. Schnädelbach, in: Denken, das an der 

Zeit ist, hg. v. Rötzer, F., Frankfurt a. M. 1987, 217-232. 

Schuppe, Ch.-G.: Der andere Droysen. Neue Aspekte seiner Theorie der 

Geschichtswissenschaft, Studien zur modernen Ge-



Sekundärliteratur 

 

 214

schichte, Bd. 51, hg. v. Finzsch, N./ Fischer, F./ 

Golczewski, F. u. a., Stuttgart 1998. 

Schweier, T.L.: Geschichtliche Reflexion bei Marx. Thesen zu seiner 

Geschichtsverständnis, in: Beiträge zu Marx-Engels-

Forschung: Geschichte und materialistische Geschichts-

theorie bei Marx, hg. v. Vollgraf, C.-E./Sperl, R./Hecker, 

R., Berlin/Hamburg 1996, 35-52. 

Singer, W. v.: Ignorabimus?-Ignoramus, in: Frankfurter Allgemeine 

Zeitung v. 23.9.00 Nr. 222, S.52.  

Strobach, K.: Vom Urknall zur Erde. Werden und Wandlung unseres 

Planeten im Kosmos, Stuttgart 1983. 

Topolski, J.: Die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung und 

ihre Grenzen, in: Theorie der modernen Geschichts-

schreibung, hg. v. Rossi, P., Frankfurt a. M. 1987, 191-

220. 

Ther, Ph.:  Art.: Niemand will im Osten sein, “Süddeutsche Zei-

tung“ v. 2.12.00, Nr. 278. 

Wechsler, Ulrich: Erst laufen, dann Rad fahren, “Süddeutsche Zeitung“ v. 

06.04.2002. 

Wehler, H.-U.: Anwendung von Theorien in der 

Geschichtswissenschaft, in: Beiträge zur Historik, Bd. 3: 

Theorie und Erzählung in der Geschichte, hg. v. Kocka, 

J./Nipperdey, Th., München 1979, 17-39. 

Weber, M.:  Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, hg. v. 

Winckelmann, J., Tübingen 1988. 

White, H.:  Das Problem der Erzählung in der modernen Geschichts-

theorie, in: Theorie der modernen Geschichtsschreibung, 

hg. v. Rossi, P., Frankfurt a.M. 1987, 57-106. 

Wittgenstein, L.: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1977. 





Logos Verlag Berlin

ISBN 3-8325-0089-8

Dieses Bu
h wirft einen philosophis
hen Bli
k auf das Handwerk

des Historikers. Im Vordergrund der erkenntnistheoretis
hen Analyse

�

uber das Wesen der Vergangenheitserkenntnis steht hier sowohl die

Frage na
h dem

"

Was\ als au
h na
h dem

"

Wie\ der vergange-

nen Wirkli
hkeit: Was ist die Vergangenheit im ontologis
hen Sinne?

Wie ist es

�

uberhaupt m

�

ogli
h, das Vergangene gegenw

�

artig zu erkennen?

Die vorliegende Arbeit h

�

alt wesentli
h an der Tradition der transzen-

dentalen Historik fest und ber

�

u
ksi
htigt im starken Ma�e die philoso-

phis
hen Theorien der historis
hen Erkenntnis von Droysen, Benjamin

und Collingwood.

A

n

d

r

e

a

s

B

u

l

l

e

r

D

i

e

G

e

s




h

i




h

t

s

t

h

e

o

r

i

e

n

d

e

s

1

9

.

J

a

h

r

h

u

n

d

e

r

t

s

:

D

a

s

V

e

r

h

�a

l

t

n

i

s

z

w

i

s




h

e

n

h

i

s

t

o

r

i

s




h

e

r

W

i

r

k

l

i




h

k

e

i

t

u

n

d

h

i

s

t

o

r

i

s




h

e

r

E

r

k

e

n

n

t

n

i

s

b

e

i

K

a

r

l

M

a

r

x

u

n

d

J

o

h

a

n

n

G

u

s

t

a

v

D

r

o

y

s

e

n

Beitrag zur transzendentalen Historik

Andreas Buller

Die Ges
hi
htstheorien

des 19. Jahrhunderts

Das Verh

�

altnis zwis
hen historis
her

Wirkli
hkeit und historis
her Erkenntnis

bei Karl Marx und Johann Gustav Droysen


	A Einleitung 
	1  Einige Grundgedanken zum Thema dieser Arbeit 
	2  Über die Struktur und die Methode der Arbeit 
	3  Der Forschungsstand 
	4  Über die Ziele dieser Arbeit 

	B Hauptteil 
	I Bemerkungen zur Theorie der historischen Erkenntnis 
	1  Über den Versuch der Selbstlegitimation der historischen Wissenschaft
	1.1 Die philosophische Selbstreflexion der Fachhistorie 
	1.2 Das Modell disziplinärer Matrix und die Aufgabe der Historik 
	1.3 Die transzendentale Historik 
	1.4 Über die Identität der Forschungsaufgaben der Historik und der Fachhistorie

	2  Die Definition der Historik 
	2.1 Die Bestimmung des Begriffes der Historik bei Droysen 
	2.2 Die Historik und der Begriff der historischen Wirklichkeit 

	3 Der Begriff der historischen Erkenntnissituation 
	3.1 Das Verhältnis der Fachhistorie und der Historik zum Begriff der historischen Erkenntnissituation
	3.2 Die Kraft der historischen Imagination 
	3.3 Das Freiheits- und das Notwendigkeitselement der historischen Erkenntnissituation
	3.4 Die Problematik des historischen Forschungsobjekts 
	3.5 Über die Wahrheit des historischen Urteils 

	4  Statt einer Zusammenfassung: Der historische Erzählbegriff 
	II Die Grundlagen der Historik von Karl Marx 
	1  Der systematische Teil 
	1.1 Über die ‘wirklichen Voraussetzungen‘ der Geschichte 
	1.1.1 Die ‘erste‘ Voraussetzung der Geschichte nach Marx 
	1.1.2 Der Mensch in der Natur und die Natur des Menschen 
	1.1.3 Der Voraussetzungsbegriff als kognitive Kategorie 

	1.2 Der Wirklichkeitsbegriff in der Diskussion zwischen Marx und Hegel 
	1.2.1 Der Begriff der vergangenen Wirklichkeit 
	1.2.2 Der Wirklichkeitsbegriff in der Transzendentalphilosophie 
	1.2.3 Der Begriff des Wirklichen bei Hegel und Marx 

	1.3 Das Verhältnis zwischen Sein und Bewusstsein 
	1.3.1 Das religiöse Bewusstsein 
	1.3.2 Das kritische Bewusstsein 
	1.3.3 Das historische Bewusstsein 


	2  Der methodische Teil der Historik von Marx 
	2.1 Die Kategorien der Theorie der historischen Erkenntnis 
	2.2 Die menschliche Lebensäußerung 
	2.3 Das überlieferte Produkt 
	2.4 Das menschliche Bedürfnis nach historischem Wissen 

	3  Zusammenfassung 
	III Die Grundlagen der Historik von Droysen 
	1  Der systematische Teil 
	1.1 Historische Erkenntnis und philosophische Reflexion 
	1.1.1 Die Unterscheidung zwischen “Geschäften“ und “Geschichten“
	1.1.2 Wie sicher ist die historische Erkenntnis? 

	1.2 Der Begriff der Erinnerung 
	1.2.1 Allgemeine Bemerkungen zum Charakter der menschlichen

	Erinnerungsprozesse 
	1.2.2 Die individuelle Erinnerungsprozedur 
	1.2.3 Die Erinnerungsprozedur als intersubjektiver Vorgang 
	1.2.4 Erinnerung und Vergessen 


	2  Der methodische Teil der Historik von Droysen 
	2.1 Das historische Erkenntnissubjekt und seine Erkenntnisschritte 
	2.1.1 Das historische Erkenntnissubjekt 
	2.1.2 Die historischen Materialien 
	2.1.3 Die historische Fragestellung 

	2.2 Die Kartographie der Historiographie 
	2.2.1 Die historische Zeichnungsoperation 
	2.2.2 Die vergleichenden Parallelen 
	2.2.3 Der Realitätsanspruch des historischen Zeichens 


	3  Zusammenfassung 
	IV Marx und Droysen im Vergleich 
	1  Der Begriff des Gewordenseins 
	2  Der Materialismus in der Geschichte 
	3  Das Verhältnis zwischen Absolutem und Konkretem 
	4  Wirklichkeit und ihre Interpretation 
	C Fazit 
	1  Die Historik 
	2  Der Vergangenheitsbegriff 
	3  Die historische Wahrheit 
	D Biographische Darstellungen 
	Quellenliteratur 
	Sekundärliteratur 

